
        
            
                
            
        

    
Tịnh Độ Đại Kinh Giải Diễn Nghĩa 

Giảng Kinh Vô Lượng Lần Thứ XI 

Chủ giảng: Lão pháp sư Tịnh Không 



 

---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------- 

Tập 481 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:06.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, hàng thứ nhất trang 602. 

“Diệc  biểu  thập  ba  la  mật,  năng  thôi  thập  chủng  phiền  não,  thành  thập  chủng 

chân như, tiện chứng thập địa”. 

Trong  câu  này  có  rất  nhiều  ý  nghĩa,  ở  trước  chúng  ta  học  đến  thập  ba  la  mật. 

Thập ba la mật vẫn chưa học xong, mới học đến điều thứ chín: Lực ba la mật. 

“Lực độ tam hạnh”, lực là lực dụng, nghĩa là tác dụng, trong Phật pháp gọi là đức 

dụng. Có đức tức  có  lực, không có  đức lực đó không phải thật.  Mặc dù  có lực, 

nhưng họ làm việc sai, dẫn đến thiên tai, bởi thế nhất định phải có đức hạnh, đức 

dụng này là tốt nhất, nó có ba loại. 

Thứ nhất: Tư trạch lực. Tư duy chọn lựa tất cả thiện pháp mà được lực của nó. Ý 

này không khó hiểu, nhưng cũng không dễ lắm, cũng chính là nói chúng ta phải 

chọn pháp thế xuất thế gian. Điều gì có lợi, điều gì có hại, nhất định phải biết. 

Ở trước từng nói với quý vị, thập độ cũng là càng về sau càng thù thắng hơn ở 

trước, ở sau bao gồm tất cả ở trước, ở trước không bao gồm ở sau. Giống như 

chúng ta xây một ngôi nhà mười tầng vậy, tầng một không bao gồm tầng hai, tôi 

chỉ có tầng một, có tầng hai hay không không cần. Nhưng tầng thứ hai nhất định 

phải có tầng một, không có tầng một làm sao thành lập được tầng hai? Hay nói 

1 



cách khác, nhất định bao gồm cả chín tầng dưới, đây tức là càng về sau càng thù 

thắng hơn. 

Đức dụng, lực dụng, lực dụng của đạo đức, quý vị xem nó bao gồm: bố thí hữu 

lực, trì giới hữu lực, nhẫn nhục hữu lực, tinh tấn hữu lực, thiền định bát nhã đều 

hữu lực ở trước. Còn bao gồm phương tiện và nguyện ở trước. Như vậy mới biết 

tư duy chọn lựa, không có trí tuệ không được, không có trí tuệ thường hay chọn 

sai. Chọn sai không những hiện tại đau khổ, tương lai đau khổ càng phiền phức 

hơn. 

Người hiện nay chọn lựa gì? Họ đều chọn danh văn lợi dưỡng, lựa chọn danh lợi, 

đặc biệt rất coi trọng lợi, chọn lựa làm sao để kiếm tiền, có thể kiếm được tiền 

chăng? Nếu thật sự kiếm được tiền, Đức Thế Tôn cũng đã đi kiếm tiền, Khổng 

Phu Tử cũng đã kiếm tiền. Những người này thông đạt thấu triệt sự lý, tiền không 

phải kiếm được, mà nó là gì? Là đức hạnh chiêu cảm đến, thế nên phải có đức, 

phải có mạng. Không có đức, không có mạng, làm gì có tài phú, làm gì có danh 

lợi? Chúng ta thấy hiện nay có rất nhiều người được danh lợi, họ đích thực không 

từ thủ đoạn, cũng có thể  đạt được.  Chúng ta thấy sai, bởi chỉ thấy ở bên ngoài, 

chưa quan sát sâu sắc, nếu quan sát sâu sắc quý vị sẽ hiểu. Ngày nay họ không từ 

thủ đoạn cũng có thể đạt được danh lợi, nguyên nhân gì? Trong đời quá khứ tu 

tích phước đức sâu dày, không phải tu trong đời này, đời này họ không hiểu, đạo 

lý chính là như vậy. Trong đời quá khứ tu tích công đức thâm hậu lớn lao, đời 

này dù học dùng thủ đoạn không chính đáng, ý niệm không thanh tịnh, họ vẫn đạt 

được, đạt được nhưng đã bị giảm. 

Ví dụ quý vị thấy, ngày nay họ là phú ông có của cải ức vạn, kỳ thật số mạng của 

họ được bao nhiêu? Số mạng có thể là hai ức, ba ức, bốn ức, hiện nay chỉ có được 

một  ức,  như  vậy  là  vì  sao?  Chính  là  ý  niệm  và  hành  vi  của  họ  sai  lầm,  nếu  họ 

dùng đạo đức, nhân nghĩa, từ bi, của cải hôm nay của họ không chỉ một ức. Số 

mạng có hai ức, nhưng vì họ có đức hạnh, tâm tốt, hành vi đúng đắn, có thể họ từ 

hai ức nâng lên đến bốn ức, ngày càng giàu có hơn. Nếu dùng tâm bất thiện, khởi 

tâm động niệm tổn người lợi mình, muốn đoạt lấy của người khác, số mạng họ 

vốn có hai ức, nay bị giảm bớt một nửa, họ chỉ được một ức. Bởi thế cổ nhân hiểu 

được có đức, có số. Người bây giờ không hiểu, chỉ dựa vào tranh đoạt, đấu tranh, 

chiến  tranh,  dùng  phương  pháp  này  để  đạt  được.  Không  những  phước  báo  tổn 

giảm,  mà tương lai còn đọa vào trong tam đồ, khổ không nói hết! Ai biết? Phật 

biết, bởi vậy không thể không tin kinh giáo, không thể không thận trong khi chọn 

lựa. 

2  Tập 481 



Vì  sao  Đức  Thế  Tôn,  Khổng  Tử  chọn  việc  dạy  học?  Dạy  học  là  tích  lũy  công 

đức. Quý vị xem họ tại thế, họ tại thế là người rất phổ thông, rất bình thường. Đặc 

biệt  là  Khổng  tử,  trong  xã  hội  không  làm  quan  cao,  không  nỗi  danh,  gia  đình 

không  giàu  có,  là  một  gia  đình  bình  thường,  chỉ  đủ  duy  trì  cuộc  sống  mà  thôi. 

Nhan Hồi là học trò tốt nhất, ưu tú nhất của ông_dùng cách nói của chúng ta ngày 

nay, Nhan Hồi nghèo khó đến tột cùng, chỉ có thể nói là đỡ hơn ăn xin một chút. 

Nhưng đức hạnh và giác ngộ của Nhan Hồi, trong số học trò của ông không ai 

sánh bằng. Tâm thái Nhan Hồi đoan chánh, an lạc. “Học nhi thời tập chi, bất diệc 

duyệt hồ”.  Người đời sau nói đến niềm vui của Khổng Tử và Nhan Hồi, họ an 

vui, vui ở đâu? Vui ở chổ họ hiểu rõ ràng minh bạch chân tướng của nhân sinh vũ 

trụ, không hề mê hoặc, đây là niềm vui chân thật! Có năng lực trí tuệ như thế mới 

có năng lực tư duy chọn lựa, nghĩa là năng lực tư duy chọn lựa của quý vị. 

Đức Thế Tôn chọn dạy học suốt đời, đây là một nghề. Suốt đời dạy học không có 

danh cũng không có lợi, vì sao ngài chọn công việc này? Đây là niềm vui chí cao 

vô  thượng!  Thầy  Phương  Đông  Mỹ  nói:  Hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người. 

Hưởng thụ cao nhất không phải tài phú, không liên quan đến của cải, không liên 

quan đến địa vị, không liên quan đến danh dự. Nhưng có quan hệ với trí tuệ chân 

thật,  có  quan  hệ  với  đức  hạnh,  có  quan  hệ  với  từ  bi  thanh  tịnh,  đây  gọi  là  cao 

nhân trong thế gian! Bởi thế đầu tiên là tuệ đức, đức dụng của trí tuệ. 

Thứ hai: “Tu học lực”, tức là học tập, phải học tập bằng cách nào? Ở đây dùng 

văn tự: “Vị tu hành số tập thù thắng diệu hạnh”. Dùng một câu nói thường ngày 

của  chúng  ta,  mọi  người  sẽ  rõ  ràng  hơn.  Thật  ra  ý  nghĩa  câu  nói  này  chính  là: 

Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, đó chính là thù thắng diệu hạnh. 

Tu hành, hành là hành vi, hành vi có sai lầm, hành vi có thiên lệch nên phải 

sửa đổi nó gọi là tu hành. Hành vi rất nhiều, Đức Phật phân nó thành ba loại lớn 

gọi là thân khẩu ý. Hành vi có nhiều cũng không ra ngoài ba loại lớn này. 

Thứ nhất là thân thể chúng ta tạo tác, thứ hai là ngôn ngữ của miệng, thứ ba là tư 

tưởng ý niệm, khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là hành vi của ý nghiệp, 

ngôn  ngữ  là  hành  vi  của  khẩu  nghiệp,  thân  thể  động  tác  là  hành  vi  của  thân 

nghiệp. Thân khẩu ý bao gồm tất cả mọi hành vi, không sót điều nào. Hành vi sai 

lầm, làm sai, nói sai, nghĩ sai phải làm sao? Tu tập sửa đổi. Dùng gì để sửa đổi? 

Dùng giáo huấn của các bậc thánh hiền, dùng giáo huấn của Chư Phật Bồ Tát, đó 

là tiêu chuẩn. Chúng ta dùng tiêu chuẩn này để đối chiếu, để kiểm điểm. Có câu: 

“hữu tắc cải chi, vô tắc gia miễn”, đây là tu tập lực. 

Thánh hiền, Phật Bồ Tát đó là tiêu chuẩn, bởi thế tu tập lực là giới đức, trì đức. 

Khổng Mạnh dạy chúng ta Đệ Tử Quy, Lão Trang dạy chúng ta Cảm Ứng Thiên, 

Tập 481  3 



Phật Bồ Tát dạy chúng ta Thập Thiện Nghiệp Đạo, đây là tiêu chuẩn! Phải nổ lực 

hành trì, hành trì hằng ngày, một ngày cũng không được giãi đãi. Phải đặt cơ sở 

vững  vàng  trước,  đây  là  gì?  Cơ  sở  của  tu  tập  lực,  nếu  không  có  cơ  sở  này,  bất 

luận  học  gì,  Phật  pháp  hay  thế  gian  pháp  đều  không  đắc  lực,  không  đắc  lực  là 

không có thu hoạch. Quý vị chẳng học được gì, học suốt đời cũng chẳng đạt được 

gì, hạng người này trong xã hội quả thật rất nhiều, bất luận là xuất gia hay tại gia 

đều có thể thấy. 

Vì sao? Họ tu học suốt đời cũng không đắc lực, quý vị có nghĩ đến nguyên nhân 

này chăng? Nếu không nghĩ, nghĩ ở đây chính là tư trạch lực ở trước, làm sao để 

chọn  lựa?  Thấy  người  khác  thất  bại,  chỗ  người  khác  không  đắc  lực,  bản  thân 

chúng  ta  học  tập  là  phải  tránh  nó,  chúng  ta  phải  sửa  đổi,  như  vậy  mới  có  thu 

hoạch. Con đường người khác đi là chính xác, chúng ta phải học tập đi theo. Con 

đường họ đi là sai lầm, đem đến thiên tai cho chúng ta. Chúng ta phải phản tỉnh, 

phải sửa đổi. 

Truyền thống dạy học xưa, truyền thống dạy học của Phật Bồ Tát là đặt giới lên 

hàng  đầu,  nhân  giới  sanh  định,  nhân  định  phát  tuệ.  Giới  chính  là  giữ  quy  củ, 

không giữ quy củ làm sao được? 

Ở trước có từng nói với quý vị, Kinh Phạm Võng dạy người xuất gia hai trọng 

giới: “Không làm quốc tặc, không hủy báng quốc chủ”. Trong Anh Lạc Giới đức 

Phật  cũng  dạy  đệ  tử  tại  gia  hai  điều  trọng  giới:  “Không  lậu  quốc  thuế,  không 

phạm quốc chế”. Quốc chế là pháp luật của quốc gia, đệ tử Phật chắc chắn không 

phạm pháp, nhất định không trốn thuế, trốn thuế là gì? Trốn thuế là giới trộm cắp, 

trộm của cải của quốc gia, tội này quả thật rất nặng. 

Quý  vị  trộm  của  một  người,  tương  lai  phải  trả  lại  một  người.  Quý  vị  trộm  cắp 

của trăm họ trong cả nước, tài sản quốc gia là thu thuế của bá tánh trong cả nước, 

như vậy bách tánh cả nước đều là chủ nợ của quý vị, đến khi nào mới trả hết? 

Trong giới trộm cắp, nặng nhất là trộm vật của Tam bảo, tài vật trong chùa gọi là 

vật của tam bảo. Nó là tiền do mười phương tín chúng đến cúng dường cho đạo 

tràng,  nếu  lấy  dùng  lung  tung,  tội  đó  còn  nghiêm  trọng  hơn  trộm  tiền  của  quốc 

gia, vì sao? Số người trong một nước có giới hạn, còn số người đệ tử Phật không 

có  giới  hạn,  biến  pháp  giới  hư  không  giới.  Tất  cả  những  người  đệ  tử  Phật,  đặc 

biệt là người xuất gia đều có phần, sao quý vị có thể trộm của họ? Họ là người 

xuất gia thật sự, họ thật sự đang hành Bồ Tát đạo. Nên thường trú này gọi là thập 

phương thường trú, biến pháp giới hư không giới, quá khứ hiện tại vị lai đều có 

phần, sao quý vị có thể dùng của họ? 

4  Tập 481 



Trong  giới  kinh  Đức  Phật  dạy  rằng:  Phật  tử  mặc  dù  phạm  ngũ  nghịch  thập  ác, 

đây là tội nghiệp của địa ngục A tỳ, Đức Phật đều cứu được. Nhưng trộm tài vật 

của thường trú Phật không thể cứu, lời này là thật không phải giả. Ăn trộm tài vật 

thường  trú  làm  sao  Phật  cứu  được?  Trai  chủ  của  quý  vị  là  biến  pháp  giới  hư 

không giới, tất cả  những người thật  sự xuất gia tu đạo đều có phần, kết  tội này 

quả là quá phiền phức! 

Bởi thế chúng ta tu học phải biết thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, cần phải 

cắm vững ba cái gốc này. Xuất gia còn phải thêm vào một cái gốc là Sa Di Luật 

Nghi, trong Sa Di Luật Nghi có mười giới, có 24 thiên oai nghi, phải làm được, 

không làm không được, làm không được là giả. 

Thù thắng diệu hạnh “Chứng đắc kỳ lực”, quý vị có thể cảm nhận được lực dụng 

này, đây là giới đức. 

Thứ ba: Biến hóa lực_ “Vị thần thông lực dụng, hóa độ chúng sanh”. Biến hóa 

lực  này  từ  định  mà  có,  giới  đức,  định  đức,  tuệ  đức.  Tuệ  là  chọn  lựa,  vì  sao  nói 

thần thông lực dụng? Tâm người định, bản năng sẽ được khôi phục, năng lực của 

lục căn được hồi phục. Thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, đây đều là bản 

năng của con người, quý vị vốn có. Nhưng vì mê thất tự tánh, nên khởi tâm động 

niệm  là  sanh  phiền  não  không  sanh  trí  tuệ.  Nếu  tâm  quý  vị  định,  năng  lực  này 

được  khôi  phục.  Các  bậc  cổ  đức  nói:  Buông  bỏ  là  được.  Khó  là  ở  chỗ  không 

buông được, buông được, giới định tuệ sẽ viên mãn. Bởi thế trong kinh Đức Phật 

nói về giới rất hay: Có luật nghi giới, có định cộng giới. Tâm thanh tịnh liền hiện 

tiền,  trong  tâm  thanh  tịnh không  có sai  lầm.  Trong  tâm  không  có  sai  lầm,  ngôn 

ngữ hành vi tự nhiên không có sai lầm, tâm là chủ tể. 

Đạo cộng giới, đạo là giác ngộ, hiểu rõ, chắc chắn không phạm sai lầm, họ có thể 

sinh  ra  thần  thông  lực  dụng,  nhất  định  có  phương  tiện  thiện  xảo,  hóa  độ  chúng 

sanh, lục ba la mật đã viên mãn. 

Sau cùng: Trí độ tam hành. Trí độ này có ba loại, trí là quyền trí. Thứ sáu là bát 

nhã,  là  thật  trí,  đó  là  thể  của  trí  tuệ.  Ở  trước  có  nói  với  quý  vị:  phương  tiện, 

nguyện,  lực,  trí  tất  cả  đều  là  trí  tuệ  bát  nhã  khởi  tác  dụng.  Không  có  trí  tuệ  bát 

nhã, bốn điều sau hoàn toàn không có. Vận dụng đến mức xảo diệu nhất, chúng ta 

gọi là thuần thục nhất, xảo diệu nhất, không để lại dấu vết, đó chính là trí tuệ. 

Có ba loại, loại thứ  nhất: Vô tướng trí. Quán sát thấu triệt tất cả các pháp tánh 

vốn là không. Quán là quán chiếu, như trong Tâm Kinh nói: Bồ Tát Quán Tự Tại 

hành thâm bát nhã ba la mật. Chú trọng ở chổ hành. Thực hành bát nhã ba la mật 

trong cuộc sống, thực hành trong công việc, thực hành trong xử sự đối nhân tiếp 

Tập 481  5 



vật, đây gọi là hành. Thực hành bát nhã ba la mật, quả thật là đạt được lợi ích của 

nó. 

Quý vị xem lợi ích đầu tiên, không phải chính là ở đây nói vô tướng trí ư? Thấy 

được  ngũ  uẩn  đều  là  không,  độ  tất  cả  khổ  ách,  ly  khổ  đắc  lạc.  Tất  cả  khổ  đều 

không còn, như vậy chính là tất cả đều vui, tất cả đều vui tức là thế giới Cực Lạc, 

chỉ  có  vui  không  có  khổ.  Không  những  không  có  khổ,  đến  danh  từ  khổ  cũng 

không nghe đến. 

Nói thêm với quý vị, khổ không có, vui có chăng? Khổ vui là tương đối, có khổ 

mới hiển lộ cái vui, có vui  mới hiện ra cái khổ. Đây là kiến lập tương đối, khổ 

không còn thì vui cũng không còn, đây gọi là niềm vui chân thật. Không có khổ 

mà  có  vui,  vui  vẫn  là  khổ,  vì  sao? Tâm  địa  không  tịnh,  quý  vị  vẫn  bị  nhiễm  ô, 

trong  nhiễm  ô  là  có  nhiễm  ô  của  khổ  vui.  Nhiễm  ô  của  khổ  không  có,  còn  có 

nhiễm ô của vui, nhiễm ô của vui đều không có gọi là niềm vui chân thật. Chúng 

ta phải biết, thế giới Cực Lạc cả hai bên khổ và vui đều không có, đây gọi là niềm 

vui chân thật. 

Quán chiếu, thấu triệt tất cả các pháp tự tánh vốn không. Quý vị ở trong tất cả 

pháp, đối diện với tất cả pháp, lục căn tiếp xúc với các pháp sáu trần mà không 

khởi  tâm  động  niệm,  vì  sao  vậy?  Vì  lục  căn,  lục  trần,  lục  thức  đều  là  huyễn 

tướng, đều không phải thật. Quý vị khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước là 

oan uổng, sai lầm. Nếu có thật, quý vị phân biệt chấp trước, khởi tâm động niệm 

còn có thể nói được, gọi là có thể tha thứ, nhưng đây không có, căn bản nó không 

có. Đến các nhà khoa học hiện đại đều biết, họ nghiên cứu kết luận rằng, thế gian 

này không có cái gọi là vật chất. Đây không phải chính là nói, tất cả pháp tự tánh 

vốn không ư? 

Chúng ta muốn hỏi, thấu hiểu triệt để chân tướng sự thật, họ còn chấp trước vào 

hiện tượng vật chất chăng? Không. Vì sao không chấp trước? Chấp trước không 

được, đương thể tức không, liễu bất khả đắc, sao có thể chấp trước? Không những 

không thể chấp trước với tất cả pháp bên ngoài, bao gồm thân thể tư tưởng của 

chúng ta đều không cách nào chấp trước được, vì sao vậy? Vì nó cũng là không, 

nó không phải thật. Bởi thế trong giáo lý đại thừa Đức Phật nói: “Vạn pháp đều là 

không”, đây là thật, không có gì là thực tại cả. 

Đây là trí tuệ cực kỳ cao thâm, thật sự thấu hiểu thật tướng các pháp, tướng có 

tánh không, sự có lý không. Nếu chúng ta có chấp trước, nói với quý vị một câu: 

“nhân quả bất không”. Còn như không chấp trước, khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước tất cả đều không có, nói với quý vị nhân quả cũng không có. Nhân quả 

6  Tập 481 



từ  đâu  mà  có?  Xuất  hiện  từ  khởi  tâm  động  niệm,  không  khởi  tâm  không  động 

niệm nhân quả sẽ không còn. Đây là tinh nghĩa, tinh hoa của kinh điển đại thừa. 

Thứ hai: “Thọ dụng pháp lạc trí”. Tu hành chứng được nhất thiết chủng trí, 

luôn tự thọ dụng, được đại tự tại. Đây gọi là tự thọ dụng, tự thân chúng ta chứng 

được cảnh giới này, nên pháp hỷ sung mãn. Khổng Tử nói: Học nhi thời tập chi, 

bất diệc duyệt hồ”, chính là hỷ duyệt này. Hỷ duyệt này là tánh đức, nên thường 

sanh tâm hoan hỷ. Bồ Tát Di Lặc hiện cho chúng ta thấy tướng hoan hỷ, có rất 

nhiều người thế tục gọi Bồ Tát Di Lặc là Hoan Hỷ Phật, thật ra hình dáng đó là 

gì? Hình dáng đó là hình dáng vốn có của chúng ta, tất cả Chư Phật Bồ Tát đều là 

tướng hoan hỷ, tánh đức! Nó vốn là như vậy, hiện nay vì sao không còn hoan hỷ? 

Có hoan hỷ, không phải không có, nhưng đã biến chất, biến thành khổ não. Mê 

liền biến thành khổ não, giác ngộ liền biến thành hoan hỷ, nên hai tướng khổ vui 

này, khổ vui là một không phải hai, luôn ở chổ mê ngộ bất đồng, ngoài điều này 

ra không có gì khác. Thể là một, giác rồi thì vui, mê sẽ khổ. Thế nên Phật Bồ Tát 

giúp  chúng  sanh  khổ  nạn  ly  khổ  đắc  lạc,  dùng  phương  pháp  gì  để  giúp?  Dùng 

cách dạy học, dạy học giúp quý vị giác ngộ, vừa giác ngộ khổ liền biến mất, vui 

liền hiện tiền, nên ly khổ đắc lạc. Công ở chỗ dạy học, công ở chỗ giác ngộ, giác 

ngộ  chính  là  dựa  vào  việc  dạy  học,  đặc  biệt  dạy  học  phải  dựa  vào  mô  phạm. 

Người dạy phải biểu hiện ra hình dáng của giác, họ thật sự đã giác, nếu bản thân 

họ chưa giác, làm sao họ giúp người khác giác được? 

Tự giác sau  mới có thể giác tha, A la hán tự giác, Bồ Tát tự giác sau mới giác 

tha. Đến cái giác của Phật là đại giác viên mãn, viên mãn sẽ thuần túy là giác tha. 

Không có tự giác, tự giác đã viên mãn. Tự giác đến khi nào viên mãn? Đến Diệu 

giác viên mãn, Đẳng giác vẫn chưa viên mãn, sau khi diệu giác thuần là lợi tha. 

Nên đây là Bồ Tát vị thọ dụng pháp lạc trí, tu hành chứng được nhất thiết chủng 

trí. Quý vị thấy mục tiêu rõ ràng như vậy, vì sao chúng ta tu hành? Mục đích tu 

hành ở đâu? Mục đích là chứng được nhất thiết chủng trí, như thế nào gọi là nhất 

thiết  chủng  trí?  Lồng  vào  một  câu  nói  của  Tôn  giáo:  “Vô  sở  bất  tri,  vô  sở  bất 

năng”, vạn sự vạn vật trong vũ trụ, quý vị không có gì bất tri, không có gì là bất 

năng. Năng ở đây là gì? Năng sanh năng hiện. 

Chúng ta sống trong cảnh giới lục đạo chúng sanh, bản thân nhất định phải biết 

năng sanh năng hiện, chính là bất tri, bất tri chính là mê. Tự tánh sở sanh sở hiện, 

vì ý niệm chúng ta mê nên làm nó biến chất. Vốn là nhất chân pháp giới, hiện nay 

biến  nó  thành  luân  hồi  lục  đạo,  biến  thành  khổ  báo  trong  tam  đồ,  ai  biến?  Tự 

mình biến, tự làm tự chịu, không phải người khác biến hiện ra cho chúng ta thọ, 

không có đạo lý này, tất cả đều là tự mình biến tự mình thọ. 

Tập 481  7 



Thân tâm bản thân chúng ta quan hệ như thế nào với tất cả chúng sanh khắp biến 

pháp giới hư không giới? Giống như mạng internet hiện nay vậy, đây cũng chính 

là cái mạng mà chúng ta không nhìn thấy được, vô cùng nghiêm mật, trùng trùng 

vô tận, đều ở trong mạng lưới này. Mạng lưới này đúng là nhổ một sợi lông mà 

động toàn thân. Động  một tế  bào, động  một điện tử,  nhỏ  hơn  nữa là động  một 

lượng tử, toàn bộ đều biết. Tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới 

vì điều gì? Chúng ta là liên thể, mạng internet là liên thể, họ phát sanh điều gì tất 

cả chúng ta đều nhận được, mà thân thể chúng ta cũng là một đài phát xạ. Chúng 

ta đem tất cả trạng thái của chúng ta không ngừng phát ra bên ngoài, đồng thời 

cũng thu nhận tin tức khắp biến pháp giới hư không giới. Thân thể này, ý niệm 

này của chúng ta là một đài thu và phát tin tức, có thể thu, có thể phát. Vì chúng 

ta mê hoặc, nên đã chướng ngại trí tuệ đức năng của chúng ta. Trí tuệ đức năng 

không  bị  phá  hoại,  nó  không  sanh  không  diệt.  Tuy  không  bị  phá  hoại,  nhưng 

chúng ta đối với nó đã khởi một tác dụng phụ, làm nó nhiễm ô, làm nó biến chất. 

Nó vốn là thuần thiện thuần tịnh, chân thiện  mỹ tuệ,  bây giờ chúng ta bóp  méo 

nó, biến thành phiền não, biến thành ác nghiệp, biến thành tam đồ lục đạo. 

Phật Bồ Tát dạy học, Thánh hiền dạy học không có gì khác, ngoài mục đích hy 

vọng  chúng  ta  giác  ngộ,  hoàn  nguyên  nó.  Không  nên  bóp  méo,  hoàn  nguyên, 

hoàn  nguyên  là  tốt  nhất,  tức  là  chân  thật  nhất,  viên  mãn  nhất,  hạnh  phúc  nhất, 

cũng là hài hòa nhất, vô lượng đức năng trong tự tánh đều khai mở hiển lộ. 

Nhà Phật nói đại từ đại bi, Nho giáo nói nhân nghĩa trung thứ. Trở về đây chính 

là trở về sự viên mãn, trở về đến chí thiện. Trong Đại Học nói: “Chỉ ư chí thiện”, 

đây  là  giáo  dục  Thánh  hiền,  giáo  dục  của  Phật  Bồ  Tát,  chứng  được  nhất  thiết 

chủng trí. Nhất thiết chủng trí, ngày nay nói khoa học và triết học đều bao hàm 

trong đó, mà còn đạt đến cứu cánh viên mãn. Khoa học cứu cánh viên mãn, triết 

học cứu cánh viên mãn, đây là cảnh giới gì? Cảnh giới Diệu giác Phật quả, hằng 

tự thọ dụng, được đại tự tại. Hằng tự thọ dụng là tự thọ dụng, được đại tự tại là 

tha thọ dụng, đại từ tại hiện ra từ đâu? Chúng sanh có cảm, họ liền có ứng, cảm 

ứng đạo giao không sai chút nào, đây là được tướng đại tự tại. 

Trí độ thứ ba: “Thành thục hữu tình trí”, đây là Diệu giác quả vị, chính là điều ở 

trước nói được đại tự tại. “Giáo hóa nhiêu ích tất cả chúng sanh, thành tựu đạo 

quả”, đây gọi là được đại tự tại. 

Quý vị thấy giáo hóa, giáo là giáo hóa, hóa là nói thành tựu của dạy học. Thông 

qua  kỹ  xảo  dạy  học,  khiến  học  sinh  tiếp  thu  giáo  dục,  đều  có  thể  thay  đổi  khí 

chất,  đều  có  thể  hóa  ác  thành  thiện,  hóa  mê  thành  ngộ,  hóa  phàm  thành  thánh. 

8  Tập 481 



Nên  hóa  là  biểu  hiện  thành  tích,  giáo  nếu  không  thể  biến  hóa,  đồng  nghĩa  với 

uổng công sức dạy, giáo dục không nhận được hiệu quả. 

Xã  hội  ngày  nay  dạy  điều  gì?  Nó  có  biến  hóa  chăng?  Có,  dạy  là  có  biến  hóa. 

Ngày nay toàn thế giới, từ các bạn nhỏ mẫu giáo ba bốn tuổi, các bạn nhỏ ba bốn 

tuổi thông minh học mẫu giáo. Thầy giáo dạy chúng, gia trưởng dạy chúng, dạy 

điều gì? Tranh dành. Có biến hóa chăng? Có, họ thật sự tranh dành. Từ trường 

mẫu giáo, đến đại học nghiên cứu sở đều dạy tranh đua, nâng cao thêm một cấp 

nữa là đấu tranh, đấu tranh nâng cao thêm nữa là chiến tranh. Quý vị xem trên thế 

giới này có thể không chiến tranh ư? Từ nhỏ đã hấp thu nền giáo dục này. 

Kết quả chiến tranh là gì? Kết quả của chiến tranh là toàn bộ địa cầu đồng quy ư 

tận, nhân loại mượn khoa học kỹ thuật, năng lượng này có thể hũy diệt địa cầu. 

Khoa học kỹ thuật phát triển đến sau cùng, chính là kết quả này, chúng ta không 

thể  không  biết.  Làm  sao  để  giải  quyết  vấn  đề  này?  Ai  có  thể  giải  quyết  được? 

Không có ai. 

Trước  một  ngày  vãng  sanh,  thầy  Lý  nói  với  những  học  sinh  bên  cạnh,  đây  là 

đồng học nói lại với tôi. Thầy nói thế giới đã loạn, dù chư Phật Bồ Tát, thần tiên 

hạ  phàm  cũng  không  cứu  được.  Quý  vị  chỉ  có  một  con  đường  sống  duy  nhất, 

chính là niệm Phật cầu sanh tịnh độ. Đây là di ngôn sau cùng, giáo huấn sau cùng 

của thầy Lý, là dạy chúng ta nhất tâm niệm Phật, chuyên cầu Tịnh độ. Lời này là 

thật, không phải giả, thế giới ngày nay đều phổ biến thúc đẩy nền giáo dục này, 

giáo dục cạnh tranh, giáo dục tổn người lợi mình. Nếu tiếp tục phát triển nền giáo 

dục này, chúng ta biết nó đi là con đường chết, nó đã tuyệt đường. Khiến người 

khác khởi tâm động niệm là gì? Có tôi tức không có người khác, có người khác sẽ 

không có tôi. Đối địch với tất cả mọi người, đối địch với cha mẹ, vợ chồng đối 

lập, anh em chị em họ đều đối lập. Quý vị thử nghĩ xem, thế giới này sao có thể 

hòa bình được? Không thể! 

Giáo huấn của các bậc thánh hiền, là bắt đầu dạy từ khi còn bé, dạy điều gì? Dạy 

nhường, khi trẻ con không biết chuyện_ nhẫn nhường. Lớn dần lên hiểu chuyện, 

mười hai mười ba tuổi đã hiểu chuyện_Khiêm nhường. Thành người_Lễ nhường, 

không  tranh.  Cảnh  giới  cao  nhất  là  đối  với  người  không  tranh,  đối  với  thế  gian 

không cầu, đó là hòa bình. Nó phù hợp nhân nghĩa đạo đức, nó tương ưng tánh 

đức của tự  tánh. Thúc đẩy nền giáo dục này lên cực điểm là thánh hiền, người 

người đều thành thánh thành hiền. 

Thế giới thì sao? Thế giới Cực Lạc, thế giới Hoa Tạng, tất cả đều là con người 

tạo thành, chỉ xem quý vị đi phương hướng nào. Đây chính là  ở trước nói năng 

Tập 481  9 



lực chọn lựa, phải có trí tuệ để chọn lựa. Quý vị chọn là hạnh phúc chân thật, hay 

là quý vị chọn hủy diệt? 

Giáo hóa nhiêu ích tất cả chúng sanh. Ích là lợi ích, nhiêu là lợi ích phong phú 

nhất, lợi ích viên mãn nhất, lợi ích cứu cánh nhất, giáo hóa chúng sanh, thành tựu 

đạo quả, đạo quả là gì? Là Phật đạo, tất cả chúng sanh vốn là Phật, khiến tất cả 

chúng sanh trở về cảnh giới Phật. Quý vị vốn là Phật, bản tánh quý vị vốn thiện, 

trở  về  bản  thiện  của  quý  vị,  giáo  hóa  này  sẽ  viên  mãn,  giáo  hóa  này  sẽ  thành 

công. 

Ngoặc  đơn  bên  dưới  có  một  giải  thích  sơ  lược,  chính  là  giải  thích  nhất  thiết 

chủng trí, nhất thiết chủng trí nghĩa là gì? “Trí nhất thiết đạo”, đạo ở đây là nói lý, 

hiểu được lý của nhân sinh vũ trụ. 

“Tri nhất thiết chủng”, chủng là chủng chủng, nhất thiết chủng chủng, ý nghĩa là 

chỉ tướng, hiện tượng. Hiện tượng rất phức tạp, tác dụng của hiện tượng. Dùng ba 

chữ của Kinh Hoa Nghiêm  để nói: Nhất thiết đạo chính là thể, nhất thiết chủng 

chính là tướng và tác dụng, đây là vạn sự vạn vật trong vũ trụ bao hàm trong đó, 

gọi là Phật trí. 

Thập ba la mật chúng ta học đến đây, phải hiểu rõ ràng, phải biết vận dụng, nhất 

định phải thực hành trong cuộc sống. Hai điều ở trước là nền tảng: Bố thí, trì giới. 

Bố thí là buông bỏ, trì giới là giữ quy củ. Không nghiêm giữ quy củ, là vì chúng 

ta chưa buông bỏ, thật sự buông bỏ tự nhiên sẽ giữ quy củ, giữ một cách hoan hỷ, 

tuyệt đối không trái phạm. Bất cứ năng lực nào bức bách quý vị làm trái quy củ 

cũng không được, vì sao vậy? Vì quý vị đã buông bỏ. 

Phàm  không  thể  theo  khuôn  phép  củ  đều  là  không  buông  được,  không  buông 

được tình chấp, không buông được danh văn lợi dưỡng, không buông được thất 

tình ngũ  dục, quy củ  đó  rất khó giữ. Thật sự  buông bỏ  được, quy củ  này là tự 

nhiên, vốn là như vậy, còn phải cần đến giữ gìn ư? Quý vị xem một đời Đức Thế 

Tôn biểu hiện tự nhiên biết bao! Cổ nhân nói: “bất y  quy củ, bất thành phương 

viên”,  ý  câu  nói  này  rất  thâm  sâu.  Bất  luận  thế  gian  hay  xuất  thế  gian,  không 

nương  vào  quy  củ  thì  không  thể  thành  tựu.  Quy  củ,  nhất  định  phải  tin  vào  cổ 

nhân, đặc biệt là cổ nhân có thành tựu, càng đáng để chúng ta tín nhiệm, vì sao 

vậy? Vì chúng ta thấy được thành tích của họ, không hiển thị thành tích, lời họ 

nói chúng ta chưa chắc đã tin. Nhưng khi họ làm được tất cả, Khổng tử đã làm 

được,  Đức  Thế  Tôn  đã  làm  được,  như  vậy  lời  của  họ  có  thể  gạt  người  chăng? 

Chúng ta có thể tin, có thể hiểu, đó là phước phần, là trí tuệ! Chúng ta có thể y 

giáo phụng hành, đó là phước báo lớn! Vì sao vậy? Vì quý vị thật sự có thể thành 

tựu nó. 

10  Tập 481 



Bên dưới nói: “biểu thập chủng ba la mật, năng thôi phục thập chủng phiền não”. 

Quý vị tu mười loại ba la mật này, sẽ đoạn được mười loại phiền não. Mười loại 

phiền não này là gì? Chính là kiến tư hoặc, kiến tư phiền não hợp lại thành mười 

loại. Đức Phật dạy chúng ta tam giới: dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Cửu địa, tam 

giới cửu địa, tổng cộng có 88 phẩm kiến hoặc, 81 phẩm tư hoặc. Trong kinh điển 

tiểu thừa phải học, là chương trình tu học chính của họ. Trong giáo lý đại thừa, vì 

để phương tiện trong việc dạy học, nên đã quy nạp nó thành năm loại lớn. Kiến 

hoặc cũng là năm loại lớn, 88 phẩm quy thành năm loại lớn. Tư hoặc cũng quy 

nạp thành năm loại lớn, nên tổng cộng có mười loại. 

Chúng ta nói về kiến hoặc trước, học Phật bất luận là tiểu thừa hay đại thừa đều 

phải hạ thủ từ đây. Ở trước chúng ta đã học qua Bát chánh đạo, mười loại phiền 

não này chính là hai điều trước trong Bát chánh đạo. Một là chánh kiến, đoạn tận 

năm loại kiến hoặc gọi là chánh kiến, đoạn tận năm loại tư hoặc gọi là chánh tư 

duy, có thể thấy nó rất quan trọng. Đây gọi là y giáo phụng hành, là chân tu. 

Thứ nhất: “Tát già da kiến”. Tát già da là tiếng Phạn, dịch thành chữ hán tức là 

thân thể, nên thông thường chúng ta không gọi tát già da, mà gọi là “thân kiến”. 

Như vậy mọi người dễ hiểu, là thân thể. 

Chúng sanh trong lục đạo, có ai không chấp trước thân này là ta? Nếu quý vị nói 

thân không phải là ta, quý vị cảm thấy quý vị kỳ lạ, quý vị không giống với người 

khác, quý vị là dị loại. Tiểu thừa A la hán trở lên, đại thừa sơ tín vị trở lên, đại 

thừa  Bồ  Tát  tổng  cộng  có  51  địa  vị,  không  có  địa  vị  nào  nói  có  ta,  thân  là  ta, 

không  có.  Đã  phá  được  thân  kiến,  thân  kiến  từ  sơ  tín  vị  đã  phá  được,  dần  dần 

cũng đoạn tận được tư hoặc. 

Chúng ta nói thập tín vị Bồ Tát, nhị tín là bắt đầu phá tư hoặc, nhị, tam, tứ, ngũ, 

lục tín đến thất tín là đoạn tận tư hoặc. Chúng ta nói đoạn tận kiến tư phiền não, 

trong tiểu thừa chứng quả A la hán, trong đại thừa là Bồ Tát thất tín vị trong thập 

tín.  Chưa  chuyển  thức  thành  trí.  Về  sau  tuy  là  dụng  vọng  tâm,  dùng  A  lại  da, 

nhưng dùng chánh đáng, vì sao? Hoàn toàn dùng giáo huấn của Phật Bồ Tát làm 

tiêu chuẩn, sửa đổi tâm hành sai lầm của mình. Tuy dùng vọng tâm, nhưng dùng 

một cách chánh đáng, nên rất giống Bồ Tát. Bồ Tát dùng chân tâm, không dùng 

vọng tâm, đó là Bồ Tát thật. Nên nhất định phải hiểu, thân không phải là chính 

mình, đối đãi thân này đừng nên coi trọng nó quá đáng, đương nhiên quý vị cũng 

đừng có ý chà đạp nó, đó cũng là tội lỗi. Không thể coi trọng quá, vì sao vậy? Vì 

coi trọng quá liền sinh ra tình chấp,  như vậy không những không nâng cao,  mà 

còn đọa lạc, đọa lạc vào đâu? Đọa lạc vào trong lục đạo, không ra khỏi luân hồi 

lục đạo. Sau khi hiểu rõ chân tướng rồi, thì có thể xả bỏ thân này bất cứ lúc nào, 

Tập 481  11 



không hề sợ hãi, niệm niệm cầu sanh Tịnh độ. Ta cầu sanh thế giới tây  phương 

Cực  Lạc,  ta  không  thể  đem  theo  thân  thể  này.  Khi  đem  theo  thân  thể  này,  bản 

thân chúng ta cũng cảm thấy rất khó khăn, vì sao vậy? Vì đây gọi là một cái túi 

rách, là vật nhơ nhớp. Đến thế giới tây phương Cực Lạc, thân thể quý vị là thân 

kim  cang  bất  hoại,  là  thân  pháp  tánh,  tướng  hảo  trang  nghiêm  không  gì  tránh 

được. Mang thân thể này đi, giống như quý vị mang những bộ y phục rách nát 

của người ăn xin vào trong một cung điện phú lệ huy hoàng. Quý vị còn không 

chịu buông bỏ, vậy đem nó theo để làm gì. Bởi thế nên biết rằng, tất cả những gì 

trong thế giới này đều không thể mang theo, quý vị sẽ biến thành gì? Biến thành 

hoan hỷ xả bỏ, không hề đau lòng, thành tựu bố thí ba la mật viên mãn cho quý 

vị. 

Bố thí viên mãn, quý vị được ba loại công đức, được tài phú, được thông minh trí 

tuệ, được mạnh khỏe trường thọ. Nhưng ba thứ này đều không phải thật, đều phải 

xả, vì sao vậy? Vì nó là vật ngoài thân. Đến thế giới Cực Lạc, những thứ quý vị 

thọ dụng toàn là trong tự tánh vốn đầy đủ. Chúng ta chưa khai phát, nhưng Phật 

A Di Đà đã khai phát, ngài phát hiện ra cho chúng ta. Hay nói cách khác, đến thế 

giới Cực Lạc quý vị sẽ hưởng thụ được giống như pháp thân Bồ Tát, nhân gian 

không sánh được, cõi trời cũng không sánh được. Phật Bồ Tát trong mười pháp 

giới cũng không sánh được, quả thật là không thể nghĩ bàn. 

Thứ  hai:  “Biên  chấp  kiến”.  Chấp  là  chấp  trước,  thông  thường  chúng  ta  dùng 

“biên kiến”. Biên là nhị biên, nhị biên là gì? Phân biệt, sau khi phân biệt quý vị 

lại chấp trước nó, như vậy là sai. Có nhị biên chăng? Không có, nhị biên là một 

quan niệm sai lầm, nhị biên là gì? Ta và người chính là nhị biên. 

Ở  thế  gian  này,  trong  quan  niệm  của  chúng  ta,  xưa  nay  chưa  từng  tách  rời  nhị 

biên, toàn là tương đối, tương đối chính là biên kiến. Có phàm có thánh là nhị 

biên, có chân có vọng là nhị biên, có tà có chánh, có thiện có ác, có lớn có nhỏ, 

có dài có ngắn, có quá khứ có vị lai, tất cả đều là nhị biên. Nhị biên là phân tách, 

đoạn tận nhị biên là thống nhất, nhị biên là bất hòa, buông bỏ nhị biên là hòa hợp. 

Trước đây tôi tham gia hội nghị hòa bình của Liên Hiệp Quốc, bao gồm những 

hội nghị hòa bình của Quốc tế, tham gia mười mấy lần. Chủ đề thảo luận chính là 

làm sao để khiến xã hội khôi phục sự an định hài hòa, có thể làm được chăng? 

Không làm được, vì sao vậy? Vì mọi người đều có biên kiến, đều có đối lập, như 

vậy làm sao có thể hài hòa! 

Chúng ta tham gia làm báo cáo, đã nói ra biên kiến này trong Phật pháp, thứ này 

không nên giữ, phải đoạn tận. Cũng chính là nói nhất định không được có đối lập. 

Tư tưởng này, ý niệm này, không thể hóa giải được xung đột, xung đột là do đối 

12  Tập 481 



lập  mà  có,  còn  lấy  đối  lập  để  hóa  giải,  làm  gì  có  đạo  lý  này!  Vậy  phải  dùng 

phương pháp gì? Không đối lập. Phải như thế nào? Điều này phải cần trí tuệ rất 

cao, cũng là đức hạnh rất cao, không thể yêu cầu đối phương, phải yêu cầu chính 

mình. 

Chúng ta không đối lập với họ, họ có thể đối lập với chúng ta, nhưng ta không 

đối lập với họ. Họ phân tách giới hạn với ta, nhưng ta với họ không có giới hạn. 

Phải dùng đức hạnh để cảm hóa! Quý vị là dùng tâm chân thành, họ là dùng vọng 

tâm, trong lòng họ có hoài nghi, cũng chính là nói, họ có tham sân si mạn nghi, 

tâm  chúng  ta  không  có  tham  sân  si  mạn  nghi,  đây  là  tâm  chân  thành.  Dù  họ 

không tốt với tôi, tôi đối với họ cũng không hề thay đổi. 

Họ hủy báng ta,  nhục  mạ ta, hãm  hại ta, chúng ta nên đối đãi nó như thế nào? 

Dùng tâm thanh tịnh đối với họ, tuyệt đối không để những hành vi ngôn luận của 

họ trong lòng, tâm chúng ta thanh tịnh không ô nhiễm. Có tai như điếc, thấy mà 

không chấp trước, thông thường nói tuyệt đối không để trong lòng, để trong lòng 

những gì? Là nhân từ, là từ bi, là nhất thể, là trí tuệ. Chúng ta dùng trí tuệ để quan 

sát, thấu hiểu, họ đang mê, họ không giác ngộ. 

Tôi rất may mắn, hiện nay tôi giác ngộ được một chút, nên không còn mê. Nếu ta 

giống như họ, thì ta phải trả thù họ, phải tranh biện với họ, hai trình độ này cao 

giống nhau. Một bên cao, một bên thấp vấn đề liền được hóa giải, vì sao vậy? Vì 

cao  sẽ  tha  thứ  thấp,  không  so  đo  với  họ.  Quý  vị  có  thấy  đứa  bé  ba  tuổi  nào  đi 

đánh nhau với ông cụ 80 chăng? Vì sao họ không đánh nhau được? Hai đứa bé ba 

tuôi  tranh  cãi  nhau,  họ  thật  sự  sẽ  đánh  nhau.  Hai  ông  cụ  80  cũng  có  thể  đánh 

nhau, còn người 80 nhất định không đánh nhau với đứa bé ba tuổi, chính là đạo lý 

này, quý vị nên quan sát tường tận.  Trình độ quý vị cao hơn họ, vấn đề sẽ không 

sản sanh, sẽ được hóa giải. Trình độ họ cao hơn chúng ta, cũng không đánh nhau 

được, sẽ không phát sinh xung đột này. Phương pháp hóa giải xung đột phải cần 

giới  định  tuệ,  phải  là  lục  ba  la  mật.  Người  xưa  nói  phải  nhân  nghĩa,  phải  trung 

thứ.  “Nhân nghĩa trung thứ” của Nho gíao thật sự giải quyết được vấn đề. Chân 

thành từ bi của Đạo Phật. Không những không có oán hận, không có báo thù, mà 

còn toàn tâm toàn lực giúp họ phá mê khai ngộ, thành tựu đạo đức học vấn cho 

họ, khiến họ thật sự ly khổ đắc lạc. 

Đối lập, oán hận, người nước ngoài dùng thủ đoạn, trấn áp, báo thù, không giải 

quyết được vấn đề. Còn khiến cho vấn đề ngày càng ác liệt, ngày càng rối loạn, 

chúng ta không thể không hiểu điều này. 

Bởi  thế  phải  đoạn  thân  kiến  và  biên  kiến.  Khi  đã  đoạn  được  biên  kiến,  tất  cả 

chúng sanh với chính mình là nhất thể, quý vị sẽ thân thiết yêu thương tất cả mọi 

Tập 481  13 



người, dù họ không thương yêu, làm phiền quý vị, đó là gì? Là nghiệp chướng, 

họ mê hoặc, không giác ngộ. Lúc này thật sự phải giúp họ, vì sao vậy? Vì quý vị 

đã học Phật, nên phải hành đạo Bồ Tát, phải phổ độ chúng sanh đau khổ, họ đau 

khổ. Quý vị có duyên với họ, làm sao không độ được?  Đây gọi là chân tu hành, 

không phải giả. Phật Bồ Tát dạy chúng ta, chúng ta đều y giáo phụng hành, sống 

với chúng ta rất tốt, chắc chắn không có chút tâm tham luyến nào, vĩnh viễn dùng 

tâm gì? Tâm thanh tịnh bình đẳng giác. 

Chúng ta học Kinh Vô Lượng Thọ, quả thật đã đạt được điều này. Tuy hiện tại 

chưa có tâm giác, nhưng nhất định là thanh tịnh bình đẳng. Đức hạnh quý vị cao 

hơn họ, khi giác ngộ rồi tự nhiên họ bị cảm động, tự nhiên họ khâm phục theo 

học  tập  với  quý  vị.  Nếu  chúng  ta  cũng  có  cái  nhìn  giống  họ,  hai  bên  đối  lập 

không dễ gì hóa giải được, nhất định phải biết điều này. 

Nên biết nhân quả rất đáng sợ, trong nhân quả là gì? Báo thù, vướng víu đời này 

qua  đời  khác  không  thôi,  oan  oan  tương  báo  không  bao  giờ  dứt.  Song  phương 

không biết phải đau khổ đến bao nhiêu đời kiếp, trong đó có một người giác ngộ 

mới hóa giải được, nếu cả hai đều không giác ngộ thì quả thật rất đáng thương. Vì 

sao làm chuyện ngu ngốc như vậy! 

Cổ nhân dạy chúng ta: “Oan gia nên giải không nên kết”, suốt đời đừng nên kết 

oán với người. Chúng ta cần tu đạo đức, có người hiểu lầm chúng ta, có người tin 

lời nói hai lưỡi, gây chia rẽ thị phi. Người gây chia rẽ thị phi, có người có ý, có 

người vô ý, quý vị nghe rồi tin, do đó khởi ý niệm đối lập, thậm chí có oán hận. 

Trong cảnh giới này chúng ta xử lý thế nào? 

Trong kinh dạy rằng: Nơi nào Bồ Tát hiện thân, khiến tất cả chúng sanh đều sanh 

tâm hoan hỷ. Chúng sanh này ghét tôi, làm sao khiến họ sanh tâm hoan hỷ được? 

Chúng ta thấy họ ở đó, liền tránh xa, họ sẽ hoan hỷ. Đây đều là trí tuệ, là phương 

tiện thiện xảo.  Họ thường hủy báng tôi, tôi tán thán họ. Họ có hành vi ác, ý niệm 

ác tôi không để trong lòng, không hề nhắc đến. Họ làm một chút việc tốt tôi cũng 

khen ngợi. Thời gian lâu dần họ nghe nói: ai đó thường khen ngợi anh, còn anh 

thì ngày ngày phê bình họ. Trải qua thời gian mười năm, 20 năm, 30 năm, họ đã 

minh  bạch,  giác  ngộ.  Bởi  thế  giác  ngộ  đâu  nhanh  chóng  như  vậy.  Một  hai  năm 

giác ngộ, đó là hàng căn tánh rất lanh lợi. 10 năm, 20 năm giác ngộ thì rất nhiều, 

không có thời gian dài như vậy, họ không có thời gian dài như vậy để quan sát. 

Cũng chính là tập khí phiền não của họ  rất nặng, thời gian lâu ngày phiền não 

chướng dần nhẹ đi, họ mới giác ngộ được. Trong đời này cảm thấy hổ thẹn, có lỗi 

với  quý  vị.  Người  này  tốt  như  vậy,  quả  là  một  người  tốt,  trong  đời  có  thể  gặp 

được mấy người? Tình hữu nghị tốt đến thế, có thể không trân trọng ư? 

14  Tập 481 



Thân  cận  một  người  tốt,  thân  cận  một  người  thiện  đạt  được  rất  nhiều  lợi  ích. 

Thân  cận  một  người  ác,  quý  vị  chịu  thương  tổn  rất  nhiều,  phải  lấy  thời  gian  để 

chứng minh, vì sao vậy? Vì người đó tốt là giả tạo, nhưng nếu họ giả tạo suốt đời 

cũng sẽ biến thành thật. Họ giả tạo, có thể giả tạo suốt đời, giả đến lúc già chết 

mà vẫn giả như vậy, đó chính là thật, như vậy là không phải giả. Quý vị thử giả 

xem, có thể giả trang được chăng? Có thể giả trang được mấy ngày? Bởi vậy con 

người khi bình tĩnh, khi lớn tuổi sẽ biết tư duy, nghĩ đến những người bạn lúc trẻ, 

tuổi về già đa phần đều không còn. 

30 năm trước tôi ở HongKong, bạn bè đồng tu xuất gia và tại gia rất nhiều, hiện 

nay 2 phần 3 đều không còn. Người còn cũng không thường gặp mặt, khi gặp lại 

cảm khái vạn phần, quả thật là không dám nhớ lại. Biết bao nhiêu cơ duyên gặp 

được  nhưng  không  nắm  bắt,  không  biết  tích  lũy  công  đức,  không  biết  cải  ác 

hướng  thiện,  không  biết  chuyển  mê  khai  ngộ,  không  biết  chuyển  phàm  thành 

thánh. Bỏ qua những cơ hội này, thậm chí không biết chân tu luyện. Y theo kinh 

giáo gọi là chân tu, gọi là chân luyện. Nhất môn thâm nhập trường thời huân tu là 

luyện thật, thân kiến, biên kiến phải xem nhẹ, hy vọng bản thân năm này nhạt hơn 

năm trước, như vậy là công phu có tiến bộ. Nếu ngày càng nghiêm trọng, chẳng 

những không có tiến bộ, mà còn thoái lui, dù có học nhiều, học tốt đến đâu, quả 

báo  tương  lai  ở  trong  tam  đồ,  không  có  phần  ở  thế  giới  Cực  Lạc!  Không  thể 

không biết điều này. 

Thứ ba: “Tà kiến”. Tà kiến là sai lầm, tri kiến sai lầm. Trong tà kiến phần nhiều 

thường hay ngộ nhận, không thấu suốt chân tướng sự thật, tin lời người khác nói. 

Khổng tử cách chúng ta 2500 năm, trong Luận Ngữ ông nói_quý vị xem thái độ 

của ông đối với người khác. Ông nói ngày xưa ông đối đãi người, tin lời người 

khác, nhưng đến tuổi trung niên về sau thái độ ông đã thay đổi. Ông nói: Tôi nghe 

họ  nói  nhưng  phải  quan  sát  hành  vi  của  họ.    Lúc  trẻ  ông  tin  người,  không  cần 

quan sát hành vi của họ, họ nói là ông tin. Đến lúc tuổi tác bản thân lớn dần, cảm 

thấy  người  ta  nói  hay,  nhưng  chưa  chắc  họ  làm  được_Nghe  họ  nói  nhưng  phải 

quan sát hành vi của họ, như vậy là sao? Đây là trí tuệ, là tránh tà kiến. Nghe họ 

nói mà không quan sát hành vi của họ, thường phát sinh tri kiến sai lầm, như vậy 

sẽ tạo thành ngộ nhận. Ngộ nhận người khác thương tổn không lớn, nhưng ngộ 

nhận bản thân mình thì tổn thương quá lớn, tự mình tạo nghiệp. 

Nếu đối với một người thật sự tu hành, người thật sự có trí tuệ, thật sự đối với tất 

cả  chúng  sanh  có  ưu  điểm,  sinh  khởi  ngộ  nhận  đối  với  những  hạng  người  này. 

Tùy tiện phê bình, hũy báng họ, tạo nghiệp này quả là rất nặng, nguyên nhân là 

gì? Nguyên nhân hoàn toàn do tà kiến, tội nghiệp do tà kiến tạo thành khiến quý 

Tập 481  15 



vị  đọa  lạc  vào  trong  tam  đồ.  Hiểu  rỏ  nhân  quả,  thì  vấn  đề  này  quả  là  đáng  sợ. 

Dùng điều gì để phá nó? Chánh kiến, chánh có thể phá tà, năm loại kiến này đều 

không còn là chánh kiến. 

Thứ tư là: “Kiến thủ kiến”. 

Thứ năm là: “Giới cấm thủ kiến”. 

Hai loại kiến này chúng ta có thể kết hợp nó lại để xem, cái mà người xưa gọi là 

thành  kiến  chính  là  hai  loại  này.  Vì  sao  phân  thành  kiến  thành  hai  loại?  Nó  có 

nhân có quả. Kiến thủ kiến là thành  kiến về quả, giới  thủ kiến là thành kiến về 

nhân.  Ví  dụ  người  ngày  nay_chúng  ta  nói  về  nhân:  Mọi  người  cho  rằng  cạnh 

tranh mới có thể đạt được, đạt được danh lợi, đây là quan niệm sai lầm.  Của cải 

không  phải  do  tranh  dành  đạt  được,  trong  Hán  Thư  có  câu  rất  hay:  “Cổ  chi  tấn 

giả, hữu đức hữu mệnh”. Tấn ở đây là sao? Tấn là nâng cao lên, có địa vị, có của 

cải_chúng ta gọi là phú quý, nâng cao phú quý cho quý vị, cổ nhân nói sao? Điều 

đó phải cần có đức, cần có số  mệnh. Quý vị  phải tu đức, phải tạo  mệnh, trong 

Đạo Phật gọi là ba loại bố thí. Đúng với đạo đức quý vị sẽ được nâng cao. 

Trong  Hán  Thư  lại  nói:  “Kim  chi  tấn  giả,  duy  tài  dữ  lực”.  Thời  nhà  Hán,  cách 

chúng ta bây giờ 2000 năm, lúc đó nếp sống xã hội ngày càng đi xuống. Hiện nay 

muốn đạt được công danh phú quý phải dựa vào điều gì? Duy tài, tài là gì? Hối 

lộ. Duy lực là thế  lực, dùng tài, cũng chính là dùng uy hiếp dụ dỗ không chính 

đáng. Dụ dổ là tài, uy hiếp là lực, dùng những thứ này để đạt được công danh phú 

quý.  Vào  thời  đó  có  nhưng  ít,  không  phải  phổ  biến  như  hiện  nay,  toàn  thế  giới 

đều dùng, phải làm sao đây? 

Bởi thế quý vị nên biết, đối với thầy tôi cảm ân không bao giờ quên. Nếu 

không phải thầy chọn cho tôi con đường này, từ lâu tôi đã không còn ở nhân gian, 

không ở nhân gian thì đi về đâu? Chắc chắn vào trong tam đồ, vì không cách nào 

hóa giải được oán hận đó. Mang theo oán hận, mang theo bất bình sau khi  chết 

đều đọa vào súc sanh, ngạ  quỷ, địa  ngục, làm sao đến được thế  giới Cực Lạc? 

Đồng nghĩa nói, thầy đã đem tôi về từ tam đồ, và đưa đến thế giới tây phương 

Cực Lạc, đây là ân đức của thầy. Nếu không gặp thầy, làm sao biết được để quay 

đầu! Ân đức này của thầy quá lớn, lớn hơn ân đức cha mẹ rất nhiều. Cha mẹ cho 

tôi thân mạng này, nhưng không cách nào dạy tôi xa rời luân hồi. Tôi gặp ba vị 

thầy này, cả ba người đều đem tôi từ ác đạo trở về, rồi đưa tôi đến thế giới tây 

phương Cực Lạc. Đem tôi ra từ trong xã hội đầy ô nhiễm này, trong đời này có 

thể duy trì sự  thanh tịnh không ô nhiễm. Công đức này quả là vô cùng lớn lao, 

đời đời kiếp kiếp cảm ân không hết, làm sao báo đáp? Y giáo phụng hành, vãng 

sanh Tịnh độ, thân cận Di Đà, đây chính là báo ân thầy. 

16  Tập 481 



Bao nhiêu năm nay, có rất nhiều người hộ trì, người hộ trì rất nhiều, ngàn ngàn 

vạn  vạn  người,  khiến  chúng  tôi  không  lo  lắng  vướng  bận  trong  cuộc  sống  tinh 

thần cũng như vật chất, đây là ân hộ pháp, ân của thí chủ. Chúng ta thật sự thành 

tựu mới báo đáp được ân thí chủ. 

Lời cổ nhân rất có đạo lý: “Một hạt gạo của thí chủ, lớn như núi tu di, đời này 

không hiểu đạo, mang long đội sừng để trả”. Chư vị học Phật đều biết, chúng ta 

nên báo ân cha  mẹ, báo ân thầy tổ,  báo ân Phật Bồ Tát, báo ân thí chủ  như thế 

nào? Đều phải chính mình thật sự thành tựu, nhất định được vãnh sanh Tịnh độ, 

chúng  ta  mới  không  cô  phụ  rất  nhiều  người  có  ân  có  nghĩa  đối  với  mình.  Bao 

gồm những người tổn hại chúng ta đều có ân đức, vì sao vậy? Vì họ tổn thương, 

hủy  báng,  sỉ  nhục  chúng  ta,  chính  là  đang  thử  thách  cảnh  giới  chúng  ta.  Họ  là 

người thẩm tra đến tham gia buổi thi của chúng ta, các cửa đều thông qua, không 

có oán hận, không có báo phục. Chỉ có cảm ân, chỉ sanh tâm hoan hỷ, không có 

tâm  oán  hận.  Khảo  nghiệm  công  phu  của  chúng  ta,  phải  chăng  thật  sự  đã  nâng 

cao,  phải  chăng  đã  thật  sự  thành  tựu.  Nên  đó  là  người  kiểm  tra  chúng  ta,  đó  là 

người thầy tốt, kiểm tra nghiêm khắc, chúng ta thông qua các quan, quý vị không 

thông qua những cửa ải này, tín tâm của quý vị từ đâu mà có được? Chính mình 

không có tín tâm, người khác làm sao tin tưởng quý vị? 

Bởi thể bản thân giáo hóa chúng sanh có lợi ích lớn, kiến thủ kiến là về mặt quả 

báo, kết quả như thế nào? Kết quả sai lầm. Chúng ta học Phật nếu sau cùng sanh 

thiên là sai lầm, sao lại đi lên trời? Trên trời không tệ, nhưng không phải nguyện 

vọng của chúng ta, vì quí vị hạ xuống  mấy cấp.  Nếu  đời sau lại đến nhân gian, 

như vậy lại càng tệ, thế là đứng nguyên vị trí cũ không tiến thêm bước nào. Nếu 

đọa  vào  tam  đồ,  đó  là  thoái  lui,  đây  là  về  mặt  quả.  Đây  chính  là  vào  thời  Càn 

Long, trong Đại Thế Chí Viên Thông Chương, đại sư Quán Đảnh chú giải trang 

sau  cùng,  ngài  nói  với  chúng  ta  rằng,  niệm  Phật  có  100  loại  quả  báo.  Điều  đầu 

tiên chính là địa ngục A tỳ, niệm Phật sao lại đọa vào địa ngục A tỳ? Đọa vào 

trong đường ngạ quỷ? Đọa vào trong đường súc sanh? Đọa vào trong La sát, Tu 

la? Có, thật sự có, không phải không có. Thế nên tu học, tâm hành rất quan trọng, 

khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  nhất  định  phải  tương  ưng  với  tánh  đức. 

Đây là phải đoạn năm loại phiền não ở trước, đoạn tận kiến hoặc chính là chánh 

kiến, ở sau có năm loại là tư hoặc. 

Thứ sáu là: “Tham”. 

Thứ bảy là: “Nhuế”. Nhuế là sân nhuế. 

Thứ tám là: “Mạn”. Ngạo mạn. 

Thứ chín là: “Vô minh”. Vô minh chính là si, tức là ngu si. 

Tập 481  17 



Thứ mười là: “Nghi”. 

Năm loại ở sau này, chúng ta thường nói là tham sân si mạn nghi, năm thứ này 

rất phiền phức. Năm loại trước là kiến giải sai lầm, tuy rất hung bạo, nhưng lại dễ 

đoạn.  Năm  loại  sau  tham  sân  si  mạn  nghi  rất  khó  đoạn.  Cổ  nhân  ví  dụ  gọi  là 

“vương vấn không dứt”. Nói lên điều gì? Nói rõ rằng chúng không dễ đoạn. Đoạn 

tận tất cả những thứ này, đoạn tận tất cả mười loại phiền não, chứng quả A la hán. 

Mười  loại  phiền  não  này  đều  có_chúng  ta  là  phàm  phu  nhất  định  phải  nhớ, 

chúng ta học Phật không nâng cao cảnh giới, học mấy mươi năm, 10 loại phiền 

não này vẫn còn. Nhiều nhất là về mặt pháp thế gian, luân lý đạo đức của quý vị 

nâng cao hơn một chút. Trong Phật pháp quý vị đứng nguyên một chỗ, không có 

chút tiến triển nào. 

Trong đạo Phật nói, công phu tu hành chính là ở chổỗbuông bỏ, mười điều này 

đã buông rồi chăng? Công phu thật sự chính là đây, không phải nói một ngày đọc 

bao  nhiêu  kinh,  niệm  bao  nhiêu  danh  hiệu  Phật,  lạy  mấy  trăm  mấy  ngàn  lạy, 

không  phải  ý  này.  Đó  đều  là  phương  pháp,  phương  pháp  có  được  hiệu  quả  hay 

không. Hiệu quả là những thứ này rất nhạt hoặc không còn, đây là hiệu quả. Thật 

sự khảo nghiệm công phu của bản thân, phải đem điều này ra đối chiếu, chúng ta 

còn có tham tâm chăng? Tham tâm của chúng ta so với năm ngoái, nặng hơn năm 

ngoái hay là nhẹ hơn năm ngoái? Nhẹ hơn năm ngoái, rất tốt có tiến bộ. 

Xem lại tâm sân nhuế, ở trong nghịch cảnh, trong ác duyên còn sanh tâm sân 

nhuế chăng? Phải thường so sánh như vậy, trong cuộc sống hằng ngày, xử sự đối 

nhân tiếp vật có ngạo mạn chăng? Phải nổ lực kiểm điểm, không siêng năng kiểm 

điểm sẽ không phát hiện được. 

Vô  minh  là  ngu  si,  không  có  trí  tuệ,  nghĩ  sai,  làm  sai,  đều  thuộc  về  vô  minh. 

Nghi hoặc, nghi là không có lòng tin, điều đầu tiên chúng ta thử nghĩ xem, đây là 

hiện tượng phổ biến trong xã hội, chúng ta đối với chính mình có lòng tin chăng? 

Bắt đầu nói từ chỗ thấp nhất của lòng tin, chúng ta có tin mình có thể làm người 

tốt chăng? Chúng ta có tin mình có thể thực hành Đệ Tử Quy chăng? Thực hành 

Đệ Tử Quy chính là làm người tốt. 

Chúng tôi từng nói, trước đây chúng tôi làm thĩ nghiệm ở Thang Trì, 37 thầy cô 

giáo,  trong  vòng hai  tháng  đã  thực  hành  được  Đệ  Tử  Quy.  Tôi  yêu  cầu  là  bốn 

tháng, không ngờ hai tháng họ đã thực hành được. Bản thân chúng ta có thể tin 

tưởng mình ba tháng thực hành được, mình nửa năm thực hành được, nếu không 

thì một năm tôi thực hành được, đây là gì? Đây là công phu chân thật, gọi là thật 

sự hành trì! Đọc được, nói được, thuộc được cũng vô dụng, nếu quý vị không làm 

được. Bởi thế bí quyết thành công là thành thật, nghe lời, thực hành. Nghe lời ai? 

18  Tập 481 



Nghe  lời  của  cổ  thánh  tiên  hiền,  nghe  lời  Phật  Bồ  Tát.  Ở  đây  Phật  Bồ  Tát  dạy 

chúng  ta  rằng,  phải  buông  bỏ  mười  loại  phiền  não  này,  chúng  ta  đã  buông  bỏ 

được loại nào? Bây giờ chúng ta nói nghi, chúng ta có thể hoài nghi đối với giáo 

huấn của thánh hiền chăng? 

Chúng ta đều là học Phật, đều là học Tịnh độ, Tịnh tông học hội thành lập, chúng 

tôi đưa ra năm môn học, có hoài nghi chăng? 

Thứ nhất: “Tịnh nghiệp tam phước”, chúng ta tin thật rồi chăng? Tin thật sẽ làm 

được,  không  làm  được  sẽ  không  tin,  không  tin  chính  là  nghi.  Nghi  mang  đến 

thiên tai còn nặng hơn trước, cũng chính là ở sau thù thắng hơn ở trước. Vừa hoài 

nghi thì toàn bộ ở trước đều không còn, đến gốc cũng nhổ tận. Hoài nghi quả thật 

giống như nền móng xây dựng nhà lầu lớn, không có nó toàn bộ đều không có. 

Bởi thế chúng ta phải tin vào chính mình, phải tin vào thầy giáo, thầy giáo là Đức 

Thế Tôn, thầy giáo là Khổng tử, thầy giáo là thánh hiền. Họ ở đâu? Họ ở trong 

sách, trong kinh điển, trong truyền thống văn hóa. 

Chúng ta tin tưởng mới thật sự chịu học tập, chúng ta phải đem giáo huấn của họ 

thực  hành  trong  đời  sống,  thực  hành  trong  công  việc,  thực  hành  trong  việc  đối 

nhân tiếp vật, như vậy mới thật sự lợi ích. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 482 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:06.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 602, hàng thứ nhất. 

“Diệc  biểu  thập  ba  la  mật,  năng  thôi  thập  chủng  phiền  não,  thành  thập 

chủng chân như, tiện chứng thập địa”. 

Chúng ta học đến “Năng thôi thập chủng phiền não”. Đây hoàn toàn là ý 

nghĩa biểu pháp của chày kim cang. Chày kim cang có thể tượng trưng cho thập 

ba la mật, có thể đoạn tận mười loại phiền não, thành tựu mười loại chân như, sau 

Tập 482  19 



đó họ liền chứng thập địa. Nên ý nghĩa biểu pháp của nó vô cùng thâm sâu, vô 

cùng rộng lớn. 

Mười loại phiền não chính là kiến tư phiền não, cũng gọi là kiến tư hoặc. 

Hoặc là mê hoặc. Kiến giải của chúng ta sai lầm, tư tưởng sai lầm, như vậy mới 

xuất hiện hiện tượng luân hồi lục đạo. Nếu kiến giải và tư tưởng đều chính xác, 

lục đạo sẽ không còn. Do đó chúng ta sẽ hiểu, chỉ cần ở trong lục đạo, kiến giải 

và tư tưởng của chúng ta sẽ có vấn đề. 

Mười loại này, chúng ta quan sát tường tận, mỗi loại chúng ta đều có, điều 

này nhất định chính mình phải thừa nhận. Biết sai lầm mới có thể sửa đổi, sửa đổi 

mới nâng cao cảnh giới của mình được. Từ phàm phu lên đến thánh nhân, nâng 

lên  đến  tiểu  thánh.  Từ  tiểu  thánh  nâng  dần  lên đến  đại  thánh,  sau  cùng là  viên 

thành Phật đạo, như trong biểu pháp nói: bèn chứng thập địa. 

Trong tư hoặc có năm loại: Tham sân si mạn nghi, năm loại này đều tạo tội 

nghiệp nghiêm trọng. Tam đồ là quả báo, nghiệp nhân của nó chính là năm loại 

này. Nếu chúng ta không biết năm loại này, không thể không buông bỏ nó, niệm 

Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ  chỉ  là  một  chữ  duyên,  duyên  này  ngay  trrong  đời  này 

không thể thành thục. Nuyên nhân gì vậy? Vì năm loại tư hoặc này làm chướng 

ngại.  Hạng  người  nào  có  thể  vãng  sanh?  Mười  loại  kiến  tư  phiền  não  này  đều 

phải khống chế được nó. 

Các bậc tổ sư thường nói, đới nghiệp vãng sanh chỉ mang nghiệp cũ, không 

mang nghiệp mới. Nghiệp mới là gì? Nghiệp mới là hiện hành, hiện nay quý vị 

vẫn còn tập khí rất nghiêm trọng, tập khí này không mang theo được. 

Về lý  mà nói, lúc lâm  mạng chung, một tâm niệm  sau cùng là Phật A Di 

Đà, trong một niệm sau cùng không xen tạp mười loại phiền não này, người này 

nhất định vãng sanh. Nếu trong ý niệm chỉ cần có một loại, chỉ cần có một trong 

mười loại phiền não này thì không thể vãng sanh. Dù niệm Phật suốt một đời, khi 

sắp lâm chung, trong lòng không vui, nổi giận, họ đi về đâu? Đọa vào địa ngục, 

họ không phải đến thế giới Cực Lạc. Hoặc là khi lâm chung, họ chưa đoạn tâm 

tham, nghĩ đến thân tình, nghĩ đến tài sản, người này đi vào đường ngạ quỷ. 

Thế nên pháp sư Từ Vân Quán Đảnh nói, người niệm Phật có 100 loại quả 

báo khác nhau, là thật không phải giả. Người như thế nào, mới thật sự có thể vãng 

sanh, mới nắm chắc chuyện vãng sanh? Trong lòng chỉ có Phật hiệu, ngoài Phật 

hiệu ra không còn gì cả, thế thì phải thật sự tu nhẫn nhục ba la mật, quý vị có thể 

nhẫn.  Thuận  cảnh,  thiện  duyên  không  tham.  Nghịch  cảnh,  ác  duyên  không  sân. 

Khiêm tốn cung kính không ngạo mạn đối với người khác. Nhất tâm niệm Phật, 

20  Tập 482 



đọc kinh sẽ không ngu si, thâm tín Tịnh Độ không hoài nghi, người này nhất định 

được vãng sanh. Thật sư tin, thật sự phát tâm, vấn đề đã được giải quyết. 

Tham sân si mạn nghi, chữ nghi sau cùng này, chúng ta phát hiện chướng 

ngại của nó nghiêm trọng hơn bất cứ thứ gì. Hoài nghi có thể đoạn tận, hũy diệt 

tất cả công đức của chúng ta, chúng ta dựa vào điều gì để tin?  Trước đây thầy Lý 

nói  với  tôi,  chúng  ta  không  dựa  vào  điều  gì  khác,  chỉ  đơn  thuần  dựa  vào  2000 

năm nay, chính là 2000 năm Phật giáo truyền vào Trung quốc. Các bậc tổ sư có 

đức hạnh, có học vấn, có trí tuệ, họ không phải là người hồ đồ. Những người này 

đều tin, đều làm ra tấm gương tín nguyện hạnh cho chúng ta thấy, chúng ta có thể 

không  tin  ư?  Đây  chính  là  chúng  ta  vì  sao  phải  tin  vào  bằng  chứng  chân  thật, 

chúng  ta  không  phải  mê  tín.  Phật  Bồ  Tát  có  gạt  người  sao?  Phật  Bồ  Tát  dạy 

chúng ta không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, chẳng 

lẽ ngài còn vọng ngữ, còn gạt người chăng? Đây là điều không thể. Thế nên nghi, 

trong  Phật  pháp  đại  thừa,  nó  là  chướng  ngại  lớn  nhất  của  Bồ  Tát.  Chướng  ngại 

của chúng ta rất nhiều, quả thật quá nhiều. Bồ Tát buông bỏ vạn duyên, nhưng chỉ 

sợ hoài nghi, là thật ư? Đích thực là thật. 

Quý vị xem, đây là trong kinh Phật nói: Có rất nhiều Bồ Tát nghe đến pháp 

môn Tịnh Độ, nhưng họ hoài nghi, làm gì có việc tốt như vậy? Phàm phu chưa 

đoạn nhất phẩm phiền não, đến thế giới Cực Lạc, có thể trong một đời viên chứng 

vô thượng bồ đề. Bồ Tát hoài nghi điều này. Hoài nghi đương nhiên họ không tu 

pháp môn này, tu các pháp môn khác rất khó khăn, không phải thời gian ngắn có 

thể thành tựu. Gặp được cơ duyên này, vì có nghi nên đã bỏ lỡ, quý vị xem đáng 

tiếc biết bao! 

Chư  Phật  Như  Lai  cảm  thán,  than  thở,  những  người  phàm  phu  này  thiện 

căn  phước  đức  không  sâu  dày,  nghe  rồi  họ  có  thể  tin,  nhưng  đa  phần  thật  sự 

chúng ta không để trong mắt. Các ông bà cụ ở quê, hỏi họ cái gì cũng không biết, 

nhưng khi dạy họ niệm Phật, họ rất siêng năng, không hề hoài nghi. Kết quả năm 

ba năm, họ biết trước giờ chết, quả thật đã vãng sanh. Trường hợp này rất nhiều, 

nói không hết. 

Trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  có  ghi  chép,  trong  Vãng  Sanh  Truyện 

cũng rất nhiều. Chúng ta tự thân nhìn thấy, chính tai nghe thấy, trường hợp này 

rất nhiều đều bày ra trước mắt chúng ta, chúng ta có thể không tin được ư? Không 

tin, tự mình nên biết là chướng ngại của chính mình. Pháp môn này, chư Phật Bồ 

Tát, chư thượng thiện nhơn đều nói là pháp khó tin dễ hành. Chỉ cần tin tưởng, sẽ 

rất  dễ  tu  hành,  quả  báo  thù  thắng,  vô  cùng  thù  thắng.  Bởi  vậy  không  những  tự 

mình phải nắm chắc cơ hội đừng bỏ qua, mà tất cả những chúng sanh có duyên 

Tập 482  21 



với mình, cũng hy vọng họ có thể thâm tín không hoài nghi. Hy vọng tất cả chúng 

sanh đều có thể phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, vì sao vậy? Vì đây là bổn nguyện 

của Phật A Di Đà. 

Nếu  chúng ta  dùng tâm sai, người  mình thích, thì  khuyên họ tu Tịnh Độ, 

khuyên họ thành tựu. Người mà mình ghét, không nên nói phương pháp này cho 

họ, đó là gì? Là keo kiệt pháp, hoặc là chướng ngại họ, trở ngại họ, không để họ 

vãng sanh, không để họ học pháp môn này. Làm như vậy chính là  keo kiệt đối 

với Phật pháp, quả báo của keo kiệt Phật pháp là ở trong tam đồ. Bất luận quý vị 

ở trong đường nào, quý vị đặc biệt ngu si hơn người khác, không có trí tuệ. Vì 

sao vậy? Vì đoạn pháp thân huệ mạng của người khác, quả báo quý vị đạt được. 

Chư vị cổ đức thường nói: tội giết người không lớn, đoạn thân mạng của người, 

linh hồn của họ sau 49 ngày, nó lại đến để đầu thai. Đoạn huệ mạng của người tội 

rất nặng, quý vị làm mất cơ hội học Phật, nghe pháp, nghe kinh của người khác, 

đây là trọng tội, tội này ở trong địa ngục vô gián. Sau khi chịu hết tội trong vô 

gián địa ngục, quý vị đến nhân gian, ngu si câm ngọng không có trí tuệ, đây là gì? 

Là quả báo đoạn pháp thân huệ  mạng của người, rất thê thảm. Gặp được chánh 

pháp, quý vị tin tưởng. Những người này gặp được chánh pháp, nhưng họ không 

tin, đây gọi là nghiệp chướng, nghiệp chướng nghiêm trọng, họ không tin, không 

tiếp nhận. Có hạng người này chăng? Có, chúng ta cũng thường gặp. Quý vị đem 

Phật  pháp  khuyên  bảo  họ,  nhưng  họ  vẫn  không  tin,  không  còn  cách  nào  khác. 

Không có cách nào, thì chúng ta làm tăng thượng duyên cho họ, khiến họ nghe 

được âm thanh của Phật, thấy được hình tượng của Phật. Đây chính là “nhất lịch 

nhĩ căn, vĩnh vi đạo chủng”. Chúng ta đem hạt giống Phật A Di Đà và thế giới 

Cực Lạc, trồng vào trong thửa ruộng bát thức. Khi nào gặp duyên, nó mới khởi 

tác dụng. Như vậy thì ta không biết, đó là tạo hóa của chính họ. Nhưng chúng ta 

có  thể  khẳng  định,  không  phải  đời  sau  kiếp  sau  đạt  được.  Nếu  họ  rất  nhiều  đời 

gặp được đều không tin, số lần quá nhiều, thiện căn trong A lại da tích lũy được 

một ít, dần dần họ sẽ tiếp nhận. 

Trong đời này vừa nghe liền tiếp nhận, chúng ta biết rằng nhân duyên của 

Tịnh  tông  trong  đời  quá  khứ  rất  sâu  dày.  Nếu  trong  đời  quá  khứ  chưa  từng  tu 

Tịnh độ, sao lại tin một cách dễ dàng như vậy? Các ông bà cụ ở quê vừa nghe đã 

tin, cũng là nhờ thiện căn phước đức nhân duyên tích lũy được trong nhiều kiếp 

quá khứ. Nên đời này sanh vào một nơi thôn quê nghèo nàn, cuộc sống vô cùng 

khó khăn, nhưng gặp được pháp môn này họ có thể tin nhận. Dạy họ niệm câu 

Phật hiệu này họ thật sự thọ trì, không có vọng tưởng, năm ba năm đã thành công. 

Do  nhiều  kiếp  tích  lũy  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên,  mới  có  quả  báo  thù 

22  Tập 482 



thắng như vậy, không phải ngẫu nhiên. Hiểu được điều này chúng ta không dám 

khinh mạn, cho đến những loài động vật nhỏ như côn trùng, kiến, biết đâu sau khi 

chúng chết, thật sự vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Quỷ thần cũng tu pháp môn 

này, súc sanh cũng tu pháp môn này. 

Trước đây tôi có xem một cuốn sách có tựa đề là Vật Do Như Thử. Vật là 

gì? Động vật, cuốn sách này chuyên nói về động vật niệm Phật vãng sanh, đây 

đúng là sự thật. Những động vật này là ai? Đời trước đều là người niệm Phật, lúc 

lâm  mạng  chung,  một  niệm  sai  lầm,  một  niệm  mê  hoặc  mà  đọa  vào  đường  súc 

sanh. Tuy đọa vào đường súc sanh, nhưng thiện căn chúng sâu dày, nghe đến âm 

thanh  niệm  Phật,  nhìn  thấy  tượng  Phật,  thấy  tượng  Phật  chúng  biết  cung  kính, 

nghe tiếng niệm Phật chúng liền hoan hỷ, rồi học theo. Thiện căn phước đức sâu 

dày nên chúng đã thọ trì, chúng cũng có thể vãng sanh, còn biết trước giờ chết. 

Có  đứng  vãng  sanh,  quỳ  trước  Phật  vãng  sanh,  đó  là  đang  sám  hối  nghiệp 

chướng. 

Được  thân  người  tu  hành  không  thành  tựu,  trở  thành  súc  sanh  tu  hành 

thành  tựu,  vì  sao  vậy?  Vì  biết  làm  súc  sanh  khổ,  chúng  ta  không  nhận  ra,  phải 

quan sát tường tận, chúng tinh tấn hơn chúng ta. Chúng ta không siêng năng tu, 

còn chúng tu tập rất tinh cần, đây đều là gương sáng cho chúng ta! 

Câu bên dưới nói: “Thành tựu mười loại chân như”. Chân như là thật tánh 

viên thành. Trong giáo lý đại thừa nói: Tất cả pháp có ba loại tánh: Y tha khởi 

tánh, biến kế chấp tánh, viên thành thật tánh. Ba loại tánh này, chỉ có viên thành 

thật  tánh  là  thật.  Y  tha  khởi  tánh  là  hiện  tượng  chúng  duyên  hòa  hợp  mà  sanh 

khởi, không có tự thể, gọi y tha khởi tánh, là chúng duyên hòa hợp.  Loại thứ hai 

là biến kế sở chấp tánh, nó không có tự thể. Ngày nay chúng ta nói, nó sinh ra từ 

trong khái niệm trừu tượng. Ví dụ chúng ta nói thời gian và không gian, đây là 

biến kế sở chấp tánh. Trong Bách Pháp nói 24 pháp bất tương ưng, toàn là biến 

kế sở chấp, từ phân biệt chấp trước của chúng ta sanh ra.      Viên thành thật tánh, 

viên là viên  mãn,  thành là thành tựu_thật tánh, không phải giả. Thật tánh là gì? 

Thật  tánh  gọi  là  chân  như,  chân  tâm,  pháp  tánh,  tự  tánh,  những  danh  từ  này  ý 

nghĩa đều giống nhau. 

Chúng ta xem tài liệu này: Tức các pháp thắng nghĩa, gọi là nhất chân pháp 

giới, cũng gọi là chân như. Gọi là chân như, tức là chân thật mà không hư vọng, 

chân chính là không phải giả. Vạn pháp đều là không, vạn pháp đều là giả, tướng 

là giả, tác dụng cũng là giả. Tánh là thật, tự tánh của vạn pháp gọi là chân như, 

điều này không phải giả. Đây thật sự là chính mình, thật mà không hư, nên ở dưới 

nói  “chân  thật  mà  không  hư  vọng”,  nó  không  phải  hư  vọng.  “Như  thường  mà 

Tập 482  23 



không biến dị”, nó là vĩnh hằng, nó không có biến dị, vấn đề này ở trước chúng ta 

đã học rất nhiều. Chân tâm, tự tánh, nó không có hiện tượng. Nó không phải hiện 

tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh thần, cũng không phải hiện tượng tự 

nhiên. Nhưng hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tinh thần và hiện tượng vật chất 

đều  không  lìa  nó,  vì  sao  vậy?  Vì  nó  là  bản  thể  của  tất  cả  mọi  hiện  tượng,  nó 

không phải là gì cả, nhưng nó năng hiện. 

Lúc ngài Huệ Năng kiến tánh nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, 

nó  không  phải  là  gì  cả,  nhưng  có  thể  sanh  ra  vạn  pháp.  Nó  không  có  tướng, 

nhưng có thể hiện tất cả tướng, bởi thế nó vĩnh hằng không có thay đổi. 

“Thập  chân  như  giả”,  nói  như  vậy,  chân  như  chỉ  có  một,  làm  gì  có  đến 

mười? Đâu mà nhiều thế? Trong Bách Pháp, pháp vô vi có sáu loại, thật ra chỉ có 

một, là chân vô vi, đó gọi là chân như vô vi, cái sau cùng. Năm loại trước, chúng 

ta có thể nói nó là tương tự vô vi, vì điều kiện của pháp hữu vi không đầy đủ, chỉ 

đành gọi nó là vô vi, nó không phải thật. Như hư không, không phải là chân thật 

vô vi. Trong Bách Pháp, sáu pháp vô vi có hư không vô vi. Vô vi là gì? Nó không 

phải  tạo  tác,  nó  không  có  sanh  diệt,  hư  không  không  có  sanh  diệt,  thật  ra  hư 

không cũng có sanh diệt, người thường như chúng ta không thấy được. Khi nào 

hư  không  xuất  hiện,  khi  nào  hư  không  không  còn?  Người  minh  tâm  kiến  tánh 

nhìn  thấy,  chưa  minh  tâm  kiến  tánh  không  được,  không  nhìn  thấy.  Vấn  đề  này 

khoa học và triết học cũng đành chịu, không cách nào giải thích được. Loại hiện 

tượng này, thông thường chúng ta gọi nó là hiện tượng tự nhiên. Hiện tượng tâm 

lý  và  hiện  tượng  vật  chất  là  hữu  vi,  vì  nó  có  hiện  tượng  hoạt  động,  có  sanh  có 

diệt, có biến hóa. Hư không không có sanh diệt, không có biến hóa. Tự tánh cũng 

như vậy, tự tánh là thật, là vĩnh hằng, đích thực không có hiện tượng, sao nó lại 

hiện ra hiện tượng. Loại hiện tượng này là phản ứng, nên Phật pháp nói hai chữ 

“cảm ứng”, chúng sanh có cảm, nó tự nhiên có ứng. Nếu không có ứng sẽ không 

hiện tướng. Vì sao hiện nhất chân pháp giới? Vì sao hiện mười pháp giới? Ứng 

chúng sanh là khởi tâm cảm_hữu vi, tự tánh vô vi mà ứng. Chư Phật và pháp thân 

Bồ Tát đều minh tâm kiến tánh, đều khế nhập cảnh giới này. Hay nói cách khác, 

họ đều chứng được chân như. Tuy chứng được chân như, có người thật sự viên 

mãn,  có  người  thuộc  về  phần  chứng,  chứng  nhưng  chưa  viên  mãn,  do  đó  cảnh 

giới nhất định có khác nhau. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rằng:  Bồ  Tát  chứng  được  chân  như,  còn  có 

41 địa vị. 41 vị pháp thân đại sĩ, họ đều là viên thành thật tánh, đều chứng được 

chân như, minh tâm kiến tánh, vì sao vẫn còn 41 địa vị? Thông qua mấy mươi 

năm tu học, chúng ta cũng dần lãnh hội được, thật sự  đoạn tận vô thỉ vô  minh 

24  Tập 482 



phiền não. Vô thỉ vô minh phiền não là gì? Là khởi tâm động niệm.  Những người 

này lục căn ở trong cảnh giới lục trần, đích thực là không khởi tâm không động 

niệm.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  đã  đoạn  tận  vô  minh,  đương  nhiên 

không có phân biệt chấp trước. Phân biệt là trần sa phiền não, chấp trước là kiến 

tư phiền não, tất cả đều đoạn tận. Viên giáo sơ trú là đã đoạn tận, đoạn tận liền 

chứng được viên giáo sơ trú Bồ Tát, pháp thân đại sĩ. Thập trụ, thập hạnh, thập 

hồi  hướng,  thập  địa,  Đẳng  giác,  Diệu  giác  tất  cả  đều  chứng  được  như  thế.  Như 

vậy  vẫn  còn  sai  biệt  ư?  Không  có  sai  biệt,  thế  nên  cõi  thật  báo  là  thế  giới  bình 

đẳng,  thật  sự  bình  đẳng,  vậy  tại  sao  còn  nói  41  địa  vị?  Do  đoạn  tận  vô  minh, 

nhưng chưa đoạn tận tập khí của vô minh. 

Kiến tư phiền não, A la hán đã đoạn kiến tư phiền não, nhưng chưa đoạn 

tập khí, phải đến Bích Chi Phật mới đoạn hết tập khí kiến tư phiền não. 

Bồ Tát, Bồ Tát trong mười pháp giới đã đoạn trần sa phiền não, chưa đoạn 

tận tập khí trần sa phiền não. Đoạn tận tập khí trần sa phiền não thì sao? Đoạn rồi 

chính là Phật trong mười pháp giới, họ lại nâng cao lên một bậc. Cũng chính là 

nói Phật trong mười pháp giới, đến tập khí của hai loại phiền não ở sau cũng đoạn 

tận,  tập  khí  kiến  tư  và  trần  sa  đều  không  còn.  Có  vô  minh  phiền  não,  chính  là 

khởi  tâm  động  niệm,  đoạn  tận  vô  minh  phiền  não,  họ  liền  vượt  qua  mười  pháp 

giới. Như vậy chúng ta biết được mười pháp giới do ai chế tạo? Khởi tâm động 

niệm, khởi tâm động niệm liền có mười pháp giới. Không khởi tâm không động 

niệm, mười pháp giới liền biến mất. 

Giống như chúng ta trôi lăn trong luân hồi lục đạo, ai tạo  ra luân hồi lục 

đạo? Do kiến tư phiền não tạo. Vừa đoạn kiến tư phiền não, họ liền ra khỏi luân 

hồi, luân hồi biến mất. Vô minh phiền não vừa đoạn, mười pháp giới không còn, 

nên  nó  là  giả  không  phải  thật.  Giống  như  nằm  mộng,  khi  tỉnh  mộng,  cảnh  giới 

trong mộng đột nhiên không còn, họ đi về đâu? Đến cõi thật báo trang nghiêm, vô 

minh  phiền  não  đã  đoạn,  còn  tập  khí  vô  minh  phiền  não  thì  sao?  Tập  khí  chưa 

đoạn, như vậy chúng ta sẽ biết cõi thật báo từ đâu mà có? Do tập khí vô thỉ vô 

minh  biến  hiện,  nếu  đoạn  tận  tập  khí,  khi  tập  khí  đoạn  tận,  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm không còn. Cõi thật báo trang nghiêm không có, lại hiện ra cõi nào? Cõi 

thường tịch quang, cõi thường tịch quang chỉ có một vị là Diệu giác, Diệu giác ở 

trong thường tịch quang. Đẳng giác trở xuống, 41 vị pháp thân Bồ Tát ở cõi báo. 

Diệu giác ở cõi thường tịch quang, hoàn toàn trở về tự tánh. 

Nói chân như có mười loại, ở sau có giải thích: “Mười loại chân như, tuy 

chân như thật tánh không có sai biệt”, đích thực không có sai biệt. “Mà tùy thắng 

đức để giả lập mười loại đức của chân như”, đức ở đây chính là nó khởi tác dụng, 

Tập 482  25 



đức dụng của nó nói có mười loại, nhưng thể của chân như chỉ có một. Đức dụng 

này từ đâu hiển lộ ra? Hiện ra trong cảm ứng, chúng sanh có cảm, nó liền có ứng, 

trong ứng có tác dụng bất đồng của chân như. Vì ứng là hằng thuận chúng sanh, 

tùy hỷ công đức. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “tùy    chúng  sanh  tâm,  ứng  sở  tri  lượng”, 

tâm  chúng  sanh  có  cảm,  pháp  thân  Bồ  Tát  có  ứng.  Cứu  cánh  quả  Phật  chính  là 

Diệu  giác,  trong  cõi  thường  tịch  quang  cũng  có  ứng,  nên  thường  tịch  quang 

không phải cõi chết, nó là sống động. Như cách nói của chúng ta hiện nay gọi là 

có cơ thể, vì nó có cảm ứng. 

Bây giờ chúng ta biết, động vật có cảm ứng, thực vật có cảm ứng, khoáng 

vật cũng có cảm ứng, đến một hạt bụi cũng có cảm ứng, một nguyên tử có cảm 

ứng, một lượng tử có cảm ứng, vì sao vậy? Vì nó đều có cơ thể, vì sao có cơ thể? 

Nó là chân như biến hiện, chân như không có sanh diệt, chân như ở đâu? Chân 

như ở trong vạn pháp, bởi vậy nhất chân tất cả chân. Nếu về mặt chân như mà 

nói, pháp pháp đều như vậy! Thế nên tất cả pháp cũng giống như mạng internet, 

hai bên cảm ứng đạo giao. Hiện nay các nhà khoa học gọi hiện tượng này là tin 

tức trường, nó không có hình trạng, không có hiện tượng vật chất, không có hiện 

tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên, nhưng nó tồn tại.  Làm sao 

biết nó tồn tại? Chúng ta có cảm, nó liền có ứng, như chúng ta làm sao biết được 

có Phật Bồ Tát tồn tại? Chúng ta thành tâm thành ý cầu, các ngài sẽ có cảm ứng 

với chúng ta. Làm sao chúng ta biết quỷ thần tồn tại? Cổ nhân tế quỷ thần, vậy 

quỷ  thần  là  gì?  Tế  tổ  tông.Tế  thần  như  thần  tại.  Chân  thần  cung  kính  như  vậy, 

không chút hoài nghi, sẽ có cảm ứng. 

Người  xưa  tế  quỷ  thần,  là  tế  tổ  tiên  của  chúng  ta,  đó  không  phải  bình 

thường, đây là hiếu đạo, kỷ niệm tổ tiên. Người chủ tế phải chân thành trong lễ tế 

bái, trước tế lễ ba ngày phải tắm rửa trai giới, phải đoạn tuyệt vạn duyên, giống 

như bế quan ba ngày vậy. Làm gì trong ba ngày này? Chuyên nghĩ về tổ tông, 

nghĩ  đến  ông  bà  cha  mẹ  trong  quá  khứ.  Nghĩ  suốt  ba  ngày,  tất  cả  pháp  từ  tâm 

tưởng sanh, đến ngày chính thức tế kỵ, quý vị cảm thấy họ tồn tại, mà có lúc còn 

nghe tiếng của họ. Họ đang ứng, có cảm họ liền có ứng. 

Chúng  ta  dùng  tâm  chân  thành  này  đối  với  Phật  Bồ  Tát,  cũng  sẽ  có  cảm 

ứng, Phật Bồ Tát hiện thân cho chúng ta thấy, đây không phải giả. Mức độ tâm 

chân  thành  của  mỗi  người  không  giống  nhau,  nên  cảm  ứng  cũng  không  giống 

nhau. Do đó có âm ứng, có ứng hiển hiện. Mức độ âm ứng, hiển ứng cũng đều có 

sai biệt. 

26  Tập 482 



Trước  đây  ở  HongKong,  pháp  sư  Thánh  Nhất  từng  nói  với  tôi,  lúc  đó 

Trung  quốc  chưa  khai  phóng.  Ngài  đến  tham  qua  lễ  bái  ở  Trung  quốc,  có  ba 

người xuất gia, lúc đó không tệ lắm, chính phủ địa phương tiếp đãi họ. Họ đi từ 

HongKong, đến núi Phổ Đà lễ lạy Bồ Tát Quán Thế Âm trong động Triều Âm, 

động Triều Âm sức mạnh cảm ứng rất lớn.  Ba người xuất gia lễ lạy Bồ Tát Quan 

Âm  trong  động,  lạy  được  nửa  tiếng  thì  Bồ  Tát  xuất  hiện,  cả  ba  người  vô  cùng 

hoan hỷ vì đều thấy được ngài. Khi ra về trên đường họ nói chuyện với nhau: quý 

vị thấy rồi phải không? Thấy rồi. Còn thầy? Cũng thấy rồi, quý vị thấy như thế 

nào? Ba người họ trao đổi ý kiến, pháp sư Thánh Nhất thấy giống như chúng ta 

thấy hình dáng Bồ Tát Địa Tạng vậy, đầu đội mũ tỳ lô, toàn thân kim sắc, nhìn 

thấy tượng Bồ Tát Quán Âm.  Một vị pháp sư khác nhìn thấy là Quan Âm bạch y, 

tướng người nữ, như bình thường chúng ta thấy Quan Âm bạch y trong tranh vẽ 

vậy. Vị thứ ba nhìn thấy là tướng của một Tỳ kheo, là tướng của một người xuất 

gia. 

Bồ  Tát  Quán  Âm  có  32  ứng  hóa  thân,  nên  dùng  thân  gì  để  độ  thoát  ngài 

liền hiện thân đó, không phải tùy theo ý của Bồ Tát Quán Âm, chúng ta phải biết 

điều này. Quán Âm không khởi tâm động niệm, không phân biệt chấp trước, hình 

tướng quý vị thấy không giống nhau là sao? Là tâm của quý vị, đương nhiên pháp 

sư  nhìn  thấy  là  thù  thắng  nhất_Bồ  Tát  thân  kim  sắc,  đầu  đội  mũ  tỳ  lô.  Từ  đây 

chúng  ta  nhận  ra  được  điều  gì?  Công  phu  tu  hành  của  ba  người  không  giống 

nhau,  tâm  thành  kính  không  giống  nhau,  nên  thấy  thân  Bồ  Tát  hiện  ra  không 

giống nhau, ngài thật sự có ứng! Pháp sư Thánh Nhất không gạt chúng ta, đều là 

thật, gọi là cảm ứng, nên đây là chân như khởi tác dụng. 

Chúng  ta  xem  trong  Phật  Học  Thứ  Đệ  Thông  Biên  nói,  thứ  nhất  là  biến 

hành chân như. “Vị thử chân như nhị không sở hiện, vô hữu nhất pháp nhi bất tại 

cố”. Nhị không là gì? Là nhân không và pháp không. Chân như ở đâu? Chân như 

ở trong nhân pháp, quý vị không thấy được, nếu nhân pháp tách rời chân như nó 

không thể hiện.      Trong kinh Đức Phật thường dạy: “ngoài tâm không có pháp, 

ngoài pháp không có tâm”, chân như chính là chân tánh, chính là tự tánh, nó là 

bản  thể  của  tất  cả  pháp.  Chúng  ta  dùng  danh  từ  triết  học  để  nói,  nó  là  bản  thể, 

không  có  thể,  tướng  từ  đâu  mà  có? Không  có  tướng,  làm  sao  có  tác  dụng?  Thể 

tướng dụng là một mà ba, ba mà một, có tướng, có dụng, nhất định có thể. Thể là 

chân như, thể chỉ có một, tướng có ngàn vạn sai biệt. Tác dụng cũng có nhiều loại 

khác nhau, thể chỉ có  một. Bởi thế Chư Phật Như Lai họ thấy điều gì? Họ thấy 

thể, họ thấy được thể nên mới biết được, tất cả pháp thế xuất thế gian_chúng ta 

nói là tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới, là tự tánh biến hiện ra, đã 

Tập 482  27 



khẳng định mối quan hệ của tất cả pháp là nhất thể, cùng một lý thể. Lý thể này 

chính là chân như, chính là tự tánh, quan hệ này mật thiết biết bao. Quý vị tìm 

thấy  quan  hệ  này,  đã  thực  chứng  rồi,  đây  là  minh  tâm  kiến  tánh,  là  kiến  tánh 

thành Phật. Sau khi thành Phật mới hoát nhiên đại ngộ, biến pháp giới hư không 

giới là ai? Là chính mình, là nhất thể. Cho nên tánh đức tự nhiên hiển lộ ra, tánh 

đức là gì? Là đại từ đại bi, đại bi là tâm lân mẫn, đồng thể đại bi. Chúng ta thấy 

chúng sanh này vẫn ở trong tam đồ ác đạo, tự nhiên quý vị đi giúp họ, vì sao vậy? 

Vì họ với chúng ta là đồng thể, họ không phải ai khác, họ chính là tôi. Vô duyên 

đại từ, từ là ban vui, giúp họ ly khổ đắc lạc hoàn toàn giống như giúp mình ly khổ 

đắc lạc. Tự và tha là một không phải hai. 

Nhân không, pháp không ở đây hiện ra, không có pháp nào không tồn tại, 

gọi là biến hành. 

Thứ hai: “Tối thắng chân như. Vị thử chân như cụ vô biên đức, ư nhất thiết 

pháp tối vi thắng cố”. Đây là gì? Đây là phải so sánh thể tướng dụng, ba loại này 

loại nào thù thắng nhất? Thể thù thắng nhất. Vì sao vậy? Thể có năng hiện, năng 

sanh năng hiện. Hiện tượng và tác dụng đều không tách rời bản thể, rời bản thể 

tướng dụng bất khả  đắc.  Tướng dụng vô lượng vô biên, nên đức của  chân như 

cũng vô lượng vô biên. Chân như không có hình tướng nào cả, nhưng trong vô 

lượng vô biên hình tướng, hiển hiện tánh đức của nó. Tánh đức trong tất cả pháp 

là thù thắng nhất. 

Những gì là tánh đức? Hoàn toàn tương ưng với tự tánh, thuần tịnh thuần 

thiện. Nó hiện tướng chúng ta mới biết, nó không hiện tướng chúng ta không thấy 

được, người minh tâm kiến tánh thấy được. Đối với hàng phàm phu chúng ta mà 

nói, đức trong Phật pháp_thập thiện là đức, tánh đức. Lục ba la mật là tánh đức, ở 

trước chúng ta học thập ba la mật là tánh đức. 

Trong nền giáo dục truyền thống của thánh hiền, ngũ luân là tánh đức, ngũ 

thường là tánh đức, tứ duy bát đức là tánh đức, thể của nó chính là tánh đức. Nếu 

chúng ta phát huy những tánh đức này, tác dụng rất lớn! 

Chúng  tôi  thường  nhắc  nhở  quí  vị,  trong  hoàn  cảnh  hiện  tại_nói  với  các  vị 

đồng tu, chúng tôi in trang giấy này ra để nói với  mọi người, trong này đưa ra 

năm chữ: Nhân lễ nghĩa trí tín là tánh đức. Trái với tánh đức cũng được coi là 

đức, nó không phải thiện, là bất thiện, mặt trái của nó tương phản với tánh đức, vì 

sao tương phản? Vì mê nên tánh đức bị biến chất. Sao lại mê? Duy thức sở biến, 

thức là mê không phải giác. A lại da là mê, Mạt na là mê. Không những mê, mà 

nó còn có năng lực tương tục, 8 thức 51 tâm sở  đều là  mê,  mê nên biến thành 

tham sân si  mạn nghi. Giác ngộ thì sao? Giác ngộ nó chính là nhân lễ nghĩa trí 

28  Tập 482 



tín. Nhân là từ bi, nhà Nho gọi là nhân, Phật giáo gọi là từ bi. Nghĩa là gì? Nghĩa 

là nghĩa vụ, trong đạo Phật gọi là đồng thể, chính là nghĩa. Đại từ đại bi là nhân, 

đây là tánh đức. Cách nói khác nhau, nhưng ý nghĩa tương đồng. Lễ là giới luật, 

trí là bát nhã, tín là chân thành, thành kính. Đây là tánh đức, đầy đủ vô lượng vô 

biên tánh đức, những thứ này trong tất cả pháp là thù thắng nhất. 

Sau  khi  mê,  mê  tức  là  xấu  nhất  không  phải  thù  thắng  nhất,  khi  mê  biến 

thành tham sân si mạn nghi, tham sân si mạn nghi là bệnh căn và bệnh nhân của 

tất cả, cũng có thể nói là tất cả bệnh căn_căn bản. Tất cả các pháp bất thiện đều từ 

đây  sanh  ra,  oán  hận  não  nộ  phiền  cũng  sanh  ra  từ  đây,  nó  khởi  tác  dụng.  Có 

nhân, có căn, lại khởi tác dụng, tác dụng này biến duyên, quả báo liền hiện tiền. 

Thân  thể  chúng  ta  không  khỏe,  thân  thể  nhiều  bệnh.  Sơn  hà  đại  địa  nơi 

chúng  ta  ở  có  thiên  tai,  có  lụt  lội,  có  hạn  hán,  có  núi  lửa  bộc  phát,  có  thời  tiết 

khác thường, có động đất, có sóng thần, mọi thứ đều phát sanh. Đây là gì? Đây là 

quả của bệnh. Quý vị thấy có nhân có duyên, quả báo hiện tiền, quả hiện tiền, sau 

đó thì sao? Tật bệnh đau khổ. Tất cả thống khổ, thậm chí là mất mạng, thân mạng 

đều mất đi, thảm họa tự nhiên, đây là báo ứng. Nhân duyên quả báo như vậy làm 

sao đối trị? Tánh đức có thể đối trị. Bởi thế chúng ta đưa ra nhân lễ nghĩa trí tín, 

đây là giáo huấn của người xưa. 

Nếu  Phật  pháp  thì  sao?  Đồng  thể  đại  bi,  vô  duyên  đại  từ,  giới  định  tuệ, 

lòng yêu thương chân thành, đây là thuốc. Tất cả những nhân duyên quả báo bất 

thiện đều được giải quyết, nên chân như thù thắng nhất. 

Thứ  ba:  Thắng  lưu  chân  như,  nghĩa  là  gì?  “Vị  thử  chân  như  sở  lưu  giáo 

pháp, ư dư giáo pháp cực vi tối thắng”. Giải thích là rõ ràng rồi, giáo pháp hiển lộ 

ra từ chân như là gì? Là đại thừa. Nói cho chư vị biết, trong Phật pháp có thật, có 

quyền. Phật nương vào nhị đế để thuyết pháp, nương vào chân đế chính là thật, 

nương vào tục đế chính là quyền. 

Trong  Kinh  Pháp  Hoa  nói  rằng,  nói  một  cách  rốt  ráo:  Đức  Như  Lai  xuất 

hiện  ở  đời,  duy  nói  pháp  nhất  thừa,  không  hai  cũng  không  ba,  trừ  Phật  phương 

tiện nói. Nhất thừa pháp chính là chân như thắng lưu, từ chân như hiển lộ pháp 

nhất thừa. Nhị thừa và tam thừa chỉ là Phật phương tiện mà nói, chính là dư giáo. 

Ngày  nay  pháp  mà  chúng  ta  học,  phải  chăng  là  chân  như  hiển  lộ?  Đúng 

vậy, vì sao? Vì pháp này dạy chúng ta một đời thành Phật, pháp dạy chúng ta một 

đời thành Phật chính là lưu xuất ra từ tự tánh. Có bao nhiêu pháp đại thừa lưu 

xuất ra từ trong tự tánh? Tám vạn bốn ngàn pháp môn, đều là thắng lưu. Vì sao 

Phật hiển lộ ra nhiều pháp môn như vậy? Vì căn tánh chúng sanh bất đồng, tức là 

thiện căn phước đức nhân duyên không giống nhau. Chúng sanh luôn thích chọn 

Tập 482  29 



những gì thích hợp ý  mình để học, không hợp với ý mình thì không  muốn học, 

nên Phật hiển lộ ra vô lượng pháp môn. 

Trong tứ hoằng thệ nguyện nói: “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học”, vô 

lượng này toàn là thắng lưu, vì sao vậy? Vì bất cứ một pháp nào cũng có thể giúp 

quý vị minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, không phải một pháp. Ở trong 

tất cả pháp này, tiện lợi nhất, nhanh chóng nhất, có hiệu quả nhất, không gì qua 

Tịnh  độ,  chính  là  không  có  pháp  môn  nào  vượt  trên  Tịnh  độ.  Tịnh  độ  dễ  dàng 

nhất, ổn định nhất, nhanh chóng nhất, mà thành tựu lại cao nhất, sanh đến thế giới 

tây phương Cực Lạc đều làm Bồ Tát A Duy Việt Trí. Những thứ khác tuy cũng từ 

chân như hiển lộ ra, nhưng không thể sánh được! Phải hiểu đạo lý này. 

Thứ tư: Vô nhiếp thọ chân như. “Vị thử chân như vô sở hệ thuộc, phi ngã 

chấp đẳng sở y thủ cố”. Cũng chính là nói, chân như không thuộc về bất cứ một 

pháp nào, chân như không tách rời bất cứ một pháp nào, nó là bản thể của tất cả 

pháp môn. 

Pháp bất thiện thì sao? Pháp bất thiện cũng từ nó hiển lộ ra. Nói cách khác 

tất  cả  tịnh  pháp,  nhiễm  pháp,  thiện  pháp,  ác  pháp  đều  y  nó  làm  thể.  Vì  sao  có 

nhiễm  tịnh  thiện  ác?  Mê  ngộ  không  giống  nhau,  đây  chính  là  thức  năng  biến 

không tương đồng, thức tâm rất phức tạp, nên đã làm lệch lạc pháp năng hiện sở 

hiện của chân như. Luân hồi lục đạo từ không sinh ra có, thập pháp giới y chánh 

trang nghiêm là duy thức sở biến, đương nhiên nó có sở hiện trước, sau đó mới 

khởi biến hóa, quý vị đã làm nó méo mó. Làm méo mó chính là không tự nhiên, 

chính là pháp hữu vi. Tự nhiên thì sao? Đó là chân như sở hiện, chân như năng 

hiện năng sanh, năng sanh năng hiện là cảnh giới gì? Là nhất chân pháp giới của 

Chư Phật Như Lai, ở đó không thay đổi, đó là hiện tượng tự nhiên. Thập pháp 

giới thay đổi, đó gọi là hiện tượng hữu vi, ngày nay chúng ta nói hiện tượng tâm 

lý, hiện tượng vật chất, đây là tâm thức sở biến. Chúng ta biết chân như là thể của 

nó,  là  lý  của  nó.  Y  cứ  lý  luận,  nó  không  thuộc  bất  cứ_không  thuộc  tịnh  cũng 

không thuộc nhiễm, không thuộc thiện cũng không thuộc ác, là bản thể của tất cả 

nhiễm tịnh thiện ác. 

Thứ năm: Loại vô biệt chân như. “Vị thử chân như loại vô sai biệt, phi như 

nhãn đẳng loại hữu dị cố”. Nhãn đẳng, đẳng ở đây chính là lục căn: nhãn nhĩ tỷ 

thiệt thân ý. Các căn có sai khác, cảnh giới cũng không giống nhau, nhưng chân 

như giống nhau. Sáu căn, sáu trần, sáu thức đều là chân như làm thể, nên chân 

như ở trong vô lượng phẩm loại nó không có sai biệt. Giống như chúng ta xem 

màn hình ti vi vậy, màn hình không có sai biệt, trong màn hình hiện tướng nhiều 

sai biệt, nhưng không có màn hình này, tướng không hiện ra được. Màn hình có 

30  Tập 482 



thể  hiện  ra  tất  cả  tướng  ngàn  vạn  sai  biệt,  nó  không  phải  hiện  tượng,  nó  không 

liên quan gì đến hiện tượng ngàn lần sai biệt này, nhưng nó năng hiện, chính là ý 

này. 

Thứ sáu: Vô nhiễm tịnh chân như, ý nghĩa tôi vừa mới nói xong. “ Vị thử 

chân như bản tánh vô nhiễm, diệc bất khả thuyết hậu phương tịnh”. Không thể 

nói trước nhiễm sau sẽ tịnh, không phải, không thể nói như thế, vì sao vậy? Vì nó 

căn bản không có nhiễm. 

Khi ngài Huệ Năng minh tâm kiến tánh, câu đầu tiên ngài nói đến một vấn 

đề, ngài nói rằng: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thánh tịnh”. Thanh tịnh này không phải 

đối với nhiễm tịnh mà nói, nhiễm tịnh không liên quan đến nó, nhiễm tịnh từ đâu 

mà có? Là từ trong hiện tượng. Giống như chúng ta xem ti vi, là hiện tượng trong 

ti vi, có thiện có ác, có nhiễm có tịnh. Trên màn hình ti vi không có nhiễm tịnh, 

cũng không có thiện ác, nó không có gì cả. Phải hiểu rõ ràng minh bạch điều này, 

mới  biết  nó  là  thật,  nó  vĩnh  viễn  bất  biến.  Không  phải  sau  khi  chúng  ta  đoạn 

nhiễm thì chúng ta sẽ tịnh, không phải vậy. 

Hiện  nay  chúng  ta  có  cần  đoạn  ác  tu  thiện  chăng?  Cần,  vì  sao  vậy?  Vì 

chúng  ta  hoàn  toàn  ở  trong  nhiễm,  đây  là  một  kỹ  xảo  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trước, đây là pháp phương tiện trong việc tu học. Chúng ta 

dùng phương pháp này  có thể  giúp chúng ta buông bỏ, thật sự  buông bỏ, cảnh 

giới  liền  nâng  cao.  Buông  bỏ  kiến  tư  chứng  được  A  la  hán,  buông  bỏ  trần  sa 

chứng  được  Phật  Bồ  Tát,  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm  liền  đại  triệt  đại  ngộ, 

kiến tánh thành Phật. Khi kiến tánh thành Phật, quý vị nhập vào cảnh giới này. 

Vô nhiễm tịnh chân như, đã nhìn thấy được chân như không có nhiễm tịnh. Giống 

như ngài Huệ Năng vậy, đã thấy được không có nhiễm tịnh, không có sanh diệt, 

không có dao động, năng sanh vạn pháp. 

Thứ bảy: Pháp vô biệt chân như. “Vị thử chân như tuy đa giáo pháp, chủng 

chủng an lập nhi vô dị cố”. Pháp này là gì? Pháp là giáo pháp của Như Lai, ngàn 

kinh vạn luận, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, đây là giáo pháp 

của Như Lai. Giáo pháp tuy nhiều, trong đó nói chủng chủng không tương đồng. 

Nhưng chân như, chân như là nguyên lý, nguyên lý nguyên tắc chung không hề 

sai khác. Ngàn kinh vạn luận đều từ trong tự tánh hiển lộ ra, tự tánh là một không 

phải hai. Lại nói, tất cả pháp trong biến pháp giới hư không giới, đều không rời 

chân như, đều không rời tự  tánh.  Phàm những gì có tướng, không có gì không 

nương vào tự tánh mà hiện ra, chính Huệ Năng đại sư nói: “Năng sanh vạn pháp”. 

Thập pháp giới y chánh trang nghiêm, đều là nó sanh ra, toàn là nó hiển hiện. Có 

nhiều sai khác như vậy, có nhiều biến hóa như vậy, đó là vấn đề của thức. 

Tập 482  31 



Điều này trong giáo lý đại thừa Đức Phật thường nói: “Tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh”, tâm tưởng này là gì? Là biến hóa, không có tâm tưởng, tức không có 

mười pháp giới. Không có lục đạo sẽ không có biến hóa, không có biến hóa là 

nhất chân pháp giới, chính là cõi thật báo trang nghiêm của Như Lai. Cõi thật báo 

là năng sanh năng hiện, chân như là sở sanh sở hiện. Mười pháp giới, mười pháp 

giới thông qua A lại da, làm méo mó nhất chân pháp giới sinh ra biến hóa rất lớn. 

Quý vị thử nghĩ xem thức tâm, đem tự tánh trong bát nhã bóp méo  thành phiền 

não của chúng ta. 

Trong kinh Phật nói: “Phiền não tức bồ đề”, lời này là thật không phải giả. 

Giác ngộ chính là bồ đề, mê tức là phiền não. Đem vô lượng đức năng, đức năng 

của chân như biến thành gì? Biến thành tạo nghiệp của chúng ta ngày nay, đem 

tướng hảo trong chân như, quý vị xem Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh đều có trí 

tuệ, đức năng, tướng hảo của Như Lai. Chúng ta đem  tướng hảo biến thành gì? 

Biến thành luân hồi lục đạo, biến thành địa cầu của chúng ta như ngày hôm nay, 

biến như thế nào? Địa cầu như ngày hôm nay, chư vị thử nghĩ xem, phải chăng là 

tham sân si mạn nghi, oán hận não nộ phiền biến hiện ra? Những thứ này ở trong 

thức, trong tánh không có, trong tự tánh không có tham sân si mạn nghi, không có 

oán  hận  não  nộ  phiền,  là  do  thức  biến!  Thức  là  gì?  Thức  là  mê  hoặc,  mê  hoặc 

điên đảo mới biến thành như vậy, chúng ta không thể không biết điều này. Nên 

pháp vô biệt chân như, pháp ở đây là nghĩa hẹp, chính là chỉ Phật pháp. 

Thứ  tám: Bất tăng giảm chân như. “Vị thử chân như ly tăng giảm chấp”. 

Chấp  là  chấp  trước,  chân  như  không  có  tăng  cũng  không  có  giảm.  Không  tăng 

không  giảm,  không  sanh  không  diệt,  không  tịnh  không  nhiễm,  không  thường 

không  đoạn.  Những  câu  trong  kinh  này  đều  là  hình  dung  chân  như,  nên  nó: 

“không tùy nhiễm tịnh mà có tăng giảm”. Tùy tịnh nó sẽ nâng cao, tùy nhiễm nó 

sẽ hạ xuống thấp, không có, chân như không như vậy. 

Chân như hiện ra tướng, tùy thanh tịnh là nhất chân pháp giới, cõi thật báo, 

tùy nhiễm ô nó sẽ diệt, tùy nhiễm ô biến thành gì? Biến thành tứ thánh pháp giới, 

cõi phương tiện hữu dư. Biến thành luân hồi lục đạo, cõi phàm thánh đồng cư. 

Bởi  thế  tùy  tướng  nó  có  tăng  giảm,  tùy  tác  dụng  nó  có  tăng  giảm,  tùy  thể  tánh 

không có tăng giảm. Chân như là bản thể của tất cả vạn pháp, không tăng không 

giảm. Hay nói cách khác nó vĩnh hằng bất biến, trong Phật pháp như vậy, trong 

Thanh văn Duyên giác cũng như vậy, ở thiên nhân như vậy, ở trong ngạ quỹ địa 

ngục cũng như vậy. Cho đến cây cỏ hoa lá như vậy, sơn hà đại địa cũng như vậy, 

hư không pháp giới vẫn là như vậy. Xưa nay chưa hề tăng giảm, xưa nay không 

32  Tập 482 



có  sản  sanh  biến  hóa.  Nói  cách  khác,  nó  không  chịu  ảnh  hưởng  của  tất  cả  mọi 

cảnh giới, không bị phiền nhiễu của tất cả cảnh giới, thật sự làm chủ được. 

“Tức thử diệc danh tướng độ tự tại sở y chân như”. Tướng là hiện tượng, 

độ  là  hiện  tượng  vật  chất,  tướng  ở  đây  bao  gồm  cả  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện 

tượng tinh thần. Hiện tượng tinh thần, ngày nay các nhà khoa học gọi nó là tin tức 

trường, dùng chữ trường này để tượng trưng: tin tức trường, năng lượng trường. 

Năng lượng trường là hiện tượng tự nhiên, tin tức trường là hiện tượng tinh thần, 

trong Phật pháp gọi là thức, năng lượng Phật pháp gọi là lượng. 

Đức Thế Tôn hỏi Bồ Tát Di Lặc: “Tâm hữu sở niệm”, phàm phu khởi một 

ý niệm_tâm hữu sở niệm, có mấy niệm. Câu nói này ngày nay các nhà khoa học 

hỏi  về  năng  lượng  trường:  Có  mấy  thức,  đó  chính  là  tin  tức  trường.  Có  mấy 

tướng, đó là hiện tượng vật chất. 

Những  gì  Đức  Phật  nói  trong  3000  năm  trước,  ngày  hôm  nay  của  3000 

năm sau đã được các nhà khoa học chứng thực, quý vị có thể không khâm phục 

ư? Quý vị  còn có thể  không tin ư? Tương lai đối với Phật pháp, người đầy đủ 

thành tín là ai? Là các nhà khoa học, họ quả thật khâm phục Đức Thế Tôn không 

chút hoài nghi, vì sao? Sớm hơn khoa học 3000 năm, mà cảnh giới của ngài, hiện 

nay khoa học vẫn chưa hoàn toàn đạt được, vẫn chỉ là một phần nhỏ. Phật pháp 

đích thực quá viên mãn, quá cao siêu! 

Nếu chúng ta hỏi làm sao Đức  Phật biết? Các nhà khoa học phát hiện, là 

kinh nghiệm khoa học tích lũy bao nhiêu năm, đời này qua đời khác những máy 

móc này không ngừng đang phát  minh,  máy  móc tinh vi giúp họ quan sát.  Vậy 

làm sao Phật biết được? Phật biết được từ trong Thiền định, ngài không cần dùng 

máy  móc,  ngài  dùng  công  phu  thiền  định.  Công  phu  thiền  định  là  gì?  Chính  là 

buông  bỏ,  chân  như  không  nhiễm  một  chút  trần,  chân  như  chính  là  chân  tâm. 

Thiền định là chân tâm hiện tiền, chân tâm năng sanh năng hiện, sao nó lại không 

biết! Làm gì có chuyện không biết. 

Trong tứ phần của A lại da thức, có một cái là chứng tự chứng phần, chứng 

tự chứng phần chính là thấu triệt. Tự chứng phần giống như một ngọn đèn, chứng 

tự chứng phần là ánh sáng của ngọn đèn này. Quý vị thấy ánh sáng ngọn đèn có 

thể chiếu soi cảnh giới bên ngoài, cũng chiếu đến chính mình, ngọn đèn này nó 

cũng chiếu đến. Trong ngoài đều chiếu, làm sao nó không biết được! 

Từ  đó  cho  thấy,  định  thật  sự  là  đầu  mối  then  chốt.  Chúng  ta  cần  tu  định 

chăng? Nói với chư vị, tương ưng với chân như toàn là thiền định. Tám vạn bốn 

ngàn pháp môn, chính là tám vạn bốn ngàn loại phương pháp tu thiền định khác 

nhau, phương pháp niệm Phật có phải chăng? Phải. Hiện nay rất nhiều người ngộ 

Tập 482  33 



nhận, vừa nhắc đến thiền định, nhất định phải ngồi thiền mặt hướng vào tường, 

như vậy mới là thiền định. Đây là sai lầm. Ngồi thiền quay mặt vào tường là một 

trong tám vạn bốn ngàn loại, tám vạn bốn ngàn phương pháp, nguyên lý nguyên 

tắc của nó là bất biến, chỉ có một, là gì? Buông bỏ chấp trước, phân biệt, khởi tâm 

động niệm. Đức Phật nói ra nhiều phương pháp như vậy là phương tiện thiện xảo. 

Quý vị thấy, tu hành đích thực chỉ có một mục tiêu, một phương hướng, đến sau 

cùng  đều  quy  về  một  hướng,  trở  về  với  tự  tánh,  trở  về  với  chân  như.  Câu  bên 

dưới nói rất hay: 

“Nếu đã chứng được chân như  này, hiện tướng hay hiện cõi nước  đều tự 

tại”.  Thần  thông  này  quả  rất  rộng  lớn,  sau  khi  chứng  được  hiện  tướng  hiện  cõi 

nước đều tự tại, thật chăng? Thật. Dựa vào điều gì để thấy được? Quý vị nên biết, 

chứng được chân như này là hạng người nào? Chứng mà chưa viên mãn là pháp 

thân Bồ Tát, chứng được viên mãn là Diệu giác Như Lai. Chúng sanh mười pháp 

giới có cảm, họ liền có ứng, khi ứng nhất định là hiện tướng, nhất định hiện cõi 

nước, hiện như thế nào? Hiện tùy theo tâm chúng sanh, không tùy chính mình, 

tùy tâm chúng sanh mà hiện. 

Trong Phẩm Phổ Môn Kinh Pháp Hoa chúng ta thấy 32  ứng thân của Bồ 

Tát Quán Âm. Đó là đưa ra ví dụ, có 32 trường hợp khác nhau, nói với chúng ta 

rằng: Có thể hiện tất cả thân, có thể hiện ra tất cả cõi nước. Ở cảnh giới nào thì 

hiện cảnh giới đó, đều là “đương xứ xuất sanh, tùy xứ diệt tận”. Điều này nói với 

chúng ta rằng: Không có thời gian, không có không gian, thời gian và không gian 

toàn là giả. Chân như ở đâu? Tồn tại mọi lúc mọi nơi, chân như không có không 

gian, không có thời gian, nên hiện tướng hiện cõi nước đều tự tại. Lời này là thật, 

không  phải  giả,  không  sai  chút  nào.  Mục  tiêu  học  Phật  sau  cùng  chính  là  phải 

thân  chứng  chân  như.  Chân  như  là  bản  tánh  của  chính  mình,  là  chân  như  của 

chính  mình.  Trong Thiền tông nói là: “Bản lai diện  mục trước khi cha  mẹ  sanh 

ra”, chúng ta phải tìm ra bản lai diện mục của chính mình, đây gọi là chứng được 

chân như. 

Thứ chín: Trí tự tại sở y chân như. “Vị nhược đắc  thử chân như dĩ, ư vô 

ngại giải đắc tự tại cố”. Giải là trí tuệ, vô ngại là không có chướng ngại. Thông 

thường trong các Tôn giáo khen ngợi thần là: “toàn tri toàn năng, vô sở bất tri, vô 

sở bất năng”. Đây là khen ngợi đối với thần. Thật ra thần vẫn có chỗ không biết, 

người kiến tánh mới thật sự là “vô sở bất tri, vô sở bất năng”, phải minh tâm kiến 

tánh mới được. 

Ở đây nói, nếu được chân như này, đây chính là minh tâm kiến tánh. Quý 

vị  đạt  được,  đã  thấy  được,  được  vô  ngại  tự  tại  đối  với  tất  cả  pháp,  tất  cả  hiện 

34  Tập 482 



tượng trong biến pháp giới hư không giới, hoàn toàn thông đạt minh bạch. Phật 

dạy chúng ta dùng phương pháp: Thâm nhập một môn, huân tu lâu dài.  Lâu dài 

đến khi nào? Có cảnh dừng chăng? Có. Khi nào mới dừng? Dừng khi kiến tánh, 

hoặc là chúng ta nói như vầy: Đến khi khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh, quý vị sẽ thấy được chân như. Khi thấy được chân như, giống như những gì 

ở đây nhìn thấy, quý vị đầy đủ tất cả đức dụng của chân như, đầy đủ tất cả tác 

dụng của mười loại này, mười ở đây là biểu pháp. 

Trên thực tế tác dụng của chân như vô lượng vô biên, vô tận vô số, không 

chỉ tám vạn bốn ngàn, tám vạn bốn ngàn cũng là biểu pháp. Đích thực quý vị ở 

trong hư không pháp giới, không có gì không biết, không có gì quý vị không làm 

được. Dùng cách nói như hiện nay là khôi phục bản năng của tự tánh, mười loại 

chân  như  này  không  phải  chính  là  bản  năng  của  tự  tánh  ư?  Vì  sao  học  Phật? 

Chính là vì điều này, tuyệt đối không phải vì danh văn lợi dưỡng, nếu con người 

rơi vào trong danh văn lợi dưỡng là coi như hết, chân như biến mất hoàn toàn, thứ 

gì hiện tiền? Phiền não hiện tiền, tham sân si mạn nghi của quý vị hiện hiền, tự tư 

tự lợi hiện tiền, danh văn lợi dưỡng hiện tiền. 

Trên  mặt quả  báo thì sao? Tam  đồ địa ngục hiện tiền, hoàn toàn sai. Bởi 

thế nhất định quý vị phải hiểu, phải có năng lực phân biệt đâu là thật, đâu là giả. 

Chân như là thật, nhưng chân như hiện ra những huyễn tướng đều là giả. Không 

những lục đạo mười pháp giới không động tâm, không có tham luyến, không có 

sân nhuế, mà đến nhất chân pháp giới, cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Bồ 

Tát cũng không được tham luyến, đối với nó cũng không khởi tâm động niệm, 

quý vị thật sự chứng được. Chỉ khởi tâm động niệm  một chút liền đọa lạc,  một 

mê tất cả đều mê, một giác tất cả đều giác, không thể không biết đạo lý này. 

Tất cả pháp đều là giả, quý vị quan tâm nó làm gì? Quý vị nghĩ đến nó làm 

gì?  Không  cần  thiết.  Chư  Phật  Bồ  Tát,  chư  vị  cổ  đức  dạy  chúng  ta  thứ  gì  đáng 

quý nhất? Tâm thanh tịnh đáng quý nhất, vì sao tâm thanh tịnh của quý vị không 

thể hiện tiền? Vì vọng niệm quá nhiều, nghi hoặc quá nhiều, thế nên trong kinh 

điển Đức Phật thường nói: nghi là chướng ngại lớn nhất của Bồ Tát. Vì có nghi 

mới hỏi, nếu không nghi sẽ không hỏi. Vì có nghi, tâm không thanh tịnh, nên tâm 

thanh tịnh không thể hiện tiền, khi nào không nghi tâm thanh tịnh liền hiện tiền, 

vì sao không nghi? Toàn là giả, nó không phải thật. Không những tất cả pháp thế 

gian đều là giả, kỳ thật Đức Phật nói rất hay: Phật pháp là giả. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  với  chúng  ta  rất  rõ  ràng:  “Pháp  còn  phải  xả 

huống gì phi pháp”. Pháp là gì? Pháp là tất cả pháp mà Đức Thế Tôn diễn thuyết 

trong suốt 49 năm, phải buông bỏ mới có thể chứng được chân như. Nếu không 

Tập 482  35 



buông bỏ, vĩnh viễn không thể chứng được. Bởi thế chúng ta học Phật không nên 

coi Phật pháp như một loại tri thức. Tri thức là gì? Truy cứu nguồn gốc. Phải xem 

nó như thế nào để học? Phải xem nó là cánh cửa khế nhập tâm tánh. Nó không 

phải tri thức, nó là trí tuệ chân thật. 

Trí  tuệ  từ  đâu  mà  có?  Từ  tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  khởi  tác  dụng 

chính là trí tuệ, tâm bình đẳng khởi tác dụng chính là trí tuệ. Trên đề kinh này nói 

rất  hay:  Thanh  tịnh  bình  đẳng,  sau  cùng  là  giác.  Thanh  tịnh  là  chân  tâm,  bình 

đẳng là chân tâm viên mãn, sau cùng tự nhiên hoát nhiên  đại giác. 

“Trí tự tại là nương vào chân như mà hiện tiền”. Trí ở đây là trí tuệ bát nhã 

vốn  có  trong  tự  tánh,  không  phải  từ  bên  ngoài  đến.  Từ  bên  ngoài  đến  đều  là 

chướng ngại, những gì tự tánh ngộ không có chướng ngại, nên gọi là tự tại. 

Thứ mười: Nghiệp tự tại đẳng sở y chân như. Đây quả là tuyệt vời. Điều ở 

trước lý sự vô ngại, điều ở sau sự sự vô ngại. Nghiệp là sự, lúc đang tạo ra gọi là 

sự, tạo xong gọi là nghiệp, nên sự và nghiệp thường đi đôi với nhau. Sự là nói về 

tâm hành, nghiệp là nói về ảnh hưởng, hậu quả. Nên tạo thiện, tạo việc thiện, về 

sau sẽ có thiện nghiệp, nghiệp thiện chiêu cảm lấy thiện quả. Nếu tạo ác nghiệp, 

khi tạo tác là sự, kết quả là ác nghiệp, ác nghiệp chiêu cảm lấy ác báo. Nghiệp tự 

tại, quả là tuyệt vời! Đây là sự sự vô ngại, là cảnh giới cao nhất của Hoa Nghiêm. 

“Vị  nhược  chứng  đắc  thử  chân  như  dĩ,  phổ  ư  nhất  thiết  thần  thông  tác 

nghiệp, tổng trì định môn giai tự tại cố”. Nếu thật sự được đại tự tại, thì không có 

gì không tự tại, câu này là thật, hoàn toàn không phải giả. Ai làm được? Người 

minh tâm kiến tánh làm được. Điều này chính là nói với chúng ta: Phật pháp bất 

luận  là  tông  phái  nào,  bất  luận  là  pháp  môn  nào,  mục  tiêu  cuối  cùng  chính  là 

minh tâm kiến tánh. 

Trước đây khi tôi ở Đài Trung theo học kinh giáo với thầy Lý, có lần tôi 

đưa ra một báo cáo tâm đắc, tôi đã dùng biểu đồ để thầy xem. Thầy xem xong rất 

vừa ý, thêm vào cho tôi một ký hiệu mũi tên. Vì chúng ta là cầu sanh tây phương 

Tịnh độ, ở sau tôi cũng đặt song song, hai cái song song, cầu sanh Tịnh độ trước, 

sau đó được gì? Minh tâm kiến tánh. Thầy vẽ một mũi tên từ cầu sanh Tịnh độ 

chỉ đến minh tâm kiến tánh. Mũi tên này khiến tôi khâm phục sát đất, báo cáo này 

đã viên mãn. Cũng chính là nói, vô lượng pháp môn, mục tiêu sau cùng là gì? Là 

minh tâm kiến tánh. Niệm  Phật cũng không  ngoại lệ,  vãng sanh Tịnh độ vẫn là 

minh  tâm  kiến  tánh,  đây  mới  là  đại  viên  mãn.  Minh  tâm  kiến  tánh,  quý  vị  đạt 

được điều thứ chín là lý sự vô ngại, thứ mười sự sự vô ngại. Đây là Đại Phương 

Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm,  đây  thật  sự  là  pháp  nhất  thừa.  Chúng  ta  hiểu  đạo  lý 

36  Tập 482 



này,  thấu  triệt  chân  tướng  sự  thật  này,  học  tập,  phương  hướng  và  mục  tiêu  của 

chúng ta là chính xác. 

Chúng ta phải dùng phương thức gì để giúp bản thân sớm ngày minh tâm 

kiến  tánh?  Phương  pháp  này  ở  ngay  trước  mắt  chúng  ta,  chính  là  bộ  kinh  này, 

chính là câu Phật hiệu này. Thật sự  tham thấu bộ kinh này, giúp được chúng ta 

hai vấn đề. Thứ nhất tà tín tâm không trái lại, thứ hai là tâm nguyện kiên cố, hai 

vấn đề này bảo đảm quý vị được vãng sanh. 

Đại sư Ngẫu Ích nói: “Có thể vãng sanh Tịnh độ hay không, quyết định ở 

chỗ có tín nguyện hay không”, đây mới thật là tin thật nguyện thiết. Quý vị không 

hiểu rõ Tịnh tông, không nhận thức thế giới Cực Lạc, không nhận biết Phật A Di 

Đà, tín nguyện của quý vị làm sao kiên cố được? Đây là điều không thể! Nhất 

định quý vị vẫn còn nghĩ này nghĩ nọ, trong lòng do dự không quyết định. Thật 

sự thấu triệt, đã định, đã định là gì? Hình dáng của định là gì? Buông bỏ, buông 

bỏ  ngàn  kinh  vạn  luận,  buông  bỏ  pháp  thế  xuất  thế,  chính  là  nhất  tâm,  chuyên 

niệm Phật A Di Đà. 

Kinh này có tác dụng rất lớn đối với chúng ta, mấu chốt quyết định chúng 

ta thành Phật ngay trong đời này. Thật sự khế nhập cảnh giới này, thiên tai trên 

thế gian này đều không liên quan đến chúng ta, không có chút quan hệ gì, chúng 

ta đạt được giải thoát trong pháp môn này. Công đức của kinh giáo này lớn biết 

bao? Không gì sánh được! 

Bởi  thế:  “Phổ  ư  nhất  thiết  thần  thông”,  nhất  thiết  thần  thông  tức  lục  căn: 

thiên nhãn, thiên nhĩ, cái gọi là tam minh lục thông. Tác nghiệp, tác nghiệp này là 

gì? Là sự nghiệp giáo hóa chúng sanh, sự nghiệp của Phật chính là đây. Tổng trì 

là nắm bắt cương lĩnh chung, nguyên tắc chung. Cương lĩnh chung và nguyên tắc 

chung là gì? 

Tôi  cảm kích  Chương Gia đại sư, ngày đầu tiên gặp  mặt ngài đã dạy tôi: 

Nhìn phải thấu, buông phải được, đây là cương lĩnh chung, là nguyên tắc chung. 

Không thể không buông bỏ, buông bỏ là nhìn thấu, nhìn thấu lại càng buông bỏ, 

buông một cách rất tự tại. Thân tâm thế giới không nhiễm chút bụi trần, bất tức 

bất, chúng ta ở đây được đại tự tại. Bất tức là gì? Trong tâm không có, bất ly là 

gì? Thân tôi ở đây, hòa hợp với tất cả chúng sanh, trong tâm không hề bị nhiễm. 

Tâm là thanh tịnh bình đẳng giác, sự là sống cùng mọi người an vui hạnh phúc, 

vô ưu vô lo, không vướng không bận. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta học đến mười loại chân như, tiết học 

sau chúng ta học tiếp bèn chứng thập địa, đó là chứng quả. 



Tập 482  37 



 

 

Tập 483 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:07.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống.  Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 602, hàng thứ nhất. 

Đây  vẫn  là  nói  biểu  pháp  của  chày  kim  cang,  hai  bên  mỗi  bên  có  năm 

đường  nhô  lên,  “biểu  ngũ  Phật  ngũ  trí,  diệc  biểu  thập  ba  la  mật,  năng  tồi  thập 

chủng phiền não, thành tựu thập chủng chân như, tiện chứng thập địa”. Ngũ Phật, 

ngũ trí, thập ba la mật, mười loại phiền não, mười thứ chân như, ở trước chúng ta 

đã học. Hôm nay chúng ta học thập địa, chứng được thập địa. 

“Thập địa là địa vị Bồ Tát chứng được, tất cả Phật pháp đều nương vào đây 

mà phát sanh”. Ở địa vị này của Bồ Tát, thật sự là đại giác cứu cánh viên mãn, họ 

buông bỏ vô thỉ vô minh. Nhưng địa vị có sâu cạn khác nhau, đây là vì chưa đoạn 

tận tập khí vô minh, nên địa vị có sâu cạn. 

Thế  nên  bắt  đầu  là  hoan  hỷ,  hoan  hỷ  địa  là  bắt  đầu,  sau  cùng  là  pháp  vân, 

pháp vân địa là viên mãn, cao hơn nữa là Đẳng giác, là Diệu giác. “Chia thành 

mười loại”, địa vị sâu cạn chia thành mười loại. 

Thứ nhất: Hoan hỷ địa. Trí của Bồ Tát đồng với trí Phật, lý giống với lý của 

Phật, thấu triệt đại đạo, tận cảnh giới Phật, đạt được hoan hỷ, chứng vào sơ địa. 

Cách nói này, thập địa của biệt giáo, công phu đoạn chứng, ngang bằng với thập 

trụ  của  viên  giáo.  Trong  giáo  lý  đại  thừa  thông  thường  đều  nói  biệt  giáo.  Như 

trong Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Pháp Hoa là ngoại lệ, đó là pháp nhất thừa. Chúng 

ta biết được, thật sự buông bỏ khởi tâm động niệm, chính là cảnh giới này. 

Trí đồng với trí Phật, trí tuệ bát nhã trong tự tánh hiển lộ ra. Lý_đạo lý, lý thể 

mà ta chứng được, vạn sự vạn vật nó đều có cái lý, lý ở đây chính là thật tướng 

các  pháp.  Quý  vị  đã  chứng  được  chân  tướng  của  tất  cả  pháp,  nên  thấu  triệt  đại 

đạo_đại đạo là thật tướng. Đối với vũ trụ, trong Phật pháp gọi là biến pháp giới 

hư không giới, chúng ta thấy được toàn bộ tánh tướng, lý sự, nhân quả của vạn sự 

38  Tập 483 



vạn pháp. Đây hoàn toàn tương đồng với tri kiến Phật, trong Kinh Pháp Hoa nói: 

“đồng Phật tri kiến”. 

Ở  đây  nói  thấu  triệt  đại  đạo,  tận  cảnh  giới  Phật.  Chúng  ta  hoàn  toàn  thấy 

được, chứng được cảnh giới của Phật, lúc này đạt được pháp hỷ. Pháp hỷ, ở sau 

có chú giải: “Được pháp hỷ, tức chứng được pháp mà sanh hỷ lạc”. Thánh nhân 

thế gian nói câu đầu tiên trong Luận Ngữ là: “Học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết 

hồ”. Duyệt ở đây là pháp hỷ, pháp hỷ của thế gian, là có giới hạn. Pháp hỷ mà Bồ 

tát chứng được, là pháp hỷ của Như Lai quả địa, không có giới hạn.  Đây chính là 

chứng được sơ địa, chứng này là chứng đắc, họ đã bước lên quả vị sơ địa Bồ Tát. 

Sơ địa Bồ Tát xa lìa mười pháp giới, họ ở đâu? Ở cõi thật báo trang nghiêm của 

Chư Phật Như Lai. 

Trong kinh dạy: Hoàn toàn thông đạt đại bồ đề, giác thông Như Lai, tận cảnh 

giới Phật, gọi là hoan hỷ địa. Đại bồ đề là cảnh giới bồ đề viên mãn, cũng chính 

là đại giác cứu cánh viên mãn. Thế nên thiện đắc thông đạt, vì sao gọi là thiện? 

Không khởi tâm không động niệm, đây gọi là thiện. Khởi tâm động niệm là bất 

thiện, không khởi tâm không động niệm, tất cả thông đạt thấu triệt tự nhiên, đây 

gọi là thiện. 

Giác thông Như Lai, là tự tánh giác, trí tuệ bát nhã vốn có trong tự tánh hoàn 

toàn hiện tiền, những điều chứng được hoàn toàn bình đẳng với tất cả Chư Phật 

Như Lai. Tận cảnh giới Phật, cảnh giới mà Như Lai chứng được, họ cũng chứng 

được. Vấn đề này, tuy chúng ta chưa vào cảnh giới này, nhưng có thể lãnh hội 

được.  Vì  sao  vậy?  Vì  một  người,  nếu  thật  sự  làm  được  không khởi  tâm  không 

động  niệm,  thập  địa  Bồ  Tát  mỗi  địa  cũng  không  khởi  tâm  không  động  niệm. 

Đẳng giác Bồ Tát, Diệu giác Như Lai cũng là không khởi tâm không động niệm. 

Cảnh  giới  không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  bình  đẳng,  là  cứu  cánh,  là  viên 

mãn, thế nên không được khởi tâm động niệm. 

Khởi  tâm  động  niệm  là  ai?  Phật  trong  mười  pháp  giới.  Mười  pháp  giới  cao 

nhất là Phật pháp giới. Phật ở đây có khởi tâm động niệm, nhưng không có phân 

biệt chấp trước. Địa vị Phật trong mười pháp giới là cao nhất, nếu họ buông bỏ 

khởi  tâm  động  niệm,  họ  sẽ  nhập  vào  hoan  hỷ  địa.  Họ  đã  nâng  cao  lên,  vượt  ra 

mười pháp giới. Do đó chúng ta sẽ biết mười pháp giới từ đâu mà có? Từ khởi 

tâm động niệm mà có. Chỉ cần chúng ta khởi tâm động niệm, liền hiện tướng của 

mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Chỉ cần quý vị có chấp trước, trong mười 

pháp giới liền hiện ra hiện tượng luân hồi lục đạo. Vậy luân hồi từ đâu mà có? Từ 

chấp trước, đây là trước tướng. Mười pháp giới từ đâu mà có? Từ khởi tâm động 

niệm. Nhất chân pháp giới từ đâu mà có- nghĩa là cõi thật báo trang nghiêm của 

Tập 483  39 



Chư  Phật?  Chính  là  chưa  đoạn  tận  tập  khí  vô  minh.  Nếu  tập  khí  vô  minh  đều 

đoạn tận, cõi thật báo cũng không còn. Nên cõi thật báo cũng không phải là cứu 

cánh, cõi thường tịch quang mới thật sự cứu cánh. Cõi thường tịch quang không 

có tướng, không có hiện tượng. Khoa học hiện đại nói là hiện tượng vật chất, hiện 

tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên cả ba đều không có. Nhưng ba hiện tượng 

này nó đều có thể hiện ra, nó vốn không có tướng nào cả, nhưng có thể hiện ra tất 

cả tướng, đây là bản thể của tự tánh. 

Điều  này  ở  đây  gọi  là  đại  bồ  đề,  gọi  là  Phật  lý,  lý  thể  mà  Phật  chứng  đắc. 

Chúng ta hiện nay đã hiểu, tám vạn bốn ngàn pháp môn tu về điều gì? Toàn bộ 

đều tu về điều này, thế nào mới có thể đạt được? Y theo lý luận, phương pháp mà 

Đức Phật dạy để học, học đến sau cùng là buông bỏ triệt để, liền chứng đắc. Ở 

đây chúng ta cũng có thể lãnh hội được, cái gọi tám vạn bốn ngàn pháp môn, là 

tám vạn bốn ngàn phương pháp chủng loại khác nhau, đều giúp chúng ta buông 

bỏ  khởi  tâm  động  niệm.  Không  phải  chính  là  như  vậy  sao?  Nếu  đã  buông  bỏ, 

chúng ta đã viên mãn pháp môn này, thì tất cả pháp môn đều viên mãn, mỗi pháp 

môn đều tu về vấn đề này. 

Câu này trong Kinh Kim Cang chúng ta đã thông suốt, Đức Phật nói: “Pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp”, chúng ta đã minh bạch. Mục tiêu của mỗi 

pháp môn đều giúp chúng ta buông bỏ khởi tâm động niệm. Bất luận pháp môn 

nào, chỉ cần thật sự buông bỏ khởi tâm động niệm, tám vạn bốn ngàn pháp môn, 

mỗi  pháp  môn  đều  như  thế,  không  phải  là  thông  suốt  tất  cả  rồi  sao?  Nên  pháp 

môn bình đẳng, không có cao thấp. Như vậy là chứng được trí tuệ đức tướng của 

Như Lai, sao họ không hoan hỷ! Pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, 

đây gọi là hoan hỷ địa. 

Từ hoan hỷ địa tiếp tục nâng cao lên, nâng lên như thế nào? Hoàn toàn là tập 

khí vô thỉ vô minh, tập khí này không cách nào đoạn được, thời gian lâu ngày nó 

tự nhiên mất đi. Nhưng trong thời gian dài đó, không phải Bồ Tát không có việc, 

Bồ Tát có việc gì? Chúng sanh có cảm, Bồ Tát liền có ứng. Sơ địa Bồ Tát có ứng, 

về sau cho đến pháp vân địa, cho đến viên mãn, cảnh giới cảm ứng đạo giao của 

họ không giống nhau. Càng về sau, tập khí vô thỉ vô minh càng nhạt, năng lượng 

hiển lộ ra nhất định ngày càng lớn, ngày càng rõ ràng, ngày càng thù thắng, đây 

đều là chúng ta có thể tưởng tượng được, sự thật chính là như vậy. 

Thứ  hai:  Ly  cấu  địa,  do  tận  cảnh  giới  Phật,  tận  cảnh  giới  Phật  là  đạt  được 

hoan  hỷ  địa.  “Thấu  triệt  các  pháp  tánh  khác  nhau,  nhưng  chứng  được  giống 

nhau”.   Quý vị xem, tất cả pháp không giống nhau, tánh chất không tương đồng, 

từ  tánh  chất  không  tương  đồng,  nhìn  thấy  điểm  đồng  của  nó.  Tánh  chất  không 

40  Tập 483 



tương đồng, ngày  nay chúng ta gọi là vật lý_khoa học nghiên cứu vạn vật, nói 

đây là vật lý. Từ dị tánh mà đi vào điểm tương đồng, đồng ở đây không phải vật 

lý, mà là tự tánh, là chân tâm. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  Phật  thường  nói:  “Vạn  pháp  duy  tâm”.  Lại  nói: 

“ngoài  tâm  không  có  pháp,  ngoài  pháp  không  có  tâm”,  tâm  và  pháp  hòa  hợp 

thành nhất thể. Chư vị cổ đức của Tông môn thường nói, tánh ở đâu? Người thật 

sự  khế  nhập,  tùy  tiện  đưa  ra  một  pháp,  thầy  giáo  đều  gật  đầu,  đều  khẳng  định, 

chứng minh cho quý vị. Vì sao vậy? Vì các pháp đều như vậy, pháp pháp đều là 

vậy. Chúng ta tùy tiện lấy một pháp, được chăng? Không được. Chúng ta tùy tiện 

lấy một pháp, cũng giống như nương vào vẽ trái hồ lô, chứ không phải cảnh giới 

như quý ngài. Người ta đưa ra pháp đó, là họ đã đạt được cảnh giới đó, họ là thật 

không  phải  giả.  Chúng  ta  tùy  tiện  đưa  ra  một  pháp,  chúng  ta  là  giả  không  phải 

thật. Quả thật như thường nói: “Đi nát dép sắt không tìm thấy, đạt dược hoàn toàn 

không phí công sức”. Một câu là nói rõ ràng: buông bỏ là được. Chúng ta chưa 

buông bỏ, tùy tiện lấy  một pháp, được chăng? Chúng ta phiền não tập khí chưa 

đoạn, người ta thì hoàn toàn đoạn tận tập khí phiền não. Lấy  một pháp là thật, 

thấu  triệt  các  pháp  dị  tánh,  mà  đi  vào  điểm  tương  đồng,  chỉ  là  chúng  ta  không 

nhìn thấy. 

“Nếu thấy có đồng, tức chưa ly cấu”, vì sao vậy? Vì dị đồng là biên kiến, dị đi 

vào đồng, quý vị vẫn có cái đồng, tức không rời biên kiến, quý vị vẫn là ô nhiễm. 

Thì ra quý vị bị dị nhiễm ô, quý vị đối với điều này có phân biệt chấp trước. Bây 

giờ quý vị bị đồng nhiễm ô, quý vị còn phân biệt chấp trước của đồng_chưa rời 

cấu nhiễm.  Đồng tánh đều diệt, thật sự xa rời cấu nhiễm, đồng dị đều không có, 

vì sao? Vì đồng dị đều không có, chính là không khởi tâm không động niệm. Có 

đồng hoặc là có dị, quý vị đều khởi tâm động niệm. Chân tâm không có ý niệm, 

trong  kinh  điển  đại  thừa  nói:  chân  tâm  ly  niệm.  Chỉ  cần  còn  một  niệm,  là  bị 

nhiễm ô. 

Một niệm là gì? Bồ Tát Di Lặc nói: Một khảy  móng tay có 32  ức 100 ngàn 

niệm  trong  một  niệm.  Còn  một  niệm  này,  tức  là  chưa  lìa  cấu  nhiễm.  Một  niệm 

này là gì? Một niệm này là niệm thanh tịnh, không có gì cả, đến ý niệm thanh tịnh 

cũng không có mới thật sự thanh tịnh. Tôi đã cảm thấy được thanh tịnh, như vậy 

là bị thanh tịnh làm ô nhiễm, quý vị thử nghĩ xem có đúng vậy chăng? Quý vị đã 

khởi tâm động niệm, đã phân biệt, đã chấp trước. 

Thế  nên  chư  Phật  và  chư  Phật  gặp  nhau,  đó  là  cảnh  giới  gì?  Như  như  bất 

động. Xưa nay các tổ sư có câu: Miệng treo trên tường, đóng cái đinh trên tường, 

miệng treo ở trên đó, nói không được. Một câu nói cũng không, một câu chào hỏi 

Tập 483  41 



cũng không, đó là cảnh giới gì? Trở về tịch quang. Trong tịch quang ba loại hiện 

tượng đều không có, thật sự trở về tịch quang, vô lượng vô biên chư Phật cùng 

trở về tịch quang. Đồng tánh cũng diệt, thật sự lìa cấu nhiễm, đây không phải giả. 

Trong  kinh  nói,  trong  kinh  nói  rất  hay,  rất  đơn  giản:  “Dị  tánh  đi  vào  điểm 

tương đồng, đồng tánh cũng diệt, gọi là ly cấu địa”. Bất lập nhị biên, trung đạo 

không tồn tại. 

Nhị biên, chúng ta dùng câu này để nói: Dị là một bên, đồng là một bên, hai 

bên đều lìa gọi là trung đạo. Nếu còn có ý niệm của trung đạo, quý vị lại chấp 

trước, lại bị ô nhiễm, trung đạo cũng không có, đó là trung đạo thật sự. Thật sự 

minh tâm kiến tánh, là lìa cấu nhiễm. Trong hoan hỷ địa thấy được dị nhập vào 

đồng, nhưng họ  còn có đồng kiến, tiến thêm  một bước nữa thì đồng kiến cũng 

không có. 

Thứ ba:  Phát quang địa. “Vị đồng dị tình kiến chi cấu ký tịnh”. Thanh tịnh, 

không chấp trước nhị biên. Tức tuệ của bản giác, quang minh khai phát_tự tánh 

bát nhã hiện tiền. Chúng ta thường nói, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. 

Trong  kinh  nói:  Cực  kỳ  thanh  tịnh  liền  sanh  ra  ánh  sáng,  gọi  là  phát  quang 

địa. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói: Cực kỳ thanh tịnh thì ánh sáng thông đạt. Khi 

thanh tịnh đến cực điểm, quang ở đây chính là ánh sáng trí tuệ, ánh sáng trí tuệ 

hiện tiền, ánh sáng trí tuệ trong tự tánh vốn có. Vì bất tịnh nên ánh sáng không 

hiển bày, tịnh đến cực điểm ánh sáng liền hiện ra. 

Điều này ví như nước trong hồ, nếu có ô nhiễm, có gợn sóng, ô nhiễm là gì? 

Là thất tình ngũ dục, là chấp trước. Phân biệt là gì? Phân biệt là sóng gió. Phân 

biệt chấp trước đều không có, thì sóng yên bể lặng. Nước còn có nhiễm ô chăng? 

Lúc này nước giống như mặt kính vậy, cảnh giới bên ngoài hoàn toàn chiếu vào 

trong  đó,  chiếu  rất  rõ  ràng.  Trong  kinh  điển  Đức  Phật  thường  dùng  ví  dụ  này, 

khiến chúng ta dễ dàng lãnh hội, trí tuệ trong tự tánh hiện tiền. Vì thế trí tuệ hiện 

ra  từ  trong  tịnh,  tâm  không  thanh  tịnh  chỉ  sanh  phiền  não,  không  sanh  trí  tuệ. 

Người thời nay tu học, phiền phức chính là điểm này. 

Các nhà khoa học, các nhà triết học, thậm chí là các nhà thần học, quý vị quan 

sát tường tận xem họ dùng là tâm gì? Họ dùng là tâm phân biệt, tâm chấp trước. 

Hay nói cách khác, họ dùng là thức thứ bảy, thức thứ sáu và thức A Lại Da, trong 

Pháp tướng tông gọi đây là tam tâm. Tam tâm này là vọng tâm, không phải chân 

tâm, nó sanh phiền não, không sanh trí tuệ. Làm sao để làm cho trí tuệ trong tự 

tánh chúng ta hiển lộ? Không dùng ba tâm này trí tuệ liền hiện tiền. 

Không  phân  biệt,  không  dùng  thức  thứ  sáu.  Không  chấp  trước,  không  dùng 

thức  thứ  bảy.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  dùng  thức  thứ  tám. 

42  Tập 483 



Không  dùng  nó,  mọi  thứ  lập  tức  chuyển  đổi.  Không  dùng  nó,  liền  chuyển  thức 

thành trí, A lại da liền biến thành đại viên cảnh trí. Vì sao? Trong A lại da hàm 

chứa vô lượng vô biên chủng tử, có nhiễm có tịnh, có thiện có ác. Quý vị thấy, nó 

có chủng tử Phật, có chủng tử của thiên nhân, có chủng tử của tam đồ, nó có tất 

cả các loại chủng tử. 

Khi nhiễm ô không thanh tịnh, tất cả chủng tử đều tồn tại, chắc chắn không 

mất đi, vĩnh viễn không hư hoại, gặp duyên liền khởi hiện hành. Không có duyên, 

chỉ  có  chủng  tử,  nó  không  khởi  hiện  hành,  gặp  duyên  nó  liền  khởi  hiện  hành. 

Giống như chủng tử thực vật vậy, chúng ta đặt trong bình lưu ly, nó không khởi 

tác dụng. Nếu để nó trong đất bùn, lập tức khởi tác dụng, nó sẽ nảy mầm và lớn 

dần lên, bởi thế gặp duyên sẽ khởi hiện hành. Người kiến tánh biết hết tất cả, đây 

là trí tuệ hiện tiền. 

Chúng ta sẽ biết, vì sao trí tuệ các nhà khoa học không hiện tiền? Vì sao trí 

tuệ  các  nhà  triết  học  không  hiện  tiền?  Vì  sao  trí  tuệ  người  tu  hành  không  hiện 

tiền? Họ vẫn còn khởi tâm động niệm, thậm chí họ vẫn còn phân biệt chấp trước, 

đó là phàm phu chính hiệu, không phải là thánh nhân, tâm thánh nhân thanh tịnh. 

Ngày nay chúng ta phải học Phật, nhỏ nhất là tiểu thánh, tiểu tiểu thánh_tiểu tiểu 

thánh  tâm  địa  đều  thanh  tịnh,  vì  sao?  Đã  phá  kiến  hoặc.  Thân  kiến,  biên  kiến, 

kiến thủ kiến, giới thủ kiến, tà kiến. Ở trước chúng ta từng học qua, tất cả những 

thứ này họ đều không có. Họ là tiểu tiểu thánh, tiểu thừa sơ quả Tu Đà Hoàn, Bồ 

Tát sơ tín vị trong thập tín của đại thừa. Những tiêu chuẩn này, chúng ta rất rõ 

ràng, rất minh bạch, thường hồi quang phản chiếu, xem bản thân đã đến cảnh giới 

này chưa. Nếu chưa, như vậy chúng ta phải đề cao cảnh giác. Nếu không tu theo 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  cầu  đới  nghiệp  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc,  nhất  định 

không tránh khỏi luân hồi. Vì sao vì? Vì chưa đoạn tận năm loại kiến hoặc, chỉ có 

lục đạo mới có tình hình này. 

Tuy đoạn tận năm loại kiến hoặc, mà vẫn còn ở trong lục đạo, nhưng đừng sợ, 

vì sao? Quý vị có thời khóa biểu ra khỏi lục đạo, một số người không có, giống 

như bị ngồi tù chung thân vậy. Vậy sơ quả, sơ quả có thời kỳ, còn tới lui cõi trời 

cõi người này bảy lần, họ liền chứng quả A La Hán, ra khỏi lục đạo, họ có thời 

kỳ.  Mà  bảy  lần  lui  tới  cõi  trời  cõi  người  này,  họ  nhất  định  không  đọa  vào  ba 

đường ác, điều này thật hiếm thấy! 

Nếu ngay trong đời này, đến sơ quả cũng không đạt được, chỉ có đới nghiệp 

cầu sanh Tịnh Độ, ngoài điều này ra không còn cách nào khác. Chúng ta sẽ quyết 

một lòng chuyên tâm niệm Phật, buông bỏ tất cả pháp thế xuất thế gian, chuyên 

niệm Di Đà, cầu sanh Tịnh Độ, được chăng? Được,  chắc chắn được vãng sanh, 

Tập 483  43 



hoàn toàn không giả dối. Nếu niệm Phật mà không buông bỏ tập khí phiền não thì 

không được, không nắm chắc được vãng sanh. 

Mọi  người  cần  nên  biết,  người  vãng  sanh  khi  lâm  chung  Phật  đến  tiếp  dẫn, 

Phật này là ai? Là tư tánh Di Đà, là thật không phải giả, tự tánh biến hiện ra. Hay 

nói  cách  khác,  là  tự  tánh  cảm  ứng.  Ngày  nay  chúng  ta  dùng  chân  tâm,  chính  là 

dùng tự tánh để cầu, vẫn là phản ứng của tự tánh. Thế giới tây phương Cực Lac y 

chánh  trang  nghiêm  không  rời  tự  tánh,  là  tự  tánh  mình  biến  hiện  ra.  Vãng  sanh 

thế giới Cực Lạc là trở về thế giới Cực Lạc của tự tánh. 

Thiền sư Trung Phong nói rất hay: “Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà 

tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh Độ, Tịnh Độ tức là ở đây”. Không rời chỗ này. 

Vãng sanh Tịnh độ, không ròi chỗ này, thân cận Di Đà. Đây là Phật lý, phải dùng 

Phật trí để thấy được Phật lý, chúng ta mới hiểu đạo Phật không phải mê tín, là 

đạo lý hiển nhiên. Khi thực sự hiểu rõ, không còn nghi ngờ nữa, nhất định được 

vãng sanh, vấn đề trong đời này hoàn toàn được giải quyết. 

Bởi vậy đặc biệt chú trọng chữ Tịnh này, tâm tịnh tức cõi Phật tịnh. Chúng ta 

tu  hành,  tâm  không  thể  không  tịnh,  công  phu  phải  luyện  trong  cuộc  sống  hằng 

ngày, không được trốn tránh. Có người nói tâm tôi không thanh tịnh, tôi nhìn thấy 

là tâm liền động, nghe được tâm liền động, tôi muốn tìm sơn động để trốn, được 

chăng? Có, ngày xưa có. 

Quý vị xem  Trúc Song Tùy Bút của đại sư Liên  Trì, trong đó ghi chép  một 

trường hợp: Có một vị pháp sư sống trong một mái nhà tranh ở trên núi, ông tu 

hành rất tinh tấn. Tự mình tưởng rằng sống trên núi mấy mươi năm, đã buông bỏ 

được vạn duyên. Trong thành có một vài đại phú trưởng giả học Phật, nghe nói có 

người tu hành trên núi suốt mấy mươi năm chưa từng xuống núi, liền lên núi, đi 

thân  cận  lão  hòa  thượng,  thật  sự  có  đạo  hạnh,  khâm  phục  sát  đất.  Lễ  thỉnh  hòa 

thượng xuống núi hoằng pháp, thỉnh ngài vào thành giáo hóa. Sống chưa bao lâu, 

khoảng  một  hai  năm,  đạo  hạnh  không  còn,  hoàn  toàn  bị  nhiễm  ô.  Đáng  tiếc,  ở 

trên núi cảm thấy rất tốt, nhưng không vượt qua được thử thách. Cho rằng mình 

rất thanh tịnh, khi đến thành thị, thế giới muôn màu lập tức thay đổi, tham sân si 

mạn đều khởi lên. Vị hòa thượng này đến đãnh lễ đại sư Liên Trì, ngài liền kể câu 

chuyện này nói: Có một người. Ông còn hỏi người này là ai? Đại sư Liên Trì nói: 

chính là lão huynh! Bản thân ông ta vẫn không biết. 

Đây là nói đến công phu chân thật, ông ta chưa thật sự buông bỏ, chỉ mới viễn 

ly,  chứ  trong  tâm  chưa  buông  bỏ.  Tâm  thật  sự  buông  bỏ,  thì  lìa  hay  chưa  cũng 

không sao, quý vị muốn lìa nó làm gì? Nó là giả tướng, phàm những gì có tướng 

đều là hư vọng. Nếu có thể xem thế giới muôn màu này thành phim ảnh, thành 

44  Tập 483 



màn hình ti vi. Ta có thể thưởng thức, nhưng không đạt được, không thể khống 

chế nó. Nghiệp lực đang khống chế tất cả hoạt động của nó, nên ta không bị mất 

tâm thanh tịnh, vấn đề là ta chưa thật sự nhìn thấu, ở trên núi cũng vô dụng, bế 

quan cũng vô dụng. Thật sự nhìn thấu và buông bỏ, bế quan hay ở trên núi mới 

hữu dụng, không ở trên núi hay không bế quan cũng được lợi ích. 

Suốt đời Đức Thế Tôn chưa từng bế quan, ngài Huệ Năng cũng chưa từng bế 

quan.  Sau  khi  ngài  Huệ  Năng  đại  triệt  đại  ngộ,  ngài  phụ  trách  nấu  nướng  trong 

đoàn  thợ  săn,  ngày  ngày  làm  công  việc  trong  nhà  bếp,  phục  dịch  đoàn  thợ  săn 

này. Những người thợ săn ngày ngày ăn thịt, quý vị xem ngài nói rõ ràng với mọi 

người, ngài chỉ ăn rau trong thức ăn. Tức là ngài nấu rau trong nồi thịt, ngài ăn 

rau  trong  món  ăn  của  những  người  thợ  săn,  suốt  15  năm!  Ngài  Huệ  Năng  trở 

thành người làm công lâu dài trong đội thợ săn, ngài làm việc trong bếp suốt 15 

năm, đó là gì? Tu hành, công phu tu hành của ngài chưa từng gián đoạn, tu điều 

gì? Nhìn thấu buông bỏ, buông bỏ nhìn thấu, ngài tu điều này. Rèn luyện 15 năm, 

công đức viên mãn. Khi đó ngài xuất hiện, nhân duyên hoằng pháp lợi sanh cũng 

thành thục. Duyên không thành thục sẽ gặp trắc trở, nhân duyên thành thục mọi 

chướng ngại sẽ không còn. Những đạo lý này, chư Phật chư tổ đã thị hiện cho 

chúng ta thấy, biểu diễn cho chúng ta thấy. Chúng ta cần phải hiểu, phải lãnh hội 

được, phải học được, đời này mới có thể thành tựu. Nếu xem không hiểu, không 

lãnh hội được, con đường tu hành của chúng ta vô cùng khó khăn. 

Thế nên quý vị xem, trí tuệ phát ra ánh sáng, ở trước là hoan hỷ, đã thấy được 

đạo. Thấy được đạo nên hoan hỷ, sau đó là tu đạo. Việc đầu tiên của tu đạo chính 

là ly cấu, ly cấu tức là buông bỏ. Buông bỏ được khai trí tuệ, tức phát ra ánh sáng, 

ánh sáng này ngày càng lớn. 

Thứ tư: Diệm huệ địa. Ánh sáng này có ngọn lửa xuất hiện. Đây là gì? Là trí 

tuệ lớn, không phải trí tuệ nhỏ. “Ánh sáng trí tuệ sáng rõ”, tức Đức Phật đã giác 

ngộ  viên  mãn.  Ở  trước  phát  quang  là  trí  tuệ,  bản  giác  trí  tuệ  quang  minh  khai 

phát_phát quang. Đến lúc này quang  minh xí thạnh, trí tuệ  quang minh đến tột 

cùng, Phật đã giác ngộ viên mãn, đã viên giác rồi. 

Giác mãn tức ngọn lửa của ánh sáng trí tuệ phát ra, như ngọn lửa lớn tụ lại, 

phá tan tất cả tình kiến. Nó giống như ngọn lửa lớn, cháy rất mạnh, đốt cháy toàn 

bộ tình kiến. Lửa trí tuệ đốt cháy mầm mống phiền não, nên ngài đi vào hồng trần 

rất an toàn. Phiền não trong hồng trần đều bị đốt sạch khi trến trước mặt ngài, vì 

sao vậy? Vì Ngài có đại trí tuệ. 

Trong kinh nói: Ánh sáng giác ngộ viên mãn rốt ráo, gọi là diệm huệ địa. Trí 

tuệ từ đâu mà có? Có từ ly cấu. 

Tập 483  45 



Bồ Tát nâng cao chính mình như thế nào? Không ngừng ly cấu, sau khi ly 

cấu vẫn còn tập khí, tập khí có thô có tế. Tập khí cực kỳ vi tế, phải bắt đầu buông 

bỏ từ ngay bây giờ, đến địa vị nào? Đến Đẳng giác,  Đẳng giác Bồ Tát vẫn còn 

một phẩm, tập khí vô thỉ vô minh chưa buông bỏ, còn phải buông bỏ. Buông nỏ 

mới gọi là Diệu giác, đó là cứu cánh viên mãn. Không nên cho rằng tôi tu hành 

rất giỏi, đều đã buông bỏ. Không đáng tin. 

Thập  địa  Bồ  Tát,  địa  nào  không  cần  tu  buông  bỏ?  Nếu  chúng  ta  xem  Kinh 

Hoa Nghiêm, 41 vị pháp thân đại sĩ, phẩm vị nào không cần buông bỏ? Chưa đến 

quả vị cứu cánh-  nghĩa là Diệu giác vị, thì đều phải buông bỏ trong từng ngày, 

buông bỏ trong từng niệm, đây gọi là chân tu hành, chân tinh tấn, chân công phu! 

Vì  sao  vậy?  Vì  họ  nhìn  thấu  trong  mỗi  niệm.  Họ  nhìn  như  thế  nào?  Kinh  Kim 

Cang  là  một  bộ  kinh  thù  thắng  nhất,  nó  dạy  ta  nhìn  thấu:  “Phàm  sở  hữu  tướng 

giai thị hư vọng”. Lục căn của chúng ta tiếp xúc cảnh giới lục trần sanh khởi tình 

kiến. 

Tình là gì? Thất tình, đã khởi ý niệm, điều đầu tiên trong thất tình là hoan hỷ. 

Hỷ, nộ. Thứ hai là không hoan hỷ, không vui, nỗi giận. Hỷ, nộ, ai, lạc, ái, ác_ái là 

thích, ác là ghét, khởi lên những ý niệm này. Sau cùng là dục, dục là dục vọng, 

dục vọng có năm loại: Tài sắc danh thực thùy, gọi là ngũ dục_thất tình ngũ dục. 

Khởi ý niệm này gọi là tình kiến, nếu có trí tuệ quang minh, thì sẽ hoàn toàn phá 

diệt tình kiến. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, lục căn ở 

trong  cảnh  giới  lục  trần  không  khởi  tâm  không  động  niệm.  Không  làm  được 

không  khởi  tâm  không  động  niệm,  phải  làm  được  không  phân  biệt  không  chấp 

trước, nhất định không được để thất tình ngũ dục khởi lên, đây là công phu. 

Người học Tịnh Tông dùng phương pháp gì? Dùng A Di Đà Phật. Ý niệm 

vừa khởi lên, bất luận là hỷ, là nộ, là ai hay lạc, ý niệm vừa khởi liền A Di Đà 

Phật, tức là tóm thâu tất cả vào trong danh hiệu A Di Đà Phật. Dùng một câu A 

Di  Đà  Phật  thay  cho  hết  thảy  ý  niệm  khác,  đây  gọi  là  biết  niệm  Phật.  Phương 

pháp niệm Phật này sẽ kiến tánh, sẽ hàng phục được phiền não, sẽ đạt được định, 

sẽ khai ngộ.  Công phu của chúng ta chưa sâu, không đủ sức mạnh, tuy niệm Phật 

nhưng vọng niệm vẫn cứ xen vào, đây là hiện tượng bình thường. Không phải chỉ 

mình ta có, mọi người đều có, cổ nhân cũng có, người trong tương lai chắc chắn 

vẫn có. Chư Phật Bồ Tát lúc còn ở nhân địa, cũng đều có giống như chúng ta vậy, 

đừng sợ, đừng nản lòng, phải dõng mãnh tinh tấn. Ý niệm vừa khởi, các bậc cổ 

đức  nói:  “Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm”,  một  câu  Phật  hiệu  chính  là 

46  Tập 483 



giác. Ý niệm vừa khởi: A Di Đà Phật, chính là giác. Ý niệm khởi là mê, niệm câu 

A Di Đà Phật là giác. 

Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, pháp môn này rất thù thắng, vô cùng thù 

thắng, đơn giản dễ dàng, mọi người đều có thể tu. Nam nữ già trẻ, thánh hiền đều 

tu  được.  Người  ngu  si  cũng  có  thể  tu,  người  tạo  nghiệp  cũng  có  thể  tu,  hạng 

người nào cũng tu được. Pháp môn này tiện lợi biết bao! Chúng ta hiểu rõ đạo lý, 

chân tướng sự thật này, chúng ta sẽ quyết tâm niệm câu danh hiệu Phật A Di Đà 

này.  Niệm  đến  khi  khế  nhập  cảnh  giới,  người  ta  nói  gì  đều  trả  lời  là:  A  Di  Đà 

Phật, có nghe được gì chăng? Nghe được hay không cũng không sao, Phật A Di 

Đà mới quan trọng. Tôi trả lời quý vị chính là A Di Đà Phật, tuyệt diệu vô cùng! 

Khế nhập vào cảnh giới này, coi như chúng ta thật sự nhận thức về Phật A Di 

Đà, chúng ta đã kết nối được với Phật A Di Đà. Khởi tâm động niệm đều là Phật 

A Di Đà, như vậy có thể không vãng sanh sao? Khi vãng sanh, Đức Phật không 

đến tiếp dẫn ta được chăng? Các bậc cổ đức nói, công phu quan trọng nhất, chính 

là  nơi  xa  lạ  biến  thành  quen  thuộc,  nơi  quen  thuộc  trở  thành  xa  lạ,  như  vậy  là 

thành  tựu.  Nơi  quen  thuộc  là  gì?  Ngày  nay  chúng  ta  rất  quen  thuộc  với  tập  khí 

phiền não, khởi tâm động niệm toàn là danh văn lợi dưỡng, tự tư tự lợi, tham sân 

si  mạn,  thất  tình  ngũ  dục,  những  cái  này  quá  quen  thuộc.  Đến  trong  giấc  mộng 

những thứ này cũng khởi hiện hành, vì quá quen thuộc. 

Chỗ nào xa lạ? Xa lạ Phật Pháp, xa lạ đối với Phật A Di Đà, niệm một chút đã 

quên,  vừa  niệm  chút  đã  không  thấy  nữa.  Làm  sao  để  biến  Phật  A  Di  Đà  thành 

quen thuộc, biến tập khí phiền não thành xa lạ, thay đổi nó. Xa lạ biến thành quen 

thuộc, quen thuộc lại biến thành xa lạ, như vậy công phu sẽ thành tựu. 

Các bậc cổ đức nói hai câu rất hay, chúng ta rất dể lãnh hội, vấn đề là phải 

thực  hành,  đương  nhiên,  họ  phải  thật  sự  hiểu  rõ,  vì  sao  vậy?  Vì  hiểu  mới  thực 

hành, thực hành một cách hoan hỷ, hoan hỷ liền hiện tiền. Trong kinh nói: “Minh 

cực giác mãn”, tứ địa Bồ Tát. 

Thứ năm: Nan thắng địa. Đều là lấy địa trước làm cơ sở. Do diệm huệ địa ở 

trước phá trừ tất cả tình kiến, tướng đồng dị của nó đều bất khả đắc, tâm thật sự 

đã  thanh  tịnh.  Tức  cảnh  giới  của  chư  Phật,  không  có  gì  vượt  qua  được.  Trong 

kinh dạy: Tất cả sự đồng và dị đều không sánh được, gọi là nan thắng địa. Nan 

thắng là rất khó vượt qua họ, đây là ngũ địa Bồ Tát. 

Tướng đồng dị bất khả đắc, tướng này là gì? Cổ nhân đã có câu: “Tất cả pháp 

đều đồng một vị”, chính là ý này. Tất cả pháp đồng một vị, một vị này là gì? Là 

pháp vị.Pháp gì? Chân tâm hiển lộ, tánh đức viên mãn của tự tánh, một vị không 

Tập 483  47 



có hai vị. Một vị này, là Đức Phật dùng phương tiện thiện xảo, từng giờ từng phút 

nhắc nhở đệ tử, phải thể hiện ngay trong đời sống hằng ngày. 

Chúng ta mặc chiếc cà sa này, đây là y của nhà Phật, tượng trưng cho điều 

gì? Tượng trưng đồng một vị, từng miếng vải nhỏ. Ngày xưa y rất khó được, một 

bát cơm dễ, nhưng y rất khó, y là may thủ công, nên y của người xuất gia từ đâu 

mà có? Gọi là Y phấn tảo, y phục người khác mang rách, vứt đi, không dùng nữa. 

Người  xuất  gia  lượm  lại,  khi  lượm  được  nhiều,  cắt  lại  những  mảnh  còn  dùng 

được,  cắt  miếng  bằng  nhau  rồi  may  lại  thành  chiếc  y.  Nên  chiếc  y  này  có  rất 

nhiều chất liệu khác nhau, nhiều màu sắc khác nhau, may lại với nhau rồi nhuộm, 

dùng màu gì để nhuộm? Năm màu hồng vàng lam trắng đen, năm màu hổn hợp 

tạo thành một màu. Năm loại màu sắc này trở thành một màu, một vị, nên y này 

là nhất vị. 

Mỗi ô tượng trưng cho điều gì? Trong pháp giới, mười pháp giới, mỗi ô tượng 

trưng một pháp giới. Thập pháp giới là nhất vị, vô lượng vô biên pháp giới là nhất 

vị, đều ở trên một chiếc y này, tượng trưng cho ý này. Quý vị vẫn còn phân biệt, 

còn chấp trước là sai, tất cả pháp đồng trở về tự tánh. Tất cả pháp đều từ tự tánh 

biến hiện ra, sau cùng lại trở về tự tánh, y cà sa tượng trưng cho ý này. 

Đắp chiếc y này trên thân nhưng vẫn còn phân biệt chấp trước, là hoàn toàn 

trái  với  biểu  pháp  này.  Chiếc  y  này  tiêu  biểu  cho  vạn  pháp  nhất  như,  vạn  pháp 

nhất vị. Một bát cơm của người xuất gia cũng gọi là ca sa, vì sao? Một bát cơm 

không phải một người cúng dường, rất nhiều người cúng dường bát cơm này, sao 

lại nói rất nhiều người? Tỳ kheo đi khất thực chỉ được khất bảy nhà, khất nhiều 

nhà dễ khởi tâm tham. Khất thực bảy nhà không có, coi như ngày hôm nay không 

được may mắn, nhưng khi trở về vẫn có thức ăn, vì sao? Mỗi người đi khất thực, 

không  phải  chỉ  khất  cho  mình  dùng,  không  phải.  Khi  khất  thực  về  tập  trung  lại 

một  chỗ,  sau  đó  mới  phân  ra,  mình  dùng  bao  nhiêu  thì  lấy  bấy  nhiêu.  Thế  nên 

một bát cơm ngàn nhà là thật, không phải giả. 

Đệ tử của Đức Phật có 1250 người, mỗi người đều đi khất thực, không phải 

cơm một ngàn nhà sao? Khi trở về tập trung tất cả những thứ khất thực được lại 

một chổ, mới bắt đầu ăn. Không phải  mỗi người khất thực để riêng mình dùng, 

không phải vậy, quả thật là bình đẳng! Bởi bát cơm này đều hỗn hợp cùng nhau, 

nên đây cũng là tướng của cà sa, ca sa chính là hỗn tạp, trộn lẫn với nhau.  Y là ca 

sa,  thức  ăn  cũng  là  ca  sa,  một  vị  bình  đẳng.  Quý  vị  xem,  hơn  1000  nhà  cúng 

dường cơm rau này, rồi hỗn hợp với nhau, một vị bình đẳng. Tâm bình đẳng, sự 

bình đẳng, biểu pháp bình đẳng. 

48  Tập 483 



Nên ý trong kinh này dạy chúng ta rằng, tướng đồng và dị đều bất khả đắc, vị 

đồng và dị đều bất khả đắc, sắc đồng và dị cũng bất khả đắc, hỗn hợp với nhau 

đều bất khả đắc. Biết được tất cả pháp vô sở hữu, bất khả đắc, tất cánh không, 

đây chính là cảnh giới Chư Phật, không gì có thể vượt qua được. 

Lấy trong kinh ra để chứng minh, trong kinh nói: Tất cả đồng và dị đều không 

thể  sánh  được,  tất  cả  đồng  và  dị  đều  không  đạt  được  cảnh  giới  này,  đây  gọi  là 

Nan thắng địa. Bồ Tát đi vào cảnh giới này, cảnh giới này là tất cả các pháp khắp 

biến pháp giới hư không giới đều bình đẳng nhất như. Đây là chân tướng, gọi là 

thật tướng các pháp. Ở trong cảnh giới này, tự tánh hiện tiền. 

Thứ sáu: Hiện tiền địa. Do tướng đồng và dị ở trước đều bất khả đắc, tức tánh 

chân như đều thanh tịnh, hiển hiện rõ ràng. Ở đây chúng ta phải nhớ, nếu có khả 

đắc sẽ không có chân như, đó là hư vọng, ngày nay chúng ta có. Ở mọi lúc, mọi 

nơi, mọi cảnh duyên, chúng ta đều có sở đắc, đều có đồng có dị, đều có khái niệm 

này, đều có những ý niệm này. Nên biết rằng, đây là phàm phu chính hiệu, không 

phải  Bồ  Tát.  Rốt  cuộc  khuyết  điểm  ở  đâu?  Do  chưa  buông  được,  vì  sao  không 

buông được? Vì chưa nhìn thấu, vì sao không nhìn thấu? Vì chưa thâm nhập kinh 

giáo. 

Thế nên khi nghĩ đến 49 năm thuyết pháp độ sanh của Đức Thế Tôn mới hiểu 

được, chúng ta cũng nghĩ đến hiện tại, Phật giáo từ bỏ giáo dục Tôn giáo là sai 

lầm, vì sao? Nếu vứt bỏ nền giáo dục Tôn giáo, những người học Phật, bất luận là 

tại gia hay xuất gia đều đứng nguyên vị trí, khó mà bước tiếp trên con đường bồ 

đề, quý vị không đi trên con đường bồ đề. Không đi trên đường bồ đề, nói cách 

khác, căn bản chúng ta chưa buông bỏ. Kiến giải, tư tưởng, hành vi của chúng ta 

đều đang tạo nghiệp, còn thua xa so với Bồ Tát. 

Chúng ta xem  Hiện tiền địa, ở đây giới thiệu rất đơn giản. Thứ năm là Nan 

thắng  địa,  tướng  đồng  và  dị  đều  bất  khả  đắc.  Tức  tánh  chân  như  đều  tịnh,  hiển 

hiện rõ ràng, nên gọi là Hiện tiền địa. Hiện tiền là gì? Chân tâm, tánh tịnh, tánh 

đức hiện tiền, hiển hiện rõ ràng. 

Trong  kinh  nói:  Chân  như  vô  vi,  tức  tánh  thanh  tịnh  hiển  lộ  rõ  ràng,  gọi  là 

Hiện tiền địa. Vô vi, chỉ có chân như là vô vi. Ở sau Bách Pháp Minh Môn Luận 

có sáu pháp vô vi, vì sáu loại này không có hiện tượng sinh diệt. Thật sự có sáu 

loại vô vi sao? Vô vi chỉ có một loại là chân như vô vi, đây là thật. Ở trước, vì nó 

không phải hữu vi, nên liệt nó vào vô vi, nhưng nó cũng không phải vô vi thật, là 

tương tự vô vi. Đối với năm loại vô vi ở trước, chúng ta có thể nói, nó là hiện 

tượng tự nhiên.  Dùng ba loại hiện tượng để nói, mọi người sẽ rất rõ ràng, hiện 

tượng tự nhiên. Tâm pháp trong Bách Pháp là hiện tượng tinh thần, hoặc chúng ta 

Tập 483  49 



gọi là hiện tượng tâm lý. Sắc pháp, tất cả sắc pháp, nó có 11 loại sắc pháp, là hiện 

tượng vật chất, hay gọi là hiện tượng vật lý. Còn chân như không phải tâm lý, 

cũng không phải vật lý, cũng không phải hiện tượng tự nhiên. Năm loại vô vi ở 

trước là hiện tượng tự nhiên, còn chân như vô vi không phải, nó không có ba loại 

hiện tượng, nó đều không phải. Nhưng tất cả hiện tượng đều sanh ra từ nó, nó là 

bản thể của tất cả pháp. 

Năm pháp vô vi trước không rời tự tánh, chính là không lìa chân như. Chân 

như, nói chân như là vô vi, nên chúng ta nên biết vô vi thật sự chỉ có một. Tánh 

thanh tịnh của chân như vô vi hiển lộ rõ ràng, tất cả đều lộ ra, nó là thanh tịnh. 

Ngài Huệ Năng thấy được, nói với chúng ta: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, 

câu nói này nói như cách nói bây giờ là: Không ngờ tự tánh vốn là thanh tịnh, nói 

như  vậy  mọi  người  đều  hiểu.  Câu  thứ  hai  nói  rằng:  Không  ngờ  tự  tánh  không 

sanh không diệt. Câu thứ ba ngài nói: Không ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ, không 

thiếu thứ gì. Dùng cách nói của các nhà khoa học để nói: Nó đầy đủ hiện tượng tự 

nhiên,  hiện  tượng  tâm  lý,  hiện  tượng  vật  chất.  Tuy  nó  cái  gì  cũng  không  phải, 

nhưng  nó  lại  đầy  đủ  tất  cả  những  thứ  này,  nên  gặp  duyên  nó  năng  hiện,  năng 

sanh. Câu thứ tư ngài nói: Không ngờ tự tánh vốn không dao động. Đây là gì? Tự 

tánh bổn định. Bây giờ ý niệm chúng ta có sanh diệt, ý niệm này khởi lên, thì ý 

niệm kia diệt, niệm trước diệt, niệm sau sanh, đây là gì? Đây là hiện tượng động. 

Tự  tánh  chân  như  xưa  nay  chưa  từng  dao  động,  nó  như  như  bất  động.  Câu  sau 

cùng ngài nói: Nào ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp, câu này là nói tác dụng của 

nó. 

Ngài  Huệ  Năng  nói  năm  câu  này,  chúng  ta  phân  nó  ra  ba  loại  thể  tướng 

dụng, sẽ rất rõ ràng. Câu thứ hai nói: Nào ngờ tự tánh vốn không sanh diệt, đây là 

thể, chính là đại bát niết bàn_Thể. Ba câu khác là hiện tượng, thanh tịnh là tướng, 

đầy đủ là tướng, bất động là tướng. Năng sanh vạn pháp là tác dụng thể tướng 

dụng của nó, lúc  này hiển hiện  rõ  ràng,  nên  gọi  là  hiện  tiền  địa.  Những  gì  ngài 

Huệ Năng chứng được là thật, không phải giả. Ngài ở trước Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, 

đưa ra cảnh giới mà mình ngộ được, Ngũ tổ Hoằng Nhẫn hoàn toàn thừa nhận. 

Đồng nghĩa với việc ấn chứng và đem y bát truyền cho ngài, nói với ngài: Ngươi 

chính  là  tổ  sư  đời  thứ  sáu  của  Thiền  Tông.  Minh  tâm  kiến  tánh  chính  là  thành 

Phật, Phật thật, không phải Phật giả, ra khỏi mười pháp giới. Sơ địa là đã vượt ra 

mười pháp giới, nhưng còn mang theo một ít tập khí, đến Hiện tiền địa, không 

còn mang theo tập khí, tập khí còn rất nhẹ. Đối với tự tánh ngày càng minh bạch, 

ngày càng rõ ràng. 

50  Tập 483 



Chúng ta đạt được nhiều tin tức như vậy, sẽ biết nên dụng công như thế nào. 

Chúng ta dùng công phu gì? Chính là dùng phương pháp niệm Phật, vì niệm Phật 

rất  dễ  dàng,  chúng  ta  nhất  định  làm  được.  Các  công  phu  khác  khó  có  thể  làm 

được, vì cần phải đoạn phiền não, chỉ có pháp môn niệm Phật được đới nghiệp 

vãng sanh. Chúng ta đoạn phiền não bằng cách nào? Chính là niệm Phật A Di Đà 

để đoạn phiền não. 

Các  bậc  cổ  đức  nói:  “Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm”,  giác  ở  đây 

chính là Phật A Di Đà. Chúng ta có thể trong mỗi niệm đều trở về với Phật A Di 

Đà, đây chính là phương pháp đoạn phiền não tuyệt diệu nhất. Nuôi dưỡng thành 

một thói quen thật sự, suốt ngày đêm 24 tiếng đồng hồ đều không gián đoạn, tức 

là niệm Phật không gián đoạn. Nhớ Phật niệm Phật, hiền tại tương lai, nhất định 

thấy  Phật.  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  nói  với  chúng  ta  như  vậy,  ngài  thành  Phật  bằng 

phương  pháp  niệm  Phật,  nên  ngài  có  kinh  nghiệm  niệm  Phật  rất  phong  phú, 

phương tiện cũng thiện xảo nhất. Bí quyết là: “Đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương 

tục”, quý vị thấy một câu nói đã bao hàm hết.  Đô nhiếp lục căn là buông bỏ, nếu 

không nhìn thấu triệt để, sao có thể buông bỏ được. Nhìn thấu, công đức của kinh 

giáo  quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  quý  vị  nói  có  thể  không  học  kinh  giáo  được 

chăng? Không học chúng ta làm sao biết được, công phu niệm Phật không đắc 

lực, tương lai không thể vãng sanh, vấn đề rốt cuộc là do đâu, không biết. Nỗ lực 

siêng năng nghiên cứu kinh giáo sẽ hiểu rõ. 

Thứ bảy: Viễn hành địa. Cảnh giới chân như, rộng lớn vô biên. Chân như là 

chân tánh, chân như là chân tâm. Giáo lý đại thừa rất nhiều danh từ, cũng gọi nó 

là pháp tánh, thậm chí gọi nó là pháp thân, cũng gọi là đệ nhất nghĩa, cũng gọi là 

đại  bát  niết  bàn.  Vì  sao  một  vấn  đề  mà  Đức  Thế  Tôn  dùng  nhiều  danh  từ  như 

vậy? Nghĩa là dạy chúng ta không nên chấp trước, danh từ là giả không phải thật. 

Như Bồ Tát Mã Minh dạy chúng ta: lìa tướng văn tự, lìa tướng ngôn thuyết, lìa 

tướng danh từ, lìa tướng tâm duyên, tất cả đều không thể chấp trước. Nghe kinh 

không nên chấp trước ngôn ngữ, đọc kinh không nên chấp trước văn tự. Không 

nên  chấp  trước  danh  từ  thuật  ngữ,  không  được  suy  nghĩ  này  nọ,  tốt  nhất  đều 

không nên nghĩ đến, đừng nghĩ đến quý vị sẽ hoát nhiên đại ngộ. Nếu quý vị có 

nghĩ, càng nghĩ càng đi xa vấn đề. Sai lầm, càng nghĩ càng sai, hoàn toàn nghĩ sai 

nghĩa lý trong kinh, không phải nghĩa chân thật của Như Lai. Những gì ta lý giải 

được là ý của riêng mình, không phải ý của Phật, nên ta không đạt được lợi ích từ 

Phật pháp. 

Như  thế  nào  mới  đạt  được?  Không  nghĩ  mới  đạt  được.  Nghĩ  là  gì?  Nghĩ  là 

dùng thức thứ sáu, thức thứ sáu không duyên được tự tánh, nghĩa là không duyên 

Tập 483  51 



được chân như, như vậy làm sao hiểu được nó. Có thể dùng tư tưởng cho pháp 

thế gian, không thể dùng trong Phật pháp, vì sao? Vì mỗi câu mỗi chữ trong Phật 

pháp đều từ trong tự tánh hiển lộ ra. Lúc Đức Phật thuyết pháp, không thông qua 

tư duy, trả lời không cần suy nghĩ. Ngài thuyết pháp 49 năm không cần giáo án, 

quý vị nên biết điều này, cũng không có đại cương, không có gì cả, chỉ là Đức 

Phật nói mọi người nghe. 

Nguồn gốc của Kinh điển là sau khi Đức Thế Tôn diệt độ, các hàng đệ tử cảm 

thấy giáo huấn của Đức Phật quá hay, nên lưu truyền  ở thế gian, phải làm  sao? 

Chúng ta cùng nhau, nhớ lại những gì mình nghe được, viết ra thành văn tự, quả 

thật khó được. Trong hàng đệ tử, ngài A Nan có trí nhớ tốt nhất. Trí nhớ ngài A 

Nan vô cùng tốt, nghe qua một lần thì suốt đời không quên, hiệu quả hơn cả vi 

tính. Đức Phật có một người đệ tử giỏi như vậy, A Nan lại là thị giả của Phật, 

ngài  hiện  diện  đầy  đủ  trong  các  hội  thuyết  pháp  của  Phật,  không  vắng  mặt  lần 

nào. 

Có người hỏi, ngài A Nan 20 tuổi mới làm thị giả Phật, nhưng năm Đức Thế 

tôn giảng kinh tôn giả A Nan mới ra đời. Hay nói cách khác, 20 năm trước ngài A 

Nan không nghe được Đức Phật giảng kinh, làm sao kết tập kinh tạng được? Điều 

này phải nên biết, lúc xuất gia, tôn giả A Nan đưa ra một điều kiện với Đức Phật: 

Ngài nói lại cho con nghe những kinh điển trước đây ngài giảng, Đức Phật nhận 

lời. Thời gian rảnh Đức Phật thuyết lại cho ngài A nan nghe những kinh điển mà 

ngài giảng 20 năm trước, đồng nghĩa nói ngài nghe được hết tất cả. 

Khi kết tập kinh điển, do tôn giả A Nan tuyên lại những bài pháp của Phật, 

còn chư Tỳ kheo ngồi dưới nghe, ấn chứng không sai, có người ngồi bên cạnh ghi 

lại. Nếu có người đưa ra ý kiến: Hình như câu này Đức Phật không phải nói thế, 

có  hoài  nghi,  lập  tức  xóa  đi.  Dùng  phương  pháp  nghiêm  khắc  như  vậy  kết  tập 

kinh tạng, là để làm niềm tin cho hậu thế, mọi người tin tưởng hoàn toàn vào kinh 

điển, không phải ngụy tạo. 

Lúc kiết tập kinh tạng, có 500 vị A La Hán làm chứng. Họ nghe xong không 

có  ai  phản  đối,  mới  có  thể  nghi  chép  lại.  Như  thế  đã  chứng  minh  điều  gì?  Thế 

Tôn giảng kinh không thông qua tư duy, cũng chính nói ngài không dùng tam tâm 

nhị ý. Tam tâm là A Lại Da, Mạt Na, Ý thức gọi là tam tâm. Nhị ý chính là ý căn, 

ý  thức_ý  căn  chính  là  Mạt  Na.  Ngài  không  dùng  những  thứ  này,  tất  cả  đều  từ 

trong tự tánh hiển lộ ra. Nó đều từ trong tự tánh hiển lộ ra, nếu ta dùng tư duy, 

tưởng tượng, dùng thức tâm để nghiên cứu là sai hoàn toàn. 

Những gì ta đạt được_trong thời hiện đại này giống như đại sư Thái Hư nói là 

ngũ  thừa  Phật  pháp,  ta  đạt  được  là  nhân  thừa  Phật  pháp,  đến  nhị  thừa  ta  cũng 

52  Tập 483 



chưa đạt được, vì sao? Vì hàng nhị thừa đã buông bỏ một phần của Mạt Na và ý 

thức,  chưa  buông  bỏ  hoàn  toàn,  chỉ  buông  bỏ  một  bộ  phận,  nên  nó  rất  gần  với 

chân. Đại thừa buông bỏ hoàn toàn, đạo lý này rất quan trọng! Nếu không hiểu 

được đạo lý này, còn cho rằng mình không tệ. Tu hành suốt đời, sau cùng không 

thể thành tựu, chính là không thể khai ngộ, sau đó như thế nào? Quý vị nói Phật 

pháp không linh, như vậy là hủy báng Phật. Hủy báng Phật, hủy báng Pháp, quả 

báo là đọa vào vô gián địa ngục. Bởi thế, đây là việc lớn, không phải việc nhỏ. 

Học tập kinh điển như vậy, không bằng một bà cụ thật thà niệm Phật, vì sao? Vì 

thật thà niệm Phật là dùng chân tâm. Vì sao người ta niệm Phật hai ba năm có thể 

vãng  sanh,  họ  dùng  chân  thật  đối  với  chân  thật,  họ  không  có  vọng  niệm.  Đích 

thực các ông bà cụ từ sáng đến tối chỉ có một câu A Di Đà Phật, ngoài điều này ra 

họ không có gì cả. Quý vị nói, họ không được gì cả, thật vậy họ không được gì 

cả,  nhưng  sau  cùng  họ  đã  vãng  sanh,  hiện  ra  đoan  tướng  hy  hữu,  khiến  quý  vị 

không sao hiểu nỗi, đây không phải giả. 

Trước đây tôi theo học kinh điển với thầy Lý, thầy Lý thường cảm thán: Thầy 

muốn học các bà cụ nhưng không học được, công phu họ rất tốt, không học được. 

Các bà cụ niệm Phật, hoàn toàn không xen lẫn vọng niệm, chúng ta niệm Phật cả 

đời vẫn còn tạp niệm, không bằng họ! Không được coi thường họ. Nói đến công 

phu thật sự, họ giỏi hơn chúng ta. Thực tế mà nói, những điều này rất quan trọng 

đối với người tu hành chơn chánh. Đây là nói Viễn hành địa. Tuy chân như hiện 

tiền, nhưng phần chứng có giới hạn, họ thật sự là phần chứng. 

“Nhược tận kỳ tế, phương vi cực đáo”, Bồ Tát đối với lý của chân như, phân 

chứng  theo  thứ  tự.  Biệt  giáo  có  thứ  tự,  viên  giáo  không  có  thứ  tự.  Viên  giáo  là 

chứng một thứ thì tất cả đều chứng, giác ngộ một thứ thì tất cả đều giác ngộ, vì 

sao? Vì họ buông bỏ triệt để, bởi vậy biệt giáo thập địa mới ngang bằng với thập 

trụ của viên giáo. 

Trong kinh nói: Tận cùng biên tế của chân như, gọi là viễn hành địa. Thất địa 

coi như không tệ. Phân chứng là Bồ Tát đối với lý của chân như, phân thứ tự mà 

chứng.  Đây  gọi  là  tiệm  ngộ,  không  phải  đốn  ngộ,  không  phải  đốn  xả.  Phương 

pháp này trước đây Chương Gia đại sư dạy tôi, buông bỏ  từng chút từng chút, 

giống như leo cầu thang, buông bỏ tầng ở dưới, mới lên được tầng trên. Chúng ta 

thuộc hàng căn tánh này, chỉ có thể đi theo con đường này, không thể một bước 

lên trời. Chỉ có leo cầu thang, leo cầu thang chính là phân chứng. 

Ngày  xưa  nói,  lầu  cao  trăm  thước.  Trăm  thước  là  mười  trượng,  hiện  nay 

không chỉ vậy, hiện nay phải là nhà lầu cao hơn 100 tầng. Quý vị phải xả bỏ tầng 

thứ  nhất  mới  lên  được  tầng  hai,  xả  bỏ  tầng  thứ  hai  mới  lên  được  tầng  thứ  ba. 

Tập 483  53 



Nhưng nếu có thang máy, quý vị lập tức lên đến được tầng cao nhất, như vậy là 

sao? Đó là đốn ngộ, đốn siêu, đốn chứng, là điều mà Đức Thế Tôn và ngài Huệ 

Năng đã biểu diễn, không phải người bình thường có thể làm được. Người bình 

thường phải đi từng bậc từng bậc một. Trước đây ba vị thầy cũng dạy tôi như thế, 

tuần tự tiệm tiến. Họ còn cảnh cáo tôi, không thể học ngài Huệ Năng, đó là thiên 

tài, đó là đốn ngộ. 

Thầy Phương Đông Mỹ nói rằng: Người như ngài Huệ Năng trước đây chưa 

từng xuất hiện, về sau cũng không xuất hiện người thứ hai như ngài Huệ Năng. 

Thầy Phương cảnh cáo tôi như vậy, nhất định không được đi theo đường của ngài 

Huệ Năng.  Hay nói cách  khác, chúng ta đi con đường của ngài Huệ Năng chắc 

chắn thất bại. Dạy tôi như thế nào? Dạy tôi tuần tự tiệm  tiến, giống như đi học 

vậy: Tiểu học, trung học, phổ thông, đại học, nghiên cứu sở, phải học theo cách 

đó. Đi lên từng bước một, như vậy mới vững vàng, đây là cách leo cầu thang. 

Chương Gia đại sư dạy tôi phương pháp đi cầu thang, buông bỏ tầng một để 

bước lên tầng hai, buông bỏ tầng thứ hai để đi vào tầng thứ ba. Đây gọi là nhìn 

thấu giúp buông bỏ, buông bỏ giúp nhìn thấu. Nhìn thấu là gì? Quý vị nhìn thấy ở 

đó mười tầng, là mười cảnh giới khác nhau, đây là nhìn thấu, cảnh giới mỗi tầng 

đều không giống nhau. Chúng ta buông bỏ Hiện tiền địa sẽ đến Viễn hành địa, 

cảnh giới Viễn hành đại cao hơn Hiện tiền địa. 

Chúng ta làm sao để nhìn thấu? Chỉ cần buông bỏ sẽ nhìn thấu. Ta buông bỏ 

Hiện  tiền  địa,  liền  thấy  được  Viễn  hành  địa.  Buông  bỏ  Viễn  hành  địa  sẽ  thấy 

được  Bất  động  địa.  Buông  bỏ  cảnh  giới  mới  nâng  cao  được,  không  thể  không 

hiểu đạo lý này, không hiểu đạo lý này rất thiệt thòi. 

Ngày  nay  chúng  ta  lãnh  hội  được  một  cách  sâu  sắc,  vì  sao  không  buông 

được? Chưa hiểu rõ ràng, không nên cho rằng mình đã hiểu, đây là lời Chương 

Gia đại sư dạy tôi. Khi chưa thật sự khế nhập cảnh giới, tức là chưa hiểu thật sự. 

Sợ nhất là chưa đạt được mà tự cho rằng mình đã đạt được, đây là chướng ngại 

rất lớn cho người tu học, cũng là phạm sai lầm rất nặng.  Bởi vậy Chương Gia đại 

sư dạy tôi dùng phương pháp gì để kiểm nghiệm xem, rốt cuộc mình đã nhìn thấu 

chưa?  Dùng  buông  bỏ.  Quý  vị  đã  thật  sự  buông  bỏ  chăng?  Thật  sự  buông  bỏ, 

chứng minh quý vị thật sự nhìn thấu. Chỉ có nhìn thấu ta mới chịu buông bỏ, nếu 

chưa nhìn thấu khó mà buông bỏ được. Bởi thế thầy tổng kết một câu: “Phật pháp 

khó hiểu nhưng dể hành”, thầy đã tổng kết như vậy. 

Khó hiểu nhưng dể hành trì là cách nói trong triết học, vì khó hiểu nên Đức 

Thế  Tôn  mới  giảng  kinh  dạy  học  suốt  49  năm,  vì  dể  hành  nên  Đức  Thế  Tôn 

không lãnh chúng tu hành. Tu hành là việc của bản thân mỗi người, ngài không 

54  Tập 483 



quản  điều  này,  ngài  chỉ  có  việc  dạy  học.  Thật  sự  nghe  hiểu,  thật  sự  minh  bạch 

đương  nhiên  sẽ  buông  bỏ,  vì  sao?  Vì  những  danh  văn  lợi  dưỡng  của  thế  gian, 

những tập khí phiền não là những thứ hại người! Được  một chút danh lợi trước 

mắt, có thể hưởng thụ được bao lâu, thọ mạng chúng ta dài chừng nào, chúng ta 

hưởng hết rồi thì sao? Nếu tạo nghiệp trong khi hưởng phước, đó thật sự gọi là 

được không bù lại cái mất. Không bằng gia đình bần cùng, họ không tạo nghiệp. 

Chúng ta còn  có thể nhìn thấy  một hiện tượng, nước  Mỹ có  một bác sĩ  thôi 

miên,  tiến  sĩ  Ngụy  Tư.  Ông  đã  viết  bốn  cuốn  sách,  tôi  đều  đã  xem.  Ông  dùng 

thuật thôi miên, phát hiện rất nhiều người đời trước là người, đời này họ lại đến. 

Xem  tỉ  mỉ  họ  đều  là  người  bình  thường,  không  phải  làm  chức  vụ  lớn,  hay  là 

người giàu có. Người bình thường đời đời kiếp kiếp vẫn làm người bình thường, 

vì sao? Không làm việc thiện lớn, cũng không làm việc ác lớn, họ không có năng 

lực, cũng không có trí tuệ. Nếu là đại thiện đại ác, không tìm thấy họ. Đại thiện 

họ  đầu  thai  lên  cõi  trời,  tìm  không  thấy  họ.  Đại  ác  họ  đọa  vào  địa  ngục,  cũng 

không tìm thấy. Thế nên từ trong báo cáo của ông ta, chúng ta thể nghiệm và hiểu 

được đạo lý của nó, những trường hợp này có thể chứng minh cho chúng ta. 

Viễn  hành  địa,  trong  kinh  nói:  Tận  cùng  biên  tế  của  chân  như,  gọi  là  Viễn 

hành địa. Chân như có biên tế chăng? Không có. Cổ nhân đã nói hai câu rất có 

đạo lý, đó là: “kỳ đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”, dùng hai câu này để hình dung 

chân như, có thể nói hoàn toàn tương ưng. Chân như đích thực là như vậy, “kỳ 

đại vô ngoại, kỳ tiểu vô nội”. Hai câu này kinh điển đại thừa nói rất thấu triệt. 

“Đại nhi vô ngoại”, dể hiểu, “tiểu nhi vô nội” không dể hiểu. Phật pháp nói vật 

nhỏ nhất trong cái nhỏ nhất, rất có thể đã bị các nhà lượng tử lực học hiện nay 

phát hiện. Giới khoa học nói, gần đây phát hiện trung vi tử. Trong chú giải Hoàng 

Niệm  Tổ  đã  trích  dẫn,  trung  vi  tử  lớn  chừng  nào?  Một  điện  tử,  điện  tử  rất  nhỏ, 

xuay chuyển quanh hạt nhân nguyên tử. Điện tử xuay quanh hạt nhân nguyên tử, 

còn nhỏ hơn nguyên tử. Một trăm ức trung vi tử tổ hợp thành một điện tử, chính 

là một trên 100 ức của một điện tử, là vật rất nhỏ, hiện nay phát hiện vật chất nhỏ 

nhất, một hiện tượng vật chất rất nhỏ. Cũng tức là như Bồ Tát Di Lặc nói: Một 

khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm, là do một niệm sanh ra. Ở đây dùng cách 

nói của giới khoa học: Có năng lượng, có tin tức, có vật chất. Nó là một thứ vô 

cùng viên mãn, nó cũng không khác gì bên ngoài, đại thế giới và tiểu thế giới là 

một không phải hai, điều này quả thật không thể nghĩ bàn. Cũng chính là trong 

một hạt, một hiện tượng vật chất rất nhỏ này, có tin tức viên mãn khắp biến pháp 

giới hư không giới. 

Tập 483  55 



Chúng ta xem trong Tâm Kinh, Bồ Tát Quán Thế Âm, lúc ngài hành thâm bát 

nhã ba la mật đa, nhìn thấy năm uẩn đều là không, năm uẩn là gì? Chính là thứ 

nhỏ nhất trong vật nhỏ nhất, hiện nay gọi là trung vi tử, vì sao? Trong này có ngũ 

uẩn. Quý vị thấy nó có hiện tượng vật chất, là sắc. Nó có hiện tượng tinh thần, nó 

đầy đủ cả thọ tưởng hành thức. Đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức, nhưng nó đương 

thể tức không, liễu bất khả đắc. 

Bồ Tát Quán Thế Âm nhìn thấy ngũ uẩn đều là không, đây là gì? Đây là tin 

tức căn bản của tất cả vật chất, đã tìm được căn nguyên. Hiện nay khoa học dùng 

giây làm đơn vị, một giây có bao nhiêu ý niệm, nghĩa là hiện tượng này có bao 

nhiêu  lần  sanh  diệt?  1600  triệu,  một  giây  trên  1600  triệu,  là  thời  gian  do  hiện 

tượng này phát sinh. Mặc dù trong một giây phát sinh 1600 triệu lần, nhưng mỗi 

lần đều không giống nhau. Có thể nói là tương tự tương tục, không có hai hiện 

tượng nào tương đồng, đây là biên tế của chân như. 

Hiểu được chân tướng sự thật này, mới biết được như thế nào gọi là vạn pháp 

giai không. Vì sao trong Kinh Bát Nhã nói: Tất cả pháp, vô sở hữu, bất khả đắc, 

tất cánh không, mới hiểu được ý nghĩa. Ngày nay chúng ta được một phương tiện, 

là có khoa học giúp đỡ. Những kinh văn trong kinh điển, từ xưa đến nay chưa ai 

có thể nói một cách rõ ràng minh bạch, nay thông qua báo cáo thí nghiệm của các 

nhà khoa học, chúng ta hoát nhiên đại ngộ. Thì ra Đức Thế tôn là một nhà khoa 

học, thành quả nghiên cứu của khoa học ngày nay ngài đã biết từ rất lâu, quả là 

không thể nghĩ bàn. 

Hết giờ rồi hôm nay chúng ta học đến đây 



 

56  Tập 483 



Tập 484 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:07.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 602, hàng thứ nhất: “Diệc biểu thập ba la mật, 

năng thôi thập chủng phiền não, thành thập chủng chân như, tiện chứng thập địa”. 

Ở trước chúng ta học đến Viễn hành địa của thập địa, bây giờ xem tiếp thứ tám: 

Bất động địa. 

Lý  của  chân  như,  tức  tận  vô  biên  tế,  đạt  được  toàn  bộ  thể  của  nó,  tức  chân 

thường tịch tịnh, không thể dao động. Trong kinh nói, một tâm chân như, là Bất 

động địa. Bất động địa là địa thứ tám, trong kinh điển đại thừa nói rằng: Bát địa 

Bồ Tát thật sự thấy được A lại da, cũng chính là tam tế tướng của A lại da. Cũng 

như khai thị của Bồ Tát Di Lặc: Một khảy móng có 32 ức 100 ngàn niệm. Ai có 

thể nhìn thấy được? Bát địa trở lên, chính là bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, 

Diệu  giác,  năm  địa  vị  này,  người  của  năm  địa  vị  này  đều  thấy  được.  Điều  này 

không phải giả, không phải một người nói, chỉ cần công phu tu đến cảnh giới này 

đều nhìn thấy được. Tức cái gọi là bản năng, năng lực này là bản năng. Trí tuệ là 

vốn  có,  năng  lực cũng  vốn  có.  Chỉ là  chúng  ta  mê  thất  tự  tánh,  khiến  trí  tuệ  và 

đức năng đều không thể hiện tiền. Tuy trải qua thời gian tu tập rất lâu, đã buông 

bỏ dần những chướng ngại này, nhưng phải đến bát địa, mới gần như buông bỏ 

hết, sắp đoạn hết phiền não. Đây là tập khí phiền não không phải phiền não, phiền 

não đã buông bỏ từ lâu, sơ địa đã buông bỏ. 

Từ đó cho thấy, công phu này người bình thường không có được. Lý của chân 

như chính là tự tánh, tận vô biên tế chính là chứng được viên mãn, đạt được toàn 

bộ thể của nó, có thể nói là hoàn toàn tương ứng với cảnh giới của Như Lai. Lúc 

này chân thường tịch tịnh không thể dao động. 

Câu này là hình dung tánh thể, bản thể của tự tánh. Đại sư Huệ Năng chứng 

ngộ,  trong  câu  thứ  tư  ngài  nói  rằng:  “đâu  ngờ  tự  tánh,  vốn  không  dao  động”, 

chính  là  cảnh  giới  này,  thấy  được  tự  tánh  tịch  tịnh  bất  động.  Trong  giáo  lý  đại 

thừa Đức Phật thường nói, trong chú sơ các bậc tổ sư cũng nói, cảnh giới này là 

thanh tịnh tịch diệt. Ở đây nói: “Không thể dao động”, còn ngài Huệ Năng nói là: 

“Vốn không dao động”. Đây là gì? Là tự tánh bổn định.      Hay nói cách khác, 

chân  tâm  là  định,  vọng  tâm  là  động.  Vọng  tâm  là  gì?  Là  ý  niệm.  Quý  vị  thấy, 

Tập 484  57 



niệm trước diệt, niệm sau sanh, nên  nó là động, chân tâm là bất động. Thế  mới 

biết, tu định quan trọng biết bao. Điều này khiến chúng ta lãnh hội một cách sâu 

sắc, cương lĩnh chung, nguyên tắc chung của sự tu hành trong Phật Pháp, phương 

châm  chỉ  đạo  chung  chính  là  tam  học  giới  định  tuệ.  Giới  là  gì?  Giới  là  kỹ  xảo, 

giúp ta đạt được định. Định cũng là kỹ xảo, không phải mục đích,  mục đích là 

khai trí tuệ. Do đó chúng ta sẽ biết, mục tiêu cuối cùng của Phật pháp đại thừa là 

cầu điều gì? Trí tuệ, trí tuệ này không phải từ bên ngoài đến, nó vốn có trong tự 

tánh. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  thường  dạy  rằng:  “Ngoài  tâm  không  có 

pháp, ngoài pháp không có tâm”. Hay nói cách khác, tâm là năng sanh năng hiện, 

pháp là sở sanh sở hiện, năng và sở là một không phải hai, năng vốn là bất động. 

Trên hiện tướng, chúng ta có thể nhìn thấy bất động, như vậy đã nhìn thấy tánh. 

Tánh là gì? Tánh là bất động, làm sao có thể từ trong động, nhìn thấy bất động? 

Các bậc tổ đức có công phu này. 

Động  là  tướng,  là  tánh.  Bất  động  là  gì?  Bất  động  là  tánh  thể.  Như  bây  giờ 

chúng  ta  xem  ti  vi,  xem  màn  hình  này.  Tướng  hiện  ra  trong  màn  hình  là  động, 

màn hình có động chăng? Bất động. Đích thực màn hình là chân thường tịch tịnh, 

nó không dao động, động là hình ảnh trong đó. Bất luận động như thế nào, màn 

hình  trước  sau  vẫn  bất  động.  Màn  hình  là  chân  tâm,  chính  là  tự  tánh,  chính  là 

chân như mà ở đây nói. Chúng ta có thể nhìn thấy màn hình trong hình ảnh trên 

đó chăng? Không thấy được, chỉ thấy được hình ảnh, hầu như màn hình đã biến 

mất, không còn nữa. Như vậy là sao? Đang mê. 

Người công phu thành tựu, họ nhìn thấy cả màn hình và tướng hiện trên màn 

hình. Tánh ở đâu? Màn hình là tánh, tánh  ở trong tướng, bất kỳ hiện tượng nào 

đều  chưa  từng  rời  màn  hình.  Người  hoạt  động  trong màn  hình,  ngay  cả  tốc  độ 

nhanh  nhất  như  ánh  chớp,  như  máy  phóng  xạ,  đều  không  rời  màn  hình,  nhưng 

màn hình trước sau bất động. 

Chúng ta xem Ngữ Lục của Thiền Tông, những cuốn sách như Ngũ Đăng Hội 

Nguyên,  Truyền  Đăng  Lục,  trong  đó  ghi  chép  đều  là  những  bậc  minh  tâm  kiến 

tánh. Sau khi kiến tánh, khế nhập vào cảnh giới này, vẫn phải nhờ thầy ấn chứng. 

Thầy kiểm chứng quý vị, hình dáng của tánh như thế nào? Tánh giống điều gì? 

Người  bị  khảo  nghiệm  thường  dùng  một  câu  nói,  hoặc  là  một  động  tác,  hoặc 

thuận tay cầm một vật đưa đến. Thầy ấn chứng cho họ, không sai, thật sự đã thấy 

được. 

Ngài Huệ Năng ở trong phòng phương trượng của ngũ tổ Hoằng Nhẫn, nghe 

thầy giảng Kinh Kim Cang đến câu: “Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, liền hoát 

58  Tập 484 



nhiên đại ngộ. Ngài đưa ra báo cáo: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, không 

ngờ  điều  mà  ngài  thấy  được  vốn  tự  thanh  tịnh,  không  có  ô  nhiễm.  Đây  là  gì? 

Giống như chúng ta xem ti vi, đột nhiên thấy được màn hình. Hiện tượng trong 

màn hình, tướng là ô nhiễm, màn hình không có ô nhiễm. Tướng là động, màn 

hình  là  bất  động.  “Vốn  không  sanh  diệt”,  không  sanh  không  diệt.  “Vốn  tự  đầy 

đủ”, đầy đủ là gì? Đầy đủ vô lượng vô biên hiện tượng, đây là đã nhìn thấy. “Vốn 

không  dao động,  năng  sanh  vạn pháp”.            Vạn  pháp  không  chướng ngại  màn 

hình,  sắc  tướng  trong  màn  hình  không  chướng  ngại  màn  hình,  màn  hình  cũng 

không chướng ngại sắc tướng. Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, giữa sắc tướng và sắc 

tướng có chướng ngại chăng? Không có, họ đã nhìn thấy vì sao không có? Nó là 

không, không phải thật, nó là huyễn tướng, căn bản là bất khả đắc. 

Thế nên trong Kinh Bát Nhã tổng kết bốn câu: “Tất cả pháp, tất cánh không, 

vô sở hữu, bất khả đắc”, lời này đến khi nào mới chứng thực? Chúng ta thật sự đã 

hiểu, tuy hoàn toàn thấu triệt, nhưng không phải cảnh giới của mình, Vì sao vậy? 


Vì  chúng  ta  buông  chưa  đủ,  nên  đây  không  phải  cảnh  giới  của  mình.  Vì  sao 

chúng  ta  khẳng  định,  tin  tưởng  họ  đúng  hoàn  toàn?  Chúng  ta  thấy  báo  cáo  của 

khoa học, báo cáo của khoa học hoàn toàn tương đồng với những gì Bồ  Tát  Di 

Lặc nói. Hay nói cách khác, báo cáo của khoa học, khiến chúng ta đoạn nghi sanh 

tín,  đây  là  tin  thật.  Tần  suất  một  giây  có  1600  triệu,  quý  vị  thấy  được  chăng? 

Chúng ta xem  phim  ảnh trước đây,  dùng  loại  phim  nhựa.  Trong  băng  nhựa  này 

chiếu ra, tần suất của nó một giây có 24 tấm, 24 lần đóng mở ống kính. Ống kính 

mở ra chiếu lên màn hình, lập tức đóng lại, mở lại là tấm thứ hai, không phải tấm 

thứ nhất, phải hiểu đạo lý này. 

Bây giờ Bồ Tát Di Lặc nói, thế giới hiện thực này của chúng ta và tình hình 

này là một đạo lý giống nhau, một giây bao nhiêu tấm? 1600 triệu, quý vị có thể 

nắm bắt từng tấm trong đó chăng? Không thể, vậy nên nó là giả, không phải thật. 

Giống  như  đoạn  băng  nhựa  này,  nó  độc  lập  từng  tấm  riêng  biệt,  tấm  ở  trước 

không  phải  là  tấm  ở  sau.  Nó  là  tướng  tương  tự,  tượng  tự  tương  tục.  Nó  không 

hoàn  toàn  tương  tục  tương  đồng,  không  phải,  không  có  tấm  nào  tương  đồng. 

Chúng ta phải hiểu đạo lý này. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng làm thí nghiệm nước suốt mười mấy năm, ông nói 

với tôi: Ông chưa từng thấy hai hình nước kết tinh giống nhau, không thấy, ông 

nói với tôi như vậy. Tôi nói: Vĩnh viễn không thể có hai hình giống nhau, ông hỏi 

vì sao? Tôi nói do ý niệm khác nhau. Tức là bản thân làm thí nghiệm, nhưng hình 

ở trước không giống với hình ở sau, vì sao? Vì ý niệm không tương đồng. Bây 

giờ ta cảm xúc ý niệm này là một ý niệm rất thô, không phải như trong kinh Phật 

Tập 484  59 



nói, trong kinh Phật nói ý niệm rất vi tế. Nhanh vô cùng, một giây 1600 triệu, như 

vậy làm  sao biết được nó là giả. Ai  thấy được? Bồ Tát Bất động địa nhìn thấy, 

giỏi hơn các nhà khoa học. Các nhà khoa học chỉ biết việc này, nhưng họ không 

biết có bao nhiêu tần suất, họ chỉ nói tốc độ cực kỳ nhanh. Bồ Tát Di Lặc đã nói 

con số ra: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn niệm. Trăm ngàn là mười vạn, 

32  ức  nhân  với  10  vạn,  bằng  một  khảy  móng  tay  có  320  triệu.  Chúng  ta  khảy 

nhanh,  một  giây  có  thể  khảy  được  năm  lần.  5  nhân  320  là  1600  triệu,  là  giả, 

không phải thật. 

Cái này nói lên điều gì? Đây là sự sự vô ngại, niệm trước và niệm sau đều độc 

lập,  nó  không  nối  nhau,  vậy  làm  sao  chướng  ngại  được?  Giống  như  cuộn  băng 

nhựa này vậy, tấm trước không ngăn trở tấm sau, tấm ở sau cũng không chướng 

ngại tấm trước, nó không bị chướng ngại, đây gọi là chân tướng sự thật. 

Trong Kinh Bát Nhã nói: Thật tướng các pháp, thật tướng là như vậy. Từ đâu 

mà có? Từ tâm sanh ra, chân tâm chính là tự tánh, năng sanh năng hiện, nhưng 

năng hiện năng sanh lập tức diệt tận. Kinh Lăng Nghiêm nói rất hay: “Đương xứ 

xuất  sanh,  tùy  xứ  diệt  tận”,  sinh  ra  tại  đây  và  diệt  tận  ngay  tại  đây,  cái  này  nối 

tiếp cái kia, liên tục không gián đoạn. Ý niệm chúng ta liên tục không gián đoạn, 

ý  niệm  này  là  vọng  niệm,  nếu  đoạn  được  ý  niệm  đó,  cũng  giống  như  chúng  ta 

xem ti vi vậy, đột nhiên dừng lại, hình ảnh không còn, như vậy là đã đoạn. Nếu 

như vẫn thấy cảnh giới này trước mắt, tức nó chưa đoạn. Bát địa Bồ Tát trở lên 

biết,  thất  địa  về  trước  cũng  biết,  giống  như  chúng  ta  vậy,  gọi  là  giải  ngộ.  Vì 

chúng ta nghe kinh nhiều, nên thấu hiểu được chân tướng sự thật này. Lại nghe 

báo cáo của khoa học, báo cáo của giới khoa học hoàn toàn tương đồng với Phật 

pháp,  chứng  minh  điều  này  tuyệt  đối  không  phải  giả.  Sở  dĩ  Phật  Bồ  Tát  chứng 

được là cảnh giới trong định, phương thức trong định cao hơn phương thức của 

khoa  học.  Khoa  học  cần  rất  nhiều  máy  móc,  chứ  không  phải  ngẫu  nhiên  phát 

hiện. Quý vị xem đời này phát hiện một chút, đời sau phát hiện thêm  một chút, 

đời này qua đời khác mới tích lũy được như ngày hôm nay.      Nhưng khoa học 

này tiến bộ không ngừng, có cực hạn chăng? Khoa học đã đến cực hạn, còn nâng 

cao thêm được chăng? Không thể. Trong kinh Phật nói như vậy, vì sao? Đức Phật 

nói đệ lục ý thức, thức thứ sáu trong tám thức, năng lực phan duyên của nó mạnh 

nhất, cũng chính là tác dụng của nó. Ngài nói: đối với bên ngoài nó có thể phan 

duyên đến vũ trụ, chính là pháp giới, mười pháp giới. Đối với bên trong có thể 

duyên đến A lại da, khoa học hiện nay duyên đến A lại da. 

60  Tập 484 



Khoa học hiện nay đi vào hai cực đoan. Thứ nhất là hồng quan vũ trụ, chuyên 

môn  nghiên  cứu  về  vô  cùng  lớn.  Thứ  hai  là  Vi  quan  thế  giới_vô  cùng  nhỏ,  hai 

phương hướng cực lớn, cực nhỏ. Cực lớn là vũ trụ, cực nhỏ là lượng tử. 

Quý vị xem, tiến bộ của lượng tử_trước đây là từ phân tử, nguyên tử, hạt căn 

bản, hạt vi lượng, bây giờ gọi là lượng tử. Đây là nói trung vi tử, là nghiên cứu 

cực  nhỏ.  “Đại  nhi  vô  ngoại,  tiểu  nhi  vô  nội”,  khoa  học  chưa  đạt  đến  điều  này. 

Đức Phật dạy chúng ta, cực nhỏ xuất hiện chính là một niệm, một niệm mà Bồ 

Tát Di Lặc nói, 1 trên 1600 triệu giây xuất hiện cảnh giới này. Tuy nhỏ như vậy, 

nhỏ  đến  mức  độ  nào.  Hoàng  Niệm  Tổ  trích  dẫn  báo  cáo  của  khoa  học,  đây  là 

trung vi tử. 100 ức trung vi tử, tổ hợp thành một điện tử, nhỏ hơn nguyên tử. 100 

ức trung nguyên tử, vậy trung vi tử lớn bao nhiêu? Là 1 phần trăm ức của một 

điện  tử.  Nó  là  hiện  tượng  viên  mãn,  cũng  đầy  đủ  ngũ  uẩn:  sắc  thọ  tưởng  hành 

thức, nó đầy đủ tất cả. Sắc là vật chất, thọ tưởng hành thức ngày nay các nhà khoa 

học gọi là tin tức. Trong đó hàm chứa bao nhiêu tin tức? Biến pháp giới hư không 

giới, cho đến quá  khứ, vị lai tất cả đều ở trong đó. Hiện nay khoa học kỹ thuật  

cũng coi như là không tệ, phát minh thẻ nhớ này, thẻ nhớ chỉ lớn bằng móng tay 

út, nhưng nó chứa đựng rất nhiều. Một bộ Đại Tạng Kinh được thu gọn trong một 

thẻ,  một  bộ  Tứ  Khố  Toàn  Thư  cũng  trong  một  thẻ  này,  quả  thật  rất  kinh  ngạc. 

Nhưng trên  thực tế  không chỉ  thế, trên  thực tế  trung vi tử  nhỏ  như vậy, nhưng 

không thể có cái nhỏ hơn vật này. Tuy vậy nhưng nó bao hàm toàn thể vũ trụ, quá 

khứ, hiện tại, vị lai của toàn thể vũ trụ đều ở trong đó. Ai biết? Phật biết. Trong 

kinh điển đại thừa Đức Phật nói, ai có năng lực đi vào thế giới vi trần này? Đức 

Phật nói: Trong vi trần có thế giới, có vũ trụ. Vũ trụ này của chúng ta không có 

thu nhỏ, trong thế giới vi trần đó cũng không phóng lớn. Trong nhỏ có lớn, trong 

lớn có nhỏ, chúng ta dể dàng hiểu, trong nhỏ có lớn, nó dung nạp toàn thể vũ trụ, 

biến pháp giới hư không giới đều ở trong đó. 

Trong  kinh  này,  trước  đât  chúng  ta  học  đến  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  đây  là  Đẳng 

giác  Phổ  Hiền.  Thực  tế  mà  nói,  bây  giờ  chúng  ta  nên  biết,  từ  bát  địa  trở  lên  tu 

hạnh  Phổ  Hiền:  Bát  địa  Phổ  Hiền,  cửu  địa  Phổ  Hiền,  thập  địa  Phổ  Hiền,  Đẳng 

giác  Phổ  Hiền  đều  có  năng  lực  đi  vào  thế  giới  vi  trần.  Đây  quả  thật  không  thể 

nghĩ bàn, các nhà khoa học không phát hiện được điều này, chỉ phát hiện có thế 

giới  này,  nhưng  trong  thế  giới  này  còn  có  thế  giới  khác,  như  vậy  thì  họ  không 

biết. Nó trùng trùng vô tận, “tiểu nhi vô nội”. Vi điểm nhỏ như vậy, vi điểm này 

quả  thật  mắt  thịt  không  nhìn  thấy  được,  kính  hiển  vi  thường  cũng  không  thấy 

được, trong vi điểm  này có thế  giới. Trong thế  giới đó lại có vi điểm, trong vi 

điểm lại có thế giới, trùng trùng vô tận. Đây là đạo lý gì? Nếu chúng ta dùng hai 

Tập 484  61 



cái kính để đối chiếu, trước chúng ta một cái, sau chúng ta một cái. Chúng ta ở 

giữa nhìn thấy ảnh tượng trong kính là trùng trùng vô tận. 

Quốc  sư  Hiền  Thủ  nhà  Tùy  Đường  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  nói  đến  cảnh 

giới trùng trùng vô tận, Hoàng đế nghe không hiểu. Quốc sư Hiền Thủ rất thông 

minh, nói Hoàng đế ở trong đại điện, xây dựng một cái đình bát giác trong vườn 

bên ngoài bảo điện, hoàng đế nhanh chóng sai người xây dựng đình bát giác. Xây 

xong quốc sư Hiền Thủ nói, tám mặt dùng tám tấm kính, trên và dưới cũng gắn 

kính, lúc đó là kính đồng. Bảo hoàng đế vào đứng giữa đình bát giác này, sẽ thấy 

được trùng trùng vô tận, và ông ta vào giữa đình xem, quả thật đã hoát nhiên đại 

ngộ. Quý vị thấy, hai tấm kính đối chiếu nhau, cảnh tượng trong đó là trùng trùng 

vô tận. Dùng phương pháp này khiến hoàng đế lãnh ngộ được ý nghĩa trùng trùng 

vô tận, và sự huyền diệu, thần bí, áo diệu của vũ trụ, thông thường chúng ta khó 

mà tưởng tượng được. 

Bồ Tát Bất động địa, trong kinh có câu: “nhất chân như tâm”, tức là bất động. 

Trong Thiền tông nói: “Thức đắc nhất, vạn sự tất”, mọi sự đều viên mãn. “Nhất” 

chính là ở đây nói “nhất chân như tâm”, đây là chân tâm. Vậy làm sao để chúng 

ta  nhận  biết  được  Phật  pháp  và  phi  Phật  pháp?  Phật  pháp  là  nhất,  đa  tuyệt  đối 

không phải là Phật pháp. Ngàn kinh vạn luận sau cùng đều quy về “nhất chân như 

tâm”, vô lượng pháp môn cũng quy về “nhất chân như tâm”, vạn pháp quy nhất. 

Quy nhất, ý niệm “nhất” này đều không có. Có ý niệm về “nhất” là còn khởi tâm 

động niệm, đó là mê, đó không phải là cái “nhất” thật. Cái nhất thật là khi khái 

niệm về nhất đều không có, trở về tự tánh viên mãn. 

Trở về tự tánh, rốt cuộc là như thế nào? Chúng ta có thể nói như vầy: vật chất, 

thân thể của chúng ta hợp thành nhất thể với vật chất của biến pháp giới hư không 

giới. Thọ tưởng hành thức của chúng ta chính là ý niệm tinh thần, giới khoa học 

gọi là tin tức trường. Tin tức trường này của chúng ta, hòa hợp thành một mảnh 

với tin tức trường của biến pháp giới hư không giới, còn có một thứ là ý niệm. 

Đức Phật hỏi ba vấn đề, hỏi Bồ Tát Di Lặc: “Tâm hữu sở niệm”, trong một 

niệm này có bao nhiêu niệm? Ngài hỏi điều này. Ý niệm này là gì? Ý niệm này 

ngày nay giới khoa học gọi là năng  lượng, từ năng lượng trường biến  thành tin 

tức trường, từ tin tức trường biến hiện ra hiện tượng vật chất. Nên hiện tượng vật 

chất, hiện tượng tinh thần, chúng ta cũng có thể nói là hiện tượng tâm lý. 

Còn  một  hiện  tượng  tự  nhiên,  dao  động  là  hiện  tượng  tự  nhiên,  chính  là 

nghiệp  tướng  của  A  lại  da.  Tin  tức  trường  là  chuyển  tướng  của  A  lại  da,  cũng 

chính là kiến phần của A lại da. Vật chất là cảnh giới tướng của A lại da, cũng gọi 

là tướng phần. Khoa học có thể đạt đến đây, nhưng khoa học phát hiện được thua 

62  Tập 484 



xa bát địa Bồ Tát, bát địa Bồ Tát biết được một cách thấu triệt. Khoa học chỉ thấy 

được bên lề, thấy được cảnh tượng mơ hồ, sao có thể thấy được rõ ràng như bát 

địa Bồ Tát? Bát địa được lợi ích, các nhà khoa học không được thọ dụng. 

Thấy hiện tượng này, nhưng bản thân không cách nào thọ dụng được, bát địa 

Bồ Tát được thọ dụng. Thọ dụng này chính là như tôi vừa mới nói, nó hợp thành 

nhất thể với biến pháp giới hư không giới. Nên họ nhận được dao động của tất cả 

chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới, họ cũng nhận được dao động của 

tất cả hiện tượng vật chất. Ba loại dao động này đều thuộc về dao động, biết hết 

cả hiện tượng tự nhiên, hiện tượng tâm lý, hiện tượng vật chất. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  của  quốc  sư  Hiền  Thủ_Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ 

Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  trong  này  có  vọng  tận_vọng  bất  tận,  thì  không 

hoàn nguyên được, vọng tận mới hoàn nguyên. Vọng tận là gì? Không khởi tâm 

không động niệm, hoàn toàn trở về với tự tánh. Chúng ta làm được không khởi 

tâm không động niệm, là trở về với tự tánh, nhưng chưa tận cùng biên tế của nó, 

chưa đạt được hết đại dụng, mà chỉ đạt được một bộ phận. Ngay cả một bộ phận 

này các nhà khoa học cũng chưa đạt được. 

Bởi vậy thầy Phương Đông Mỹ nói, Phật pháp là triết học tối cao. Mặc dù các 

nhà triết học đã đến được bên lề, nhưng không được thọ dụng. Bây giờ chúng ta 

biết, Phật pháp không những là triết học viên mãn, nó cũng là khoa học cứu cánh. 

Khoa học, triết học đạt được trạng thái viên mãn nhất, đây là kinh Phật, đây là tự 

tánh. Thật sự thấu triệt nhân sinh vũ trụ với chính mình rốt cuộc là như thế nào, 

hoàn toàn rõ ràng minh bạch, là một không phải hai. Nên sanh khởi đồng thể đại 

bi, đây là tánh đức, sanh khởi vô duyên đại từ. Trong vũ trụ này có thể tìm thấy 

thứ gì không liên quan đến mình chăng? Không tìm thấy. Thật sự hiểu rõ vạn sự 

vạn  vật  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  với  chính  mình  là  nhất  thể.  Không 

phải một nhà,  một nhà không phải nhất thể, đích thực là nhất thể, quý vị có thể 

không quan tâm ư? Quan tâm, nhưng không khởi tâm động niệm, rất hay. Giúp 

quý vị ly khổ đắc lạc, giúp quý vị phá mê khai ngộ, cũng không có khởi tâm động 

niệm, quả thật rất hay! 

Vô vi nhưng vô sở bất vi, vô sở bất vi nhưng thực tế là vô vi. Vô vi và vô sở 

bất vi là  một không phải hai, chúng ta phải ngộ từ điểm này, thấu triệt nó, lãnh 

hội nó. Như thế nào chúng ta mới có thể khế nhập vào cảnh giới này? Chính là tu 

luyện ngay trong cuộc sống hằng ngày. Những thứ ngày nay chúng ta biết được, 

cần phải thực hiện ngay trong đời sống hằng ngày, thay đổi những quan niệm sai 

lầm, tư tưởng sai lầm trong quá khứ của chúng ta. Sai lầm gì? Có suy nghĩ đều là 

sai, không suy nghĩ cũng sai, có cách nhìn là sai lầm, không có cách nhìn cũng sai 

Tập 484  63 



lầm, vì sao nói là sai? Vì quý vị có khởi tâm động niệm, có phân biệt chấp trước. 

Vì thế đức Phật dạy chúng ta buông bỏ chấp trước, buông bỏ phân biệt, buông bỏ 

khởi tâm động niệm, như vậy là đúng đắn. 

Nếu quý vị muốn hỏi họ, vì sao tôi phải buông bỏ? Quý vị không buông bỏ là 

ở trong mê, không kiến tánh được, buông bỏ lập tức kiến tánh. Có thể nói, bát địa 

đã triệt để buông bỏ, ở trên còn có bốn tầng. Đó chính là nói tập khí vô thỉ vô 

minh của họ, 41 phẩm tập khí vô thỉ vô minh, họ còn dư lại ba phẩm: Cửu địa, 

thập  địa,  Đẳng  giác,  ba  phẩm  này.  Ba  phẩm  này  là  ba  phẩm  sau  cùng,  nếu  đã 

đoạn tận họ liền trở về thường tịch quang. Trở về thường tịch quang chính là từ 

một ý niệm  bất giác của quý vị  mà  có vô  minh khởi.  Khởi điểm này, quý vị đi 

một vòng lại trở về khởi điểm_đại tuần hoàn, lại trở về nơi đây. Đã viên mãn, đã 

thành Phật, đây là thật sự thành Phật, cứu cánh viên mãn, Diệu Giác Như Lai. 

Trong hội Lăng Nghiêm có tôn giả Phú Lâu Na, Phú Lâu Na là A la hán, đưa 

ra vấn đề với Đức Thế Tôn: Đẳng giác Bồ Tát công hạnh viên mãn, chứng được 

quả  vị  Diệu  giác,  họ  còn  mê  chăng?  Trở  về  lại  nguyên  điểm,  có  còn  mê  nữa 

chăng? Đức Phật trả lời: Không. Vì sao không? Ngài đã hoàn toàn trải qua, nên 

thấu triệt toàn bộ. Mới đầu là một niệm bất giác, hiện nay là hoàn toàn giác ngộ. 

Quý vị đã thành Phật, vĩnh viễn không còn trở lại phàm phu, viên chứng tam bất 

thoái.  Thế  nên  hai  chữ  bất  động  này  rất  quan  trọng.  Ở  trong  mọi  nơi  mọi  lúc, 

trong tất cả các cảnh duyên, phải học bất động, điều này rất khó làm. Từ sơ địa, 

từ hoan hỷ đến bất động, giai đoạn thứ tám là bất động rất quan trọng, bất động 

chính là thiền định. Nên tám vạn bốn ngàn pháp môn, mỗi pháp môn đều tu bất 

động, mỗi pháp môn đều tu thiền định. Chúng ta dùng phương pháp gì tu thiền 

định? Dùng phương pháp chấp trì danh hiệu, tâm vừa động liền A Di Đà Phật. 

Bất luận ý niệm của mình là thiện hay ác, là nhiễm hay tịnh, chỉ cần ý niệm vừa 

khởi lập tức giác ngộ, trong chân tâm không có ý niệm. Phải làm sao? Tất cả đều 

trở  về  với  Phật  A  Di  Đà,  A  Di  Đà  Phật  vẫn  là  một  niệm,  được!  Niệm  này  dẫn 

chúng ta đến thế giới tây phương Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc rồi buông bỏ ý 

niệm  này,  như  vậy  là  viên  mãn.  Ngày  nay  chúng  ta  không  chịu  buông  bỏ  một 

niệm A Di Đà Phật này là đúng, nếu không cần một niệm Phật A Di Đà này, như 

vậy là trở thành vô tưởng định. Công phu đã thành tựu_vô tưởng định. Quả báo 

vô tưởng định là gì? Ở tứ thiền vô tưởng định. Vô tưởng thiên giống như người bị 

rơi vào trong động tối, hoàn toàn bị vô minh che phủ, bao trùm. Tương lai khi thọ 

mạng đến, định công mất đi, đạo vào đâu? Đọa vào địa ngục A Tỳ, quả thật sai 

lầm. Đó là ác thú, như vậy là đi sai đường. 

64  Tập 484 



Thiền định, dịch sang tiếng Trung Quốc là Tịnh Lự. Tịnh là bất động, nhưng 

nó là sống, nó không phải chết, ở trong đó có quán chiếu, có trí tuệ, trí tuệ khởi 

tác dụng là chiếu,  chiếu  một cách  rõ ràng  minh bạch,  chỉ là họ không khởi tâm 

động niệm, không có phân biệt chấp trước, đây gọi là thiền, vì thế tâm của họ là 

định. Bất luận là thiện duyên hay ác duyên, quan hệ nhân  sự, người tốt hay người 

xấu, trong cảnh giới là thuận cảnh hay là nghịch cảnh, họ giống như ở trong định 

xem màn hình, giống như xem hình ảnh trên ti vi vậy. Bản thân không khởi tâm, 

không động niệm, không phân biệt, không chấp trước. Thấy một cách rõ ràng là 

tuệ, như như bất động là định. Trong định có tuệ, trong tuệ có định, đây là pháp 

thân Bồ Tát. Có định không có tuệ là A la hán, Bích Chi Phật. Có tuệ không có 

định là phàm phu lục đạo, tuệ này không phải trí tuệ chân thật. Trí tuệ chân thật 

chắc  chắn  có  định,  từ  trong  định  sanh  ra  là  trí  tuệ  chân  thật.  Trí  tuệ  không  có 

định, Phật pháp có một danh từ gọi là “thế trí biện thông”, là một trong tám nạn. 

Nhà Phật nói tám nạn, trong tám nạn có một điều là “thế trí biện thông”. Học vấn 

nhờ  nhớ  được,  người  này  rất  thông  minh,  nhớ  rất  nhiều,  xem  cũng  rất  nhiều, 

quảng học đa văn, nghe rộng nhớ nhiều. 

Ngày  xưa,  nhân  vật  như  Thiếu  Chánh  Mão  rất  nhiều.  Đó  không  phải  trí  tuệ 

chân thật, trí tuệ chân thật có định, nên tuệ thêm vào  định. Chúng ta có thể nói 

như vậy. Người trong thời hiện đại gọi là tri thức, trí tuệ không có định gọi là tri 

thức, tri thức thêm định vào gọi là trí tuệ. Trí thức có định chính là trí tuệ, trí tuệ 

không có định gọi là tri thức. Đây là thế nào gọi là tri thức, thế nào gọi là trí tuệ. 

Từ  trên  kiến  văn  giác  tri,  kiến  văn  giác  tri  có  định  là  trí  tuệ,  kiến  văn  giác  tri 

không có định là tri thức, phân biệt như vậy cũng được. 

Chúng ta xem  tiếp địa thứ chín: Thiện huệ địa. Ở đây phải chú ý chữ thiện. 

“Vì đã chứng được thể của chân như”, ai chứng được thể của chân như? Bất động 

địa, bát địa Bồ Tát chứng được thể của chân như. Thể nó không có gì cả, năm câu 

nói  của  ngài  Huệ  Năng  chính  là  thể  của  chân  như,  ngài  nói  đến  cả  thể-  tướng- 

dụng. Nó khởi diệu dụng, diệu dụng này là chiếu. 

“Phàm những gì chiếu đến, đều là chân như”, trí tuệ này thiện, trong cảnh giới 

của  họ,  mỗi  pháp  đều  như  vậy,  mỗi  pháp  đều  là  chân  như_vạn  pháp  giai  như. 

Không  có  thứ  gì  không  phải  chân  như,  hư  không  là  chân  như,  tất  cả  mọi  khái 

niệm trừu tượng cũng là chân như. 

Tổ sư của Pháp tướng tông,  đem tất cả pháp quy nạp thành 660 pháp. Đây 

là Bồ Tát Di Lặc nói trong Du Già Sư Địa Luận, đem tất cả pháp quy nạp thành 

660 pháp. Thiên Thân Bồ Tát cảm thấy 660 pháp quá nhiều, hàng sơ học không 

tiếp thu hết, lại quy nạp 660 pháp thành 100 pháp. Quy nạp thành 100 pháp, rất 

Tập 484  65 



tiện lợi cho những người mới học. Nên triển khai 100 pháp là 660 pháp, triển khai 

660 pháp là vô lượng vô biên pháp. Thiện huệ địa Bồ Tát xem tất cả pháp đều là 

chân như. 

“Trong kinh nói: Phát dụng của chân như, gọi là thiện huệ địa”. Trí tuệ này là 

trí  tuệ  chân  thật  trong  tự  tánh  hiển  lộ  ra,  chúng  ta  mới  thấy  được  các  pháp  đều 

như thế, các pháp đều như vậy, làm sao mê được? Chúng ta ngày nay thấy điều 

này đúng, điều kia không đúng, cái này tốt, cái kia không tốt. Sai! Đây là gì? Đây 

là hoàn toàn rơi vào trong cảnh giới hư huyễn, toàn là vọng niệm, tà tư tà kiến, 

không thấy được chân tướng của các pháp. Vì sao vạn pháp đều như vậy? Trong 

kinh Đức Phật thường dạy: “vạn pháp duy tâm”, tâm là chân như. Vạn pháp từ 

đâu mà có? Do tâm hiện, chân như hiện ra, chân như hiện ra, nó không phải chân 

như vậy ai là chân như? 

Các bậc cổ đức có một ví dụ rất hay: Lấy vàng làm vật, mọi vật đều là vàng. 

Đem vàng làm thành đồ đựng dụng cụ, làm thành các loại dụng cụ khác nhau, để 

ở  trước  mắt,  toàn là hoàng kim: Tượng Phật nặn bằng vàng, chú chó nặn bằng 

vàng, con bướm nặn bằng vàng, loại bò sát  nặn bằng  vàng, tất cả  đều là vàng. 

Chúng ta thấy tượng Phật liền lạy, thấy chú chó nhỏ rất dể thương, đây là đồ chơi. 

Vàng cũng có thể làm tướng của quỷ, làm  ma quỷ, chúng ta nhìn thấy ma quỷ 

liền  ghét  nó.  Toàn  là  vàng,  giá  tiền  giống  nhau,  đều  là  tác  phẩm  công  nghệ  kỹ 

thuật cao nhất. 

Mười pháp giới y chánh trang nghiêm, toàn là tự tánh biến hiện ra, tự tánh ví 

như hoàng kim, biến hiện ra mười pháp giới y chánh trang nghiêm, là một không 

phải hai. Ai thấy được? Cửu địa Bồ Tát thấy được, thiện huệ địa nhìn thấy, nên 

thiện huệ địa là sư đạo, cửu địa Bồ Tát là sư đạo. Phàm là cửu đều là thầy, cửu tín 

trong thập tín vị là đạo sư vị. Cửu trú trong thập trú, cửu hồi hướng trong thập hồi 

hướng, địa thứ chín trong thập địa đều là pháp sư vị. Họ có thể dạy người khác 

không  sao  cả,  họ  không  dạy  sai  người  khác,  vì  họ  nhìn  thấy  các  pháp  đều  như 

vậy.  Vì  vậy  tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật,  chó  mèo  cũng  đều  vốn  là  Phật,  côn 

trùng kiến gián cũng vốn là Phật, cây cỏ hoa lá vốn là Phật. Quý vị bốc nắm đất 

trên mặt đất, nó cũng vốn là Phật.       Đây là cảnh giới của cửu địa Bồ Tát, nên 

họ phát tác dụng của chân như. Phát là phát sanh từ đây, phát khởi từ chỗ này, 

đây chính là đại dụng của tự tánh. Ở trước nói diệu dụng, họ nhìn thấy thể tướng 

dụng của tất cả pháp. Thể là chân như, tướng là huyễn tướng, huyễn tướng có tác 

dụng, trong tác dụng này chính là tạo nghiệp, có nhiễm có tịnh, có thiện có ác. Vì 

tạo nghiệp nên sinh ra rất nhiều hiện tượng, hiện tượng đó là gì? Quả báo, thập 

66  Tập 484 



pháp  giới  y  chánh  trang  nghiêm  là  bản  thân  tạo  ra,  thấu  triệt  hết,  không  có  gì 

không phải là tự làm tự chịu. 

Quý  vị  thành  Phật  là  tự  làm  tự  chịu,  trở  thành  ngạ  quỷ,  địa  ngục,  súc  sanh 

vẫn là tự làm tự chịu, hưởng phước của nhân thiên cũng là tự làm tự chịu. Quan 

trọng nhất là thấu triệt, thấu triệt điều gì? Họ không còn mơ hồ. Họ ở trong địa 

ngục, họ có bằng lòng ở trong địa ngục chăng? Bằng lòng ở trong địa ngục. Để 

làm gì? Ở trong địa ngục để độ chúng sanh. Họ đã giác ngộ, họ cũng là thân địa 

ngục, độ chúng sanh đồng loại. Nếu họ ở trong súc sanh mà giác ngộ, vậy họ là 

Bồ  Tát  trong  đường  súc  sanh,  độ  chúng  sanh  của  đường  súc  sanh.  Nếu  họ  đầu 

thai làm một con kiến, họ là Bồ Tát trong loài kiến, nên độ chúng sanh của loài 

kiến. Bồ Tát không có nơi nào không hiện thân, nhưng họ đều tự tại bất kỳ ở đâu. 

Quả thật là lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, bất luận họ ở trong đường nào.      Trong 

vô  tình  chúng  sanh  cũng  như  thế,  họ  biến  thành  một  gốc  cây,  biến  thành  một 

ngọn  cỏ,  họ  có  thể  độ  những  thần  linh  của  cây  cỏ  hoa  lá  đó,  giảng  kinh  thuyết 

pháp cho họ. Nên biết cây cỏ hoa lá khó độ hơn người, vì sao? Họ chấp trước sâu 

hơn người. Sơn hà đại địa càng khó độ, chấp trước sâu nặng nhất, nó không chấp 

trước đã không biến thành như vậy. Vì vậy chúng ta hiểu những đạo lý này, tâm 

phải buông bỏ, lượng phải mở rộng. Tâm lượng chúng ta vốn là bao dung không 

hữu.      Quý vị xem trong Hoàn Nguyên Quán, chu biến thứ ba trong ba loại chu 

biến nói: “Hàm dung không hữu”. Hàm là bao hàm, tâm chúng ta ôm trọn cả hư 

không pháp giới_Tâm bao thái hư. Dung là dung nạp, lượng châu sa giới, không 

có thứ gì không bao dung được. 

Mê càng sâu tâm lượng càng nhỏ, giác ngộ càng thấu triệt thì tâm lượng càng 

lớn,  đến  Bồ  Tát  của  bất  động  địa  thì  lượng  khắp  pháp  giới.  Tâm  ôm  trọn  hư 

không khắp pháp giới, là tâm lượng của bát địa trở lên, tự tánh vốn là như vậy, 

biến pháp giới hư không giới và tự tánh là nhất thể. Nhận thức như vậy là chân 

tướng đã rõ ràng. 

Sau cùng là: Pháp vân địa. “Bồ Tát đến địa thứ mười này là công đức tu hành 

viên  mãn,  duy  chỉ  có  nhiệm  vụ  giáo  hóa  lợi  ích  chúng  sanh”.  Tự  mình  tu  hành 

viên mãn, bát địa và cửu địa là đã viên mãn, sau khi viên mãn là cứu độ chúng 

sanh. Duy là duy nhất, không có cái thứ hai. Vụ là tác vụ, chính là sự nghiệp của 

họ, sự nghiệp của họ là gì? Giáo hóa chúng sanh, giáo hóa lợi ích chúng sanh. 

“Đại từ như vân”, pháp vân chính là như vậy. Vân có nghĩa là bóng mát che 

trùm, mùa hè rất nắng, có một đám mây che mất ánh mặt trời, chúng ta liền cảm 

thấy râm mát. Lấy điều này ví như đại từ đại bi của Bồ Tát. 

Tập 484  67 



“Tuy thí tác lợi nhuận”, tưới tẩm lợi ích chúng sanh. “Nhi bổn tịch bất động”, 

câu này rất quan trọng, Bồ Tát có khởi tâm động niệm chăng? Không có, hóa độ 

tất cả chúng sanh nhưng không khởi tâm, không động niệm. Chúng ta muốn hỏi, 

lúc còn tại thế Đức Thế Tôn giảng kinh thuyết pháp, giáo hóa chúng sanh suốt 49 

năm,  ngài  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Nói  với  chư  vị:  Không  có,  thật  sự 

không có, đi đứng nằm ngồi đều như như bất động. 

Trong  kinh  điển  đại  thừa  có  câu:  “Na  già  thường  tại  định,  vô  hữu  bất  định 

thời”. Na già là tiếng Phạn, là chỉ cho rồng, voi. Rồng chúng ta chưa thấy, nhưng 

đã thấy voi. Quý vị xem con voi, đi đứng nằm ngồi quả thật giống như đang ở 

trong định, lấy ý này để làm ví dụ. Bồ Tát giáo hóa chúng sanh, bất luận trong 

đường nào, đi đứng nằm ngồi đều ở trong định. Trong định chính là không khởi 

tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không  chấp  trước.  Oai  nghi  giáo  hóa 

chúng sanh, là từ trong tự tánh tự nhiên hiển lộ ra, ngôn ngữ cũng là tự nhiên hiển 

lộ ra, chắc chắn không thông qua suy nghĩ: “tôi thử nghĩ xem nên nói với quý vị 

như thế nào”. Đó là phàm phu, đó không phải là địa thượng Bồ Tát.       Chỉ cần 

minh tâm kiến tánh, họ chắc chắn không có suy nghĩ, chắc chắn không nói: “tôi 

thử nghĩ xem”. Không có, cảnh giới này quả thật không thể nghĩ bàn. Không nghĩ 

họ  cũng  có  thể  biết?  Đúng  vậy,  vì  họ  hoàn  toàn  biết  được.  Quý  vị  không  hỏi, 

không hỏi họ cái gì cũng không có, khi không hỏi là trạng thái gì? Chính là đại sư 

Huệ  Năng  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  không  dao  động”,  là  trạng  thái  này.  Đích 

thực  họ  đầy  đủ,  nhưng  không  hiển  lộ.  Nếu  có  duyên  nó  liền  “năng  sanh  vạn 

pháp”, tự nhiên sanh ra. Pháp tánh không thể nghĩ bàn, chân tâm không thể nghĩ 

bàn, chân tâm bất loạn.  Ngày nay chúng ta nói nó có hệ thống, hệ thống tư duy, 

hệ  thống  tổ  chức,  hoàn  hoàn  không  loạn.  Cảnh  giới  hiện  tiền  không  phải  chính 

mình, mà là tùy thuận chúng sanh. Chúng sanh thích gì, họ tự nhiên hiện ra như 

vậy, bản thân không có khởi tâm động niệm. 

Thế giới Cực Lạc thành tựu như thế nào? Lúc Pháp Tạng tỳ kheo khởi tâm 

động niệm, đến lúc Pháp Tạng tỳ kheo thành Phật, thế giới của ngài tự nhiên hiện 

tiền.  Quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  chúng  ta  khó  mà  tưởng  tượng  được.  Áo  mật 

của vũ trụ, áo  mật của tâm  tánh vượt qua vũ trụ. Vũ trụ là sở hiện, tâm  tánh là 

năng hiện. Vũ trụ là sở biến, A lại da là năng biến. Ngày nay giới khoa học phát 

hiện A lại da, nhưng không phát hiện được áo mật của A lại da, vì sao? Phát hiện 

được, họ liền được thọ dụng, nhưng họ chỉ phát hiện được A lại da nên không 

được  thọ  dụng.  Cũng  chính  là  nhìn  thấy  một  hiện  tượng  mơ  hồ  của  A  lại  da, 

nhưng không hiểu rõ  ràng trong A lại da rốt cuộc có những gì. Bát địa Bồ Tát 

chứng được, họ hiểu rõ ràng nên họ được thọ dụng. 

68  Tập 484 



Thọ dụng của họ là gì? Chân thường tịch tịnh, cũng chính là nói tự tánh bổn 

định hiện tiền. Huệ Năng đại sư nói: “Vốn không dao động”, đây là bát địa. Đến 

cửu địa là “năng sanh vạn pháp”, thể của chân như đã khởi tác dụng, chiếu kiến 

ngũ uẩn đều là không, độ  tất cả  khổ  ách. Tất  cả  khổ  ách  chính là tất cả  chúng 

sanh,  chúng  sanh  chưa  kiến  tánh.  Tâm  này  đã  phát,  đến  Pháp  vân  địa,  không 

những phát tâm, mà còn phải thực hành. Thực hành ở đây chính là khởi đại dụng 

cảm  ứng  đạo  giao  với  tất  cả  chúng  sanh  khắp  biến  pháp  giới  hư  không  giới, 

chúng sanh có cảm, lập tức liền ứng. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Đương  xứ  xuất  sanh”,  ứng  này  chúng  sanh 

liền có cảm. Lúc nào họ cảm, cảm ở đâu? Ngay lúc đó, ứng tại chỗ đó. “Tùy xứ 

diệt tận”, năng lượng của cảm mất đi, ứng cũng sẽ không còn. Cảm ứng là huyễn 

tướng, giúp chúng sanh huyễn tướng này giác ngộ, trở về tự tánh, mục đích là chỗ 

này. 

“Tuy thí tác lợi nhuận”, đây là nói về Phật sự. Lợi ích thấm nhuần chính là 

hiện thân thuyết pháp. Tám vạn tế hạnh, tám vạn pháp môn của Bồ Tát, ba ngàn 

oai nghi trong tiểu thừa, đây đều là lợi và nhuận, đều bao hàm trong hai chữ này. 

Quan trọng là gì? Bổn tịch tịnh bất động. 

Đức Thế Tôn thị hiện ở thế gian này suốt 80 năm, ngài đầu thai, có cha mẹ. 

19 tuổi rời xa gia đình đi cầu học, học suốt 12 năm. 30 tuổi ở dưới cội bồ đề, ngài 

buông bỏ tất cả sở học. Nhập định, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Chúng 

ta  phải  lãnh  hội  được  sự  thị  hiện  này,  19  tuổi  xuất  gia  là  buông  bỏ  phiền  não 

chướng. 30 tuổi nhập định dưới cội bồ đề buông bỏ sở học 12 năm, là buông bỏ 

sở tri chướng. Nếu không buông bỏ, sở tri biến thành chướng ngại. Chướng ngại 

quý vị đạt được định, chướng ngại quý vị khai trí tuệ, vì sao? Sở học bên ngoài 

đó là ngoài tâm cầu pháp, nó không phải trí tuệ, mà là tri thức. Nếu không buông 

bỏ tri thức, làm chướng ngại trí tuệ hiện tiền, phải buông bỏ, dạy chúng ta buông 

bỏ phiền não chướng, buông bỏ sở tri chướng, đại triệt đại ngộ. 

Vì  sao  trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  lại  nói:  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

học, Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành”, như vậy không phải là mâu thuẩn rồi 

sao? Quý vị nên nhớ, hai điều trước là gì? “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, 

phiền não vô tận thệ  nguyện đoạn”.  Chúng sanh, nguyện độ chúng sanh, đây  là 

nguyện. Điều này trong tứ hoằng thệ nguyện là nguyện, ba điều ở sau là thệ, quý 

vị nhất định phải làm được, quý vị đã đoạn phiền não chưa? 

Quý vị xem ở đây nói, Bất động địa mới đoạn tận phiền não. Thiện huệ địa, 

trí tuệ khởi lên, đã khởi tác dụng. Pháp vân địa đã thực hiện “chúng sanh vô biên 

thệ  nguyện  độ”,  thực  hiện  nguyện  thứ  nhất.  Không  có  ba  điều  ở  sau,  thì  chúng 

Tập 484  69 



sanh vô biên thệ nguyện độ là không nguyện, quý vị không có năng lực. Nhưng 

nguyện  đó  là  động  lực  để  chúng  ta  tu  học.  Người  thế  gian  dõng  mãnh  tinh  tấn, 

sức mạnh nào thúc đẩy họ? Danh lợi.  Vì họ muốn tranh danh đoạt lợi mà làm bạt 

mạng, ngày đêm không nghĩ ngơi. Bồ Tát không cần danh văn lợi dưỡng, ngũ dục 

lục trần cũng xả bỏ. Vì sao họ phải tinh tấn? Vì sao dõng mãnh tinh tấn? Vì độ 

chúng sanh. Chúng sanh khổ nạn quá nhiều, chúng sanh trong lục đạo khổ, chúng 

sanh trong mười pháp giới cũng khổ. Đây là tâm từ bi, sức mạnh này đang thúc 

đẩy họ, thúc đẩy họ  điều gì? Nỗ  lực đoạn phiền não, đoạn phiền não là tu đức 

hạnh, học pháp môn là cầu trí tuệ, thành Phật đạo mới có thể phổ độ chúng sanh. 

Pháp  vân  địa  là  đã  thành  Phật  đạo.  Ở  đây  cũng  trích  dẫn  kinh  điển  để  chứng 

minh. 

“Kinh  vân:  Phục  niết  bàn  hải,  danh  pháp  vân  địa”.  Bên  dưới  có  chú  thích. 

Tiếng Phạn là niết bàn, tiếng Hoa là diệt độ. Gọi là biển, tức là độ sâu rộng của 

nó,  không  có  gì  không  dung  nạp  được.  Ngôn  ngữ  đơn  giản,  chỉ  mấy  câu  thôi 

nhưng đã nói một cách rõ ràng minh bạch. Đại từ đại bi giống như một đám mây 

che đi ánh sáng mặt trời, quý vị được che chở bởi bóng mát. Từ bi này chính là 

“phục niết bàn hải”, niết bàn chính là diệt độ, là diệt đế trong tứ đế. Diệt điều gì? 

Diệt phiền não, phiền não là nhân, diệt sanh tử, sanh tử là quả báo, nhân quả đều 

đã diệt. 

Ý nghĩa sâu rộng vô biên của nó, không gì không dung nạp được, câu này rất 

quan trọng. Quý vị còn có một pháp không thể bao dung, còn có một người đắc 

tội ta, ta chưa thể tha thứ họ. Quý vị mãi mãi là phàm phu, không cách nào nâng 

cao cảnh giới được, vì sao? Quý vị mê, nên không biết người đó là chính mình, 

nếu biết người đó là chính mình, tự nhiên sẽ bao dung được. Vì vậy người  thật sự 

giác ngộ biết được, biến pháp giới hư không giới với chính minh là nhất thể. 

Ở trước tôi có nói đến một ví dụ, tất cả chúng sanh là gì của mình? Chúng ta 

đem thân thể ví như pháp giới_Đại niết bàn giới. Tất cả pháp đều là thân thể của 

tôi, bên ngoài mắt tai mũi lưỡi và lục phủ ngũ tạng bên trong, đây gọi là gì? Tục 

ngữ có câu: Tâm can bảo bối, là rột gan của quý vị, là tế bào trên thân quý vị, nếu 

không có nó chúng ta chẳng sống nổi, quả thật là quan hệ này. Ai biết được? Bát 

địa Bồ Tát trở lên biết được, nên họ từ bi bình đẳng đối với tất cả chúng sanh. 

Chúng  sanh  mê  hoặc  điên  đảo,  chà  đạp  họ,  nhưng  họ  yêu  thương  tất  cả  chúng 

sanh. Quý vị giết họ, họ vẫn yêu thương quý vị. Quý vị không giết được họ, mà 

giết gì của họ? Giết thân mạng, là giả không phải thật. Quý vị giết thân mạng này, 

họ lại hiện thân khác, họ hiện thân rất tự tại, có thể hiện vô lượng thân. Phải lãnh 

hội tận tường những chân tướng sự thật này, sau đó quý vị mới thật sự có thể học 

70  Tập 484 



được, từ từ khế nhập cảnh giới. Tôn kính, yêu thương, quan tâm, chăm sóc đối 

với tất cả chúng sanh, giúp họ, thành tựu họ, vì sao vậy? Vì là thành tựu bản thân, 

họ không phải người khác, mà đích thực là chính bản thân mình. 

Bát địa trở lên đã thừa nhận, đã khẳng định, không có chút hoài nghi nào. Nên 

đến pháp vân địa mới thật sự là “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, đại nguyện 

này sẽ thực hiện viên mãn. 

Trong  kinh  văn  nói:  “Bèn  chứng  thập  địa”.  Quý  vị  xem,  ý  nghĩa  biểu  pháp 

của chày kim cang rất thâm sâu. Trong hiển giáo Tích trượng cũng có nghĩa như 

vậy. Quý vị xem tích trượng có mấy đường? Có bốn đường, có thể tượng trưng 

cho tứ hoằng thệ nguyện chăng? Có thể. Có thể giống như ở đây nói thập ba la 

mật là  một,  mười  loại phiền não là  một,  mười loại chân như là  một, bèn chứng 

thập  địa,  vừa  đúng  nó  cũng  có  bốn  loại.    Pháp  khí  Bồ  Tát  cầm  trên  tay  là  biểu 

pháp, chày kim cang tượng trưng cho ý này, tích trượng cũng tượng trưng cho ý 

này.  Tác  dụng  của  Tích  trượng  lớn  hơn  chày  kim  cang,  vì  sao?  Tích  trượng  là 

người xuất gia, mỗi ngày ra ngoài khất thực đều phải dùng nó. Khất thực phải có 

lễ tiết, không được thô lỗ, quý vị đến gõ cửa nhà người ta sẽ cảm thấy ngại, phải 

như thế nào? Lúc đến trước cửa nhà họ phải lắc tích trượng, trên đầu tích trượng 

có quả lắc, khi lắc nó sẽ kêu lên. Người trong nhà nghe có tiếng tích trượng, họ 

liền đi ra mở cửa để cúng dường. Cho nên đây là báo tin cho quý vị, nếu trong 

nhà  không  có  thức  ăn  họ  sẽ  không  mở  cửa,  hôm  nay  nhà  họ  không  có  thức  ăn 

cúng dường nên không mở cửa, vì thế quý vị phải đi qua nhà thứ hai.  Rung tích 

trượng, trong nhà không có phản ứng, liền đến nhà thứ hai. Đây là lễ tiết, không 

có chút miễn cưỡng nào. Cúng dường không bắt buộc nhiều hay ít. Nhà giàu có, 

quý vị đến họ cúng dường một bát cơm đầy, nhưng đa phần nhiều hơn một chút 

so với gia đình người ta ăn. Đưa quý vị   muỗng canh, dùng muỗng, đưa quý vị 

hai  muỗng.  Vì  thế  Đức  Phật  cho  phép  tỳ  kheo  khất  thực  bảy  nhà,  một  bát  cơm 

bảy nhà cúng dường, mỗi nhà cúng một ít. Ý nghĩa biểu pháp, chúng ta xem tiếp 

bên dưới. 

“Nên biết chày kim cang tượng trưng kim cang chánh trí”, biểu trưng cho ý 

này, chính là kim cang bát nhã ba la mật. Tác dụng của nó có thể đuổi được ma 

quân, đoạn phiền não, được thành tựu, nó có tác dụng như vậy. Trên tay chúng ta 

cầm chày kim cang, có trí tuệ kim cang chăng?  Nếu không có trí tuệ kim cang, 

chày kim cang này không linh. Tích trượng cũng như vậy, cũng có thể đuổi trừ 

ma quân, đoạn phiền não, được thành tựu. Nếu không có kim cang chánh trí, cầm 

tích trượng cũng vô ích. Nên nếu thật sự có kim cang chánh trí, tay cầm chày kim 

cang, chày kim cang này sẽ phóng quang, yêu ma quỹ quái nhìn thấy, nhìn thấy 

Tập 484  71 



phóng  quang,  nó  sẽ  chấn  nhiếp,  và  thoái  lui.  Hàng  phục  ma  quân,  tích  trượng 

cũng như vậy. 

Trên tay Bồ Tát Văn Thù cầm là kiếm, trên tay Bồ Tát Quan Âm cầm dương 

chi tịnh thủy, nó đều có ý nghĩa biểu pháp. Chày kim cang là vũ khí, vũ khí của 

Ấn độ ngày xưa. Tích trượng cũng có thể dùng làm vũ khí, tác dụng của nó là khi 

đi khất thực, ngoài ra là còn dùng để phòng thân. Vì ngày xưa phần nhiều đều ở 

trong rừng núi, thường có dã thú, nên nó cũng dùng để phòng thân. Ý nghĩa của 

nó tương đồng với những gì trong kinh này nói. Có thể dẹp lui ma quân, có thể 

đoạn trừ phiền não_trí tuệ đoạn phiền não, chuyển phiền não thành bồ đề, có thể 

thành tựu. Thành tựu là gì? Thành tựu mười loại chân như. 

“Tức trong kinh có nghĩa là phá tà chấp”, chỉ cần chúng ta có chấp trước gọi 

là tà chấp, nhưng trong Tịnh độ, đức Phật dạy chúng ta chấp trì danh hiệu. Chỉ có 

chấp trước này là không phải tà chấp, quý vị chấp trì danh hiệu Phật A Di Đà, có 

thể vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Danh hiệu Phật A Di Đà là đức hiệu 

của tánh đức. 

Quý vị xem ý nghĩa của danh hiệu, hoàn toàn dịch thành chữ hán, nên rất dễ 

hiểu. A dịch là vô, Di Đà dịch là lượng, Phật dịch là giác. Hoàn toàn dịch thành 

chữ  hán  có  nghĩa  là  Vô  Lượng  Giác,  giác  ngộ,  hoặc  dịch  thành  Vô  Lượng  Trí. 

Chữ Phật có nghĩa là trí tuệ, trí tuệ là thể, giác ngộ là dụng, vô lượng trí tuệ, vô 

lượng giác ngộ. Đây là gì? Đây là tự tánh. Tất cả chư vị Bồ Tát đều đã đoạn tận 

phiền não. Ở trước chúng ta có nói, họ không khởi tâm, không động niệm, không 

phân  biệt,  không  chấp  trước,  thành  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác.  Đây 

chính  là  thông  thường  chúng  ta  nói,  chứng  được  cứu  cánh  quả  Phật.  Vậy  phải 

chăng là vô lượng trí, vô lượng giác? Phải. Cho nên danh hiệu Phật A Di Đà có 

thể nói là danh xưng chung của tất cả chư Phật Như Lai. Như vậy mới biết công 

đức của danh hiệu này lớn biết bao, không thể nghĩ bàn! 

Niệm câu Phật hiệu này, đồng nghĩa với niệm toàn bộ Chư Phật trong ba đời 

mười phương, vì sao? Vì đều là vô lượng giác. Nếu thêm vào tên của họ: Pháp 

Tạng Phật A Di Đà, đó chính là chỉ một người, là Phật A Di Đà do Pháp Tạng tỳ 

kheo tu thành của thế giới Cực Lạc. Nếu không như vậy, Phật A Di Đà quá nhiều, 

toàn là Phật A Di Đà. 

Trong Tam Thời Hệ Niệm, thiền sư Trung Phong nói là thật không phải giả. 

Ngài nói: “Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi”. Tâm này là 

gì? Là chân tâm. Tự tánh của tôi, chân tâm của tôi chính là Phật A Di Đà. Vì sao 

vậy?  Vì  chân  tâm  tự  tánh  vô  lượng  trí,  vô  lượng  giác.  Không  nói  sai,  chân  tâm 

của tất cả chúng sanh, tự tánh của tất cả chúng sanh, không phải đều gọi là A Di 

72  Tập 484 



Đà Phật sao? Chúng ta nên để Phật A Di Đà trong tâm chăng? Ngày nay trong 

tâm  chúng ta không có Phật A Di  Đà,  mà toàn những thứ tạp nham, những thứ 

tạp nham đó đều là vọng niệm, đều là phiền não, đều là nghiệp chướng. Nó làm 

chướng ngại tự tánh Phật A Di Đà của chúng ta, khiến tự tánh A Di Đà không thể 

hiện  tiền,  hiện  tiền  đều  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  đều  là  những  thứ 

này. Trong tự tánh không có những thứ này. 

Niệm Phật A Di Đà là đúng, không sai. Để Phật A Di Đà trong tâm, như vậy 

mới có thể thành Phật A Di Đà. Nếu không để Phật A Di Đà trong lòng, làm sao 

thành  Phật  A  Di  Đà  được?  Đến  thế  giới  Cực  Lạc  thành  Phật,  thành  Phật  gì? 

Thành Phật A Di Đà,  mọi người đều là Phật A Di Đà, tất cả chúng sanh đều là 

Phật A Di Đà, không thể không hiểu được điều này. 

Bởi thế ý nghĩa phá tà chấp trong kinh là như vầy: “Lấy chày kim cang ví 

như  kim  cang  bát  nhã  diệu  trí  của  Bồ  Tát,  có  thể  phá  trừ  tất  cả  tình  chấp  bất 

chánh”. Đến đây đã nói hết ý nghĩa của chày kim cang, nên dùng chày kim cang 

để ví dụ, ví dụ chư Bồ Tát, thập địa Bồ Tát. 

Nếu trong Kinh Hoa Nghiêm, ví dụ 41 vị pháp thân đại sĩ. Hoa Nghiêm là đại 

thừa  viên  giáo,  sơ  trụ  đã  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm.  Sơ  trụ  của  Kinh  Hoa 

Nghiêm, bằng với sơ địa của biệt giáo. Phân rất rõ: Thập trụ, thập hành, thập hồi 

hướng, thập địa, đẳng giác. Diệu trí kim cang bát nhã của 41 vị pháp thân đại sĩ. 

Trong kinh nói rõ ràng nhất, quý vị thấy nửa bộ trước là buông bỏ bốn tướng: 

“Ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng”  đều  không còn.  Ai 

làm  được?  “Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

tướng”, tiểu thừa sơ quả làm được, địa vị không cao, tiểu tiểu thánh. Trong Kinh 

Hoa Nghiêm, Bồ Tát sơ tín vị làm  được. Chúng ta tu như thế nào? Chúng ta tu 

đến Tu đà hoàn, tu đến sơ tín vị, vẫn không làm được! Bất luận tu như thế nào 

đều ở ngoài cửa. Tu đà hoàn là tiểu thừa sơ quả, Bồ Tát sơ tín vị ví như lớp một 

tiểu học, đây là đại thừa giáo, chúng ta không thể không biết. Hiểu rõ chân tướng 

sự thật này, tập khí ngạo mạn hoàn toàn không còn. Tôi là địa vị nào? Tôi ở trong 

Phật pháp là lớp  mẫu giáo, như vậy  có gì đáng để ngạo  mạn? Cách xa lớp  một 

tiểu  học,  công  phu  đoạn  chánh  không  bằng  người  khác,  trí  tuệ  càng  không  cần 

nói. 

Ngày nay chúng ta may mắn, vô cùng may mắn gặp được Tịnh độ, gặp được 

Tịnh  độ  thì  sao? Đới  nghiệp  vãng  sanh,  không  buông  được  là  nghiệp.  Tám  vạn 

bốn  ngàn  pháp  môn,  không  có  pháp  môn  nào  đới  nghiệp,  tất  cả  đều  phải  đoạn 

hoặc chứng chân, quý vị hãy thử xem. Không đoạn được hoặc, nên chúng ta chỉ 

còn cách tìm pháp môn này. Chỉ có tìm tỳ kheo Pháp Tạng, Bồ Tát Pháp Tạng, 

Tập 484  73 



Phật A Di Đà, chỉ có tìm ngài. Ngài có cách, vì đã kiến lập nên thế giới Cực Lạc, 

thế  giới  Cực  Lạc  là  đạo  tràng  tu  hành.  Cũng  ví  như  ngài  ở  đó  thành  lập  nên 

trường  học,  ngôi  trường  Phật  giáo,  chỉ  cần  chịu  đi,  ngài  đều  nhận.  Cõi  phàm 

thánh đồng cư là tiểu học, cõi phương tiện hữu dư là trung học, cõi thật báo trang 

nghiêm  là  đại  học.  Trong  đại  học  thập  địa  Bồ  Tát  đích  thực  là  nghiên  cứu  sở, 

Đẳng giác Bồ Tát là lớp tiến sĩ, quả thật như vậy, nên họ ở đó để tổ chức lớp học! 

Chúng ta niệm Phật để đến thế giới Cực Lạc đi học, trong trường học này bảo 

đảm chúng ta đoạn hoặc chứng chân. Phật A Di Đà quả thật rất tuyệt vời, ngài 

nghĩ  chu  đáo  quá.  Trường  học  này  thiết  bị  hoàn  thiện,  không  có  chút  khiếm 

khuyết nào, học sinh được hưỡng đãi ngộ như thế nào? Đãi ngộ của A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, tiểu học cũng hưởng đãi ngộ của A Duy Việt Trí Bồ Tát, quả là tuyệt 

vời! 

Quý vị đọc Đại Tạng Kinh, đọc hết Đại Tạng Kinh, Đức Phật chưa từng nói 

đến, chỉ có trong Tịnh độ nói đến, khắp biến pháp giới hư không giới chỉ có pháp 

môn này, cơ hội này không thể bỏ lỡ. Ngày nay chúng ta không có trí tuệ kim 

cang, có trí tuệ kim cang mới có thể đoạn phiền não. 

Nửa bộ trước của Kinh Kim Cang đoạn bốn tướng, nửa bộ sau đoạn bốn kiến, 

quả thật tuyệt vời. Nửa bộ sau là: “vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, 

vô thọ giả kiến”. Quý vị thấy được gì? Ý niệm đều không có. Ở trước đoạn bốn 

tướng, tướng không có, ý niệm vẫn còn, nghĩa là vẫn còn tập khí. Ở sau đến tập 

khí cũng đoạn hết, quan niệm cũng không có, thật sự đã đoạn tận. 

Chúng ta biết phá tứ tướng trong Kinh Kim Cang là tứ thánh pháp giới, trong 

Tịnh độ nói là cõi phương tiện hữu dư. Nửa bộ sau là phá tứ kiến, đó là cảnh giới 

của  cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  chính  là  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ.  Đây  là  hai  phần 

trước sau của Kinh Kim Cang. 

Ở  trước  chúng  ta  xem  câu  kinh  văn:  “Như  núi  thiết  vi”,  núi  thiết  vi  là  gì? 

Trong  kinh  Đức  Phật  dạy:  Một  tiểu  thế  giới,  lấy  núi  tu  di  làm  trung  tâm.  Bên 

ngoài có tám ngọn núi tám bãi biển, chỗ bao vây hết ngọn núi này, gọi là núi thiết 

vi, lại gọi là núi Kim cang Vi. Thép này rất kiên cố, nên gọi là Kim cang. Kim 

cang có thể phá hoại tất cả, mà không bị bất cứ thứ gì làm hại, nên ví dụ cho bất 

hoại đức. 

Sau cùng quy kết lại là đức, đức này là gì? Là tánh đức, tánh đức vĩnh viễn 

bất hoại, tánh đức đầy đủ trong tự tánh của mỗi người. Ngài Huệ Năng nói: “đâu 

ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, những thứ đầy đủ, ngoài tánh đức ra, còn có trí tuệ, 

có tướng hảo. 

74  Tập 484 



Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  Đức  Phật  đã  bổ  sung  ý  nghĩa  này.  Đức  Phật  nói: 

Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như  Lai, nên tự tánh là đầy đủ 

viên mãn, chỉ cần kiến tánh, họ đạt được tất cả. Tất cả mọi thứ không nên hướng 

ngoại cầu, toàn là tự tánh sở hiện, cầu bên ngoài, không có! “Ngoài tâm không có 

pháp”, câu này nói rất hay, nên hướng bên ngoài cầu pháp là sai lầm. Cầu bên 

ngoài là tri thức, trong Phật pháp gọi là tà tri tà kiến. 

Từ nội chứng đắc là chánh tri chánh kiến, cũng chính là do giới định tuệ mà 

chứng đắc. Do giới được định, do định khai tuệ, đây mới là tự tánh. Giới là tánh 

đức, định là tánh đức, tuệ cũng là tánh đức. Tánh đức vĩnh viễn bất hoại, không 

hề thay đổi, nên nó là thật, không có biến dị, chắc chắn bất hoại, dùng kim cang 

để ví cho nó. Nên ý nghĩa này là như núi thiết vi. 

Một tiểu thế giới này, rất nhiều người học Phật đều xem nó là hệ mặt trời. Khi 

chúng tôi mới học Phật cũng nghĩ như vậy. Lần đầu tiên tôi đến Bắc Kinh thăm 

Hoàng  Niệm  Tổ,  lúc  gặp  mặt  ông,  chúng  tôi  vô  cùng  hoan  hỷ,  vừa  gặp  như  đã 

quen. Ông nói với tôi: Tiểu thế giới này không phải hệ mặt trời, mà là hệ ngân hà. 

Trong kinh nói núi tu di này chính là trung tâm của ngân hà, kinh Phật gọi nó là 

Núi tu di, các nhà khoa học gọi nó là hắc động. 

Núi tu di là tiếng Phạn, dịch thành chữ hán Tu di có nghĩa là Diệu cao. Hiện 

nay các nhà Thiên văn học phát hiện, hình dáng của hệ ngân hà giống như một 

cái đĩa, ở giữa dày, bốn phía mỏng. Nên đích thực nó có nhổ lên, giống như một 

ngọn núi vậy, vì vậy  mà lấy nghĩa là diệu cao. Nó rất cao, rất diệu. Diệu là  gì? 

Năng lượng của nó rất lớn, các nhà khoa học nói, đến ánh sáng cũng đều bị nó 

hút, nó có năng lượng lớn như vậy. 

Lời dự ngôn sang năm của Maya nói: Trung tâm của ngân hà, thái dương và 

địa  cầu  sắp  thành  một  đường  thẳng,  sang  năm  sẽ  có  hiện  tượng  này.  Rốt  cuộc 

hiện tượng này là tốt hay xấu? Dự ngôn của Maya nói: Hiện tượng này sẽ dẫn đến 

thiên tai cho địa cầu, nhưng không phải hủy diệt địa cầu, địa cầu không bị hủy 

diệt. Đem đến điều gì? Nghĩa là lực dẫn của nó quá lớn, nó sẽ dẫn phát bão mặt 

trời.  Bão  mặt  trời  hình  như  trong  Sử  Ký  có  ghi  chép,  gọi  là  thái  dương  hắc  tử, 

trong các sách cổ đều có ghi chép, chu kỳ của nó là mười ức năm. 

Quý vị xem Thiên Quan Thư trong Sử Ký, Thiên Văn Chí trong Hán Thư đều 

có ghi chép. Nếu xếp thành một hàng với ngân hà, sợ trung tâm ngân hà, tức là 

chúng ta nói là Núi tu di, sức mạnh này dẫn phát trận bão mặt trời vô cùng lớn. 

Gió mặt trời này thổi đến địa cầu, các nhà khoa học dự đoán, ảnh hưởng nhẹ nhất 

là ảnh hưởng thông tin của chúng ta, những vệ tinh phát xạ trên địa cầu, rất nhiều 

vệ tinh phát xạ, có thể bị lần bão mặt trời này hủy diệt hết. 

Tập 484  75 



Nghiêm trọng hơn một chút, có thể ảnh hưởng điện cực của chúng ta, chính 

là Nam Bắc Cực, từ trường bị thay đổi, như vậy thì phiền phức lớn hơn. Nhưng 

sợ nhất là nó dẫn phát núi lửa trên địa cầu bộc phát, dẫn đến sống thần, động đất 

lớn,  thiên  tai  này  sẽ  rất  lớn.  Đây  là  sang  năm,  rất  có  thể  phát  sanh  những  thảm 

họa  này,  nhưng  cũng  có  nhiều  nhà  khoa  học  cho  rằng,  không  đến  nỗi  dẫn  đến 

thiên  tai  nghiêm  trọng  trên  địa  cầu,  như  núi  lửa,  sóng  thần,  không  đến  nỗi  như 

vậy. Nhưng thông tin nhất định bị ảnh hưởng rất lớn. 

“Như núi thiết vi”, chúng ta học đến câu này. Bên dưới là “Chúng ma ngoại 

đạo đều không thể phá hoại”, ngày mai chúng ta học tiếp đoạn này. 

 

 

Tập 485 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:08.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 602, hàng thứ năm, bắt đầu xem từ câu sau cùng. 

Bắt đầu xem từ câu: “Chúng ma ngoại đạo, đều không thể phá hoại được”. Chúng 

ma ở trước có chú giải. 

Ngoại  đạo,  thế  nào  gọi  là  ngoại  đạo?  “Ư  Phật  giáo  chi  ngoại  lập  đạo  giả, 

hành ư chí lý chi ngoại giả, giai danh ngoại đạo”. Ngoại đạo, ở đây có hai nghĩa 

sâu cạn khác nhau. Nghĩa thứ nhất cạn hơn: Lập ra một đạo khác Phật giáo, kiến 

lập  nên  đạo  giáo  này,  vì  sao?  Vì  giáo  pháp  của  Phật  phát  ra  từ  bên  trong,  họ 

không  phải  từ  bên  ngoài  đến.  Trong  kinh  điển  đại  thừa  Đức  Phật  thường  nói: 

“Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, cầu từ trong nội tâm, đây 

là Phật đạo. Cầu pháp từ bên ngoài tâm, đó gọi là ngoại đạo, ý nghĩa chính là như 

vậy, đây là điều chúng ta không thể không biết. Bởi thế kinh Phật được gọi là nội 

điển, nó là từ trong tâm tánh hiển lộ ra, khác với học vấn ghi nhớ. Chúng ta đọc 

nhiều,  xem  nhiều,  nghe  nhiều,  đều  từ  bên  ngoài  vào,  không  phải  từ  bên  trong. 

Bên trong là gì? Bên trong là ngộ. 

Trường hợp rõ ràng nhất, không xa lạ gì đối với những người học Phật. Quý 

vị xem Lục Tổ Đàn Kinh, Lục tổ Huệ Năng không biết chữ, chưa từng đọc sách, 

76  Tập 485 



cũng chưa từng nghe giảng. Tuy ở  Hoàng Mai 8 tháng, Ngũ tổ phân công việc 

cho ngài là giã gạo chẻ củi, tức là làm khổ công trong đạo tràng. Trong tự viện 

này  có  giảng  đường,  nhưng  ngài  chưa  từng  đến.  Trong  chùa  có  thiền  đường, 

nhưng ngài chưa từng ngồi qua cây hương nào. Hay nói cách khác, hành môn hay 

giải môn ngài đều không có. Sau cùng Ngũ tổ truyền ý bát cho ngài, vì sao? Vì 

ngài  đã  khai  ngộ.  Sau  khi  khai  ngộ,  tất  cả  kinh  điển  mà  Đức  Phật  thuyết  trong 

suốt 49 năm ngài đều hiểu hết. Ngài không biết chữ, quý vị đọc cho ngài nghe, 

ngài lại giảng để quý vị nghe. Người đọc mê hoặc, sau khi ngài giảng xong, khiến 

quý vị nghe xong cũng khai ngộ. 

Người  đầu  tiên  ngài  gặp  được  trên  đường  chạy  nạn  là  tỳ  kheo  ni  Vô  Tận 

Tạng, suốt đời thọ trì Kinh Đại  Niết Bàn, ngày ngày đọc tụng. Một hôm đại sư 

Huệ Năng gặp được, ngài ngồi bên  cạnh nghe cô đọc  kinh. Sau khi nghe xong, 

đại  sư Huệ Năng giảng ý nghĩa bài kinh mới đọc xong cho cô ta nghe. Cô ta vô 

cùng kinh ngạc, sao lại nói hay như vậy! Liền cầm kinh đến thỉnh giáo ngài. Ngài 

nói tôi không biết chữ, không cần đưa kinh cho tôi xem. Ngài không biết chữ sao 

lại nói hay như vậy? Điều này không liên quan đến việc biết chữ hay không, là 

nội học mà. Đây gọi là Phật pháp, trường hợp này quá rõ ràng. 

Nội là gì, ngoại là gì? Khai ngộ là nội, Phật pháp đáng quý nhất là khai ngộ, 

vì sao khai ngộ? Tâm thanh tịnh sẽ khai ngộ, trên đề kinh này biểu thị rất rõ ràng, 

tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng.  Thanh  tịnh,  bình  đẳng,  sau  cùng  là  giác  sẽ  khai 

ngộ.  Thanh  tịnh  là  định,  là  chân  tâm.  Bình  đẳng  là  chân  tâm  càng  sâu  hơn  một 

bậc, đại triệt đại ngộ. Được tâm  thanh tịnh là khai ngộ, không phải đại triệt đại 

ngộ, vì sao? A La Hán đạt được, Bích Chi Phật đạt được, đạt được thanh tịnh. Bồ 

Tát đạt được bình đẳng, đại triệt đại ngộ sẽ thành Phật. 

Ngài Huệ Năng đại triệt đại ngộ, từ đâu mà được? Từ thanh tịnh bình đẳng. 

Thanh tịnh bình đẳng quả thật không liên quan gì đến việc biết chữ hay không, 

hay đã học hay chưa, ngài đã làm tấm gương tốt cho chúng ta. Như vậy nội và 

ngoại quý vị đều đã rõ. Bởi thế không có giới định, thì không gọi là trí tuệ, mà 

gọi là tri thức, tri thức đều từ bên ngoài vào. 

Ngày nay toàn bộ thế giới sẽ xuất hiện một vài phiền phức như: xã hội động 

loạn, thiên tai tới tấp, nguyên nhân gì? Không có trí tuệ, toàn là tri thức. Tri thức 

phát hiện ra vấn đề nhưng không thể giải quyết vấn đề. Trí tuệ phát hiện được lại 

có  thể  giải  quyết,  mà  không  có  di  chứng  về  sau.  Vì  sao  vậy?  Tâm  trí  tuệ  thuần 

tịnh thuần thiện, tâm tri thức không được như thế. Tâm tri thức là tâm phàm phu, 

có tình chấp, có phân biệt, có vọng tưởng. Tâm trí tuệ không có, trí tuệ là chân 

tâm. 

Tập 485  77 



Phật Pháp phân biệt nội ngoại là từ chỗ này, nếu chúng ta học Phật, xuất gia, 

thọ giới, suốt đời hoằng pháp lợi sanh. Nhưng chúng ta chưa buông bỏ tình chấp, 

chưa buông bỏ phân biệt chấp trước, thì tất cả những gì ta học được và dạy người 

khác  đều  là  tri  thức.  Tri  thức  của  kinh  điển,  ta  không  có  trí  tuệ  của  kinh  điển, 

không thể không biết điều này! Nhưng có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc, tri thức 

không có trí tuệ cũng có thể vãng sanh, vì sao vậy? Vì thế giới Cực Lạc đại từ đại 

bi,  được  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Ta  có  thể  mang  theo  những  tập  khí  nghiệp 

chướng, pháp môn này quả là rất thù thắng. Không có định tuệ sanh đến thế giới 

Cực Lạc, sanh vào cõi phàm thánh đồng cư. Có định, chưa khai trí tuệ, sanh vào 

cõi phương tiện hữu dư. Trí tuệ đã khai sanh vào cõi thật báo trang nghiêm, tuần 

tự chính là như vậy. Đây là Phật A Di Đà ở thế giới tây phương Cực Lạc mở rộng 

cánh cửa phương tiện, bằng không dựa vào sức tu hành ngàn năm vạn kiếm như 

hàng phàm phu chúng ta, đều không thể đi vào cánh cửa này, vào cánh cửa này 

rất khó! 

Mọi người rất quen thuộc với Kinh Kim Cang, lấy tiêu chuẩn của Kinh Kim 

Cang để xem, chúng ta được mấy người đạt tiêu chuẩn? Vào Phật môn lớp một 

tiểu học, trong Kinh Kim Cang dạy rằng: phải phá tứ tướng mới vào được. Cũng 

chính  là  nói:  “vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả 

tướng”, mới có thể nhập môn. Ai có năng lực này? Nửa bộ sau Kinh Kim Cang là 

vào cánh cửa đại thừa, nửa bộ trước là cánh cửa tiểu thừa. Phá tứ tướng, chứng 

được Tu đà hoàn, sơ quả tiểu thừa. Bốn câu sau là: “Vô ngã kiến, vô nhân kiến, 

vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”. Không nhưng không có tướng, đến ý niệm 

cũng không có. Kiến là ý niệm, ý niệm đều không có, đi vào cánh cửa đại thừa. 

Cánh cửa đại thừa là ai? Trong Kinh Hoa Nghiêm là viên giáo sơ trụ Bồ Tát, sơ 

trụ trở lên là đại thừa. Tiểu thừa không có phần, tiểu thừa chỉ có thể phá tứ tướng. 

Chúng ta ngày nay đến bản lĩnh phá tứ tướng cũng không có, nên sanh về thế giới 

tây phương Cực Lạc là cõi phàm thánh đồng cư. 

Tuy địa vị này không cao lắm, nhưng mười phương Bồ Tát đều hướng đến, vì 

sao vậy? Chỉ cần sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cư 

hạ hạ phẩm vãng sanh. Đến thế giới Cực Lạc đều đạt được oai thần bổn nguyện 

của Phật  A Di Đà gia trì, đều làm  A Duy Việt  Trí Bồ Tát, quả là rất tuyệt vời! 

Đây chính là phước báo của Phật A Di Đà quá lớn, đến đó để hưởng phước báo 

của ngài. Cõi phàm thánh đồng cư, giống như thân phận thông thường của chúng 

ta hiện nay, hưởng thụ phước báo như thế nào? Hưởng thụ phước báo của pháp 

thân Bồ Tát. Nghĩa là cuộc sống của chúng ta, đãi ngộ của chúng ta, là đãi ngộ 

của pháp thân Bồ Tát. 

78  Tập 485 



Sanh đến thế giới Cực Lạc, chúng ta sẽ cảm ân Phật A Di Đà, chẳng những 

cuộc sống vật chất, chăm sóc chúng ta chu đáo viên mãn như vậy. Không những 

nhân gian không thể sánh, mà đến cõi trời cũng không thể sánh được, đều không 

thể  sánh  được  nó.  Đồng  thời  Phật  A  Di  Đà  mỗi  ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp, 

không hề nghỉ ngơi. Đây là gì? Di Đà bố thí trí tuệ cho chúng ta, vì sao chúng ta 

không thể đạt được định? Vì sao không buông bỏ được? Vì chưa hiểu rõ ràng. 

Nghe Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, hiểu rõ ràng minh bạch rồi, như 

vậy quý vị sẽ buông bỏ hoàn toàn, buông bỏ chính là đạt được định! Vốn là Phật, 

quý vị vốn là Phật, quý vị sẽ trở về tự tánh, đã phản bổn hoàn nguyên. Điều này 

trong giáo lý đại thừa nói: Chứng được quả vị Diệu giác cứu cánh viên mãn. 

Bồ Tát có trí tuệ, trí tuệ này là trí tuệ chân thật, dùng kim cang để làm ví dụ. 

Họ có trí tuệ kim cang, nên chúng ma ngoại đạo không thể phá hoại. Bồ Tát nhìn 

thấy chúng ma ngoại đạo, như như bất động, không bị chúng làm ảnh hưởng. Vì 

thế ý nghĩa thứ nhất của ngoại đạo đã hiểu rõ. 

Thứ hai: “Hành ư chí lý chi ngoại giả”, đây gọi là ngoại đạo, đây là từ lý mà 

nói. Chí lý là gì? Là tánh đức. Trái với tự tánh là ngoại đạo, tự tánh chí lý có tiêu 

chuẩn chăng? Có. Ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, chính là 

câu này. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm đức Thế Tôn nói càng rõ ràng, càng cụ thể hơn, ngài 

nói: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của  Như Lai”, có ba loại này. 

Thứ nhất là có trí tuệ, đây là trí tuệ vốn có của tự tánh, không học, nhưng biết hết 

tất cả. Chỉ cần kiến tánh, thì thấu triệt hết tất cả kinh điển mà Đức Thế Tôn thuyết 

trong 49 năm. Thánh hiền nói về thế gian này họ cũng biết, không có gì họ không 

biết. Tất cả những gì chư Phật Bồ Tát trong mười phương ba đời nói, họ cũng biết 

hết. Đạo lý là gì? Không rời tự tánh. Chỉ cần kiến tánh, quý vị sẽ biết hết tất cả, 

mọi vấn đề đều được giải quyết. 

“Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”. Tất cả pháp  là chân 

tâm chúng ta sở hiện, là chân tâm chúng ta sở sanh. Đã là chân tâm của mình sở 

sanh sở biến, làm gì có chuyện không biết! Đến hư không pháp giới đều là chân 

tâm sở hiện, nên trí tuệ này “đại nhi vô ngoại, tiểu nhi vô nội”. Trí tuệ như vậy, 

đức  năng  như  vậy,  tướng  hảo  cũng  như  vậy,  không  có  gì  không  phải  như  vậy. 

Bản thân quý vị vốn đầy đủ vạn đức vạn năng, vốn đầy đủ vô lượng tướng hảo, 

ngày  nay  biến  thành  như  vậy,  có  thể  không  suy  nghĩ  tường  tận  ư?  Vì  sao  biến 

thành như vậy? Đã mê, mê thành như vậy. Trừ phi quý vị gặp Phật Pháp, thì có 

cơ hội quay đầu ra, bằng không sẽ không tìm được cơ hội nào nữa. Hay nói cách 

khác,  ngoài  Phật  Pháp  ra,  thì  quý  vị  không  quay  đầu  được.  Như  vậy  Phật  pháp 

Tập 485  79 



quan trọng với tôi biết chừng nào, Phật pháp có ân đức với tôi lớn biết bao nhiêu. 

Quý vị mới biết được, tri ân mới biết báo ân, có mấy người biết được Phật pháp 

có ân đức lớn đối với bản thân? Không biết. 

Trong đời này của chúng ta không gặp được Phật Pháp, vĩnh viễn ở trong luân 

hồi, nhất định không có ngày ra khỏi. Sau khi gặp được cũng còn phải có nhân 

duyên, phải cần có thiện căn, có phước đức. Bởi thế trong Kinh A Di Đà Đức Thế 

Tôn  dạy  chúng  ta:  Không  thể  thiếu  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  mà  được 

sanh về nước này, nước này chính là thế giới Cực Lạc. 

Chúng  ta  gặp  được  Phật  pháp  là  duyên,  đã  có  duyên  rồi.  Thiện  căn  là  gì? 

Thiện căn là tin thật, thiện căn là thật sự nghe hiểu, thật sự minh bạch. Tin thật, 

hiểu  thật,  có  chịu  hành  trì  chăng?  Thật  sự  hành  trì,  thật  sự  hy  vọng  vãng  sanh 

ngay trong đời này. Đây là phước báo của quý vị, phước báo vô cùng thù thắng. 

Vì sao vậy? Vì sanh đến thế giới Cực Lạc sẽ thành Phật, còn có phước báo 

nào  có  thể  sánh  được  chăng?  Không  có,  tìm  không  thấy,  thế  gian  xuất  thế  gian 

đều không tìm thấy. Phước lớn thứ nhất là phước báo cứu cánh viên mãn, bởi vậy 

chúng ta không thể không biết điều này, cách nói này quả thật rất cao. Cảnh giới 

của pháp thân Bồ Tát, chúng ta hạ nó xuống như thân phận của chúng ta hiện nay, 

hoàn cảnh chúng ta sống trên địa cầu này. 

“Hành ư chí lý”, chí lý này là gì? Người xưa thường nói là luân lý, đạo đức, 

nhân quả, giáo dục của thánh hiền. Đây là chí lý. Vì  sao vậy? Vì nó tương ưng 

với tánh đức, hoàn toàn hiển lộ ra từ trong tánh đức, không thể không biết điều 

này. 

Luân lý chỉ có năm điều, thứ nhất là: “Phụ tử hữu thân- thân ái, quân thần hữu 

nghĩa, phu phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Đây là tánh đức, 

đây là  chí lý. Trái với đạo lý này thiên tai lập tức xảy ra, vì sao vậy? Vì loạn, tâm 

quý vị rất loạn. Không có năm điều luân lý này tâm quý vị rất loạn, gia đình của 

quý vị loạn, xã hội của quý vị loạn, quốc gia của quý vị loạn, thế giới của quý vị 

loạn, địa cầu chúng ta sống bị loạn, chính là như vậy, điểm này không giả. Luân 

lý này có thể không cần ư? Hiện nay mọi người đều không cần, đều tự cho mình 

thông minh, cho rằng cổ nhân rất khờ dại, cổ nhân rất ngu si, không thông minh 

như người thời nay. Người thời nay phát minh điện, phát minh ra những công cụ 

khoa học. Cho rằng thông minh trí tuệ của chúng ta vượt qua cổ nhân rất nhiều, 

sao cổ nhân có thể sánh được chúng ta? Nhưng quý vị đọc sách của cổ nhân, và 

suy nghĩ so sánh tỉ mỉ về xã hội hiện tại và cổ nhân. Tuy cổ nhân mọi thứ giống 

như vụng về, nhưng suốt đời họ đều an vui hạnh phúc. Ngày nay chúng ta vượt 

qua cổ nhân, nhưng chúng ta đang chịu tội, chúng ta phú quý mà không vui. 

80  Tập 485 



Người ngày xưa không những phú quý vui, mà bần tiện cũng vui, không có gì 

không vui. Vốn giàu sang họ an lạc trong giàu sang, vốn bần cùng họ an lạc trong 

bần  cùng,  xã  hội  hài  hòa,  không  giống  như  hiện  nay.  Giữa  người  và  người  lễ 

nhường lẫn nhau, không có tranh giành. Quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, 

hợp  tác  với  nhau,  giống  như  anh  em  chị  em  vậy.  Nhưng  anh  chị  em  hiện  nay 

không  thể  sánh  được,  anh  chị  em  hiện  nay  mỗi  người  tự  lo  cho  mình,  không  ai 

quan tâm đến ai. Vì tranh giành tài sản mà kiện lên tới pháp đình, đã thành điều 

gì? Ngày xưa bị người cười, làm gì có đạo lý này! Mỗi người đều nhường nhịn, 

không tranh giành. 

Bởi vậy chúng ta đọc sách cổ, so sánh với cuộc sống chúng ta ngày nay, có 

thể giác ngộ được. Cổ nhân không phải không phát minh được những thứ này, họ 

có  trí  tuệ,  trí  tuệ  cao  hơn  tri  thức.  Trong  kinh  Phật  nói  rất  nhiều  thứ,  những 

nguyên lý nguyên tắc của khoa học, hiện nay nói thứ đỉnh điểm nhất, ngài đều nói 

một cách rõ ràng. 

Ngày  hôm  nay  sau  3000  năm,  gần  đây  khoa  học  mới  phát  hiện,  phát  hiện 

giống như những gì Đức Phật nói. Phật không thể phát triển khoa học ư? Vì sao 

không phát triển? Ngài biết khoa học đem đến thảm họa cho nhân loại, có được 

chút ưu điểm, nhưng không đáng. Quý vị được một phần ưu điểm, thì phải trả giá 

99 phần, vô cùng bi thảm. Ngài không thể làm, không nhẫn tâm làm. Công việc 

của ngài là gì? Giúp chúng sanh giác ngộ, đây là cứu từ căn bản. Thật sự đã giác 

ngộ, thật sự chứng quả, không cần nói gì khác, chỉ cần quý vị chứng được quả vị 

nhỏ, chính là Tu Đà Hoàn. 

Ngày nay chúng ta dùng điện thoại di động, cảm thấy rất đáng nể! Trong điện 

thoại  có  thể  thấy  được  hình  ảnh,  vừa  nói  chuyện  vừa  thấy  được  đối  phương, 

giống như mặt đối mặt vậy, điều này quả thật rất tuyệt vời. Tu Đà Hoàn có cần 

chăng? Không cần. Tu Đà Hoàn có thiên nhãn thông, có thiên nhĩ thông. Bạn bè 

ở phương xa nói chuyện, đều nghe một cách rất rõ ràng, họ ở đó như thế nào, đều 

thấy rất rõ ràng, họ đều tận mắt chứng kiến. Làm gì có loại máy móc này? Điều 

này vụng về biết bao. 

Nếu quý vị chứng được nhị quả, lại nhiều thêm  hai loại năng lực, bản năng 

của  tự  tánh  liền  hiện  ra.  Tha  tâm  thông,  túc  mạng  thông,  trong  tâm  người  khác 

nghĩ gì đều biết hết. Đời đời kiếp kiếp trong quá khứ, chúng ta làm những gì đều 

biết hết. A La  Hán có thể thấy được 500 đời trong quá khứ, thấy được 500 đời 

của vị lai, sao họ không có năng lực này được? Dùng những loại  máy  móc này 

phải  phí  biết  bao  nhiêu  công  sức!  Mà  thường  có  sự  cố,  nếu  không  có  điện  thì 

không thể dùng nó. 

Tập 485  81 



Nếu  đạt  được  quả  vị  thứ  ba,  máy  bay  cũng  không  cần,  thuyền  cũng  không 

cần, họ có thần túc thông. Thần túc  thông là phi hành biến hóa,  muốn đến đâu, 

chỉ trong một niệm thì thân thể đã đến nơi, như vậy quý vị thấy những công cụ 

giao thông này quá dở, đây là những việc do người ngu ngốc làm ra. 

Chứng  được  quả  vị  A  La  Hán,  đầy  đủ  sáu  loại  thần  thông,  gọi  là  lậu  tận 

thông. Lậu tận thông là gì? Đoạn tận tất cả phiền não, tâm hoàn toàn bình đẳng, 

hoàn toàn thanh tịnh đối với thuận cảnh thiện duyên, nghịch cảnh ác duyên. Mỗi 

niệm sanh trí tuệ, không sanh phiền não, không sanh tình chấp. Ý muốn nói với 

quý vị điều gì? Đây là tiểu quả, tiểu thừa, không nói đại thừa. Tiểu quả còn như 

vậy, huống gì đại thừa! Thế nên chí lý rất quan trọng. Người hiện nay nói chân lý, 

tương ưng với chân lý, đây là Phật pháp. Trái với chân lý gọi là ngoại đạo. 

Bên  dưới  dẫn  chứng:  “Tư  Trì  Ký  nói:  Ngoại  đạo  giả,  bất  thọ  Phật  hóa,  biệt 

hành tà pháp”. Đây là nói con người, từ nhân sự mà nói. Có một loại chúng sanh 

không tiếp nhận giáo huấn của Phật. Ngày nay chúng ta nói họ không tin Phật, họ 

tin tôn giáo khác. Đây cũng coi là ngoại đạo, hoàn toàn là từ hiện thực nhân sự để 

nói, đây là ngoại đạo. 

Thiên Thai Tịnh Danh Sớ_Tịnh Danh là Kinh Duy Ma Cật nói: “Pháp ngoại 

vọng kế,  tư  xưng  ngoại  đạo”,  đây  lại  là  một  cách  nói  khác.  Pháp  ngoại, pháp  ở 

đây là Phật pháp.  Không tương ưng với những gì trong Phật pháp nói, trái với 

những điều Phật pháp nói đều gọi là ngoại đạo, đạo này là đạo môn. 

Viên  Giác  Kinh  Tập  Chú  lại  nói:  “Tâm  hành  lý  bên  ngoài,  nên  gọi  là  ngoại 

đạo”. Đây là từ tâm tánh mà nói, tư duy trong tâm chúng ta, hành là ngôn ngữ và 

hành vi, trái với chân lý gọi là ngoại đạo. Lấy truyền thống văn hóa xưa để nói, 

chúng  ta  trái  với  ngũ  luân,  cha  không  ra  cha,  con  không  ra  con.  Trái  với  ngũ 

thường,  ngũ  thường  là  nhân  nghĩa  lễ  trí  tín.  Hay  nói  cách  khác  bất  nhân,  bất 

nghĩa, vô lễ, vô trí, vô tín, đây là ngoại đạo. Trái với tứ duy bát đức, tứ duy là lễ 

nghĩa liêm sie_vô lễ, vô nghĩa, vô liêm, vô sỉ. Trái với bát đức, bát đức là hiếu để 

trung tín nhân ái hòa bình, đây gọi là ngoại đạo. 

Câu Xá Huyền Nghĩa lại nói: “Học quai đế lý, tùy tự vọng tình, bất phản nội 

giác, xưng vi ngoại đạo”. Đây là nói những người học Phật, chúng ta dụng tâm 

sai, đi sai phương hướng. Những gì chúng ta học được là trái với tánh đức, lý này 

là tự tánh. Nếu có thể minh lý kiến tánh, chúng ta chưa học qua giới luật, nhưng 

ngôn hành cử chỉ tự nhiên hợp với giới luật. Vì sao vậy? Vì giới luật là từ trong 

tâm tánh hiển lộ ra. Quý vị kiến tánh, tuy chưa học qua, tất nhiên cũng như pháp, 

vì  sao  vậy?  Đây  gọi  là  “đạo  cộng  giới”.  Đã  hiểu  rõ  về  đạo,  họ  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác đều ở trong đạo. Giới luật chính là đạo, viết ra từng điều 

82  Tập 485 



từng  điều  một.  Tuy  chưa  từng  học,  nhưng  làm  ra  đều  giống  như  các  ngài  vậy, 

không hề trái phạm. 

“Định  cộng  giới”,  định  là  tâm  địa  thanh  tịnh  bình  đẳng,  những  quy  củ  này 

chưa học qua, nhưng tự nhiên phù hợp. Nên đế lý rất quan trọng, không được tùy 

tình chấp, vọng tình của bản thân. Tùy thuận vọng tình gọi là bất phản nội giác, 

không biết hồi quang phản chiếu, không biết phản cầu chư kỷ, như vậy đều gọi là 

ngoại đạo. Nên phạm vi ngoại đạo của Phật pháp vô cùng rộng lớn. 

Từ xưa đến nay, biết bao nhiêu người học Phật, kết quả biến thành ngoại đạo, 

nhưng bản thân họ đều không biết. Bản thân hiện tại không biết, sau khi chết rồi 

sẽ biết, vì sao vậy? Vì sau khi chết họ không phải ở bên Phật. Thật sự tu giỏi, có 

công phu, họ ở với ma, ở với yêu quái. Yêu ma quỷ quái ở với họ, đó là loại nào? 

Nổi tiếng nhất là Tu La và La Sát, họ đi vào đó, họ đi lệch đường. 

Ở  đây  chúng  ta  phải  ghi  nhớ  hai  câu  nói  của  Đức  Thế  Tôn:  “Phật  pháp  vô 

nhân thuyết, tuy trí  mạc năng giải”.  Hai câu này rất quan trọng! Nên Phật pháp 

nhất định phải kế thừa, thầy giáo là then chốt. Khi mới học Phật không biết chánh 

tà,  không  biết  thật  giả,  không  có  năng  lực  phân  biệt,  nên  phải  nương  tựa  thầy. 

Thầy chọn lựa cho quý vị, thầy chỉ đường cho quý vị, điều này quá quan trọng. 

Học thuật pháp thế xuất thế của phương đông, không ai không chú trọng sự 

truyền thừa. Ngạn ngữ ngày xưa nói: “Thầy hay dạy được trò giỏi”, pháp thế gian 

cũng như vậy. Vậy chúng ta chọn thầy, chọn pháp môn, điều này phải cần đến trí 

tuệ. Bản thân không có năng lực chọn, thì nên thân cận thiện tri thức, thầy giáo sẽ 

kiến nghị cho chúng ta. Dạy chúng ta nên cân nhắc chọn lựa như thế nào, hoặc là 

đưa ra hai ba loại để chúng ta tự tham khảo. Chúng ta lựa chọn xong, xem thầy có 

đồng ý hay không? Là một thầy giáo tốt, họ có đức hạnh, có tu hành, là người 

từng trải qua, nên kinh nghiệm rất phong phú. Như vậy chúng ta bớt đi rất nhiều 

đường vòng, điều này quan trọng hơn bất kỳ điều gì! 

Ở đây nói “bất phản nội giác”, phản là hồi đầu, hướng vào trong cầu, không 

hướng bên ngoài cầu. Các bậc tổ tông dạy chúng ta: “Hành hữu bất đắc, phản cầu 

chư kỷ”, chính là ý này, đây là trí tuệ chân thật! Thánh hiền thế gian như thế, Phật 

cũng như thế. 

Đại Trang Nghiêm Pháp Môn Kinh nói: Văn Thù Sư Lợi hỏi Kim Sắc Nữ, ai 

là  ngoại  đạo?  Kim  Sắc  Nữ  nói:  “Ư  tha  tà  thuyết,  tùy  thuận  nhẫn  thọ,  thị  danh 

ngoại đạo”. Đây là Kim Sắc Nữ trả lời Bồ Tát Văn Thù. Như người xưa nói đây 

là lời đồn đại, không phải là ý này sao? Đạo là con đường, là những gì người đi 

ngoài đường nói, chúng ta nghe rồi tin tưởng, liền tùy thuận tuyên dương, đây là 

Tập 485  83 



ngoại đạo. Vì sao vậy? Vì tin tức nghe được một cách tùy tiện, không có trí tuệ để 

lựa chọn, như vậy là sai. 

Nghe được rất nhiều tin tức, nhất định phải có trí tuệ để chọn lựa đâu là thật? 

Đâu là giả? Đâu là có lợi? Đâu là có hại? Đây đều phải thông qua trí tuệ. Đâu là 

đáng tin? Đâu là không đáng tin? Đâu là đáng để làm theo? Đâu là không đáng 

làm? Người truyền tin tức không sai, chúng ta phải dùng trí tuệ để chọn lựa là 

đúng. Chúng ta không có trí tuệ, tin tưởng tùy tiện gọi là nghe và tin lời đồn đại. 

Sau  này  chịu  quả  báo  bất  thiện,  quý  vị  không  thể  trách  người  đưa  tin  đồn,  chỉ 

trách bản thân hồ đồ, không có trí tuệ để chọn lựa, đây là chính xác. 

Người đưa tin tức, có người có tâm, có người vô tâm. Có tâm truyền những 

tin bất thiện, khiến quý vị tạo tội nghiệp, như vậy là có tội. Vô tâm truyền tin tức, 

quý vị cũng tiếp nhận, cũng tạo bất thiện, đối với họ mà nói họ là sơ suất, họ là 

sai lầm không phải tội. Có tâm là tội, vô tâm là sai lầm, sơ suất là nhẹ, tội mới 

nặng.  Họ  không  phải  hại  quý  vị.  Nhưng  trách  nhiệm  phải  tự  mình  gánh  vác,  vì 

sao  vậy?  Vì  quyền  quyết  định  sau  cùng  là  quý  vị,  không  phải  họ,  nên  bản  thân 

quý vị phải chịu trách nhiệm, không được đẩy trách nhiệm cho người khác, đẩy 

cho người khác là sai. 

Đặc  biệt  quý  vị  là  người  lãnh  đạo  của  một  đoàn  thể,  trách  nhiệm  càng  lớn, 

càng phải dè dặt cẩn thận. Người lãnh đạo mọi người, sao có thể không có trí tuệ? 

Người  lãnh  đạo  làm  sao  có  thể  tâm  không  thanh  tịnh  được?  Ở  địa  vị  lãnh  đạo 

không cần năng lực, điều này ông Tôn Trung Sơn nói rất hay: Người lãnh đạo có 

quyền, người cấp dưới có năng lực, có thể làm tốt ý của quý vị. Thế nên quý vị có 

quyền,  quyền  quyết  định  ở  quý  vị,  nên  phải  hoàn  toàn  chịu  trách  nhiệm.  Họ  là 

người chấp hành, là nhân viên làm việc, bởi vậy làm sai việc người lãnh đạo có 

tội, còn quý vị nhiều nhất là có sai lầm mà thôi. Quả báo của tội và sai lầm không 

giống nhau. 

“Ngoại đạo có bao nhiêu chủng loại, kinh điển đều nói khác nhau”. Nếu vị y 

theo những ý ở trước để xem sẽ hiểu, nội ngoại này cơ bản có thể phân biệt được. 

Trong  kinh  Đức  Phật  cũng  nói  rất  nhiều,  như  Kinh  Đại  Nhật  nói  đến  30  loại, 

Kinh Niết Bàn nói 95 loại, Kinh Hoa Nghiêm và Đại Trí Độ Luận nói 96 loại. Vì 

sao 95 loại lại thêm  một loại? Loại này chính là A La Hán, Bích Chi Phật, tiểu 

thừa. Vì sao coi tiểu thừa là ngoại đạo? 

Bách Pháp Minh Môn Luận nói: “Thuận theo đạo Thanh Văn đều là tà”. So 

sánh A La Hán, Bích Chi Phật với đại thừa, Thanh Văn chính là tà. “Tuy thuộc 

chánh  giáo  của  Như  Lai,  nhưng  là  quyền  pháp,  nên  cũng  liệt  vào  ở  sau  95  loại 

ngoại đạo, mới gọi là 96 loại”. Quả vị Thanh Văn này đến lúc đó mới thiết lập, 

84  Tập 485 



hình như đứng lại giữa đường, chưa đạt đến mục đích. Mới đứng ở giữa chừng 

mà cho đó là mục đích, liền ở lại đó, như vậy là sai. Mục đích học Phật là thành 

Phật, Thanh Văn kém Phật rất xa. 

Ví dụ cha mẹ dạy con cái, hy vọng tương lai quý vị lấy được học vị cao nhất, 

cố gắng học hành để đạt được học vị tiến sĩ. Nhưng quý vị mới học tiểu học, tốt 

nghiệp tiểu học đã thấy mãn nguyện, cho rằng mình đã đạt được học vị. Sai, đó 

không  phải.  Tiểu  thừa  ngộ  nhận,  cũng  giống  như  ví  dụ  này  vậy,  họ  chỉ  mới  tốt 

nghiệp tiểu học mà thôi. Ở trên còn có trung học, còn có đại học, nghiên cứu sở. 

Không biết nâng cao cảnh giới, nên gọi họ là ngoại đạo. 

“Ở đây lấy núi kim cang ví với trí tuệ kiên cố của  Bồ Tát, tất cả  ma  vương 

ngoại đạo không thể làm dao động”. Núi kim cang là ví dụ cho điều này. Ở đây 

chúng ta phải lãnh hội một cách tỉ mỉ về Bồ Tát, Bồ Tát là gì? Dùng nửa bộ kinh 

sau của Kinh  Kim Cang làm tiêu chuẩn: “Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng 

sanh kiến, vô thọ giả kiến” mới là Bồ Tát. Nửa bộ trước của Kinh Kim Cang là 

Thanh Văn, không phải Bồ Tát. Không những phá tứ tướng, mà đến ý niệm của 

tứ tướng cũng không có, cũng không tồn tại, đây là cảnh giới gì? Cảnh giới bình 

đẳng trên đề Kinh Vô Lượng Thọ. Bình đẳng từ đâu  mà có? Bình đẳng đến từ 

thanh tịnh. 

Do  đó  chúng  ta  hiểu  được,  ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  lựa  chọn  pháp  môn 

Tịnh Độ, phương pháp là chấp trì danh hiệu, nên chấp trì như thế nào? Từ sáng 

đến  tối  trong  12  tiếng  đồng  hồ,  từ  mồng  một  đến  rằm  ba  mươi,  ngày  này  qua 

ngày khác, năm này đến năm nọ, trong tâm chỉ có danh hiệu Phật A Di Đà, như 

vậy sẽ được thanh tịnh. Ngoài Phật A Di Đà  ra thì không có bất cứ thứ gì, tâm 

như vậy gọi là chánh tâm, ý như vậy gọi là chánh ý, niệm như vậy gọi là chánh 

niệm. Nếu còn có gì khác đều gọi là tà tư, đều gọi là tà ngôn tà hạnh, vì sao vậy? 

Vì câu Phật hiệu này bảo đảm quý vị vãng sanh. Vãng sanh không thể dựa vào 

người  khác,  dựa  vào  người  khác  không  chắc  chắn.  Hiện  nay  đến  trợ  niệm  đều 

không an toàn. Tâm người trợ niệm không thanh tịnh, họ quá gấp gáp, rốt cuộc 

quý vị có vãng sanh hay không? Nghe nói vãng sanh trên đỉnh đầu nóng, nên một 

chút đến sờ, chốc lát lại đến sờ kiểm tra xem. Quý vị nghĩ xem có phiền não hay 

không? 

Người trợ niệm, nếu trợ niệm với tâm thanh tịnh bình đẳng giác, mới có công 

đức. Trợ niệm trong lúc tâm nông nổi, tôi tin rằng từ trường đó không phải những 

gì người vãng sanh hy vọng. Từ trường của tâm trôi nỗi cực kỳ không ổn định, ở 

trong từ trường đó, làm sao họ đạt được tâm thanh tịnh? Những đạo lý này quý vị 

cần phải hiểu. Vạn sự đều không rời lý, phải nắm bắt được lý. 

Tập 485  85 



Bởi  vậy  trong  Văn  Sao,  Ấn  Quang  đại  sư  thường  khuyên  người  khác:  Trợ 

niệm  cho  người  lâm  chung,  không  nên  đụng  đến  họ,  để  họ  ra  đi  một  cách  an 

tường,  như  vậy  là  đúng.  Thậm  chí  tổ  sư  đề  xuất,  ít  nhất  là  sau  khi  tắt  thở  tám 

tiếng,  nhưng  an  toàn  nhất  là  12  tiếng,  tốt  nhất  là  14  tiếng.  Đây  là  phán  đoán 

khoảng thời gian sau khi chết, thần thức đã rời thân thể, có thể vãng sanh chăng? 

Phải chăng là thật sự vãng sanh? Có hai tin tức đáng tin cậy nhất: 

Thứ nhất là trước khi họ đi, khi chưa tắt thở, nhìn thấy Phật đến tiếp dẫn, họ 

nói  với  đại  chúng  xung  quanh:  “Phật  đến  tiếp  dẫn,  tôi  phải  ra  đi”.  Đây  là  thật, 

hoàn toàn không phải giả. 

Thứ hai, quý vị thật tâm yêu cầu họ báo mộng cho quý vị, nếu họ thật sự vãng 

sanh  sẽ  có  năng  lực  báo  mộng,  họ  đã  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Nếu  họ  không báo 

mộng, tức là chưa được vãng sanh. Người vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, họ có 

năng lực này, cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. Chúng ta cầu họ báo mộng, 

đây là cảm, họ liền có ứng. Tuy không có ứng, nhưng họ đi rất tốt, đi một cách an 

tường, đi một cách rất trang nghiêm, nhất định họ không đọa vào ba đường ác. 

Điều này đáng tin cậy, không có vấn đề gì. Nên phải nương vào kinh giáo, y theo 

khai thị của chư vị tổ sư để làm tham khảo. 

Thực tế mà nói, người ra đi có vãng sanh hay không, đối với chúng ta mà nói 

là không quan trọng. Quan trọng nhất là gì? Ngay trong đời này bản thân chúng ta 

có vãng sanh hay không mới là quan trọng nhất. Họ đến thế giới Cực Lạc, chúng 

ta vãng sanh không phải đã gặp được rồi sao? 

Chúng  ta  xem  truyện  ký  của  ngài  Huệ  Viễn,  khi  ngài  Huệ  Viễn  vãng  sanh, 

Phật đến tiếp dẫn. Ngài thấy những người ở Liên xã vãng sanh trước, đều cùng 

đến tiếp dẫn ngài với Phật A Di Đà, đều gặp mặt. Người không vãng sanh đều 

không đến, người vãng sanh đều đến. Đây là thật, không phải giả, chúng ta mong 

muốn điều này, không mong gì khác, tuyệt đối không nhiễu loạn tâm thanh tịnh 

của chúng ta. Người trợ niệm không thể không biết điều này, đừng nên cho rằng 

tôi từng trợ niệm cho rất nhiều người, tôi có rất nhiều công đức. Quý vị vẫn còn 

tham  luyến  công  đức,  vẫn  chưa  đoạn  tâm  tham,  chưa  buông  bỏ  danh  lợi,  chưa 

buông bỏ ngạo mạn, toàn là tập khí phiền não. Đây là điểm phiền phức của chính 

mình, không thể không biết. Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn bên dưới: 

“Kỳ  tâm  chánh  trực,  thiện  xảo  quyết  định,  luận  pháp  vô  yểm,  cầu  pháp  bất 

quyện,  giới  nhược  lưu  ly,  nội  ngoại  minh  khiết.  Kỳ  sở  ngôn  thuyết,  linh  chúng 

duyệt phục. Kích pháp cổ, kiến pháp tràng, diệu huệ nhật, phá si ám. Thuần tịnh 

ôn hòa, tịch định minh sát, vi đại đạo sư. Điều phục tự tha, dẫn đạo quần sanh, xả 

86  Tập 485 



chư ái trước, vĩnh ly tam cấu, du hý thần thông”. Đoạn kinh văn này Đức Phật 

dùng rất nhiều ví dụ, chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

“Thượng dĩ dụ minh”. Thượng là ở trước, dùng ví dụ để nói rõ. Ở sau chính là 

nói  công  đức  chân  thật  của  Bồ  Tát  ở  cõi  này.  Chúng  ta  mới  đọc  là  trong  Hữu 

Văn. “Bồ Tát hiển giáo tự giác giác tha, công đức hoằng pháp lợi sanh”, chúng ta 

cần phải học tập. “Tâm họ chánh trực”, chánh trực là tâm bồ đề. 

Trong Khởi Tín Luận nói với chúng ta về tâm bồ đề: Trực tâm, thâm tâm, đại 

bi tâm_trong Khởi Tín Luận nói như vậy. Trong Khởi Tín Luận nói trực tâm, ở 

đây gọi là chánh trực. Đây là thể, có thể sẽ có dụng. Chân tâm tự thọ dụng, gọi là 

thâm tâm- tự thọ dụng. Thâm tâm là gì? Trong chú giải của các bậc cổ đức đều 

nói như vậy, tâm háo thiện háo đức là thâm tâm. 

Thực tế, đề Kinh Vô Lượng Thọ nói một cách rất cụ thể: Háo thiện háo đức, 

là gì? Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác. Thanh tịnh bình đẳng giác, đây là 

thiện, đây là đức. Bởi vậy hai ba mươi năm trước tôi giảng về tâm bồ đề, tôi dùng 

điều này làm thâm tâm, điều này nói một cách rất cụ thể, thâm tâm người nghe 

không  hiểu.  Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  chính  là  thâm  tâm,  chính  là  háo  thiện, 

chính là háo đức. Đại bi tâm chính là tâm đại từ bi, đây là đức lợi tha. 

Tâm bồ đề có hai tác dụng, một là tự lợi, hai là lợi tha. Tự lợi là thanh tịnh 

bình đẳng giác, lợi tha là đại từ đại bi. Thế nên bao nhiêu năm nay tôi giảng về 

tâm  bồ  đề,  tôi  nói  mười  chữ:  Chân  thành,  chân  thành  chính  là  ở  đây  nói  chánh 

trực,  là  thể  của  tâm  bồ  đề.  Thanh  tịnh  bình đẳng  chánh  giác  là  tự  thọ  dụng  của 

tâm bồ đề. Từ bi là tha thọ dụng của tâm bồ đề.  Tôi dùng  mười  chữ này: Chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, rất dể hiểu! Chúng ta tu chính là tu 

điều này, khởi tâm động niệm tương ưng với 10 chữ này, quý vị thật sự phát tâm 

bồ đề. Nếu trái với 10 chữ này là tâm luân hồi, phàm phu lục đạo, tâm luân hồi. 

Những việc mà dùng tâm luân hồi làm gọi là nghiệp luân hồi. Việc do tâm bồ đề 

làm gọi là Bồ Tát đạo, là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Việc giống nhau, nhưng dụng tâm khác nhau, nên quả báo không tương đồng. 

Nếu là tâm bồ đề, quả báo ở thế giới Cực Lạc. Nếu là tâm luân hồi, sẽ không xa 

rời được luân hồi lục đạo, điều này vô cùng quan trọng! 

Trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói rất hay: “Chánh trực, chánh là không 

tà, trực là không cong quẹo”. Cong quẹo trong xã hội ngày nay thông thường gọi 

là đường vòng, cong quẹo chính là đường vòng. 

Trong Tịnh Danh Kinh nói: “Trực tâm là đạo tràng”. Trong Vãng Sanh Luận 

Chú nói: “Chánh trực gọi là đoan chánh, vì chánh trực nên sanh tâm lân mẫn tất 

cả chúng sanh”, đây gọi là trực tâm. Chánh là không tà, trực là không cong quẹo, 

Tập 485  87 



cong quẹo là uốn lượn. Tâm chánh trực, từ trong tâm này sanh khởi tâm lân mẫn 

tất cả chúng sanh, gọi là từ bi, vì thế tâm từ bi được sanh ra từ đây. Thanh tịnh 

bình đẳng giác cũng từ chánh trực sanh ra. Tâm không chánh được chăng? Tâm 

không chánh, không trực chính là tâm vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước chính là tâm luân hồi, tạo nghiệp luân hồi. Nghiêm 

trọng nhất là chấp trước, chấp trước trong kinh điển đại thừa gọi là kiến tư phiền 

não,  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  dùng  chấp  trước.  Phân  biệt  là  trần  sa  phiền  não, 

vọng tưởng là vô minh phiền não. Đoạn tận ba loại phiền não này là thành Phật. 

Trong Phẩm Phương Tiện Kinh Pháp Hoa nói: “Đối với chư vị Bồ Tát, chánh 

trực xả bỏ pháp phương tiện, để nói đạo vô thượng”. Đạo vô thượng là đạo nhất 

thừa. Nói với ai? Nói với chư vị Bồ tát, không phải nói với người khác, nói với 

người khác họ không hiểu. Nói với người khác điều gì? Nói pháp phương tiện, 

pháp phương tiện là gì? Là nhị thừa, tam thừa. 

Kinh  Pháp  Hoa  nói  rất  hay:  “Duy  chỉ  có  pháp  nhất  thừa,  không  hai  cũng 

không ba, trừ Phật phương tiện nói”. Chúng ta biết rằng, Phật nói nhị thừa là: đại 

thừa, tiểu thừa. Đức Phật nói tam thừa: Thanh văn thừa, Duyên giác thừa, Bồ Tát 

thừa,  ba  thừa  này  là  Đức  Phật  nói  pháp  phương  tiện.  Nói  với  Bồ  Tát  ngài  nói 

pháp nhất thừa. Không nên coi thường hàng phàm phu hạ hạ căn, vì Đức Phật đối 

với  hàng  phàm  phu  hạ  hạ  căn  cũng  luôn  dùng  pháp  nhất  thừa,  không  dùng  tam 

thừa, ngũ thừa. Vì sao? Vì hạng hạ hạ căn này họ có thể tin, không hoài nghi và 

chịu hành trì, bởi thế hạ hạ căn có thể thành thượng thượng đạo, đạo lý là ở chỗ 

này. Họ khiêm tốn, không ngạo mạn, nghe lời. Dạy họ niệm Phật A Di Đà, cái gì 

cũng không biết, chỉ biết niệm một câu A Di Đà Phật này. Niệm được mấy năm 

quả  thật  vãng  sanh,  đoan  tướng  hy  hữu,  họ  đã  thành  Phật.  Từ  đó  cho  thấy,  căn 

tánh nào dễ độ nhất? Hàng thượng thượng căn và hàng hạ hạ căn, hai hạng người 

này dễ độ, đều rất dễ thành tựu. Phiền phức nhất là ở giữa, không thượng  không 

hạ, vì họ ý kiến quá nhiều, tức là vọng tưởng phân biệt chấp trước quá nhiều. 

Phật Bồ Tát từ bi, Đức Như Lai thị hiện cho chúng ta thấy, ngài giảng kinh 

thuyết  pháp  suốt  49  năm,  vì  ai?  Chính  là  vì  hạng  trung  căn  này,  thượng  không 

thượng, hạ không hạ, vì họ mà nói pháp phương tiện. Hàng thượng thượng căn, 

chỉ  mấy câu là đến thế giới Cực Lạc. Còn hàng hạ hạ căn dạy họ chấp trì danh 

hiệu, năm ba năm cũng vãng sanh. 

Pháp  Hoa  Văn  Cú  lại  chú  thích  rằng_Pháp  Hoa  Kinh  Văn  Cú  do  đại  sư  Trí 

Giả trước tác: “Ngũ thừa là đường cong chứ không phải thẳng. Thông giáo, biệt 

giáo đều thiên lệch không phải chánh. Ngày nay đều xả bỏ thiên lệch để nói đạo 

chánh trực nhất thừa”. Đây là nói trong Kinh Pháp Hoa, Kinh Pháp Hoa là pháp 

88  Tập 485 



nhất  thừa,  dứt  khoát  khuyên  quý  vị  thành  Phật.  Theo  ngũ  thừa  phân  ra  thành 

nhiều loại, còn như Văn Cú chỉ ngũ thừa là: Nhân thừa, Thiên thừa, Thanh văn 

thừa, Duyên giác thừa, Bồ Tát thừa. Thời cận đại đại sư Thái Hư nói năm thừa, là 

căn  cứ  trong  Kinh  Pháp  Hoa:  Thông  giáo  biệt  giáo  là  thiên  lệch.  Thiên,  nhân, 

Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát là đi đường vòng.       Thế nên chánh trực là nhất 

đạo, duy chỉ có viên giáo là nhất thừa. Viên là viên mãn, nó bao hàm tất cả, bao 

dung tất cả, như ngày nay chúng ta nói là văn hóa đa nguyên, chính là ý này. Viên 

giáo là bao gồm tất cả giáo pháp mà Đức Thế tôn nói suốt một đời. Chúng ta lại 

hỏi  có  bao  gồm  các  tôn  giáo  khác  chăng?  Có  bao  gồm  bất  đồng  chủng  tộc,  bất 

đồng quốc gia, bất đồng văn hóa ở thế gian này trong đó chăng? Đều bao hàm tất 

cả, không có pháp nào không bao gồm trong đó. Đây gọi là viên mãn. Không bao 

dung được, đó là thiên lệch, phải lãnh hội tường tận ý này. 

Bởi  vậy  trong  pháp  nhất  thừa,  trong  kinh  điển  thường  nói:  “không  có  pháp 

nào không phải là Phật pháp”. Không có một pháp này là không có giới hạn, đều 

là Phật pháp, như vậy nghĩa là sao? Phật là giác, không giác chính là mê. Đối với 

tất cả pháp quý vị đều đã giác ngộ, đó không phải là Phật pháp sao? Mê, mê tức 

không phải là Phật pháp. Mê mờ đối với kinh điển đại thừa, đây cũng không phải 

Phật pháp. 

Nếu đối với tà môn ngoại đạo mà giác ngộ, giác ngộ chính là Phật pháp, giác 

ngộ điều gì? Giác ngộ nên biết họ là tà. Giác ngộ pháp của thánh hiền, nên biết nó 

là chánh, biết sẽ không chướng ngại. Tà không chướng ngại chúng ta, không hại 

đến chúng ta.  Quyết định  ở  chỗ  giác và  mê. Giác trước tất cả  pháp tức là Phật 

pháp, Phật pháp là giác pháp, giác mà không mê. Mê chính là tà pháp, nếu đối với 

kinh giáo đại thừa là mê mà không giác, như vậy chẳng phải đã xem nó như tà 

pháp rồi sao? Đạo lý chính là như vậy. 

Tâm của họ chánh trực, tượng trưng cho tâm của Bồ Tát, xa lìa giáo lý thiên 

lệch.  Duy  chỉ  có  pháp  nhất  thừa  của  viên  giáo,  mới  rộng  lớn,  bình  đẳng,  chánh 

trực, nhanh như gió của xe trâu trắng lớn. Câu sau cùng là ví dụ, nên tâm Bồ Tát 

xa rời thiên lệch, xa rời tà ngụy, nhất định không để những thiên lệch tà ngụy này 

trong tâm. Trong tâm chỉ có pháp nhất thừa viên mãn, pháp cứu cánh viên mãn. 

Pháp nhất thừa viên mãn, trong kinh điển đại thừa chỉ có hai bộ. Bộ thứ nhất 

là Kinh Hoa Nghiêm, bộ thứ hai là Kinh Pháp Hoa, còn một bộ chưa phiên dịch 

là Kinh Phạm Võng. Phạm Võng là bộ kinh có phân lượng lớn, truyền đến Trung 

Quốc  chỉ  có  một  phẩm,  là  Bồ  Tát  Tâm  Địa  Giới  Phẩm  của  giới  Bồ  Tát,  chỉ  có 

phẩm này. 

Tập 485  89 



Các bậc tổ sư nói viên trung chi viên, cứu cánh viên mãn, là bộ kinh nào? Là 

Kinh Vô Lượng Thọ. Vì sao vậy? Vì Kinh Hoa Nghiêm sau cùng Phổ Hiền Bồ 

Tát thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc, Hoa Nghiêm đã viên mãn. Điều này 

cổ  đức  đều  công  nhận,  không  ai  phản  đối.  Làm  sao  Kinh  Hoa  Nghiêm  đạt  đến 

cứu  cánh  viên  mãn?  Vì  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  lãnh  đạo  41  vị  pháp  thân  đại  sĩ,  vãng 

sanh thế giới Cực Lạc. Bởi vậy Kinh Vô Lượng Thọ là viên mãn trong viên mãn, 

cứu cánh của sự cứu cánh. 

Từ những so sánh này, bộ kinh này rất nổi trội. Không những là đệ nhất kinh 

trong thời giáo của Thế tôn, có thể nói là bộ kinh điển duy nhất để tất cả chư Phật 

Như Lai trong ba đời mười phương, hoằng hóa lợi sanh. Vô lượng vô biên chúng 

sanh trong vô lượng vô biên cõi nước chư Phật trong mười phương, mỗi ngày có 

bao  nhiêu  người  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc?  Không  thể  tính  kể  được.  Có 

người nghe như vây liền sanh hoài nghi, thế giới Cực Lạc dung nạp hết được ư? 

Thế  giới  Cực  Lạc  lớn  bao  nhiêu,  có  thể  dung  nạp  được  chăng?  Trước  tiên  phải 

biết,  thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  một  tinh  cầu,  nhất  định  phải  hiểu  điều  này. 

Không phải  một tinh cầu, vậy chúng ta  ở đâu? Câu hỏi này, trong kinh này tôn 

giả A Nan từng hỏi. Đức Phật nói rất hay: Trời dạ ma ở đâu, trời đâu suất ở đâu, 

trời hóa lạc ở đâu? Không ở nơi tinh cầu này. Trời chỉ có tứ vương thiên, đạo lợi 

thiên là địa cư thiên, nó  ở  trên cõi  đất. Ngoài ra đều  ở  không trung_không cư, 

không phải địa cư, nó không ở trên tinh cầu nào cả. Thế giới Cực Lạc là cõi pháp 

tánh. Thế giới chúng ta không phải cõi pháp tánh, cõi này là gì? Tướng phần của 

A lại ya, là pháp tướng không phải pháp tánh. 

Các nhà duy thức nói rất rõ ràng, rất thấu triệt, chúng ta ở là nương vào tướng 

phần của A lại ya, chúng ta có biết tướng phần của A lại ya chăng? Không biết, 

không  nhìn  thấy.  Chúng  ta  có  thể  nhìn  thấy,  giống  như  bản  fax  của  ti  vi  vậy, 

chúng ta thấy được trên màn hình, còn chúng ta không thấy được hiện trường. Ai 

thấy được hiện trường? Bát địa Bồ Tát_Bất động địa, họ thấy dược hiện trường, 

thấy được tam tế tướng của A lại ya. Nghiệp tướng của A lại ya_Năng lượng, các 

nhà khoa học gọi là năng lượng. Kiến phần của A lại ya, các nhà khoa học hiện 

nay gọi nó là tin tức, tin tức trường chính là nói Mạt Na thức, kiến phần của A lại 

ya. Vật chất là tướng phần của A lại ya, như những tinh cầu này. Năm  căn của 

chúng ta: mắt tai mũi lưỡi thân có thể cảm xúc được cảnh giới đó gọi là ngũ trần. 

Ngũ căn ngũ trần đều thuộc về cảnh giới tướng. Năm thức và đệ lục ý thức thì 

sao? Những gì đệ lục ý thức duyên là pháp trần, đây thuộc về tin tức. Bởi vậy thật 

sự thấy được tam tế tướng của A lại ya là bát địa Bồ Tát, thất địa vẫn chưa được, 

vẫn không nhìn thấy. 

90  Tập 485 



Mặc dù bát địa Bồ Tát trở lên nhìn thấy, củu địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu 

giác năm địa vị. Bồ Tát của năm địa vị này đều thấy được, nó không phải giả, thật 

sự có điều này. Những vị Phật Bồ Tát này dạy rằng: “Phàm sở hữu tướng giai thị 

hư vọng”. Tuy có việc này, nhưng điều này bất khả đắc. Tuy có tướng này, nhưng 

tướng này tất cánh không. Chúng ta thật sự rõ ràng minh bạch, sẽ như thế nào? Sẽ 

buông bỏ, tuyệt đối không để nó trong lòng, vì sao vậy? Quý vị nói sẽ không để 

nó  trong  lòng,  nhưng  trên  thực  tế  người  để  nó  trong  lòng  vẫn  còn  rất  nhiều! 

Những  người  nào?  Người  đang  trầm  luân  trong  lục  đạo.  Chỉ  cần  để  những  thứ 

này trong lòng, là còn trôi lăn trong luân hồi lục đạo,       chúng sanh trong lục 

đạo. Hiểu rõ ràng rồi sẽ không để nó trong lòng. Nói với quý vị, luân hồi lục đạo 

không  còn,  thật  sự  không  còn,  không  phải  là  giả.  Luân  hồi  lục  đạo  không  còn, 

quý vị tu Tịnh độ, nhất định được Phật A Di Đà phóng quang tiếp độ, được oai 

thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  liền  thấy  được  Phật  A  Di  Đà,  thấy 

được thế giới Cực Lạc. Như Bồ Tát Đại Thế Chí nói: “Nhớ Phật niệm Phật, hiện 

tiền đương lai nhất định thấy Phật”. Đây là gì? Là bí quyết để thấy Phật. Thế nên 

Bồ Tát cao hơn chúng ta. 

Thiên lệch là thông giáo biệt giáo, không thẳng là tiểu thừa, là tri kiến phàm 

phu. Buông bỏ hết tất cả, viên giáo nhất thừa A Di Đà Phật! Rộng lớn bình đẳng, 

chánh trực. Ở sau là ví dụ. Kỳ tật, tật là nhanh chóng, nhanh chóng thành tựu, như 

gió,  đây  là  xe  ngưu  trắng  lớn.  Ngày  xưa  trong  các  loại  công  cụ  giao  thông,  xe 

ngựa  có  tốc  độ  nhanh  nhất,  xe  ngưu  trắng  lớn  chính  là  xe  ngựa,  dùng  điều  này 

làm ví dụ. 

“Thiện  xảo,  trong  Phật  Địa  Luận  gọi  là  tùy  thuận  căn  cơ,  gọi  là  thiện  xảo”. 

Trong Văn Cú lại nói: “Hiển thiện quyền khúc xảo, minh quán hành tinh vi”. Câu 

trên nói rõ về giác tha, giỏi về quán căn cơ để giáo hóa, hành quyền phương tiện. 

Câu dưới nói rõ về tự giác, đối việc quán cơ hành thiện nhập vào tinh vi. Như vậy 

tự giác là có thể phương tiện giác tha, tùy cơ ứng duyên, nên gọi là thiện xảo. 

Thiện xảo rất cần cho bản thân, rất cần cho việc giáo hóa chúng sanh. Trí tuệ 

thiện xảo là gì? Ở trước chúng ta học qua thập ba la mật, thập ba la mật là lấy bát 

nhã  ba  la  mật  làm  cơ  sở,  làm  căn  bản.  Bốn  điều  sau  gọi  là  thiện  xảo,  tên  gọi 

chung là thiện xảo, phương tiện, nguyện, lực, trí. Nhưng điều này ở trước chúng 

ta đã học, nó chính là phương tiện, nguyện, lực, trí có thể giúp chính mình nâng 

cao cảnh giới, có thể giúp chúng sanh. Bởi thế tự hành hay hóa tha đều không thể 

rời phương tiện thiện xảo. 

Hai chữ phương tiện này nên nói như thế nào? Phương là phương pháp, tiện 

là tiện nghi. Nói cách khác mọi người dễ hiểu hơn, phương pháp xảo diệu nhất, 

Tập 485  91 



phương pháp thích hợp nhất, gọi là phương tiện. Thế nên phương tiện không phải 

là  pháp  cố  định,  phương  tiện  là  tùy  cơ  ứng  biến,  điều  này  phải  cần  trí  tuệ  chân 

thật. Dùng một cách rất thích đáng, khiến người khác hoan hỷ tiếp nhận, mà tiếp 

nhận  họ  liền  minh  bạch,  minh  bạch  rồi  họ  có  thể  hành  trì.  Đối  với  chính  mình, 

quán hành tinh vi. 

Nên trong Phật Địa Luận nói: “Xưng thuận cơ nghi”. Thế nào gọi là xưng, thế 

nào gọi là thuận? Xưng là ngôn từ, thuận là hành vi, cơ chính là đại chúng, nghi 

tức  là  thích  hợp,  là  phương  tiện.  Ngôn  ngữ  của  chúng  ta,  thái  độ  của  chúng  ta, 

dùng lời của Bồ Tát Phổ Hiền nói trong Kinh Hoa Nghiêm: “Hằng thuận chúng 

sanh,  tùy  hỷ  công  đức”.  Nếu  không  thuận  theo  họ,  không  những  họ  không  thể 

tiếp nhận, mà còn phản bác, thêm phiền phức cho quý vị, nên tất cả đều phải biết 

cách hằng thuận. 

Hằng là vĩnh viễn, tùy thuận chúng sanh, vì sao vậy? Vì chúng sanh đang mê, 

mê quá sâu, mê quá lâu. Bồ Tát tuy đại triệt đại ngộ, hoàn toàn thông đạt minh 

liễu, đối với người mê quá lâu như vậy, mê quá sâu như vậy, muốn giúp họ cũng 

không phải là việc đơn giản. Quý vị thử nghĩ xem, mình đã dùng bao nhiêu thời 

gian tu luyện để đến cảnh giới hiện nay. Quý vị lại thử nghĩ xem, trước khi chúng 

ta gặp Phật pháp, khi chưa tu hành, phải chăng là giống như họ vậy? 

Trước khi gặp thầy Phương Đông Mỹ, tôi không tin Phật pháp, không tin vào 

Tôn giáo, cho rằng đó là mê tín, hơn nữa còn cho rằng nó nên bị đào thải. Như 

vậy là sao? Từ nhỏ nghe thầy nói như vậy. Bởi vì ngày xưa nghe và tiếp thu vấn 

đề này, “vào trước là làm chủ”, trở thành quan niệm chủ quan của mình. Lại thấy 

thông thường phần tử tri thức trong xã hội đại chúng, đều là tâm thái này, như 

vậy còn sai được chăng? Sai lầm rất nghiêm trọng, nhưng tự thân không hề hay 

biết. Sai lầm gì? Không hiểu rõ chân tướng sự thật, nói sao nghe vậy, người ta nói 

mê tín, tôi cũng nói  mê  tín. Nhưng  rốt cuộc nó  mê tín hay không, chúng ta đã 

từng nghiên cứu chăng? Chưa, từng tiếp xúc chăng? Không có, đây là sai lầm của 

mình. 

Thầy Phương từng tiếp xúc, từng học, nên thầy biết Tôn giáo là gì, chúng tôi 

không biết. Bởi thế câu  đầu tiên thầy nói khi giới thiệu Phật pháp cho tôi: “Em 

còn  quá  trẻ,  nên  chưa  thấu  hiểu  được  điều  này”.  Thầy  nói  như  vậy  khiến  tôi 

không còn gì để nói. Sau đó thầy lại nói: “Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại 

nhất  trên  thế  giới”.  Tôi  học  triết  học  với  thầy  Phương,  ông  tôn  sùng  Thích  Ca 

Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới. Ông lại nói tiếp: “Triết học trong 

kinh  Phật  là  triết  học  đỉnh  cao  nhất  trên  toàn  thế  giới”.  Sau  cùng  ông  còn  nói 

92  Tập 485 



thêm: “Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người”. Chúng tôi chưa từng nghe 

ai nói như thế, đây là thật ư? 

Thầy dạy  cho chúng tôi tiết học: “Triết học trong kinh Phật”, đây là tôi học 

môn  sau  cùng  với  thầy.  Sau  khi  học  xong  môn  này,  tôi  rời  xa  thầy.  Tôi  lại  tìm 

người thầy khác, là đại sư Chương Gia, chuyên môn học Phật. Thầy Phương là 

học triết học, tôi phải tìm đến người thầy chuyên học Phật học để thỉnh giáo, theo 

học với Chương Gia đại sư ba năm. Phải từ từ, càng học càng rõ ràng, càng minh 

bạch. Chương Gia đại sư 68 tuổi viên tịch, năm tôi theo học ngài 65 tuổi. Khi đại 

sư ra đi tôi theo học với thầy Lý 10 năm, học kinh giáo, chính thức nghiên cứu, 

biết được Phật giáo rất hay. 

Thế nên nhất định phải có thiện xảo, gốc của thiện xảo, nguồn cội của thiện 

xảo là trí tuệ. Nguồn gốc của trí tuệ là tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Nguồn gốc 

của  thanh  tịnh  bình  đẳng  là  giữ  quy  củ,  giữ  vững  luân  lý  đạo  đức.  Nếu  vứt  bỏ 

luân lý đạo đức, hoài nghi các bậc thánh hiền, vĩnh viễn không vào được cửa, vì 

sao không vào cửa được? Vì quý vị không có ý cung kính. 

Đại sư Ấn Quang nói rất hay, đây là chân lý: “Một phần thành kính được một 

phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích”. Nếu chúng ta hoàn 

toàn không có tâm thành kính đối với thánh hiền, như vậy quý vị không thể đi 

vào cánh cửa này. Cho dù chính Đức Thế Tôn nói với quý vị cũng vô dụng, quý 

vị cũng không vào được. Nguyên nhân gì? Là chính quý vị có chướng ngại, phải 

dùng chân thành mới có thể vào được. Vì sao vậy? Tất cả giáo huấn của Phật, bất 

luận là thân giáo hay là ngôn giáo, đều tự trong tự tánh hiển lộ ra. Cũng chính là 

nói tất cả là từ trong chân thành hiển lộ ra, duy có chân thành mới cảm ứng được, 

tâm tâm tương ưng. Nếu không phải chân thành, quý vị không cầu được. 

Chúng ta lấy một trường hợp từ trong Lục Tổ Đàn Kinh, ngài Thần Tú theo 

Ngũ  tổ  mười  mấy  hai  mươi  năm,  có  khế  nhập  tâm  tánh  chăng?  Không,  vẫn 

là:“Thân  là  cây  Bồ  Ðề,  tâm  như  đài  gương  sáng,  luôn  luôn  siêng  lau  chùi,  chớ 

cho dính bụi bặm”. 

Ngài vẫn nghĩ như vậy, đây là gì? Ngoại tâm cầu pháp- ngoại đạo. Quý vị xem, 

ngài đọc sách không ít, Nho Thích Đạo đều học, mọi người đều gọi ngài là đại đệ 

tử của Ngũ tổ. Khi Ngũ tổ truyền pháp, trong lòng mỗi người đều nghĩ, nhất định 

là truyền cho Thần Tú. Thân phận của ngài trong đạo tràng của Ngũ tổ giống như 

trợ giáo, bao nhiêu đệ tử của Ngũ tổ đều theo ngài học. Bởi vậy khi Ngũ tổ truyền 

ý bát cho một người ngoài không biết chữ, chưa một lần đến giảng đường, cũng 

chưa  một lần đến thiền đường, sao lại truyền  cho người như vậy? Không có ai 

phục. Nếu truyền cho Thần Tú, mọi người đều phục, không sao cả. Nhưng ý bát 

Tập 485  93 



đã truyền cho Huệ Năng và ngài đã ra đi, mọi người không phục, chỉ có bản thân 

ngài Thần Tú biết. Ngài Thần Tú quả không tệ, còn có thể phản tỉnh, biết được 

điều  gì?  Chưa  khai  ngộ.  Bài  kệ  của  ngài  bị  ngài  Huệ  Năng  sửa  lại.  Ngài  Huệ 

Năng nói: “Bồ đề vốn chẳng cây, gương sáng cũng chẳng đài, xưa nay không một 

vật, nơi nào dính bụi trần?”  Thần Tú cũng phục, không tệ, coi như là một chính 

nhân quân tử, vẫn có tác phong của quân tử. Bởi thế sau này, khi Võ Tắc Thiên 

làm Hoàng Đế, triệu kiến ngài, ngài giới thiệu ngài Huệ Năng, nhưng ngài Huệ 

Năng  không  xuống  núi,  không đáp ứng  lời  mời,  hoàng  đế  triệu  kiến  ngài,  ngài 

không đi. Những điều này đều ghi chép trong Pháp Bảo Đàn Kinh. Đây thật sự là 

bồ  tát  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  dạy  chúng  ta  nên  học  Phật  như  thế  nào,  dạy 

chúng ta làm sao để độ chúng sanh, chánh pháp cửu trú, lợi ích chúng sanh. 

Bởi vậy “xưng thuận cơ nghi”, tự nhiên sanh khởi phương tiện thiện xảo. Hay 

nói cách khác, không có bản thân, chỉ có người khác, không có tự tư tự lợi, không 

có danh văn lợi dưỡng, không có lợi ích cá nhân. Đây là điều kiện cơ bản, quý vị 

mới có thiện xảo như Phật như Bồ Tát vậy. Thật ra ai không có thiện xảo? Mỗi 

người  đều  có,  chỉ  là  bị  tự  tư  tự  lợi,  danh  văn  lợi  dưỡng  chướng  ngại,  nên  nó 

không khởi tác dụng. 

Hai câu này trong Pháp Hoa Văn Cú nói rất hay, vì sao? Hai phương diện tự 

và tha đều nói đến. “Hiển thiện quyền khúc xảo” là lợi sanh, “minh quán hành 

tinh vi” là tự lợi. 

Điều này bên dưới Hoàng Niệm Tổ chú giải rất hay. “Thượng cú minh giác 

tha, thiện năng quán cơ đậu giáo”. Quý vị vừa xem đã hiểu, chúng sanh này nên 

dùng phương pháp gì dạy họ. Ngày nay chúng ta ở trên thế giới này, chánh pháp 

đang đối mặt với thời khắc tồn vong. Chánh pháp có thể trú thế hay không, hay là 

chánh pháp diệt vong ngay trong thời đại này. Chúng ta đã gặp, gặp cửa ải này, vì 

sao vậy? Vì hiện nay người trong thế gian đều không tin, chúng ta phải quan sát tỉ 

mỉ, vì sao họ không tin? Vì họ không tin bản thân. 

Bây giờ chúng ta thử hỏi người khác, quý vị có tự tin chăng? Mọi người đều 

lắc đầu. Quý vị tin tưởng cha mẹ chăng? Không tin. Là vợ chồng, người vợ có tin 

chồng mình chăng? Chồng có tin tưởng vợ chăng? Đều lắc đầu. Đến cha mẹ, vợ 

chồng, anh chị em đều không tin, vậy quý vị còn tin được ai? Tổ tông càng không 

cần nói, làm gì có tổ tông? Nào là thánh nhân, Phật Bồ Tát, đó là gạt người. Đều 

là thái độ này. Chúng ta đối mặt trước cửa ải khó khăn, không cách nào dạy được. 

Vậy phải dùng phương pháp gì? 

Tứ  đức  trong  Hoàn  Nguyên  Quán  của  Hiền  Thủ  quốc  sư,  chúng  ra  đã  nghĩ 

đến,  nương  vào  tứ  đức  này  chắc  còn  có  hiệu  quả.  “Tùy  duyên  diệu  dụng”,  tùy 

94  Tập 485 



duyên ở đây nói nói là thiện xảo, trong tùy duyên như thế nào? Bất biến, bất biến 

gì? Đầu tiên là lòng tin, quý vị không tin, nhưng tôi tin. Người trên toàn thế giới 

đều không tin, nhưng tôi vẫn tin, tôi không hoài nghi, đây gọi là diệu dụng. Tôi 

không bị họ chuyển, từ từ họ sẽ bị tôi chuyển. Nếu tôi bị họ chuyển, tôi sẽ từ bỏ, 

tôi vĩnh viễn bất biến. 

Dùng đức thứ hai để hiển hiện đức thứ nhất, đây là diệu dụng. Đức thứ hai là 

gì? “Oai nghi hữu tắc”, tôi phải thực hành tất cả những gì chư Phật Bồ Tát nói, 

biến  thành  cuộc  sống  của  mình,  biến  thành  công  việc  của  mình,  biến  thành 

nguyên tắc cơ bản xử sự đối nhân tiếp vật của mình, tôi phải làm được nó. Lâu 

ngày họ phát hiện được quý vị quả thật không tệ, vì sao? Họ sống trong thế giới 

đau khổ, chúng ta sống trong thế giới an vui. Hai thế giới này là so sánh rõ ràng 

nhất, phải để họ nhìn thấy, nếu không thấy họ sẽ không tin. Đợi đến khi mình có 

cơ duyên, người cùng chí hướng với chúng ta, sống cùng một nơi, làm tấm gương 

tốt.  Khu  vực  nhỏ  này  là  một  khu  điển  phạm  của  nền  giáo  dục  Đức  Phật,  mọi 

người siêng năng làm, làm ra để quý vị thấy. Quý vị thấy hoàn cảnh của tôi tốt 

hơn hoàn cảnh của quý vị, cuộc sống tốt, tâm tình an vui, mọi người đều tương 

thân  tương  ái,  hợp  tác  lẫn  nhau.  So  với  quý  vị  ngày  ngày  cãi  nhau,  ngày  ngày 

hoài nghi, đấu tranh, so sánh hai điều này quý vị thấy bên nào tốt? Không dùng 

phương  pháp  này,  quý  vị  sẽ  chẳng  còn  cách  nào  khác,  dù  có  nói  khô  cổ  họng 

cũng không ai tin, nhất định phải làm để người khác noi theo. 

“Nhu hòa chất trực”, thái độ đối nhân, đối sự, đối vật, tâm chân thành, dùng 

tâm chân thành. Bên ngoài nhu hòa, ngày nay chúng ta  gọi là hài hòa, tuyệt đối 

không được nông nổi. Người bây giờ thường hay nông nổi, chúng ta tâm bình khí 

hòa,  thuận  cảnh  cũng  tốt, nghịch  cảnh  cũng  tốt,  phải như  như  bất động.  Thuận 

cảnh không nên vui quá, đừng để thất lễ. Nghịch cảnh đừng nên oán hận, không 

nên hận thù, phải dùng tâm thanh tịnh bình đẳng giác hóa giải nó. 

Điều sau cùng, rất quan trọng! Đó  mới thật là  cơ sở: “đại chúng sanh khổ”. 

Chúng ta chịu khổ chịu nạn cho họ thấy, nếu không chịu khổ chịu nạn sẽ không 

muốn đến thế gian này. Thế gian này quá khổ, chúng ta nên nhanh chóng ra đi, họ 

tự làm tự chịu, cứ tùy họ! Đây là gì? Đây là tiểu thừa. Đại thừa Bồ Tát thấy chúng 

sanh đau khổ, nên thương xót họ, đồng cam cộng khổ cùng chịu hoạn nạn với họ, 

để giáo hóa chúng sanh, để giúp họ, điều này không giống nhau. 

Tứ đức này là cương lãnh chỉ đạo cao nhất có thể giúp chúng ra tu học trong 

thời hiện tại. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 485  95 



Tập 486 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:08.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 604, giữa hàng thứ ba. Bắt đầu xem từ  câu “Văn Cú 

viết”. Đây là Pháp Hoa Kinh Văn Cú. 

“Hiển  thiện  quyền  khúc  xảo,  minh  quán  hành  tinh  vi.  Thượng  cú  minh  giác 

tha, thiện năng quán cơ đậu giáo, hành quyền phương tiện. Hạ cú minh tự giác, ư 

quán hành thiện nhập tinh vi”. 

Chúng ta thường nói, tu học có được chỗ ngộ, đây chính là tinh vi. Như tự 

giác  có  thể  tiện  lợi  giác  tha,  tùy  cơ  ứng  duyên,  nên  gọi  là  thiện  xảo.  Ở  trước 

chúng ta học đến đây. Trong Văn Cú nói rất rõ ràng, nếu chính mình không thể tự 

giác, thì không cách nào giúp người khác, không thể tùy cơ ứng duyên. Câu này ý 

nghĩa rất sâu rộng. 

Làm sao có thể tự giác? Tâm địa nhất định phải thanh tịnh. Tự giác là sanh trí 

tuệ,  bất  luận  ở  trong  cảnh  giới  nào,  chúng  ta  nói  thuận  cảnh  nghịch  cảnh,  thiện 

duyên ác duyên, họ đều sanh trí tuệ, không sanh phiền não. Nếu trong thuận cảnh, 

thiện duyên, quý vị sanh tham ái, tham luyến, như vậy là sai. Đây là phàm phu, 

không phải là người tu hành. Trong nghịch cảnh, ác duyên, quý vị có sân nhuế, 

cũng là không thanh tịnh. Thế nên người tu hành tu ở đâu? Ngay trong cảnh giới, 

đặc biệt là nơi hoàn cảnh nhân sự, rèn luyện được tâm thanh tịnh dễ nhất. 

Chúng  ta  xem  53  lần  tham  bái  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, 53 vị đại thiện tri thức. Thuận cảnh nhiều, nghịch cảnh ít, có chăng? Có, 

có nghịch cảnh, cũng có ác duyên, thiện duyên ác duyên đều có. Chúng ta quan 

sát tường tận xem Thiện Tài Đồng Tử ứng phó như thế nào, làm sao để thành tựu 

chính mình trong các cảnh giới khác nhau đó. Trong cuộc sống, đặc biệt là hoàn 

cảnh  nhân  sự,  là  nơi  rèn  luyện  bản  thân.  Chúng  ta  học  tập  trong  kinh  giáo  này, 

chúng ta không trải qua rèn luyện, như vậy không gọi là tu hành. 

Đại sư Thanh  Lương chia Hoa  Nghiêm là Tín Giải Hành Chứng.  Quý vị có 

thể tin, có thể hiểu, không thể hành. Tu hành chính là cuộc sống, rèn luyện ngay 

trong cuộc sống hằng ngày, luyện gì? Luyện tùy duyên không chấp trước, không 

chấp  tướng  chính  là  diệu  dụng,  tức  tùy  duyên  diệu  dụng.  Không  chấp  tướng, 

thanh tịnh bình đẳng giác hiện tiền. Chấp tướng, phiền não hiện tiền, oán hận hiện 

96  Tập 486 



tiền, bất bình hiện tiện, những thứ này hiện tiền. Những thứ này xuất hiện khiến 

chúng ta đọa lạc, tín và giải của chúng ta đến đây hoàn toàn sụp đổ, hoàn toàn 

đọa lạc vào trong lục đạo, nên vẫn là tâm luân hồi. Tu hành không có gì khác, là 

làm sao chuyển tâm luân hồi thành tâm bồ đề. 

Trong  kinh  này,  Đức  Thế  Tôn  dạy  chúng  ta:  Phát  tâm  bồ  đề,  nhất  hướng 

chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật.  Ở  đây  không  chuyển  được,  công  phu  tu  hành  này 

không những là không đắc lực, mà còn hoàn toàn sụp đổ. 

Ở trước nói rằng, Bồ Tát dùng trí tuệ kim cang, kim cang nghĩa là gì? Tuyệt 

đối  không  thay  đổi,  tuyệt  đối  không  dao  động,  tuyệt  đối  không  bị  ngoại  cảnh 

xuay chuyển, đây là chân công phu. Phàm không chịu được thử thách  của hoàn 

cảnh, gió thôi cây động tâm liền bất an, quả thật rất khó, đời này không thể thành 

tựu. Dù có làm bao nhiêu việc tốt, đều là phước báo nhân thiên, niệm Phật không 

thể vãng sanh. Vãng sanh, chư vị nhất định nên nhớ, một câu nói cao nhất không 

bao giờ thay đổi, đó chính là “tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. Ba tiêu chuẩn trên đề 

Kinh Vô Lượng Thọ, tâm thanh tịnh sanh vào cõi phàm thánh đồng cư, tâm bình 

đẳng sanh vào cõi phương tiện hữu dư. Sau cùng là giác, giác là đại triệt đại ngộ, 

sanh vào cõi thật báo trang nghiêm. Tiêu chuẩn đều ở trên đề kinh. 

Chúng  ta  không  đạt  được  bình  đẳng  và  giác,  nhất  định  phải  đạt  được  thanh 

tịnh. Làm sao để thanh tịnh? Buông bỏ, buông bỏ sẽ thanh tịnh. Trong buông bỏ, 

quan trọng nhất là tình chấp, tình chấp khó buông xả nhất. Buông được tình chấp, 

thì còn có gì không buông được! 

Hiện nay chúng ta sống trong hoàn cảnh này, có lợi ích đối với người tu hành 

chân chánh, khiến quý vị giác ngộ. Thế gian này có thể xa lìa, nên xa lìa, nhưng 

Phật  pháp  không  phải  tiêu  cực,  Phật  pháp  là  tích  cực.  Cổ  nhân  dạy  rằng:  “Một 

ngày làm hòa thượng thì đánh chuông một ngày”, chính là nói tôi có sinh mạng 

này một ngày, thì tôi phải tận chức và chịu trách nhiệm ngày này. Tận chức gì? 

Chịu trách nhiệm gì? Hộ trì chánh pháp cửu trú, giúp chúng sanh có duyên, làm 

hai  việc  này.  Dùng  phương  pháp  gì?  Tự  mình  đọc  kinh  dạy  học.  Đức  Thế  Tôn 

biểu diễn cho chúng ta, khi ngài còn tại thế, các cảnh giới ngài cũng đã trải qua, 

khổ hơn nhiều so với chúng ta hiện nay. Hoàn cảnh của chúng ta hiện nay so với 

ngài, cuộc sống của chúng ta là thiên đường. Nên biết, Đức Phật tại thế, mỗi ngày 

ngài đều không có nơi ở nhất định, đêm ngủ dưới gốc cây. Chính Thế Tôn quy 

định, chỉ ở được một đêm dưới gốc cây, không được ở hai đêm, ngày thứ hai phải 

đến ở dưới gốc cây khác. Vì sao? Sợ chúng ta khởi tham luyến gốc cây này: Cây 

này to, nhiều bóng mát, ngồi ở đây rất dễ chịu, ngày mai lại đến đây, tâm tham 

liền  khởi  lên.  Nên  giới  luật  này,  Đức  Phật  đã  chế  định  như  thế,  khiến  chúng  ta 

Tập 486  97 



thay chỗ mới hàng ngày, không nên ở chỗ cũ. Khiến chúng ta không có chút lưu 

luyến nào đối với thế gian này, không có chút vướng mắc nào. Ngày nay chúng ta 

không làm được, vì sao? Công phu chưa đủ, thể lực chưa đủ. 

Người ta ngày ngày dưới gốc cây, không sợ gió thổi nắng đốt mưa tuôn, ngài 

không sợ, gọi là thân kim cang bất hoại, thân thể tốt. Nếu chúng ta ngủ một đêm 

bên ngoài, ngày thứ hai phải đến bệnh viện, đây là tìm phiền phức. Nhưng Đức 

Phật  đã  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy  tinh  thần  này,  chúng  ta  mãi  mãi  ghi  nhớ, 

thường nghĩ đến, cảm ân Đức Phật. Giảng kinh thuyết pháp chưa từng nghỉ một 

ngày, ngài là triệt ngộ, từng câu từng chữ đều lưu xuất từ tự tánh, nên ngài cũng 

không  cần  chuẩn  bị.  Ngài  cũng  không  giảng  nghĩa,  đến  đại  cương  cũng  không 

cần, suốt 49 năm như vậy, quả thật không dễ! 

Ngày nay chúng ta học tập không rời kinh sách, không rời kinh điển chính là 

không rời giáo huấn của Thế Tôn. Học tập phải hiểu phương tiện thiện xảo, chính 

là thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, không thể không biết. Phật nói tất cả kinh 

không phải vì tôi, mà vì tất cả chúng sanh căn tánh khác nhau. Tôi chỉ cần ở trong 

tất cả kinh điển, chọn một bộ khế hợp căn tánh mình, sau đó thâm nhập một môn, 

huân tu lâu dài, như vậy sẽ thành công. Cần bao nhiêu thời gian? Ít mười năm. 

Trong hoàn cảnh hiện tại, chúng ta giám nói còn mười năm sao? Không giám nói, 

rất  nhiều  nguy  cơ  đang  ở  trước  mắt,  chúng  ta  thấy  rất  rõ  ràng.  Nên  ngày  nay 

chúng ta tu học là phải tranh thủ từng giờ từng phút, không được uổng phí phút 

giây nào. 

Tu bằng cách nào? Niệm Phật, thật thà niệm Phật. Trong tâm ngoài Phật hiệu 

ra, không có bất cứ điều gì. Đối với bản thân, quyết định vãng sanh Tịnh độ, nhất 

định thấy Phật A Di Đà. Ngoài ra không phải điều ta cần, chúng ta muốn cũng 

không được. 

Về mặt nhân quả mà nói, chúng ta không có phước báo lớn như vậy. Cần điều 

gì? Bất luận hoàn cảnh nào, thân tâm đều yên ổn, như vậy cũng đã rất tuyệt. Tất 

cả  đều  không  cần  tính  toán,  ngày  tháng  như  thế  nào  cũng  có  thể  qua,  chỉ  cần 

chúng ta không quên câu Phật hiệu này, thời gian một ngày của tôi không trôi qua 

vô ích, thâm nhập kinh giáo. 

Ở đây nói: “Quán hành tinh vi”, cực kỳ tinh vi, là tăng trưởng lòng tin kiên 

định  cho  chúng  ta.  Từ  chỗ  này  cũng  sinh  ra  phương  tiện  thiện  xảo  tùy  cơ  ứng 

duyên, chúng ta đạt được pháp hỷ ở đây. Như Bồ Tát pháp hỷ sung mãn, thường 

sanh tâm  hoan hỷ  vậy, tu học ngày  càng kiên định. Bất luận là tín tâm, nguyện 

tâm hay giải hành, ngày ngày đều trăng trưởng. Duy trì được điểm này, quả thật 

không dễ! 

98  Tập 486 



Bên  dưới,  Hoàng  Niệm  Tổ  đưa  ra  mười  loại  thiện  xảo  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, ông đều đưa cả  vào đây.  Kinh Hoa Nghiêm nói rõ  mười loại  trí thiện 

xảo.  Quý  vị  xem,  cơ  sở  của  phương  tiện  thiện  xảo  là  trí  tuệ,  không  phải  phiền 

não, không phải tri thức. Trong tri thức không có phương tiện thiện xảo, mặc dù 

có phương tiện, không thể thêm thiện xảo. Trong trí tuệ có phương tiện thiện xảo, 

nên sau thiện xảo thêm vào chữ trí. 

Thứ nhất: “Liễu đạt thậm thâm Phật pháp thiện xảo trí”. Nhận thức đầu tiên là 

mục  tiêu  tu  học  của  chúng  ta,  phải  thấu  hiểu,  phải  thông  đạt.  Phật  pháp  thậm 

thâm, vì nó không có cảnh dừng. Một bộ tiểu bộ kinh, văn tự không nhiều, như 

Bát Nhã Tâm Kinh có 260 chữ, Đại Thế Chí Bồ Tát Viên Thông Chương có 244 

chữ, nghĩa lý và cảnh giới thậm thâm, suốt đời chúng ta không học hết. Đến lúc 

nào chúng ta mới có thể nói bộ kinh này tôi đã viên mãn? Ít nhất phải bát địa Bồ 

Tát. Ở trước chúng ta học qua: Thập địa, mười loại chân như, thập địa, chính là 

244 chữ này. Nếu tự mình không chứng được bát địa, tức là chúng ta không thể lý 

giải một cách cứu cánh viên mãn, nhất định phải hiểu điều này. Hiểu được đạo lý 

này  rồi,  một  bộ  kinh,  bốn  câu  kệ,  chúng  ta  có  thể  nhất  môn  thâm  nhập,  trường 

thời huân tu_Trường thời là quanh năm suốt kiếp, vì bộ kinh này, từ sơ phát tâm 

có thể chứng được quả cứu cánh. Vì pháp pháp bình đẳng, không có cao thấp. Có 

ít  nhất  chăng?  Có,  ít  nhất  là  một  câu  Phật  hiệu,  bốn  chữ  A  Di  Đà  Phật.  Quý  vị 

dùng bốn chữ này, từ sơ phát tâm cũng là chứng đến Như Lai địa. Nghĩa rốt ráo 

của  bốn  chữ  này  sâu  rộng  vô  tận,  cũng  đạt  được  bát  địa  mới  có  thể  biết  được. 

Chưa đến bát địa không thể hiểu hết ý nghĩa của nó. 

Ở  đây  nói  thiện  nhập  tinh  vi,  bát  địa  mới  thật  sự  thiện  nhập  tinh  vi. Vì  bốn 

chữ  A  Di  Đà  Phật,  bao  gồm  toàn  bộ  Phật  pháp.  Không  chỉ  là  49  năm  của  Đức 

Thế  Tôn,  mà  pháp  của  tất  cả  chư  Phật  Như  Lai  trong  mười  phương  ba  đời  nói. 

Bốn  chữ  này  bao  gồm  tất  cả,  nó  là  cương  lĩnh  chung.  Thế  nên  đối  với  tín  giải 

hành, có thể sanh  khởi hỷ lạc, đây là pháp hỷ, là lợi ích thật sự. Khi không thể 

sanh khởi hỷ lạc, là chưa nhập vào cảnh giới, như ăn thức ăn mà không nếm được 

mùi vị. Chỉ nuốt đại vào, không biết được mùi vị là gì, như vậy không được, đây 

là điều đầu tiên. 

Thứ hai: “Xuất sanh quảng đại Phật pháp thiện xảo trí”. Từ thậm thâm sau đó 

rộng lớn. Đây là nói rõ, Phật pháp sâu rộng không có biên tế. Phật pháp là gì? Nói 

chữ  pháp  trước,  pháp  chính  là  tất  cả  pháp  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới. 

Ngài  Huệ  Năng  nói:  “đâu  ngờ  tự  tánh,  năng  sanh  vạn  pháp”,  phải  hiểu  ý  nghĩa 

chữ pháp này. Pháp là vũ trụ, thông thường chúng ta nói: Tất cả lý sự, tánh tướng, 

nhân quả. Sáu chữ này đều tượng trưng, đều bao hàm hết.       Pháp là một đại 

Tập 486  99 



danh từ chung_chỉ một chữ, vạn sự vạn vật trong biến pháp giới hư không giới, 

tánh tướng, lý sự, nhân quả. Phật nghĩa là gì? Phật là giác, Phật là thông đạt thấu 

triệt, không sai lầm_chánh giác. Chính là nói chúng ta thấu triệt hoàn toàn tánh 

tướng, lý sự, nhân quả, của vạn sự vạn vật trong vũ trụ, đây gọi là Phật pháp. Quả 

thật không dễ, điều này quá khó! Nhưng Phật có phương tiện thiện xảo, nói với 

chúng ta điều gì? Chúng ta chọn một pháp trong tất cả pháp, chuyên tu từ trong 

một pháp này, gọi là thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. 

Pháp, thông thường chúng ta chỉ kinh điển, thu nhỏ ý nghĩa hết sức vào trong 

kinh điển, trong kinh điển rút nhỏ vào một bộ kinh, đây là phương pháp mà các 

bậc  tổ  sư  dùng.  Chúng  ta không  thể  ngoại  lệ,  cũng  dùng  phương pháp này.  Tôi 

học một bộ kinh, suốt đời chỉ chuyên học một bộ kinh, đạt được tam muội trong 

bộ  kinh  này,  đây  là  việc  đầu  tiên.  Tam  muội  là  gì?  Tức  được  tâm  thanh  tịnh. 

Trong tâm chúng ta chỉ có một việc, ngoài ra đều không có, dễ dàng được thanh 

tịnh. 

Sau khi được tam muội, không từ bỏ, vẫn dõng mãnh tinh tấn, họ sẽ khai trí 

tuệ. Trí tuệ khai mở, không những chúng ta thông đạt bộ kinh này, mà tất cả pháp 

đều thông đạt hết. Nếu chưa thông tất cả pháp, trí tuệ chúng ta chưa khai mở. Trí 

tuệ khai  mở, chắc chắn thông đạt hết các pháp. Ngài  Huệ Năng làm gương cho 

chúng  ta,  tấm  gương  tốt  nhất.  Tuổi  ngài  không  lớn,  24  tuổi  khai  ngộ.  Ngài  ở 

Hoàng Mai tám tháng, Ngũ tổ dạy ngài giã gạo chẻ củi. Tám tháng này ngài tu gì, 

quý  vị  lãnh  hội  được  chăng?  Tám  tháng  này  ngài  đang  tu  định.  Người  khác  tu 

định là ngồi diện bích trong thiền đường, ngài tu định thì đi đứng nằm ngồi đều là 

định, đây là thiền định cao cấp. 

Trong động có bất động, thân đang động, tâm bất động, đây là thiền định chân 

thật.  Thế  nên  về  hình  thức  chúng  ta  không  thấy  được,  không  nhìn  ra  được,  đây 

gọi  là  diệu  dụng.  Thông  thường  người  tu  định,  quý  vị  có  thể  nói  ngài  Thần  Tú 

không  có  công  phu  ư?  Ngày  ngày  ngồi  thiền,  ngày  ngày  tu  định,  vì  sao  không 

khai ngộ? Thân bất động, tâm  đang động. Có khi tâm động  mà bản thân không 

biết, công phu của định chưa đủ, nên không khai ngộ. Ngài Huệ Năng làm việc từ 

sáng đến tối, nỗ lực làm việc. Vì thân thể ngài nhỏ con, thân thể nhỏ con mà giã 

gạo, giã gạo là phải đạp chày, không đủ sức giã gạo phải làm sao? Cột một cục đá 

to ngang eo, khiến trọng lượng thân thể tăng thêm_cục đá đó hiện nay vẫn còn, 

chúng ta đến Chùa Nam Hoa Thiều Quán có thể nhìn thấy, vẫn thấy được cục đá 

lúc ngài cột trên thân để giã gạo. Thân ngài động nhưng tâm bất động. Tâm ngài 

đích thực như trong kinh này nói: Thanh tịnh bình đẳng giác. Ngài tu tám tháng 

được thanh tịnh bình đẳng giác, người khác không nhận ra, nhưng Ngũ tổ nhận 

100  Tập 486 



ra. Vì sao ngũ tổ nhận ra? Ngũ tổ đã minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh có 

gì ngài không biết! Học rồi cũng biết, chưa học cũng biết, không có gì không biết. 

Tất cả chúng sanh khởi tâm động niệm, địa vị tiểu thừa nhị quả đều biết. Nhị quả 

Tư đà hàm, họ khôi phục bốn loại năng lực: Thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc 

mạng.  Sáu  loại  thần  thông  họ  có  bốn  loại,  tâm  họ  chính  là  cảnh  giới  của  người 

khác,  người  khác  khởi  tâm  động  niệm  họ  đều  biết.  Ngũ  tổ  làm  sao  không  biết 

được? Sao có đạo lý này. 

Định từ đâu  mà có? Do buông bỏ  mà có, thật sự buông bỏ, chúng ta có thể 

lãnh hội được. Năm 24 tuổi, cảnh giới của ngài Huệ Năng là gì? Không những là 

trong  tất  cả  cảnh  duyên,  không  phân  biệt  không  chấp  trước.  Ngài  chắc  chắn 

không khởi tâm không động niệm,  ngài  mới đại triệt  đạt ngộ. Nếu chỉ là không 

phân  biệt  không  chấp  trước,  là  cảnh  giới  thông  thường  của  quyền  giáo  Bồ  Tát. 

Trong mười pháp giới, Phật Bồ Tát là cảnh giới đó, như vậy không được. Chắc 

chắn trong cảnh duyên ngài đã đạt được không khởi tâm không động niệm. Cũng 

chính là nói, ngài đã thuần thục. Còn thiếu điều gì? Còn thiếu Tổ sư ấn chứng cho 

ngài,  giống  như  lần  kiểm  tra  sau  cùng,  thiếu  lần  kiểm  tra  này.  Ngũ  tổ  Hoằng 

Nhẫn đem bài học sau cùng này bổ sung vào, nên công đức của ngài viên mãn. 

Người tu hành này_phàm phu không biết, nhưng Ngũ tổ rõ ràng minh bạch. Vì 

sao Ngũ tổ không chọn người khác để truyền pháp mà  chọn ngài, thế nên Phật 

pháp cũng chính là  tất cả  pháp, tánh tướng lý sự  nhân quả  của nó sâu  rộng vô 

biên. Vì sao? Vì thể của nó là tự tánh, tự tánh sâu rộng không có biên tế, tự tánh 

hiện ra tất cả pháp, đương nhiên cũng là sâu rộng vô biên, chúng ta sao giám xem 

thường? Sao giám coi nhẹ nó? 

Trong thời kỳ hiện nay, không còn các bậc minh tâm kiến tánh, vì sao không 

có? Chúng ta thử nghĩ xem, Phật Bồ Tát thị hiện nơi thế gian này, các ngài không 

có ý gì, không có khởi tâm động niệm. Các ngài đã đến thế gian này như thế nào? 

Cảm  ứng.  Hiện  nay  thế  gian  này  không  có  người  cảm,  nên  Phật  Bồ  Tát  không 

đến. Dùng gì để cảm? Điều này trước đây thầy Lý dạy tôi: dùng thành, thành phải 

chân thành đến cực điểm, gọi là chí thành. Nên thầy  Lý  cho tôi bốn chữ: “Chí 

thành cảm thông”, đây là thầy dạy tôi.  Quý vị có chí thành, tự nhiên có cảm ứng 

đạo giao với Phật Bồ Tát. Trong xã hội hiện nay, tìm không có người chí thành. 

Chí thành từ đâu mà có? Chí thành đến từ tin thật. Con người hiện nay không tin 

chính mình, con người hiện nay hoài nghi, hoài nghi đối với tất cả, hoài nghi bản 

thân, hoài nghi đối với tất cả hữu tình chúng sanh, hoài nghi cha mẹ, hoài nghi 

thầy tổ, hoài nghi tổ tông. Hoài nghi những gì tổ tông lưu lại, hoài nghi Phật Bồ 

Tát_Nghi, hỏng hết tất cả. Chữ nghi này phá hoại toàn bộ tánh đức. Cái hại của 

Tập 486  101 



nghi đáng sợ hơn tham sân si  mạn. Vì nghi hủy hoại tất cả, vì nghi mà đại địa 

lỏng lẻo, đất không còn kiên cố, nên đất sẽ chìm xuống đáy biển, núi sẽ sụp đổ. 

Đức Phật khai thị những điều này cho chúng ta, chúng ta quan sát tường tận, 

tư duy và lãnh hội cẩn thận. Từng câu từng chữ ngài nói đều là thật, không có câu 

nào là giả. Ngày nay đại đa số chúng sanh, đầy đủ năm độc tham sân si mạn nghi, 

nên Đức Phật đến cũng không thể dạy được họ. 

Vậy Đức Phật có đến chăng? Phật từ bi nên vẫn đến. Vì sao? Hiện tượng này 

chính  là  cảm,  đây  là  tướng  bất  thiện,  là  cảm.  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  bằng  một 

phương thức khác, thị hiện này là thiên tai, mục đích thiên tai ở đâu? Là dạy quý 

vị giác ngộ, dạy quý vị hồi đầu. Quý vị xem, thuận cảnh nghịch cảnh đều có thể 

giúp  chúng  ta,  đều  có  thể  thành  tựu  chúng  ta,  toàn  là  thiện  duyên.  Ngày  nay 

chúng ta phải thật sự giác ngộ, đối với tất cả chúng sanh phải sanh tâm cảm ân 

chân thành. Thuận cảnh hay nghịch cảnh đều phải cảm ân, người thiện người ác 

đều  phải  cảm  ân.  Chẳng  có  người  nào  không  phải  đến  để  khởi  phát  chúng  ta, 

chẳng có người nào không phải đến để thành tựu chúng ta. Ý niệm chúng ta vừa 

chuyển, cảnh giới lập tức thay đổi. 

Phải nhớ câu trong kinh Phật: “Cảnh tùy tâm chuyển”, hàng phàm phu, người 

chưa giác ngộ là tâm tùy cảnh chuyển, người giác ngộ là cảnh tùy tâm chuyển, 

không giống nhau. Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật dạy: “Nếu chuyển được 

cảnh,  tức  đồng  Như  Lai”,  có  thể  chuyển  được  cảnh,  chúng  ta  chính  là  Phật  Bồ 

Tát, là chúng ta đã đúng. Nếu bị hoàn cảnh chuyển, như vậy là sai, chúng ta đã 

uổng phí công phu học Phật. 

Thứ ba: “Tuyên thuyết chủng chủng Phật pháp thiện xảo trí”. Đây là dạy học, 

giảng  kinh  thuyết  pháp.  Chúng  ta  có  năng  lực  tuyên  thuyết,  nếu  không  thật  sự 

thâm nhập pháp tạng thẩm thâm, thì không cách nào tuyên thuyết được. Tự mình 

sau khi thâm nhập, trí tuệ thiện xảo này liền sinh khởi, có thể tự mình dạy người 

khác, có thể đem mọi vấn đề nói rõ ràng thấu triệt. Mục đích là gì? Mục đích là 

giúp họ kiến lập tín tâm, họ không có tín tâm, phải giúp họ kiến lập tín tâm, phải 

giúp  họ  kiến  lập  nguyện  tâm.  Nguyện  này  ở  Tịnh  độ,  chính  là  nguyện  sanh  thế 

giới tây phương Cực Lạc. 

Nếu họ thật sự tiếp nhận, thật sự thực hành, người này sẽ được độ, sẽ thành 

tựu. Nếu quý vị khiến họ thật sự phát tâm hành trì, chính mình không làm gương, 

tín  nguyện  của  họ  chỉ  là  như  hạt  sương.  Hạt  sương  mặt  trời  vừa  xuất  hiện  sẽ 

không  còn.  Đây  là  nói,  tín  tâm  của  họ  vừa  phát  rất  mạnh,  mấy  ngày  sau  lại  bị 

hoàn cảnh bên ngoài chuyển, lại đọa lạc. Hạng người này thật nhiều, không thể 

trách họ. 

102  Tập 486 



Trước  đây  thầy  Lý  nói  với  tôi,  có  được  mấy  người  nghe  kinh  một  lần  liền 

khai  ngộ,  nghe  một  bộ  kinh  liền  chứng  quả,  không  có.  Nên  mới  đưa  ra  trường 

thời  huân  tu.  Quý  vị  muốn  giúp  người  khác,  nhất  định  phải  làm  tấm  gương  tốt 

cho  họ  noi  theo.  Họ  thấy  quý  vị  hành  trì,  họ  tin,  tín  tâm  họ  mới  không  thoái 

chuyển. Thế nên làm tấm gương tốt rất quan trọng, đặc biệt là trong thời hiện đại, 

nếu không làm tấm gương tốt, quý vị nói người ta không tin. Mình thực hành thì 

họ sẽ tin. 

Không có lòng tin đối với tổ tông, chính là không có lòng tin đối với truyền 

thống  văn  hóa,  không  đủ  nhận  thức  đối  với  truyền  thống  văn  hóa.  Nếu  thật  sự 

nhận thức, họ sẽ thực hành và thật sự làm được. Vì sao vậy? Họ vui vì việc này 

không thấy mỏi mệt, ở trong này họ có pháp hỷ, có niềm vui chân thật, họ mới 

hành trì. Thực hành mà không có niềm vui, ai thực hành nó? Phật pháp cũng như 

vậy, nếu chúng ta không nếm được pháp vị, chắc chắn sẽ thoái tâm, không cách 

nào tiếp tục. Nếm được pháp vị phải có thiện căn, thiện căn tu trong đời quá khứ, 

đời này phải tiếp tục tu. Đời quá khứ không có, đời này rất khó kiến lập. Đời quá 

khứ  có,  quý  vị  phải  cố  gắng  bồi  đắp  thêm,  giúp  họ  trưởng  thành,  giúp  họ  kiên 

định không trái nghịch, họ sẽ thành tựu. Thế nên thuyết pháp, trí thiện xảo thuyết 

pháp. 

Thứ  tư:  “Chứng  nhập  bình  đẳng  Phật  pháp  thiện  xảo  trí”.  Phần  này  là  công 

phu,  chính  quý  vị  chưa  chứng  nhập  bình  đẳng,  nhất  định  không  thể  giúp  người 

khác  chứng  nhập  bình  đẳng.  Giải  dễ  hơn,  quý  vị  nói  pháp  họ  hiểu,  minh  bạch, 

điều này dễ, chứng không dễ. Chứng là chân công phu, là hưởng thụ chân thật. 

Thầy Phương Đông Mỹ nói: “Hưởng thụ cao nhất của đời người”. Thông thường 

chúng ta nói, cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. Hạnh phúc mỹ mãn không phải địa 

vị, không phải có của cải, điều này không liên quan đến địa vị và của cải, đây là 

gì? Nếm được pháp vị chân thật, an vui chân thật. Không thật sự thông đạt lý sự 

tánh tướng, niềm vui này không sanh khởi được. Pháp hỷ sung mãn này xuất hiện 

từ tánh đức của tự tánh. 

Thứ năm: “Liễu minh sai biệt Phật pháp thiện xảo trí”. Đạt được bình đẳng 

trước, sau bình đẳng chính là sai biệt trí, bình đẳng trí là căn bản trí. Căn bản trí là 

gì? Căn bản trí chính là tâm bình đẳng, trong Tịnh tông gọi là nhất tâm bất loạn. 

Nhất tâm là định, bất loạn là tuệ, định tuệ song tu. Từ căn bản trí phát hậu đắc trí, 

hậu đắc trí là gì? Là “vô sở bất tri”, không có gốc, làm sao có cành lá hoa quả? 

Cành lá hoa quả là sai biệt trí, như gốc gác của thực vật vậy, đó là bình đẳng trí, 

tất cả cành lá hoa quả của đại thọ này đều từ nó sanh ra. Sai biệt trí là thấu triệt tất 

Tập 486  103 



cả pháp tướng sai biệt, và tác dụng sai biệt, đây chính là “vô sở bất tri” mà Phật 

pháp nói. 

Bình đẳng trí thì sao? Là Bát nhã vô tri, vô tri là bình đẳng, sai biệt là không 

bình đẳng. Bình đẳng là gốc, sai biệt là cành lá, sai biệt trí đối với ai? Dùng để 

giáo hóa chúng sanh. Căn bản trí là tự thọ dụng, thanh tịnh bình đẳng giác là tha 

thọ dụng, ngàn kinh vạn luận là tha thọ dụng. Giúp chúng sanh, chúng sanh căn 

tánh không giống nhau, thiện căn phước đức không tương đồng, thế nên giáo hóa 

không phải là một phương pháp, vô lượng pháp môn, thấu triệt sai biệt. 

Thứ sáu là càng thâm nhập, ở trước là thấu triệt, ở sau là “giải ngộ vô sai biệt 

Phật pháp thiện xảo trí”. Ở trước là sai biệt, ở đây là vô sai biệt. Vô sai biệt trong 

sai biệt mới viên mãn, sai biệt là gì? Giả tướng, vô sai biệt là thật tướng. Sai biệt 

là huyễn tướng, vô sai biệt là chân tướng. Vô sai biệt ở đâu? Vô sai biệt ở trong 

sai biệt. Người xưa dùng vàng và đồ trang sức làm ví dụ: “dĩ kim tác khí, khí khí 

gai kim”. Quý vị nhìn thấy đồ trang sức là sai biệt, thấy vàng là vô sai biệt. Vàng 

chính là đồ trang sức, trang sức chính là vàng, vàng và trang sức là một không 

phải hai. Nếu quý vị thông đạt điều này tức là đã viên mãn, trong tất cả pháp sẽ 

không  khởi  tâm  động  niệm,  đương  nhiên  phân  biệt  chấp  trước  chắc  chắn  cũng 

không sanh khởi, chúng ta mới trở về đến tự tánh bổn định. 

Thứ bảy: “Thâm  nhập trang nghiêm Phật pháp thiện xảo trí”. Trang nghiêm 

Phật pháp là đầy đủ hai loại tự tha thọ dụng, trang nghiêm này thành tựu trong trí 

tuệ  bát  nhã,  tự  nhiên  thành  tựu.  Cần  thiết  kế  chăng?  Cần  thi  công,  kinh  doanh, 

kiến tạo chăng? Không cần thiết. Bây giờ chúng ta đã hiểu, thế giới tây phương 

cực lạc tự nhiên thành tựu, không có ai thiết kế, không ai kiến tạo, không ai thi 

công,  tự  nhiên  thành  tựu.  Thông  thường  chúng  ta  rất  khó  tin.  Trong  thế  giới 

chúng ta có tự nhiên thành tựu, nếu hiểu vấn đề này, chúng ta sẽ không hoài nghi 

đối với việc thành tựu của thế giới Cực Lạc. 

Chủng chủng trang nghiêm của nhân gian chúng ta, là giả không phải thật, vì 

sao? Vì nó sanh ra từ huyễn tưởng của chúng ta. Tâm chúng ta nghĩ, sau đó lại 

thiết kế vẽ vời, tiếp theo là kinh doanh chế tạo, do đây mà có, đến mang chiếc áo 

cũng vậy, gọi là thiết kế. Ăn một bữa cơm cũng phải nghĩ thức ăn nên làm như 

thế nào, làm sao nêm nếm, đều đang thiết kế. 

Thế gian chúng ta ai không cần thiết kế? Nói với quý vị, tầng trời thứ năm 

của Dục giới đã không cần, tầng trời thứ năm là Hóa lạc thiên. Tất cả thọ dụng 

mà họ cần đều tâm tưởng sự thành, trong tâm họ nghĩ, đồ vật liền hiện tiền. Đây 

là đạo lý gì? Trong kinh có, Đức Phật từng nói, câu nói nào? “Tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh”. 

104  Tập 486 



Vì sao họ có thể  nghĩ thành, còn chúng ta nghĩ không thành? Tâm chúng ta 

tán loạn, tâm tán loạn không có sức mạnh. Tâm họ tập trung, tập trung là gì? Tâm 

họ  định.  Giống  như  ngày  nay  chúng  ta  thấy  ánh  sáng,  ánh  đèn  là  tán  loạn,  nó 

chiếu  ra  tám  phương  bốn  hướng.  Các  nhà  khoa  học  hiểu  điều  này,  họ  đem  ánh 

sáng tạo thành một tuyến, sức mạnh này rất lớn, gọi là tia laser. Ánh sáng này tập 

trung, khiến nó đối chiếu vào một điểm, ánh sáng này có thể xuyên suốt tấm thép. 

Là  một  ánh  sáng  này,  họ  đem  nó  tập  trung,  sức  mạnh  tập  trung  này  rất  lớn.  Ý 

niệm của chúng ta cũng có thể tập trung, không tán loạn, tập trung chính là định. 

Định công của trời thứ năm- Hóa lạc thiên, có thể tùy tâm muốn làm gì thì làm, 

tâm tưởng sự thành, họ có năng lực này. 

Tầng trời thứ sáu càng cao, đến tầng trời thứ bảy thật sự đã thành tựu sơ thiền, 

thật sự đạt được thiền định. Sức mạnh ý niệm của thiền định này rất lớn, đây là 

sắc giới. Dục giới, sắc giới đều có năng lực này, huống gì là thế giới Cực Lạc! 

Định công của Phật A Di Đà, so với trời thứ sáu, so với Dục giới, Sắc giới thiên, 

Vô sắc giới thiên cao hơn rất nhiều, không thể sánh được!  Thế nên thế giới tây 

phương Cực Lạc là tự nhiên hiện tiền. 

Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, trong Kinh Vô Lượng Thọ nói về điều 

này nhiều nhất, nói tường tận nhất, đều không có người thiết kế. Không có người 

thiết kế, vì sao tốt đẹp như vậy? Là do công phu tu học của ngài trước khi chưa 

thành  tựu,  thân  phận  của  ngài  là  Tỳ  kheo_người  mới  xuất  gia_Tỳ  kheo  Pháp 

Tạng. Lúc đó nghĩ rất nhiều, ngài tu những gì trong năm kiếp trước? Tu định, tu 

tuệ. Bất luận là pháp môn nào, tám vạn bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn 

tất cả là tu giới định tuệ, tu thập ba la mật. Đây là cương lĩnh chung, nguyên tắc 

chung trong tu học Phật pháp. Tất cả Chư Phật Như Lai trong  mười phương ba 

đời, đều là tu thập ba la mật và giới định tuệ mà thành tựu. Lục độ và thập độ là 

một không phải hai. 

Thập  độ  chẳng  qua  là  triển  khai  Bát  nhã  ba  la  mật,  dùng  chủng  chủng 

phương tiện thiện xảo để triển khai, còn lục độ là quy nạp tại một nơi. Trong bát 

nhã ba la mật đều nói rõ ràng, trí tuệ có thể, có tướng, có dụng. Thập độ thì phân 

khai ra nói rõ ràng, gọi là thập không nhiều, lục không ít, đều giống nhau. Bồ Tát 

tu những điều này, tu bao lâu? Thời gian năm kiếp.Trong kinh Đức Thế Tôn nói, 

năm kiếp thực hành 48 nguyện. Như thế nào gọi là thành tựu? 48 nguyện tự nhiên 

hiện tiền, mỗi nguyện đều hiện tiền, hiện ra thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc 

là cõi pháp tánh, là tâm tưởng Phật A Di Đà sanh ra, y chánh trang nghiêm không 

gì  sánh  bằng.  Thế  giới  chư  Phật  mười  phương,  không  sao  sánh  được  với  nó.  Ý 

Tập 486  105 



niệm của nhân địa, quả địa tự nhiên hiện tiền, điều này quả thật không thể nghĩ 

bàn. 

Chúng ta đã học mấy mươi năm, đối với vấn đề này mới lãnh hội được chút 

ít, không còn hoài nghi. Trước đây tuy đã học qua những điều này, nhưng luôn có 

nghi ngờ, tâm chưa yên. Chưa hiểu  rõ ràng, nên luôn có hoài nghi. Trải qua 60 

năm, 60 năm ngày ngày đều cân nhắc, ngày ngày đều học tập, và rèn luyện trong 

cuộc sống hằng ngày, dần dần lãnh hội được. Lãnh hội được, lợi ích ở đâu? Đoạn 

nghi  sanh  tín,  không  còn  hoài  nghi,  có  thể  tiếp  nhận  vấn  đề  này.  Giúp  ích  cho 

việc tu học của bản thân, cảnh giới tự nhiên nâng cao. 

Thứ tám: “Nhất phương tiện nhập Phật pháp thiện xảo trí”. Đây là điều chúng 

ta thường nói: thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. Thứ tám, một phương tiện là 

được, không cần nhiều. Trong Kinh Hoa Nghiêm dạy rằng: Một tức tất cả, tất cả 

tức một, một không phải ít, nhiều cũng không thể coi là nhiều, vẫn là một tiện lợi, 

nhiều không tiện lợi, đặc biệt đối với hàng sơ học. Nên học tập, nhất định trước 

phải thâm nhập một môn, Phật pháp thường dùng thực vật để làm ví dụ, là rất có 

đạo lý. Giống như một cây lớn, trưởng thành của cây lớn, trước là rể, từ rể sanh ra 

gốc, gốc cây là chủ, gọi là gốc cây. Gốc cây là một, từ gốc cây sanh ra thân, từ 

thân lại sanh ra nhánh, từ nhánh lại sanh ra cành_thân, nhánh, cành, hoa quả đều 

không rời gốc rễ, đều sanh ra từ gốc rễ. Hiểu được đạo lý này, trước phải thâm 

nhập một môn, dùng một bộ kinh làm rễ, dùng một pháp môn là gốc. Chúng ta cứ 

học như vậy trên gốc rễ này, đợi đến khi nào khai hoa kết quả? Tam muội hiện 

tiền sẽ khai hoa, trí tuệ khai liền kết quả. Giữ vững nguyên tắc này gọi là trì giới, 

giới chính là giữ quy củ. Thâm nhập một môn huân tu lâu dài, đây là giới luật. 

Người  bình  thường,  chúng  ta  nói  người  bình  thường  là  người  bình  thường 

ngày xưa, hiện nay rất khó nói. Vì ngày xưa từ nhỏ đã tiếp thu giáo dục gia đình, 

cũng chính là nói giáo dục luân lý, giáo dục đạo đức, giáo dục nhân quả, đại khái 

đều cắm rễ trước 15 tuổi. Học từ nhỏ, huân tu cắm rễ thời gian dài như vậy. Họ 

làm  được,  vì  đối  với  điều  này  họ  thâm  tín  không  nghi  ngờ,  nên  tâm  họ  định, 

không trôi nổi. Họ rất hiểu sự, rất rõ về lý. Người như vậy có ba bốn năm thâm 

nhập một môn, huân tu ba bốn năm sẽ được định. 

Trong  Phật  pháp,  ví  dụ  tôi  học  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nhất  tâm  chuyên  chú, 

ngoài ra buông bỏ hết, xả bỏ toàn bộ pháp thế xuất thế. Ba bốn năm sẽ được niệm 

Phật tam muội, sáu bảy năm có thể khai trí tuệ. Không thể đại triệt đại ngộ, thì họ 

cũng có đại ngộ. Đại triệt đại ngộ là hoàn toàn minh bạch, điều này ở trước chúng 

ta cũng học qua. Chưa đạt được đại triệt đại ngộ, đại triệt đại ngộ là Phật, đại ngộ 

106  Tập 486 



là Bồ Tát. Thông thường nói khai ngộ là A la hán, nên họ có cấp bậc. Không thể 

đến đại triệt đại ngộ, chắc chắn có thể được đại ngộ. 

Bồ Tát 51 cấp bậc, chúng ta phải không ngừng nâng cao, tinh tấn không giải 

đãi. Đến đại triệt đại ngộ, ngày càng gần với Phật. Nên “nhất phương tiện nhập 

Phật pháp”, đây là trí thiện xảo. Nhất môn thâm nhập huân tu lâu dài này, các bậc 

cổ đức đã học thời gian rất dài. Ở Ấn độ những điều đức Thế Tôn truyền lại, chư 

vị đệ tử cũng học một thời gian rất dài, đều có hiệu quả. Phương pháp này không 

thể thay đổi, thay đổi là sai. Hiện nay chúng ta có thể nhận ra, trước đây chúng ta 

không tin, cho rằng học hành phải quảng học đa văn, gọi là đa tài đa nghệ. 

Thông  thường  người  ta  rất  hâm  mộ  đa  tài  đa  nghệ,  quảng  học  đa  văn,  họ 

thông đạt tất cả. Không biết rằng thông đạt này không lợi ích gì, có vấn đề không 

thể giải quyết. Ngày nay xã hội xảy ra vấn đề, không ai có thể giải quyết được. 

Ngày nay trái đất xảy ra vấn đề_hôm nay có đồng học đem đến cho tôi xem một 

phần tài liệu lấy trên mạng xuống, nói về thiên tai mấy tháng gần đây. Tháng này 

mới mấy ngày? Mới tám ngày, hôm nay là mùng 8 hay mùng 9? Tôi thấy gần 50 

lần thiên tai, hơn 40 lần, 47, 48 lần. Vậy còn hơn 20 ngày nữa, tháng này tuyệt 

đối không dưới 150 lần. Không thể giải quyết. 

Điều này chứng  minh, quảng học đa văn không bằng tinh chuyên  một  môn. 

Nhưng  một  môn  thật  sự  đến  tinh  vi,  thiện  nhập  tinh  vi,  chúc  mừng,  quý  vị  đã 

thông đạt tất cả, có thể  giải quyết vấn đề. Chỉ  có thâm  nhập  một  môn  mới đạt 

được tinh vi, tinh vi là minh tâm kiến tánh. Như nước vậy, đã tìm được nguồn, 

như vậy mới giải quyết được vấn đề. 

Thứ chín: “Vô lượng phương tiện nhập Phật pháp thiện xảo trí”. Thâm nhập 

một môn, đại triệt đại ngộ, vô lượng phương tiện liền hiện tiền. Vì sao? Đến lúc 

này quý vị không cần học, gọi là vô sư trí, tự nhiên trí đều hiện ra. Chỉ cần minh 

tâm kiến tánh, tất cả pháp thế xuất thế gian, không có điều gì quý vị không biết, 

minh đức của quý vị phóng ánh sáng lớn. Quý vị tự độ, liền có thể độ người. Thế 

nên dùng vô lượng phương tiện để vào Phật pháp. 

Điều sau cùng: “Trí vô biên Phật pháp vô sai biệt thiện xảo trí”, vì sao quý vị 

biết hết tất cả? Vì tất cả pháp không sai biệt, chỉ cần biết tánh của nó, sẽ thấu triệt 

được  hiện  tượng  của  nó,  tác  dụng  của  nó.  Điều  này  trong  Giáo  môn  gọi  là  đại 

khai viên giải, trong Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, trong Tịnh độ tông gọi 

là lý nhất tâm bất loạn, cảnh giới như nhau. 

Điều này từ giáo môn gọi là đại khai viên giải, đây là trí tuệ gì? Trong kinh 

Đức Phật thường nói là nhất thiết chủng trí. Nhất thiết trí, biết pháp tổng tướng. 

Đạo chủng trí, biết pháp biệt tướng, tức sai biệt tướng. Những pháp này là đạo lý 

Tập 486  107 



gì? Chủng là chủng chủng pháp, chủng chủng pháp sẽ sanh khởi đạo lý gì, sanh 

khởi đạo lý gì, khởi tác dụng gì, toàn bộ biết hết. 

Nên biết mười loại thiện xảo trí này đều là từ thâm nhập tinh vi. Tinh vi là gì? 

Minh tâm kiến tánh. Thấu triệt tận nguồn gốc của tâm, từ căn bản trí mà sai biệt 

trí, nên có thể thấu triệt xuất sanh, tuyên thuyết, chứng nhập... các thiện xảo trí. 

Mấy câu ở sau Hoàng Niệm Tổ nói rất hay, không nói nhiều nhưng rất rõ ràng, 

nhắn gửi rất rõ ràng minh bạch. Thế nên mười loại thiện xảo trí, đều bắt nguồn từ 

thâm  nhập  tinh  vi.  Thâm  nhập  tinh  vi  chính  là  thâm  nhập  một  môn  huân  tu  lâu 

dài. Chúng ta không nhập tinh vi vào một pháp môn, không thấu triệt tận nguồn 

gốc của tâm, chưa gọi là thành tựu. 

Phật pháp giống như một trái cầu vậy, chúng ta dùng trái cầu làm ví dụ. Một 

điểm bên ngoài của trái cầu tròn là một pháp, vô số điểm, trên một trái cầu tròn 

có vô số điểm, mỗi điểm đều thông qua tâm vòng tròn. Tâm vòng tròn là gì? Tâm 

vòng tròn chính là thấu triệt tận nguồn gốc của tâm, tức thâm nhập tinh vi. Chúng 

ta chỉ cần thâm nhập từ điểm này, phương hướng đúng đắn thông đến trung tâm, 

tâm vòng tròn, chúng ta thấu triệt tất cả. Vì sao vậy? Vì mọi điểm đều không rời 

tâm vòng tròn. Chưa đạt đến tâm vòng tròn, quý vị chỉ biết điểm này, ngoài ra 

đều không biết. Đến tâm vòng tròn, sẽ biết tất cả, chính là đạo lý này. 

Tâm của vạn pháp là gì? Là tự tánh. Chỉ cần kiến tánh, có gì chúng ta không 

biết,  đâu  có  chuyện  này.  Tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  là  một  điểm  trên  vòng 

tròn, thế nên nói pháp môn bình đẳng, không có cao thấp. Vì sao vậy? Vì bất cứ 

một điểm nào cũng có thể đến tâm vòng tròn, nhất định đến tâm vòng tròn. Chỉ 

cần tìm được tâm vòng tròn, vấn đề liền được giải quyết. Chúng ta xem tiếp bên 

dưới. 

Từ  căn  cản  trí  mà  sanh  ra  sai  biệt  trí,  lúc  nãy  chúng  ta  dùng  cây  làm  ví  dụ. 

“Nên  có  thể  thấu  triệt_xuất  sanh”,  đây  là  nói  vạn  pháp,  ngài  Huệ  Năng  nói: 

“Năng sanh  vạn pháp”. Xuất sanh là nói điều này_tuyên thuyết, có thể  đem nó 

nói một cách rõ ràng minh bạch. Không những có thể nói rõ ràng minh bạch, mà 

còn có thể chứng nhập. “Đẳng đẳng chư thiện xảo trí”, chúng ta đạt được tất cả. 

Thế nên nhất định không được coi nhẹ phương pháp này của cổ nhân, tuyệt đối 

không nên có một ý niệm sai lầm rằng, trí tuệ người xưa không như người thời 

nay. Quý vị có ý niệm này coi như xong, đó là quý vị tự làm tự chịu, phải chịu 

tội.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  trí  tuệ  của  tất  cả  chúng  sanh  là  bình  đẳng,  cổ  nhân 

không kém hơn chúng ta, chúng ta cũng không ưu việt hơn cổ nhân, nó là bình 

đẳng. 

108  Tập 486 



Quý vị xem trong Kinh Hoa Nghiêm nói rất hay: “tất cả chúng sanh đều có 

trí tuệ đức tướng của Như Lai”, là bình đẳng, vấn đề là ở mê và ngộ. Ngày nay 

chúng ta mê, mê một cách nghiêm trọng, người xưa giác ngộ hơn chúng ta. Thế 

nên cổ nhân so với chúng ta hiện nay, họ tốt hơn chúng ta, chúng ta không được 

như họ. Ngày nay thông thường chúng ta nói, khoa học kỹ thuật của người hiện 

nay giỏi hơn người xưa. Nói với tôi lời này, tôi không thừa nhận, vì sao tôi không 

thừa  nhận?  Những  khoa  học  kỹ  thuật  này  người  xưa  đều  biết,  họ  không  muốn 

phát triển. Vì sao? Vì giá phải trả rất lớn. Khoa học kỷ thuật phát triển đến hiện 

nay chưa đến 300 năm, ngày nay nhìn thấy, phải trả giá. Giá này này gì? Động 

loạn của xã hội, thảm họa của địa cầu. Nếu phát sanh đại chiến thế giới lần thứ 

ba, chiến tranh hạt nhân, chiến tranh hóa học. Chiến tranh này bộc phát, trên địa 

cầu ít nhất phải chết một nữa số người, hiện nay địa cầu là 70 ức người. Gần một 

nữa phải chết, hơn ba bốn mươi ức, đây chính là giá chúng ta phải trả. 

Thế nên các bậc tổ tông có trí tuệ, không làm những việc ngu ngốc. Hiện nay 

bay qua địa cầu, đi quanh địa cầu một vòng, thời gian một ngày là đủ, tình người 

không còn. Quý vị nói thời xưa, không cần xa như vậy, 1000 dặm đường, đi xe 

ngựa nhỏ. Xe ngựa nhanh, một ngày có thể đi 100 dặm. 1000 dặm đường, tôi lấy 

Đài Loan để nói, Đài Loan từ nam đến bắc 1000 dặm, mười ngày mới đến, khách 

ít đến! Tình người đó nồng hậu biết bao, đi mười ngày mới đến. Bây giờ thì sao? 

Một hai tiếng là đến, mất hết tình người. Đây là gì? Rút ngắn thời gian, nhân tình 

không còn nữa, đây là giá chúng ta phải trả. Quý vị có phát giác được chăng? 

Người  xưa  sống  trong  thế  gian thơ  tình  ý  họa,  cảnh  giới  này  chúng  ta  vĩnh 

viễn  không  lãnh  hội  được,  không  cảm  nhận  được.  Cảm  nhận  chân  thiện  mỹ 

không  còn,  cảm  thọ  hiện  nay  là  phiền  não.  Sau  đó  quý  vị  liền  nghĩ  đúng  là  cổ 

nhân hay, đúng là cổ nhân thông minh, không phát triển. Xã hội mãi mãi an định 

hài  hòa,  đời  sống  nhân  dân  quả  thật  an  vui,  quả  thật  hạnh  phúc.  Khoa  học  kỷ 

thuật phát triển đến ngày nay, giống như sống trong thời gian binh mã loạn lạc, 

không có cảm giác an toàn, nhân sinh ở thế gian không có nơi trở về. Ngày xưa 

có quê nhà, ngày nay nơi nào là quê nhà? Quê nhà là gốc của một người. Bất luận 

chúng ta gặp khó khăn gì, có quê nhà ủng hộ, quê nhà là bảo hiểm suốt đời của 

chúng ta, hiện nay không còn. 

Trước đây quê nhà là đại gia đình, mỗi nhà đều có từ đường, biết tế kỵ tổ tiên, 

một  năm  có  mấy  lần  tế  tổ,  không  quên  nguồn  cội.  Người  hiện  nay  không  có 

nguồn cội, thật là lẻ loi hiu quạnh, khổ không sao nói hết. Điều gì tạo nên? Khoa 

học  kỹ  thuật  tạo  thành.  Khi  nào  khoa  học  kỹ  thuật  hoàn  toàn  có  lợi  ích  chánh 

diện,  không  có  mặt  phụ?  Nói  với  chư  vị,  quý  vị  đến  thế  giới  Cực  Lạc  sẽ  thấy 

Tập 486  109 



được. Khoa học của thế giới Cực Lạc lên đến đỉnh cao, chỉ có mặt chính không 

có  mặt  phụ,  nhất  định  đem  đến  mạnh  khỏe  cho  con  người,  đem  đến  sự  hài  hòa 

cho xã hội, đem đến sự vững chắc kiên cố cho sơn hà đại địa, không giống nhau. 

Trong Phật pháp có khoa học, khoa học đỉnh cao. Trong Phật pháp có triết học tốt 

nhất. 

Chúng ta xem tiếp câu ở dưới_Quyết định, quyết định là gì? Việc đã định mà 

không  hề  thay  đổi  gọi  là  quyết  định.  Lại  trong  Thắng  Ma  Bảo  Quật  nói,  quyết 

định cũng gọi là tín. Câu này nói rất hay, tín tâm là quyết định. Người bây giờ tín 

tâm không còn nữa, nên tâm họ trôi nổi, không có quyết định, lúc nào lập trường 

cũng không vững, họ không biết mình nên làm gì. Nên họ không có năng lực tùy 

cơ ứng biến. 

Nên  thiện  xảo  là  tùy  cơ  ứng  biến,  quyết  định  là  chân  thật  bất  biến,  hai  câu 

này có thể giải quyết vấn đề xã hội trước mắt. Chính là quyết định thiện xảo, tùy 

duyên thiện xảo, chân thật bất biến, có thể thấy đều ở trong một niệm. Thiên tai 

hiện  tiền,  Bố  Lai  Đăng  nói  rất  hay,  vì  Bố  Lai  Đăng  có  lòng  tin,  có  quyết  định. 

Ông ta nói chỉ cần cư dân trên địa cầu có thể giác ngộ, mọi người cùng nhau bỏ 

ác  hướng  thiện,  cải  tà  quy  chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm,  vấn  đề  sẽ  được  giải 

quyết, xã hội lập tức an định, thiên tai trên địa cầu lập tức được hóa giải. Đây là 

người Mỹ nói, thật vậy không phải giả! 

Tôi xem qua quyển sách Giải Đọc Mạt Thế Dự Ngôn của ông ta, quyển sách 

này do ông ta viết, nói rất hay. Ông thấy được rất nhiều thứ, ông xem rất nhiều 

những dự ngôn cổ kim trong ngoài, kết luận của ông rất chính xác. Tôi nghe nói 

nước  Mỹ  quay bộ  phim 2012, ông ta có xuất hiện trước  ống kinh. Tôi  xem bộ 

phim 2012 mọi người chỉ cho tôi xem, hình như ông ta có xuất hiện bốn lần. Cho 

nên  tín  tâm  có  thể  giải  quyết  được  vấn  đề,  nhưng  đúng  lúc  con  người  hiện  nay 

không có tín tâm, phiền phức là đây. Không tin vào cổ thánh hiện tiền, không tin 

vào  kinh  nghiệm  lịch  sử,  cũng  không  tin  vào  bản  thân,  như  vậy  phải  làm  sao? 

Không còn cách  nào khác, quả thật là Phật Bồ Tát hay thần tiên cũng hết cách, 

đây mới là vấn đề rất nghiêm trọng. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới.      “Luận pháp vô yểm, cầu pháp bất quyện 

giả. Thượng cú giác tha, hạ cú tự giác”. Tự giác giác tha phải tiến hành đồng thời, 

vì sao? Dạy học là hai bên cùng được lợi ích, đây là phương pháp các bậc tổ tông 

dạy chúng ta, những gì họ đạt được nhất định nhờ kinh nghiệm. Chúng ta chỉ cần 

học,  cầu  tự  giác,  không  dạy  người  khác.  Họ  có  tính  giới  hạn,  rất  nhiều  vấn  đề 

không thể đột phá. Nếu chịu dạy học, thích nói cho người khác nghe, thích đem 

những gì mình học được chia sẻ với người khác, cũng không chướng ngại người 

110  Tập 486 



khác học tập, cũng có thể giúp người khác trưởng thành. Tâm lượng như vậy rất 

tốt, lương thiện, nhất định họ sẽ thành tựu. Bản thân hiếu học, đố kỵ người khác, 

học vấn này là giả không phải thật. 

Khổng tử nói rất hay, trong Luận Ngữ có câu: “Như hữu Chu Công chi tài chi 

mỹ”.  Chu  Công  thật  sự  rất  giỏi,  có  đạo  đức  học  vấn,  là  bậc  đại  thánh  nhân  mà 

suốt đời Khổng tử khâm phục nhất. “Sử kiêu thả lận, kỳ dư tắc bất túc quan dã”. 

Người này ngạo mạn, keo kiệt. Keo kiệt là chỉ điều  gì? Không  muốn thành tựu 

người khác, sợ người khác hơn mình. Keo kiệt chính là nói điều này, không phải 

chỉ điều gì khác. Hay nói cách khác, chính là tâm đố kỵ, hy vọng mình là nhất thế 

giới,  không  muốn  người  khác  vượt  qua.  Khổng  Tử  nói  người  này  không  đáng 

quan tâm, họ là giả không phải thật. 

Chân  thiện  là  bản  thân  thành  tựu,  và  còn  hy  vọng  người  khác  hơn  mình,  vì 

sao  vậy?  Thông  minh,  người  khác  hơn  tôi,  họ  đang  tạo  phước,  tôi  đang  hưởng 

phước. Người khác đều không như tôi, tôi rất vất vả, tôi tạo phước họ hưởng, quý 

vị xem ai thông minh? Vậy nên cổ nhân, quý vị xem ngày xưa Trung quốc làm 

quan đội mũ ô sa. Mũ ô sa giống như cầu thang vậy, tầng ở trước thấp, tầng sau 

cao, đây là biểu pháp. Chúng ta làm quan, đây là vì nhân dân phục vụ, nên nhớ 

chúng ta hy vọng điều gì? Ở trước là bản thân, ở sau là hậu nhân, hậu nhân phải 

hơn tôi. Thường giữ tâm này, hy vọng người khác đều hơn tôi, tiêu chuẩn của tôi 

là thấp nhất, họ đều hơn tôi, xã hội này tốt đẹp biết bao. 

Nếu tôi là đệ nhất, người khác đều không bằng tôi, xã hội này coi như xong. 

Ngày nay tôi làm là đỉnh cao nhất, thì thật đáng thương. Phải làm sao? Đề bạt đời 

sau,  bồi  dưỡng  đời  sau,  toàn  tâm  toàn  lực  làm  tốt  điều  này,  công  đức  bậc  nhất. 

Không  có  gì  thù  thắng  hơn  công  đức  này,  không  có  gì  lớn  hơn  công  đức  này. 

Công đức chân thật, sự nghiệp vĩ đại nhất. 

Đức Thế Tôn không làm quan, Đức Thế Tôn không kinh doanh, chứng minh 

ngài  không  cần  địa  vị,  ngài  không  cần  giàu  sanh.  Ngài  cần  gì?  Đề  bạt  đời  sau, 

vun  bồi  cho  đời  sau,  thành  tựu  đời  sau,  công  đức  lớn!  Nên  giàu  sanh  phú  quý 

cũng không bằng ngài, giàu sanh phú quý, người nào biết được? Mấy ngàn năm 

sau không ai biết. Đức Phật làm việc này, ngàn vạn đời sau, người người đều nhớ 

tưởng đến ngài, đều sùng bái ngài. Con người có trí tuệ hay không xem từ chỗ 

này. Thế nên con người ở thế gian này phải học khiêm tốn, phải học cung kính, 

nhất định phải học thánh nhân, làm cách nào để thành tựu cho đời sau, toàn tâm 

toàn  lực  giúp  cho  đời  sau.  Như  vậy  đời  này  chúng  ta  không  uổng  phí,  đời  này 

chúng  ta  sống  có  ý  nghĩa,  có  giá  trị.  Tuy  không  có  tước  vị,  không  có  của  cải, 

Tập 486  111 



nhưng họ thật sự  có giá trị, rất có ý nghĩa, đời này họ không uổng phí. Đây là 

thánh hiền biểu diễn cho chúng ta noi theo. 

Chu  Công  có  địa  vị,  có  tiền  tài.  Anh  của  ông  là  Vũ  vương,  đế  vương.  Ông 

cũng là vương tử, con trai của Văn vương, nhưng người này rất khiêm tốn, ông 

tiếp thu ý kiến người khác. Ai đến gặp, ông đều đối đãi bình đẳng. Đề xuất ý kiến 

với ông ta, bất luận là tốt hay xấu ông đều tiếp thu. Ông có trí tuệ phán đoán nên 

dùng hay không nên dùng, cho nên mọi người đều muốn gần gủi ông. Mỗi ý nghĩ 

đều vì bồi dưỡng nhân tài cho quốc gia, hiệp trợ Thành vương. 

Chức vị của ông là thái phó, thầy của Thành vương. Ông dạy gì? Dạy luân lý 

đạo đức. Hoàng đế có ba người thầy: Thứ nhất là thái bảo, thái bảo dạy gì? Vệ 

sinh sức khỏe, dạy điều này. Người thầy thứ hai là thái phó, dạy luân lý đạo đức. 

Người thấy thứ ba là thái sư, dạy nên trị quốc như thế nào_Tề gia trị quốc, dạy 

những học thuật này. Ba vị thầy dạy ba môn học. 

Thái sư của Thành vương chính là dạy ông trị quốc, trị nhà trị nước là Giang 

thái  công.  Dạy  luân  lý  đạo  đức  là  Chu  công.  Dạy  vệ  sinh  giữ  gìn  sức  khỏe  là 

Triệu công, cũng là chú của ông. Nên thời nhà chu có Thành Khang trị, nhà Hán 

có Văn Cảnh, Đường có Trinh Quán_Khai Nguyên.  Đây đều là những thời đại 

thiên hạ ổn định nhất, nhân dân hạnh phúc nhất, xã hội êm ấm nhất trong lịch sử 

Trung  quốc.  Nên  nói  không  đóng  cửa  nhà  ban  đêm,  không  nhặt  của  rơi  trên 

đường. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  “Chuyên  nhạo  cầu  pháp,  tâm  vô  yểm  túc,  tự  lợi  phương 

tiện”.  Con  người  phải  có  chí  khí như  vậy,  phải  thật  sự  hiếu  học.  “Chuyên  nhạo 

cầu  pháp”,  nhạo  là  yêu  thích,  đọc  thanh  thứ  ba  làm  động  từ_Yêu  thích,  chuyên 

yêu thích cầu pháp. Cầu pháp thế gian, cầu Phật pháp. 

Pháp  thế  gian  là  gì?  Pháp  của  thánh  nhân,  pháp  tu  thân  tề  gia  trị  quốc  bình 

thiên hạ, cũng chính là đòi hỏi luân lý, đòi hỏi đạo đức, đòi hỏi nhân quả, đòi hỏi 

thánh giáo_Giáo huấn của thánh nhân. Tâm cầu pháp không biết chán, không biết 

đủ, học không có cảnh dừng. Đời người ở thế gian sống chưa đến 100 năm, nên 

thời gian rất ngắn ngủi, phải biết quý trọng thời gian. Cái gì quý giá nhất? Thời 

gian quý giá nhất. 

Con người hiện nay cũng coi trọng thời gian, nhưng phương hướng sai lầm, 

tranh  thủ  từng  giờ  từng  phút  để  kiếm  tiền,  tranh  giành  địa  vị,  đều  là  danh  lợi. 

Người  hiếu  học  tranh  thủ  từng  giây  từng  phút  cầu  học  vấn,  “tự  lợi  phương 

tiện”_cầu tự lợi. Phương là phương  pháp, tiện là thích nghi. Phương pháp thích 

đáng, phương pháp tốt nhất là cầu học. 

112  Tập 486 



“Thường dục quảng thuyết, chí vô bình đẳng, chánh minh lợi tha”. Luận pháp 

vô  yểm  là  lợi  tha,  cũng  chính  là  nói  tự  mình  học  được,  thích  chia  sẽ  với  người 

khác. Ngày xưa đạo thầy trò có tôn nghiêm, phải thỉnh pháp! Gọi là “Chỉ văn lai 

học, vị văn vãng giáo”. Quý vị thân cận, cầu giáo nơi thiện tri thức, họ hoan hỷ 

nói cho quý vị. Nếu chúng ta nói, hoàn cảnh nhà tôi tốt hơn anh, anh đến đây dạy 

tôi,  họ  không  đến.  Vì  sao  không  đến?  Chưa  đủ  tâm  cung  kính,  tâm  thành  kính 

chưa đủ. Không đủ thành kính đi cũng vô dụng, quý vị không học được gì. Đây 

không phải giáo sư làm khó, không phải, đó là quý vị hoàn toàn hiểu sai. 

Thầy  xem  học  sinh,  xem  quý  vị  học  được  bao  nhiêu,  quý  vị  đạt  được  bao 

nhiêu không do thầy, mà ở nơi sự thành kính của chúng ta. Một phần thành kính 

được một phần lợi ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích. Không có 

tâm  thành  kính,  Phật  Bồ  Tát  đến  dạy  cũng  không  có  lợi  ích,  quý  vị  không  đạt 

được gì. Nên thầy dạy học sinh là xem sự thành kính của học sinh, xem tư chất 

của học sinh có thể học được bao nhiêu. Ngày nay chúng ta gọi là xem trình độ 

của học sinh, thầy giáo quyết định từ điểm này. 

Lúc tôi còn trẻ rất gian nan,  một  mình đến Đài  Loan,  ở  Đài Loạn không có 

người thân. Cuộc sống rất vất vả, bản thân cũng không có bằng cấp, có năng lực 

không có bằng cấp. Xã hội ngày nay cần bằng cấp, học lực của tôi là tốt nghiệp 

cấp  hai,  người  ta  sẽ  cho  tôi  làm  công  việc  gì?  Cho  tôi  làm  công  việc  thấp  hèn 

nhất, khổ biết bao, đáng thương biết bao! 

Tôi gặp được ba người thầy, đều là tôi không ngờ đến. Họ dạy tôi và đặc biệt 

quan  tâm,  dựa  vào  điều  gì?  Tôi  không  nộp  cho  thầy  đồng  nào,  không  có  tiền. 

Thầy giáo dạy tôi là tình nguyện, không thu học phí mà còn dạy đặc biệt. Quý vị 

thấy,  Chương  Gia  đại  sư  và  thầy  Phương  Đông  Mỹ,  đi  học  ở  đâu?  Ở  nhà  thầy. 

Một tuần dạy tôi hai tiếng vào ngày chủ nhật, dựa vào điều gì? Lúc đó bản thân 

tôi  cảm  thấy  rất  may  mắn.  10  năm  sau  tôi  mới  nghĩ  ra,  tức  dựa  vào  tâm  tôn  sư 

trọng đạo của tôi_thành kính, tôi còn có mấy phần tâm cung kính như vậy. Thành 

kính đối với thầy, là cha mẹ dạy từ nhỏ, đời này có được chút lợi ích này. Không 

có thành kính, thầy không dạy chúng ta. 

Chúng tôi vốn không giám xin thầy dạy như vậy, chỉ xin thầy đồng ý cho tôi 

dự  thính  bài  học  trên  trường  của  thầy_Thầy  dạy  ở  trường  đại  học  Đài  Loan. 

Chúng tôi  muốn dự thính giờ dạy của thầy là đã  mãn nguyện, không ngờ chính 

thầy  mở  miệng,  tôi  không  cần  đến  trường.  Thầy  nói:  học  đường  hiện  nay,  thầy 

không ra thầy, trò không ra trò, anh đến trường cũng chẳng đạt được lợi ích gì. 

Lúc đó tôi nghe xong như bị dội gáo nước lạnh, như vậy là thầy không đồng ý. 

Tập 486  113 



Thế nên biểu hiện của tôi đương nhiên rất tang thương, rất đau khổ, thầy đều nhìn 

thấy. 

Chúng tôi ngồi như vậy khoảng 5 phút, thầy nói: thôi thì như vậy, chủ nhật 

hằng tuần anh đến nhà tôi, tôi dạy anh hai tiếng.  Điều này đến đâu để cầu? Trong 

mộng cũng không ngờ đến. Tôi học triết học với thầy Phương bằng cách này, tuy 

trình độ học lực của chúng tôi chỉ xong cấp hai. Về sau học trò của thầy Phương 

biết, thầy đối với tôi như vậy, nên họ cũng nhìn tôi với con mắt khác. 

Theo học với Chương Gia đại sư cũng như vậy, tuần gặp một lần hai tiếng, ba 

năm như một ngày. Dựa vào điều gì? Chính như Ấn Quang tổ sư nói: Thành kính, 

vẫn  còn  mấy  phần  tâm  thành  kính.  Chắc  là  suốt  đời  thầy  gặp  được  học  sinh  có 

tâm thành kính như vậy không nhiều. Thế nên tâm lượng lớn có thể dạy, không 

được bỏ  qua, cố  gắng giúp họ, thành tựu họ. Chúng tôi cảm  kích ân nghĩa của 

thầy. 

Ngày  nay  chúng  ta  đối  với  lớp  trẻ  có  thể  dạy,  có  tâm  thành  kính,  chúng  ta 

toàn tâm toàn lực giúp họ, như ngày xưa thầy giúp tôi. Như vậy mới có thể khiến 

chánh pháp cửu trú, đời này qua đời khác có nhân tài kế thừa, duy trì huệ mạng 

của Phật. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta tạm dừng ở đây. 6 



 

Tập 487 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:09.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 604, hàng thứ hai từ dưới đếm lên. 

“Luận pháp vô yểm, cầu pháp vô quyện”, bắt đầu xem từ đây. Hoàng Niệm 

Tổ chú giải: Câu trên là giác tha, câu dưới là tự giác. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  “Chuyên  nhạo  cầu  pháp,  tâm  vô  yểm  túc,  tự  lợi  phương 

tiện”.  Tiểu  Huệ  Viễn  pháp  sư  thời  nhà  Tấn,  giải  thích  trong  Vô  Lượng  Kinh 

Nghĩa  Sớ,  giải  thích  hai  câu  này.  “Chuyên  nhạo  cầu  pháp”,  đây  là  cầu  pháp 

không mỏi mệt, tâm không mỏi mệt, phương tiện tự lợi. Câu này cũng là nói với 

chúng ta cầu pháp như thế nào, tu học như thế nào. 

114  Tập 487 



Chữ “chuyên” vô cùng quan trọng, “nhạo” là yêu thích, chúng ta thường gọi 

là pháp hỷ. Học một điều gì đó, nếu không thể sanh tâm hoan hỷ, như vậy rất khó 

thành  tựu.  Nếu  sung  mãn  tâm  hoan  hỷ,  chắc  chắn  sẽ  thành  tựu.  Vì  sao  học  tập 

không đạt được tâm hoan hỷ? Điều này chúng ta nên phản tỉnh sâu sắc, phải quan 

sát. Phàm không đạt được pháp hỷ, tức không nếm được pháp vị. 

Chư vị cổ đức thường nói với chúng ta: Vị thế gian làm sao nồng bằng pháp 

vị. Vị thế gian là gì? Thế gian bao gồm cõi trời, cõi trời cõi người. Mùi vị, thú vị 

này không sánh bằng pháp vị, là thật ư? Chúng ta tu tập có được mấy người nếm 

được pháp vị? Vì sao cổ nhân lại dễ dàng như vậy? Chúng ta thử xem, ngày xưa 

các  bậc  tổ  sư,  thật  là  pháp  hỷ  sung  mãn.  Thử  xem  Chư  Phật  Bồ  Tát,  lãnh  hội 

tường tận sẽ minh bạch, vì sao chúng ta không đạt được? Điều này nhất định có 

vấn đề. Tuyệt đối không phải nói, trí tuệ của chúng ta không như cổ nhân, phước 

đức nhân duyên không như cổ nhân, điều này nói không thông suốt. 

Trên ba phương diện thực tế mà nói, chúng ta đều vượt qua cổ nhân, nhưng 

học tập của chúng ta không bằng cổ nhân. Nhất định còn có nhân tố quan trọng, 

nhân  tố  này  chính  là  thành  kính.  Ngài  Ấn  Quang  thường  dạy  rằng:  “một  phần 

thành kính chúng ta được một phần lợi ích”. Lợi ích này chắc chắn chính là pháp 

vị. Chúng ta có mười phần thành kính, sẽ được mười phần lợi ích. Chúng ta quay 

đầu phản tỉnh xem, chúng ta có thành kính chăng? Ngay trong xã hội hiện tại này, 

hai chữ thành kính này hầu như mất đi, không biết như thế nào gọi là thành, cũng 

không biết như thế nào gọi là kính. Vấn đề này không thể trách chúng ta, vì sao? 

Vì từ nhỏ không ai dạy, như vậy làm sao chúng ta biết được! 

Hai chữ này trong pháp thế gian là thành thánh thành hiền. Trong pháp xuất 

thế gian là nhân tố đầu tiên để thành Phật thành Bồ Tát. Nếu chúng ta không có, 

thì dù có nỗ lực học ra sao cũng không giống, chưa nếm được pháp vị. Vì không 

nếm được pháp vị, nên không thể kiến lập tín tâm đối với Phật pháp. Nói tin Phật, 

thực tế mà nói là rất miễn cưỡng, không phải tin thật. Tôi muốn cầu vãng sanh, 

lời  này  cũng  không  phải  thật,  vì  sao?  Vì  không  buông  được  tình  chấp  của  thế 

gian, nên học Phật khó chính là khó ở chỗ này. 

Vì  sao  niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh?  Người  niệm  Phật  rất  nhiều,  nhưng 

người vãng sanh rất ít. Chúng ta quan sát tường tận, then chốt ở chỗ thành kính. 

Thành  là  gì?  Thành  và  chân  cùng  một  nghĩa_chân  thành!  Phải  dùng  chân  tâm, 

không  được  dùng  vọng  tâm.  Người  dùng  chân  tâm  sẽ  tương  ưng  với  tánh  đức, 

người dùng vọng tâm không tương ưng. 

Vọng tâm là gì? Phân biệt chấp trước, khởi tâm động niệm. Thử nghĩ xem, ai 

không dùng tâm này? Hữu tình chúng sanh trong lục đạo đều dùng tâm này, thế 

Tập 487  115 



nên  trong  kinh  ví  dụ  rất  hay.  Người  tu  đạo  giống  như  con  cá,  người  thành  đạo 

như long phụng sừng lân. Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch những vấn đề này, sẽ 

sửa đổi những khuyết điểm của chúng ta, như vậy chúng ta mới có hy vọng. 

Vọng tâm, khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước là tâm luân hồi. Dùng 

tâm này để sinh hoạt, làm việc, đối nhân tiếp vật, nhất định không ra khỏi luân 

hồi, niệm Phật cũng không ra khỏi được luân hồi. Chỉ có thể nói là đã kết thiện 

duyên với thế giới Cực Lạc, và Phật A Di Đà, đây là thật. Trong A Lại da trồng 

hạt giống của thế giới Cực Lạc và Phật A Di Đà. Hạt giống này cổ đức có nói, ví 

dụ thành hạt giống kim cang, mãi mãi không hư, nhưng đời này không thể vãng 

sanh. Đời kiếp sau gặp được nhân duyên, nhân duyên gì? Chân thành. Vẫn là điều 

này. Khi nào gặp được chân thành, nhân duyên này đã thành thục, vãng sanh sẽ 

có phần. 

Chúng ta nghiên cứu kinh giáo, bất luận là pháp môn nào- tám vạn bốn ngàn 

pháp  môn,  Tông  phái  nào  cũng  có  phần  đắc  tam  muội,  khai  ngộ,  và  minh  tâm 

kiến tánh, đều có. Nếu không có tâm chân thành, như vậy phải tiếp tục đợi. Thế 

nên vì sao nói phàm phu tu hành thành Phật phải trải qua vô lượng kiếp, nguyên 

nhân chính là đây.  Giáo dục ngày xưa rất tốt, dạy từ nhỏ, mọi người đều hiểu, 

nên thành tựu rất khả quan. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc gần 2000 năm, trong 2000 năm này, không 

có ai thống kê. Chúng ta tính một cách bảo thủ nhất, niệm Phật vãng sanh thành 

Phật, tôi nghĩ sẽ không dưới 10 vạn người_Tu pháp môn niệm Phật này. Nhưng 

các pháp môn khác thì sao? Các pháp môn khác rất khó tu, vì sao? Vì phải đoạn 

hoặc mới chứng thật, họ không thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng thành tựu cũng 

rất khả quan. Thật sự thành tựu là minh tâm kiến tánh. Thiền tông minh tâm kiến 

tánh, Giáo môn đại khai viên giải. Tông môn giáo môn hợp lại, chúng ta tính một 

cách bảo thủ nhất, phải hơn 3000 người. Thành tựu, thành tích này vô cùng khả 

quan, 3000 người này là ai? Họ đều đã thành Phật. Nên nhớ là đã minh tâm kiến 

tánh, kiến tánh thành Phật, họ không phải là người thường. 

Giáo môn đại khai viên giải, và Tông môn minh tâm kiến tánh, là cùng một 

cấp bậc.  Tịnh tông đặc biệt,  Tịnh tông vãng sanh là lý nhất tâm bất loạn, thành 

tựu tương đồng với Tông môn giáo môn. Thiền tông gọi là minh tâm kiến tánh, 

đại triệt đại ngộ. Tịnh độ tông gọi là lý nhất tâm bất loạn, tức là minh tâm kiến 

tánh.  Sự  nhất  tâm  bất  loạn  tương  đương  với  A  la  hán,  chưa  ra  khỏi  mười  pháp 

giới, nhưng họ đã ra khỏi lục đạo, chưa ra khỏi mười pháp giới. Người như vậy 

vãng sanh đến thế giới tây phương Cực Lạc, sanh vào cõi phương tiện hữu dư. 

116  Tập 487 



Như  phàm  phu  chúng  ta,  nhất  phẩm  phiền  não  cũng  chưa  đoạn,  đây  là  đới 

nghiệp vãng sanh. Sanh thế giới tây phương Cực Lạc là cõi phàm thánh đồng cư, 

vì mỗi người vãng sanh đều là đoạn ác tu thiện. Đây là điều kiện thấp nhất của 

thế giới Cực Lạc. Vì sao? Thế giới Cực Lạc không có ba đường ác, vãng sanh đến 

thế  giới  Cực  Lạc  là  hai  đường  nhân  thiên,  điểm  này  nên  chú  ý.  Chúng  ta  làm 

người phải đầy đủ điều kiện này, điều kiện của con người là gì? Trung phẩm thập 

thiện. Thiện đạo là thượng phẩm thập thiện. Hạ phẩm thập thiện vãng sanh được 

chăng? Không thể, vì sao? Hạ phẩm thập thiện, họ cảm ứng là A tu la, La sát. Thế 

giới cực Lạc không có A tu la, cũng không có La sát, chỉ có thiên nhân. Như vậy 

quý vị đã biết tiêu chuẩn của nó, mức độ tiêu chuẩn thấp nhất là trung phẩm thập 

thiện, hạng người này rất nhiều. 


Trung phẩm  thập thiện phải tu những gì? Ngày nay  chúng ta đề xuất ba  cái 

gốc  của  Nho  Thích  Đạo,  chính  là  trung  phẩm  thập  thiện.  Chúng  ta  có  thể  thực 

hành Đệ Tử Quy, thực hành Cảm Ứng Thiên, thực hành Thập Thiện Nghiệp, nhất 

định được vãng sanh. 

Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  cũng  có  tam  bối  cửu 

phẩm, chúng ta phải nổ lực phấn đấu. Không đến được cõi phương tiện, đó là vì 

chưa  đoạn  được  hoặc,  đoạn  xong  sẽ  đến  cõi  phương  tiện.  Thấp  nhất  của  cõi 

phương  tiện,  hạ  hạ  phẩm  của  cõi  phương  tiện  là  ai?  Là  Tu  đà  hoàn.  Như  vậy 

không phải đã rỏ rồi sao? 

Tu  đà  hoàn,  tam  giới  cửu  địa,  đoạn  tận  88  phẩm  kiến  hoặc,  mới  sanh  vào 

được  cõi  phương  tiện  hữu  dư,  là  điều  kiện  tối  thiểu  nhất.  Họ  chưa  kiến  tánh, 

nhưng đã được định. 

Đức Phật giáo hóa, đem 88 phẩm kiến hoặc quy nạp thành năm loại lớn. Điều 

này chúng ta thường nói, chư vị đồng học đều nên biết: Thứ nhất là phá thân kiến, 

thứ hai là biên kiến, thứ ba là kiến thủ kiến, thứ tư là giới thủ kiến, thứ năm là tà 

kiến.  Đoạn  tận  những  thứ  này,  sanh  vào  cõi  phương  tiện  hữu  dư.  Sanh  đến  thế 

giới Cực Lạc,  mặc dù là cõi phàm thánh đồng cư, chúng ta là hạ hạ phẩm vãng 

sanh, đều được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đều làm  A Duy 

Việt Trí Bồ Tát. Điều này quá thù thắng, quả thật rất tuyệt vời. A Duy Việt Trí 

Bồ Tát là hạng người nào? Là người minh tâm kiến tánh, là người kiến tánh thành 

Phật.  Cũng  chính  là  nói  chúng  ta  là  phàm  phu,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  cõi 

phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh. 

Đến thế giới Cực Lạc, hưởng thụ đãi ngộ như thế nào? Là đãi ngộ của pháp 

thân Bồ Tát, A Duy Việt Trí Bồ Tát, chính là đãi ngộ của những người minh tâm 

kiến tánh. Đây là hưởng phước, phước báo rất lớn! Phước báo này ai cho? Nên 

Tập 487  117 



biết  rằng,  Phật  A  Di  Đà  ban  cho  chúng  ta.  Hay  nói  cách  khác,  là  hưởng  phước 

của Phật A Di Đà, điều này thế giới mười phương không có. Dù tra hết đại tạng 

kinh cũng không nghe nói như vậy, chỉ thế giới Cực Lạc có. 

Ngẫu  Ích  đại  sư  nói  rất  hay,  ngài  không  phải  người  phàm.  Lúc  Ngẫu  Ích 

đại sư còn tại thế, ngài là người cuối nhà Minh đầu nhà Thanh_sanh vào thời nhà 

Minh, viên tịch vào thời nhà Thanh. Có người đến thỉnh giáo ngài: Nếu ngài vãng 

sanh, phẩm vị nào là ngài  mãn nguyện? Ngài không phải khiêm tốn,  mà nói rất 

chân thật. Ngài nói rằng: Nếu có thể thì cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng 

sanh, tôi đã rất mãn nguyện. Là thật, hoàn toàn không phải giả, vì sao? Thế giới 

Cực Lạc là thế giới bình đẳng, phàm là sanh đến thế giới Cực Lạc, đều hưởng sự 

đãi ngộ như nhau. Đãi ngộ cao nhất là pháp thân Bồ Tát, thấp nhất cũng lấy pháp 

thân Bồ Tát làm chuẩn, tất cả đều là đãi ngộ của pháp thân Bồ Tát, điều này quả 

thật hiếm có. Thế nên vì sao Bồ Tát đều ngưỡng mộ Tịnh độ, đạo lý là ở đây. 

Thế  giới  Hoa  Tạng  không  có  đãi  ngộ  này,  thế  giới  Cực  Lạc  có.  Thanh  văn, 

Duyên giác, và Phật, Bồ Tát trong mười pháp giới, đều không thể nào khế nhập 

cõi thật báo. Thế giới Hoa Tạng là cõi thật báo của Tỳ Lô Giá Na Phật, tứ thánh 

pháp giới trong mười pháp giới không vào được. 

Người  trong  tứ  thánh  pháp  giới  vãng  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  là  cõi 

phương tiện hữu dư. Như vậy chúng ta biết, Phật trong mười pháp giới, niệm Phật 

vãng sanh Tịnh độ, họ là cõi phương tiện hữu dư thượng phẩm thượng sanh. Bồ 

Tát vãng sanh, thượng phẩm trung sanh, thượng phẩm hạ sanh đại khái là Bồ Tát. 

Cổ nhân có cách nói này. Thanh văn, Duyên giác nhất định là hai phẩm trung hạ. 

Duyên giác là trung phẩm, A la hán là hạ phẩm, ba phẩm hạ. A la hán có tứ quả, 

đến thế giới Cực Lạc phẩm vị đương nhiên không giống nhau. Cõi phàm thánh 

đồng cư là nơi chúng ta vãng sanh đến, chúng ta chắc chắn có phần ở cõi phàm 

thánh đồng cư. 

Thế  nên  Ngẫu  Ích  đại  sư  thị  hiện  ở  nhân  gian,  khuyên  chúng  ta  cõi  phàm 

thánh  đồng  cư  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  là  đã  mãn  nguyện.  Thật  vậy,  hoàn  toàn 

không giả. Sanh đến thế giới Cực Lạc, đãi ngộ trên mặt vật chất_ngày nay chúng 

ta gọi là đãi ngộ trong đời sống_là bình đẳng với pháp thân Bồ Tát. Không những 

bình  đẳng  với  Bồ  Tát,  còn  bình  đẳng  với  Phật  A  Di  Đà.  Đến  thân  tướng  của 

chúng  ta,  tướng  tốt  của  thân  đều  giống  như  Phật  A  Di  Đà,  đây  gọi  là  chân  thật 

bình đẳng. Nếu Phật A Di Đa tướng tốt hơn chúng ta, chúng ta kém hơn ngài, như 

vậy là không bình đẳng, đều là thân tử ma chân kim sắc. 

Trong 48 nguyện nói, đều là 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, đây là phương tiện nói. 

Điều này lúc Đức Thế Tôn giảng kinh với mọi người, đã lấy tướng tốt nhất của 

118  Tập 487 



người nhân gian để  làm ví dụ. Tướng tốt đẹp nhất của thế  giới Cực Lạc, trong 

Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  nói  rất  rỏ  ràng,  chuyên  nói  về  những  vấn  đề  này. 

Trong  kinh  dạy  rằng:  Phật  A  Di  Đà  thân  có  tám  vạn  bốn  ngàn  tướng,  mỗi  một 

tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp, lời này không phải giả. 

Trong luận thuật chư vị tổ sư thường nói rằng: Phật thân có vô lượng tướng, 

tướng có vô lượng vẽ đẹp, tương ưng với những gì Thế Tôn nói trong Quán Kinh. 

Cho nên nơi này chúng ta nhất định phải đi. Ngay trong đời này, chúng ta phải 

xem vấn đề này là việc lớn nhất trong đời. Chúng ta thử nghĩ, còn việc gì lớn hơn 

việc  này  chăng?  Tín  tâm  của  chúng  ta,  tâm  thành  kính  không  sanh  khởi  được, 

phải  làm  sao?  Nghiên  cứu  cuốn  kinh  này,  nếu  thật  sự  nhận  thức  rõ  ràng  về  thế 

giới  Cực  Lạc,  nhận  thức  về  Phật  A  Di  Đà,  nhận  thức  về  thế  giới  Cực  Lạc,  như 

vậy chúng ta không thể không đi, tâm  thành kính chúng ta liền sanh khởi.  Tâm 

thành kính của chúng ta chưa sanh khởi, là do mơ hồ về thế giới Cực Lạc, nghe 

nói như vậy, nhưng không biết rốt cuộc là thật hay giả? Nên trong lòng cứ do dự. 

Kinh điển đại thừa rất nhiều, còn muốn học thứ này thứ kia, quá nhiều! Thế 

nên lòng tin bất nhất, nguyện vãng sanh không khẩn thiết, đây đều là chướng ngại 

của việc tu học. Những người thật sự niệm Phật vãng sanh, không có công phu gì 

khác  ngoài  việc  họ  tin  thật,  thật  sự  tin  tưởng,  không  có  chút  hoài  nghi  nào,  rất 

muốn vãng sanh thế giới Cực Lạc, tương ưng với bổn nguyện của Phật A Di Đà. 

Không những khi lâm chúng Phật đến tiếp dẫn, mà ngay hiện tiền cũng được Phật 

lực  gia  trì.  Được  Phật  lực  gia  trì,  công  phu  lập  tức  đắc  lực.  Hiện  nay  rất  nhiều 

người, công phu niệm Phật không đắc lực, thường quên mất Phật A Di Đà. Quên 

như vậy, thuật ngữ nhà Phật gọi là thất niệm, mất đi, ý niệm bị mất đi. Thường 

thường thất niệm, nên họ không thể tịnh niệm tương tục, tịnh niệm từng lúc từng 

hồi, họ không liên tục được. Liên tục là niệm này nối tiếp niệm kia, đều là tịnh 

niệm, đều là Phật A Di Đà, như vậy là đúng. Chúng ta thường quên mất, điều này 

chứng minh, chúng ta chưa tin thật, chưa nguyện thiết, không có tâm thành kính. 

Kinh giáo, đặc biệt là bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. Kinh Vô Lượng Thọ, cư sĩ 

Hạ  Liên  Cư  làm  cho  chúng  ta  bản  hội  tập  hay  nhất.  Học  trò  của  ông  là  cư  sĩ 

Hoàng Niệm Tổ, phụng lệnh thầy viết chú giải cho bộ kinh này. Ông không phụ 

lòng  thầy,  hoàn  thành  nhiệm  vụ  này.  Ông  chú  giải  kinh  này  ra  sao?  Tập  kinh 

luận, tập đại thành đối với lịch đại chư vị tổ sư trong ngoài, giải thích Kinh Vô 

Lượng Thọ. Đây cũng là bản hội tập, quả thật hiếm có! 

Trong tất cả chú giải của chư vị tổ sư, vẫn không có cách chú giải này, chú 

giải tập đại thành. Cuốn chú giải này tổng cộng dùng 193 loại kinh luận chú giải, 

nên nội dung của nó rất phong phú. Chúng ta đọc bộ chú giải này, ông đã dùng tất 

Tập 487  119 



cả  những  kinh  điển  mà  Thế  Tôn  nói  về  thế  giới  Cực  Lạc  trong  suốt  49  năm, 

chúng ta đều thấy được. Các bậc đại đức xưa nay của Trung quốc, Nhật bản, Hàn 

quốc  chú  giải  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  ông  đều  chọn,  đều  trích  dẫn.  Học  bộ  kinh 

này, tức là học được 193 loại kinh luận, chú giải của cổ đức, quả thật hy hữu, khó 

được. 

Thời mạt pháp xã hội động loạn, thế giới thiên tai rất nhiều, bộ sách này đích 

thực có thể tự độ và độ tha, độ tha nhất định phải tự độ trước. Trong kinh điển đại 

thừa  Đức  Phật  nói  rất  hay,  cũng  nói  rất  nhiều  lần.  Chưa  độ  mình  mà  độ  người, 

không có chuyện này, không có đạo lý này, nhất định mình được độ trước,  mới 

có năng lực độ người khác. Chúng ta y theo bộ kinh này có thể tự độ, chính mình 

ở trong bộ kinh này, thứ nhất phải thuần thục, thuần thục triệt để tam muội hiện 

tiền, chính là niệm Phật tam muội hiện tiền. 

Sau khi tam muội hiện tiền, chúng ta không thể giải đãi, không thể dừng lại. 

Tiếp tục dõng mãnh tinh tấn, chúng ta sẽ khai ngộ, mặc dù không thể đại triệt đại 

ngộ, nhưng chắc chắn có đại ngộ. Khi đại ngộ, kinh giáo chưa từng học, đều tự 

nhiên thông đạt, sẽ chứng minh lời cổ nhân nói: Một kinh thông, tất cả các kinh 

đều thông. Không những thông đạt  tất cả kinh điển Phật nói,  mà kinh điển các 

Tôn giáo khác vừa tiếp xúc cũng đều thông đạt, tuyệt vời không sao tả được! Thế 

xuất thế gian pháp đều không có chướng ngại, vì sao? Vì tất cả pháp không rời tự 

tánh, tất cả pháp đều là tâm hiện thức biến, chúng ta đã tìm được căn nguyên của 

tâm thức. Nên tâm hiện thức biến, chúng ta minh bạch tất cả. 

Chúng  ta  học  rộng  nghe  nhiều,  Phật  không  phản  đối,  Phật  cũng  hy  vọng 

chúng  ta  quảng  học  đa  văn.  Quảng  học  đa  văn  có  mẹo,  có  bí  quyết,  nếu  không 

hiểu bí quyết này sẽ không học được. Ngày nay học rộng nghe nhiều, đó là chúng 

ta lãng phí thời gian. Chúng ta không hiểu phương pháp, nếu học nhiều, học tạp, 

học loạn sẽ chẳng thấu triệt được môn nào. Đức Phật dạy, học thông một bộ kinh, 

sau đó quảng học đa văn, không tốn sức, vừa tiếp xúc đã hiểu. 

Quý  vị  xem  Lục  Tổ  Đàn  Kinh,  ngài  Huệ  Năng  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy, 

trường  hợp  này  không  phải  giả.  Ngài  chưa  từng  học  kinh  giáo,  Ngũ  tổ  Hoằng 

Nhẫn là thầy của ngài, lúc canh ba nữa đêm triệu kiến ngài, nói cho ngài nghe đại 

ý Kinh Kim Cang. Đại khái nói khoảng một phần ba, nói đến câu: “ưng vô sở trụ 

nhi  sanh  kỳ  tâm”,  ngài  liền  hoạt  nhiên  đại  ngộ,  vì  sao?  Ngài  đã  đạt  được  định, 

thiện  căn  thuần  thục,  thầy  vừa  chỉ  điểm  thì  ngài  thông  ngay.  Sau  lần  thông  đạt 

này, tất cả đều thông. Ngũ tổ truyền y bát cho ngài, nữa đêm dạy ngài ra đi, để 

tránh những chướng ngại đố kỵ. 

120  Tập 487 



Ngài hỏi Ngũ tổ, con nên đi về đâu? Ngũ tổ nói: Ngươi từ phương nam đến, 

nên trở về phương nam. Trên đường đi ngài gặp Vô Tận Tạng tỳ kheo ni ở thôn 

Tào Hầu, lúc đó ngài 24 tuổi. Tỳ kheo ni Vô Tận Tạng thọ trì Kinh Đại Niết Bàn, 

ngài không biết điều này. Mỗi ngày tỳ kheo ni tụng kinh. Kinh Niết Bàn rất dài, ở 

Trung quốc có hai bản dịch. Một bản có 40 quyển, một bản khác  có 36 quyển, 

đều là bộ kinh lớn. 

Ngày ngày tỳ kheo Vô Tận Tạng đều tụng. Bộ kinh này đọc từ đầu đến cuối, 

một ngày không đọc xong, ít nhất phải  một tuần đến mười ngày,  mới đọc xong 

một biến kinh này. Ngài Huệ Năng ngồi một bên nghe, đợi cô ta đọc xong, liền 

đem ý nghĩa mà mình nghe được nói cho cô ta nghe. Tỳ kheo ni vô cùng kinh 

ngạc, sao lại nói hay như vậy! Cô ta liền đưa kinh đến thỉnh giáo. Ngài nói với vị 

tỳ kheo ni: Tôi không biết chữ. Cô ta lại lần nữa vô cùng kinh ngạc: không biết 

chữ, làm sao nói hay đến vậy? Ngài nói điều này không liên quan đến việc biết 

chữ hay không biết chữ. 

Thiền sư Pháp Đạt đến Tào Khê tham bái ngài, Pháp Đạt suốt đời thọ trì Kinh 

Pháp Hoa. Kinh Pháp Hoa phân lượng không nhiều, một ngày có thể đọc một bộ, 

ông đã đọc được mười năm. Nghị lực này, tinh thần này đáng để người tôn kính, 

chính là thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, nhưng chưa khai ngộ. Ông đến Tào 

Khê tham bái Lục Tổ, khi đảnh lễ đầu không sát đất. Gặp thầy lạy ba lạy, nhưng 

đầu không sát đất, khi đứng lên Lục tổ hỏi ông. Ngài nói: Vừa rồi ta thấy ông, khi 

đảnh lễ đầu không sát đất_dùng cách nói như bây giờ: Ông có chỗ nào đáng để 

kiêu  ngạo  chăng?  Đây  là  ngạo  mạn_Ông  ta  cũng  rất  thật  thà:  Tụng  3000  biến 

Kinh Pháp Hoa. Kinh Pháp Hoa một ngày có thể đọc một bộ, 10 năm 3000 biến! 

Lục tổ hỏi ông: Kinh Pháp Hoa nói gì? Ông không biết, không nói ra được, 

trái  lại  thiền  sư  Pháp  Đạt  đến  thỉnh  giáo  Lục  tổ  Huệ  Năng,  Lục  tổ  nói  ta  chưa 

nghe qua kinh này, ông đọc cho ta nghe. Ông từng đọc 3000 biến, chắc đã thuộc 

làu, đọc từ đầu cho ta nghe. Kinh Pháp Hoa có 28 phẩm, đọc đến phẩm thứ hai, 

Lục tổ nói được rồi, không cần đọc nữa, ta đã hoàn toàn minh bạch. Lục tổ giảng 

cho thiền sư Pháp Đạt nghe, ông ta liền khai ngộ. Vì sao ông ta khai ngộ? Đọc 

3000 bộ  kinh,  tâm  đã  định,  trong  tâm  chỉ  có  Kinh  Pháp  Hoa,  nên  vừa  chỉ  điểm 

liền khai ngộ. Sau khi khai ngộ lại đãnh lễ, lễ cám ơn thầy, đầu sát đất. Điều này 

đều nghi chép trong Bảo Đàn Kinh. Chứng minh một sự thật, kiến tánh là thông 

đạt tất cả,  chưa kiến  tánh  không  thông  đạt  được.  Có  định  không  có  tuệ, không 

thông được. Do đây có thể biết, Lục tổ Huệ Năng, trong cuộc sống hằng ngày, 

tâm ngài định. Khi chưa học Phật, trong tâm chỉ có một việc, định vào việc gì? 

Người mẹ già của ngài_hiếu tử. Mỗi ngày lên núi đốn củi đem vào chợ bán, được 

Tập 487  121 



chút ít tiền, mua gạo mua rau về nuôi dưỡng mẹ_hiếu tử. Tâm quý nhất chính là 

định vào một việc, ngài chỉ có một việc, ngoài việc này ra ngài không có việc gì 

nữa, tâm ngài thanh tịnh. Chỉ cần định vào một việc, đều gọi là thiền định, không 

nên làm quá nhiều, quá tạp. 

Ngài Huệ Năng không có ai dạy, gia đình cơ hàn. Tìm thầy đi học phải tặng 

quà, trong nhà ngài không có, vì ngài chỉ là người đốn củi. Thế nên chúng ta biết, 

ngài định vào điều gì? Định vào nơi mẹ mình, mỗi niệm không quên mẹ già. Thế 

nên ở Hoàng Mai tám tháng, chỉ có mình ngài giữ được tâm thanh tịnh, bất luận 

thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác duyên, ngài đều dùng tâm thanh 

tịnh bình đẳng đối đãi. Dùng khiêm tốn, tán thán người khác, lễ kính người khác. 

Mọi người khen ngài là người chân thật, là người tốt,  không tâm nhỏ nhen, sau 

cùng ngài đại triệt đại ngộ dưới hội của Ngũ tổ. Một đời của Ngũ tổ, trong hàng 

đệ tử, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh chỉ có mình ngài, ngài Thần Tú chưa 

đến trình độ này. Ngài Thần tú là giải ngộ, ngài Huệ Năng là chứng ngộ. 

Những người này làm gương cho chúng ta, không những giúp chúng ta tăng 

trưởng lòng tin, chúng ta còn có lòng tin với phương pháp thâm nhập một môn, 

huân tu lâu dài, và khuyến kích chúng ta hành trì. Chúng ta sẽ đạt được hiểu quả 

như ngài, thành tựu như ngài, như vậy là đúng. 

Chuyên cầu, “chuyên nhạo cầu pháp”, là một môn, chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. “Tâm vô yểm túc, bất bì bất quyện, tự lợi phương tiện”. Thật sự giữ được, 

đây chính là trì giới. Giữ vững quy củ thâm nhập một môn này, tất cả đều để một 

bên, khi khai ngộ xem tiếp, như vậy sẽ hiểu hết. Chưa khai ngộ chỉ lãng phí thời 

gian, mà học tập tâm rất loạn. Đến sau cùng học thành gì? Toàn là tri thức, không 

có trí tuệ, như vậy là sai hoàn toàn. Đó không phải là học Phật, mà xem kinh điển 

Phật pháp như học thuật thế gian để nghiên cứu, hạng người này rất nhiều. Không 

chỉ bây giờ, mà ngày xưa cũng có. 

Nếu biết thâm nhập một  môn, huân tu lâu dài, người thành tựu sẽ rất nhiều. 

Hiện nay trong Phật pháp, không có đại thiện tri thức xuất hiện, bất luận tại gia 

hay xuất gia đều không có. Nguyên nhân là gì? Không hiểu phương pháp. Chúng 

ta sơ sót đối với sự thị hiện của chư vị tổ sư. Chịu ảnh hưởng của tư duy giáo dục 

hiện tại, đều  muốn quảng học đa văn, đến các em  mẫu giáo cũng quảng học đa 

văn. Cha mẹ cho rằng như vậy là đúng đắn, nên dạy các em nhỏ học rất nhiều 

thứ. Nào là ca hát, nhảy múa, học rất nhiều thứ, khiến chúng không có thời gian 

thư giản. Bài học quá nhiều, quá tạp, các em nhỏ bây giờ không hạnh phúc như 

người xưa. Ngày xưa các em nhỏ chỉ học một thứ, tuyệt đối không đồng thời học 

hai môn khác nhau. Chỉ có thể nói học xong thứ này lại học thứ khác, nhất định 

122  Tập 487 



không được đồng thời học hai thứ, vì sao? Phải chuyên, cổ nhân tuân thủ nguyên 

tắc dạy học của tổ tông: giáo chi đạo, quí vĩ chuyên”. Còn bây giờ quý ở chỗ tạp, 

không  phải  quý  ở  chỗ  chuyên.  Người  bây  giờ  đều  muốn  học  nhiều,  phải  nhiều. 

Nào ngờ sau khi học xong tinh thần mệt  mỏi, học không thông được thứ gì. Lý 

niệm chỉ đạo này sai lầm, hại biết bao nhiêu người? Bao nhiêu anh tài vì lý niệm 

dạy học này làm mai một. 

Trung quốc đời này qua đời khác đều có thánh hiền xuất hiện, vì sao hiện nay 

không có? Đầu óc con người ngày nay tuyệt đối không thua cổ nhân, sở dĩ không 

thể thành tựu, toàn là phương pháp có vấn đề, phương pháp sai lầm. Đời này tôi 

có được một chút nhân duyên, có một chút tâm thành kính, biết tôn sư trọng đạo, 

biết tôn trọng những điển tịch của cổ nhân.       Ở Đài Trung, tôi theo học với thầy 

Lý  mười  năm,  thầy  dạy  chúng  tôi  là  thâm  nhập  một  môn,  tuyệt  đối  không  cho 

phép  cùng  lúc  học  hai  thứ,  nhất  định  không  cho  phép.  Học  xong  thứ  này,  mới 

được học tiếp thứ khác. Tiêu chuẩn của thầy rất thấp, tiêu chuẩn của thầy là quý 

vị học một bộ kinh, và có thể lên bục giảng lại bộ kinh này, thầy ngồi dưới nghe. 

Nếu không giảng sai, coi như đã hiểu bộ kinh này, quý vị mới được học bộ thứ 

hai. Cùng lúc học hai bộ, thầy nói thẳng thắn rằng, quý vị không có năng lực này, 

nên chúng tôi đạt được chút lợi ích như vậy. 

Bao nhiêu năm nay, tôi rất muốn học chư vị cổ đức. Thầy Lý cũng thường tán 

thán, các bậc cổ đức chỉ theo học một thầy, ở trong một đạo tràng mười năm, mấy 

mươi năm không hạ sơn, họ trở thành các vị cao tăng lỗi lạc. Điều này phải có 

phước báo lớn, chúng tôi không có phước báo này, nên suốt đời sống lưu lạc. Từ 

khi  bắt  đầu  xuất  gia,  chỉ  ở  trong  chùa  một  năm,  đã  phải  lưu  lạc.  Nơi  nào  mời 

giảng kinh, họ thích nghe gì, tùy duyên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. 

Thế nên bao nhiêu năm nay cũng giảng được mấy mươi bộ kinh. Đây không phải 

là ý của tôi, nếu theo ý mình, tôi chỉ hy vọng giảng một bộ kinh. Nhưng vì hằng 

thuận chúng sanh, nên giảng nhiều như vậy. 

Trước đây, pháp sư Dục Minh ở HongKong, cũng là  ở Tiêm Sa Chủy, chùa 

ông cách đây không xa. Ông gặp tôi nói vui, pháp sư: Ông là phước về già, lúc trẻ 

bôn ba khắp nơi, nhưng đến lúc già rất có phước báo. Chúng tôi ở đây có một đạo 

tràng nhỏ, ông có đến thăm, nhưng đạo tràng chúng tôi lớn hơn của ông. Ông chỉ 

có một tầng, chúng tôi có ba tầng. Nên tôi muốn sống ổn định, 85 tuổi rồi mới có 

nhân  duyên  ở  yên  một  chỗ,  không  muốn  bôn  ba  thêm  nữa.  Ở  ổn  định  rồi  cũng 

giảng  một  bộ  kinh,  chuyên  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Lần  này  tôi  dự  định 

khoảng  tháng 10 là giảng xong, giảng viên mãn. Dùng khoảng 1300 tiếng đồng 

hồ,  đây  cũng  coi  là  một  bộ  đại  kinh.  Giảng  xong  lần  này  lại  giảng  lần  thứ  hai, 

Tập 487  123 



giảng  xong  lần  thứ  hai  giảng  tiếp  lần  thứ  ba.  Có  người  hỏi  tôi,  vậy  Kinh  Hoa 

Nghiêm thì sao? Đây chính là Kinh Hoa Nghiêm. Lời này không phải tôi nói, mà 

là cư sĩ Bành Tế Thanh thời Càn Long nói. Vị cư sĩ này rất giỏi, thông tông thông 

giáo, hiển mật viên dung, ông trước tác rất nhiều. Vô Lượng Thọ Kinh Khởi Tín 

Luận, Hoa Nghiêm  Niệm  Phật  Tam Muội  Luận đều  là ông trước tác, lời này là 

của ông ta nói ra: Kinh Vô Lượng Thọ tức là trung bổn Hoa Nghiêm, Kinh A Di 

Đà là tiểu bổn Hoa Nghiêm, Kinh Hoa Nghiêm là đại bổn Kinh Vô Lượng Thọ, là 

một không phải hai, lời nói này rất có đạo lý. Sau cùng của Kinh Hoa Nghiêm: 

Phổ Hiền Bồ Tát Thập Đại Nguyện Vương Đạo Quy Cực Lạc, quy về Vô Lượng 

Thọ. Thế nên cư sĩ Mai Quang Hy, viết một bài tựa rất dài, nói rất rỏ ràng và rất 

hay. 

Bộ  kinh  này  không  những  độ  chúng  sanh  hiện  tại,  mà  bộ  kinh  này  còn  độ 

chúng sanh của 9000 năm thời mạt pháp. Chúng ta có thể tin tưởng lời của Mai 

Quang  Hy.  Thế  nên  tự  lợi,  phương  tiện  tự  lợi  chính  là  một  bộ  kinh,  thâm  nhập 

một môn, mỗi niệm đừng quên một câu A Di Đà Phật. 

Thiền sư Trung Phong nói rất hay: Phật A Di Đà tức là tâm tôi, tâm tôi tức là 

Phật A Di Đà, có thể không vãng sanh ư? Chắc chắn được vãng sanh, vì sao? Vì 

tâm là tâm của Phật A Di Đà, nguyện cũng là nguyện của Phật A Di Đà, lời nói 

cũng là lời nói của Phật A Di Đà. Lời của Phật A Di Đà là gì? “Nam mô A Di Đà 

Phật”, đây là lời của Phật A Di Đà. Hành là hành của Phật A Di Đà, tín nguyện 

giải hành đều là của Phật A Di Đà, nhất định quý vị được vãng sanh. Sanh đến 

thế giới Cực Lạc, cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đều đạt được 

đại viên mãn. 

Ngẫu Ích đại sư nói không sai, Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư, được đại sư Ấn 

Quang khen ngợi rằng: cho dù là cổ Phật tái sanh, viết chú giải cho Kinh Di Đà, 

cũng không hơn được Yếu Giải này, khen ngợi tuyệt đối! Thân phận Ngẫu Ích đại 

sư chưa bộc lộ, chúng ta không biết. Nhưng từ lời nói của Ấn Quang đại sư, ngài 

không  phải  Phật  A  Di  Đà  tái  sanh,  chắc  chắn  cũng  là  Quan  Âm  Bồ  Tát,  không 

phải phàm nhân, phàm phu không làm được như vậy. Thế nên phải hiểu phương 

tiện tự lợi, chỉ cần có pháp phương tiện, chẳng ai không thành tựu. 

Bản thân thành tựu, thường muốn rộng độ chúng sanh, chí nguyện không mệt 

mỏi, chứng minh lợi tha. Chính mình thành tựu, liền muốn giúp người khác. Thực 

tế  mà  nói,  hiện  nay  Phật  pháp  suy  yếu,  tự  mình  chưa  thành  tựu  cũng  phải  giúp 

người khác, giúp bằng cách nào? 

Lúc chúng tôi theo học với thầy Lý, gặp phải vấn đề này, thầy khuyến khích, 

khuyên chúng tôi đi giảng kinh, tôi nói bản thân chưa thành tựu. Thầy nói như thế 

124  Tập 487 



nào? Bây giờ không có người giảng kinh, quý vị có ra đi giảng chăng? Vì hiện 

nay không có người giảng, vấn đề này rất nghiêm trọng, nếu giảng sai phải chấp 

nhận nhân quả. Nên giảng như thế nào? Thầy dạy chúng tôi, giảng chú giải, giảng 

về  chú  giải  của  cổ  nhân.  Giảng  sai,  người  viết  chú  giải  chịu  trách  nhiệm.  Điều 

này  rất  hay,  đẩy  trách  nhiệm  cho  người  khác,  nên  thầy  dạy  chúng  tôi  dùng 

phương pháp này. Nhất định phải dùng chú giải của cổ nhân, thầy nói tốt nhất là 

của  các  bậc  cổ  nhân,  vì  sao?  Các  bậc  cổ  đức  là  người  khai  ngộ,  chú  giải  của 

người bây giờ chưa khai ngộ. 

Như  vậy  phải  làm  sao?  Chúng  ta  lại  không  đủ  trình  độ,  đôi  khi  xem  không 

hiểu chú giải của cổ nhân, chú giải người hiện nay rất dể hiểu. Thầy dạy chúng 

tôi,  lấy  chú  giải  cổ  nhân  làm  chủ,  nếu  gặp  chổ  nào  không  hiểu,  tham  khảo  chú 

giải  hiện  nay_chỉ  làm  tham  khảo.  Nhất  định  phải  lấy  chú  giải  của  cổ  nhân  làm 

chủ, một mặt tu, một mặt học, mặt khác phải y giáo phụng hành_chân tu. Trong 

việc tu học có mấu chốt, cũng có bí quyết, chúng ta cần phải hiểu. Bí quyết này là 

gì?  Chính  là  buông  bỏ.  Đầu  tiên  là  buông  bỏ  dục  vọng.  Người  dục  vọng  nhiều 

không thể học Phật, cũng không thể học đạo. 

Người học Phật, học Đạo, điều kiện thứ nhất là “thanh tâm quả dục”, mới có 

thể  học  tập,  vì  sao?  Vì  buông  bỏ  được.  Dục  vọng  quá  nhiều  không  buông  bỏ 

được, buông không được là phàm phu. Thế nên quý vị xem, trong kinh điển đại 

thừa Đức Phật nói rất rõ ràng: Buông bỏ chấp trước, không chấp trước đối với tất 

cả pháp thế xuất thế gian, sẽ thành A la hán, ra khỏi lục đạo. Buông bỏ phân biệt, 

buông bỏ khởi tâm động niệm, sẽ siêu việt mười pháp giới_Thành Phật. Quý vị 

thấy, thành Phật đơn giản như vậy, đây là thật hoàn toàn không phải giả. 

Ngài Huệ Năng có thể thành Phật, chính là lập tức buông bỏ tất cả, đồng thời 

buông hết khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Hạng người này rất ít, đây 

gọi là gì? Là đốn ngộ, không có trước sau, cùng lúc buông bỏ hoàn toàn. Buông 

bỏ tức là xả hết, đốn xả, đốn ngộ, đốn chứng, chỉ trong một niệm. Điều này trước 

đây Chương Gia đại sư nói với tôi: Phật pháp khó hiểu nhưng dể hành, muốn hiểu 

rỏ đạo lý rất khó. 

Đức  Thế  Tôn  giảng  suốt  49  năm,  nếu  muốn  thực  hành  quá  dể,  ý  niệm  vừa 

chuyển liền thành Phật, tức là sao? Chính là buông bỏ, then chốt là do chúng ta 

không buông được, không buông được là không hiểu rỏ chân tướng sự thật. Quả 

thật hiểu rỏ chân tướng sự thật, trong Kinh Bát Nhã nói_Nên biết, lúc Thế Tôn tại 

thế, ngài giảng Kinh Bát Nhã suốt 22 năm. 49 năm, giảng Kinh Bát Nhã hết 22 

năm, vậy mới biết nòng cốt của Phật pháp đại thừa là Kinh Bát Nhã, Bát nhã là trí 

tuệ. 

Tập 487  125 



Đức  Phật  lưu  lại  bộ  kinh  này,  phân  lượng  lớn  nhất_600quyển.  KinhHoa 

Nghiêm chỉ có 80 quyển_600 quyển! 600 quyển kinh nói về vấn đề gì? Xem hết 

kinh này phải mất mấy tháng. 

Khi tôi còn trẻ, từng xem qua bộ kinh này và chưa xem lại lần thứ hai, không 

có thời gian nhiều như vậy. Tôi tổng kết bộ kinh này thành 12 chữ_Những điều 

trong Kinh Bát Nhã nói là: “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả 

đắc”, chính là nói 12 chữ này. Tất cả pháp thế xuất thế gian, bao gồm cõi thật báo 

trang  nghiêm  của  Chư  Phật,  bao  gồm  thế  giới  Hoa  Tạng,  thế  giới  Cực  Lạc  đều 

“vô  sở  hữu,  tất  cánh  không,  bất  khả  đắc”.  Lý  này  quá  thâm  sâu,  phải  chăng  là 

thật? Là thật, không sai chút nào, quý vị sẽ biết những hiện tượng này do đâu mà 

có,  lục  đạo  do  chấp  trước  sinh  ra.  Nên  Đức  Phật  nói  một  câu,  là  nguyên  tắc 

chung, nguyên lý chung: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Có chấp trước là có 

luân hồi, không có chấp trước thì luân hồi cũng không có, giống như tỉnh lại sau 

giấc  mộng  vậy.  Hoàn  toàn  không  có,  không  phải  thật.  Đến  không  khởi  tâm, 

không  động  niệm,  mười  pháp  giới  không  còn.  Thanh  văn,  Duyên  giác_không 

phân biệt, không có Thanh văn, Duyên giác. Không khởi tâm không động niệm, 

Bồ Tát và Phật không có. Tất cả đều do tâm tạo, tâm  hiện thức biến, nhất chân 

pháp giới, quả là tuyệt vời! 

Cõi  thật  báo  trang  nghiêm,  thế  giới  Hoa  Tạng  của  thế  giới  tây  phương  Cực 

Lạc từ đâu mà có? Do tập khí vô thỉ vô minh biến hiện ra, nếu đoạn tận tập khí vô 

thỉ vô minh, nó sẽ không có, tất cả pháp đều như vậy. Khi không có nó đi về đâu? 

Trở về tự tánh, Tịnh độ gọi là thường tịch quang. Thường tịch quang là tự tánh, 

thường tịch quang chúng ta không nhìn thấy được, mắt thịt chúng ta không thấy 

được. Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi, biến pháp giới hư không giới. Đi vào thường 

tịch quang, thông thường chúng ta nói: thân tâm và thường tịch quang hợp thành 

nhất thể. Tất cả chư Phật hiện hữu khắp nơi khắp chốn. Khi chúng ta vào đó cũng 

hiện hữu khắp nơi khắp chốn, chúng sanh có cảm ta liền hiện thân. Nó khởi tác 

dụng chứ không phải cứng nhắc. Hiện nay chúng ta gọi là có cơ thể, nó rất sống 

động, nhưng nó không có hình tướng. 

Nó không phải hiện tượng vật chất, nó không có hiện tượng vật chất, không 

có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên. Cho nên nói bất khả 

đắc, vô sở hữu, tất cánh không. Nhưng nó có thật, thật sự tồn tại, có thể sanh ra 

vạn pháp. Chúng sanh có cảm, chư vị Diệu giác Như Lai trong thường tịch quang 

liền ứng hiện, bất cứ nơi nào khắp biến pháp giới hư không giới, chúng sanh có 

cảm, họ đều ứng hiện. Phật pháp đến đây là cứu cánh viên mãn. 

126  Tập 487 



Vì nó không có hiện tượng nào, nên khoa học và triết học không đạt được, vì 

khoa học và triết học đều không rời tư duy. Tư duy là thức thứ sáu, chấp trước là 

thức  thứ  bảy.  Nhất  định  phải  buông  bỏ  tư  duy  và  chấp  trước,  tự  tánh  liền  hiện 

tiền, chúng ta được kiến tánh. Chỉ cần có tư duy, có chấp trước, vĩnh viễn không 

kiến  tánh  được.  Đây  chính  là  vì  sao  khoa  học  và  triết  học  không  cách  nào  phát 

hiện ra nó, không đạt được. Vấn đề này Đức Phật nói chỉ có chứng được mới biết, 

làm sao để chứng? Buông bỏ là được, chỉ cần buông bỏ sẽ chứng được. 

Đức  Thế  Tôn  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  ngài  nhập  định  dưới  cội  bồ  đề_đã 

buông bỏ, buông bỏ điều gì? Buông bỏ sở học 12 năm trước. 19 tuổi ngài từ bỏ 

gia đình, ngài là vương tử, từ bỏ vương vị, từ bỏ đời sống  cung đình. Điều này 

bây giờ chúng ta đã hiểu, ngài buông bỏ phiền não, buông bỏ phiền não chướng. 

Ngài  ra  đi  cầu  học,  đi  tham  học,  ngài  rất  hiếu  học  đa  văn.  12  năm  tham  học, 

những học phái và tôn giáo triết học của Ấn độ, ngài đều học qua, tri thức phong 

phú. Năm 30 tuổi, ngài nhập định dưới cội bồ đề, buông bỏ hết sở học này, đây là 

gì?  Sở  tri  chướng.  Hai  chướng_19  tuổi  buông  bỏ  phiền  não  chướng,  30  tuổi 

buông bỏ sở tri chướng. Ngài không còn chướng ngại, nên đại triệt đại ngộ, minh 

tâm kiến tánh. 

Chúng ta học càng nhiều, nhớ càng nhiều, đây là sở tri chướng. Phật pháp thù 

thắng chính là thù thắng ở chỗ này, khác với pháp thế gian cũng là ở điểm này. 

Trong nhà Phật không thành lập một pháp nào, mới có thể đại triệt đại ngộ, mới 

có  thể  minh  tâm  kiến  tánh.  Sau  khi  kiến  tánh,  nói  với  quý  vị:  Trong  nhà  Phật 

không bỏ pháp nào, như vậy là sao? “Thiên xứ hữu cầu thiên xứ ứng”, đây là lời 

của  Bồ  Tát  Quan  Âm.  Chúng  sanh  trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  có  cảm, 

lập tức liền có  ứng, không từ bỏ, đại từ đại bi, không bỏ  một pháp nào.  Nhưng 

phải không lập một pháp nào, mới có thể chứng được pháp tánh, mới chứng được 

tự tánh. 

Chỉ cần có một ý niệm là sai, không thể chứng đắc. Không cho phép có một ý 

niệm  nào,  ý  niệm  đều  là  vọng  niệm,  trong  tự  tánh  thanh  tịnh  tâm  không  có  ý 

niệm. Không có ý niệm liền kiến tánh, có niệm không thể kiến tánh. Đạo lý chính 

là như vậy. 

Mục tiêu cứu cánh của việc học Phật là minh tâm kiến tánh, khi đã kiến tánh 

rồi trong tự tánh mới đầy đủ_Vốn đầy đủ trí tuệ, trí tuệ viên mãn, đức năng viên 

mãn, tướng hảo viên mãn. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo hiện vô lượng vô biên thế 

giới, có thể sanh vạn pháp, nên mới lợi tha. 

Ngày nay chúng ta lợi tha, phải tuân thủ lời dạy của thầy Lý Bỉnh Nam, giảng 

về chú giải là đúng, tuyệt đối không thể rời chú giải. Thấu hiểu triệt để chú giải, 

Tập 487  127 



có thể phát huy, có thể dẫn chứng, giảng giải rỏ ràng minh bạch. Đặc biệt là khoa 

học thời hiện đại rất nhiều phát hiện, tương ưng với kinh Phật nói, có thể lấy nó 

để chứng minh. Nên Phật pháp rất sống động, không phải là thứ cứng nhắc. Xem 

nhiều  chú  giải  của  cổ  nhân  chúng  ta  sẽ  biết,  nội  dung  rất  phong  phú,  từng  câu 

từng chữ bao hàm vô lượng nghĩa. 

Những bậc cổ đức xưa nay là bậc “nhân giả kiến nhân, bậc trí giả kiến trí”, tất 

cả đều đúng, không nói sai, chỉ coi chúng ta nói từ góc độ nào. Từ trong chú giải 

chúng ta cũng lãnh hội được, thiện căn, căn tánh người ở thời đại đó. Vì chú giải, 

giảng giải đều là đối diện với đại chúng, nhất định phải khế hợp với căn cơ đại 

chúng, không khế cơ nói chỉ uổng phí, lãnh hội được từ điểm này. Căn cơ chúng 

sanh mỗi triều đại không giống nhau, quý vị thấy họ giải thích không tương đồng. 

Trong thời đại họ sống, chắc chắn căn cơ chúng sanh trong thời đại đó tương 

ưng với họ, mới cho rằng chú giải này hay, mới có thể lưu lại. Nếu không tương 

ưng, là chú giải sai, bị đào thải từ lâu. Lời này là thầy Phương Đông Mỹ nói, thầy 

Lý cũng thường nói với tôi. 

Ngày xưa, thời nhà Đường không có in ấn, đều là viết tay. Nếu không phải là 

thứ có giá trị, ai có công đem những trước tác của quý vị, viết ra truyền cho hậu 

thế  như  vậy!  Thật  sự  quá  hay,  người  ta  khâm  phục  đến  cực  điểm,  mới  bỏ  công 

sức viết lại truyền cho hậu thế. 

Thời nhà Tống phát minh thuật in ấn, khắc bản gỗ. Khắc bản gỗ cũng rất khó 

khăn, không dể dàng gì. Một người vất vả một ngày, có thể làm xong cuốn sách 

chăng? Đại khái in khoảng một cuốn. Một ngày chỉ có thể in được một cuốn, in 

từng trang một, không có máy móc. Dùng gì để in bản gỗ? Khói thông. Tôi từng 

tham quan nơi khắc kinh  ở  Kim  Lăng, dùng phương pháp ngày xưa là  in bằng 

khói tùng. Sau khi bôi mực đều xong, trải bằng trang giấy ra, dùng sức đè nhẹ, rồi 

đến trang khác, là như vậy. Một ngày làm được bao nhiêu trang? Nhiều nhất là 

một  cuốn,  hai  cuốn,  đây  là  sách  bìa  mềm.  Không  như  hiện  nay,  thuật  in  ấn  rất 

phát triển, rất tiện lợi. 

Trong  hoàn  cảnh  như  vậy,  mà  giá  thành  của  sách  lại  rất  cao.  Ngày  xưa  thì 

không biết, nhưng tôi biết đầu năm dân quốc, trước kháng chiến, chúng tôi sống ở 

nông thôn. Quý vị thấy nhà in ấn Thương vụ xuất bản bộ Từ Nguyên, hai cuốn 

thượng hạ. Bộ sách Từ Nguyên đó, hình như là bản 32 khai, không lớn, định giá 

năm đồng đại dương. Năm đồng là chữ số lớn bao nhiêu? Nói với chư vị, đại khái 

là  phí  sinh  hoạt  một  tháng  của  một  nhà  năm  người,  như  vậy  mới  biết  sách  quý 

biết  bao!  Nên  học  sinh  lúc  đó  không  mua  nổi  sách,  phải  làm  sao?  Thầy  giáo 

128  Tập 487 



trường tư thục đều dạy cổ văn, cổ văn đều là tự mình chép. Học sinh phải tự chép, 

không có tiền mua sách. 

Lúc chúng tôi mới học kinh, lúc đó ở Đài Loan, khắp Đài Loan chỉ có ba nhà 

in kinh, quy mô rất nhỏ. Số lượng rất ít, chủng loại cũng rất ít, tìm không ra sách 

mình muốn đọc. Chỉ có đến chùa tìm trong Đại Tạng Kinh, rồi chép ra. Đại Tạng 

Kinh  không  cho  mượn  ra  ngoài,  được  viết  tại  chỗ.  Thời  gian  ngày  nghĩ  trong 

tuần, một ngày có thể viết khoảng hơn một vạn chữ. 

Người bây giờ phước báo lớn, trong nhà mình có thể sở hữu một bộ Đại Tạng 

Kinh, điều này ngày xưa Hoàng đế cũng không làm được. Hoàng đế Càn Long 

cũng chỉ có một bộ Tứ Khố Toàn Thư, một bộ Tứ Khố Hội Yếu, không nhiều. 

Lúc đó toàn quốc chỉ có hai bộ Hội Yếu, và bảy bộ Tứ Khố Toàn Thư, quả thật là 

bảo vật_vô giá chi bảo, đâu có tiện lợi như hiện nay! Đây đều là nói pháp phương 

tiện, phương tiện tự lợi, phương tiện lợi tha. Thế nên  phải thường nghĩ giúp đở 

người khác, có bao nhiêu năng lực thì giúp bấy nhiêu. 

Còn  thái  độ,  Phu  tử  nói  rất  hay:  Biết  thì  nói  biết,  không  biết  thì  nói  không 

biết, như vậy sẽ không sanh ra sai lầm. Chúng tôi không phải thánh nhân, cũng 

chưa khai ngộ, điều tôi không biết còn rất nhiều. Những gì tôi biết sẽ nói với quý 

vị, nếu không biết nói: Đoạn này tôi không biết, tôi không hiểu nghĩa của nó. Nói 

chân  thật,  không  mất  mặt,  sợ  nhất  là  không  biết  mà  cứ  cho  là  biết,  giữ  sĩ  diện, 

như vậy sẽ gánh lấy nhân quả, làm vậy là sai. 

Thầy dạy chúng tôi, thầy nói: Quý vị không tin, thử xem chú giải của cổ nhân. 

Có nhiều đoạn kinh văn, nhìn thấy rất nhiều ý nghĩa, nhưng tại sao họ chỉ miêu tả 

vài chữ đơn giản thôi? Họ cũng không hiểu, chúng ta mới hoát nhiên đại ngộ, các 

bậc  tổ  sư  cũng  không  hiểu,  thế  nên  họ  chỉ  viết  nguyên  văn  mà  không  chú  giải, 

chúng ta mới minh bạch. Quý vị không nói không có sai lầm, quý vị nói sai phải 

nhận lấy nhân quả. Nên chắc chắn, đích thực không sai, chúng ta đều căn cứ của 

các bậc tổ sư đại đức. 

Bộ chú giải của Hoàng Niệm Tổ, đừng nói đến phương diện khác, tất cả đều 

trích dẫn kinh luận để giải thích, lấy kinh chú thích kinh. Dùng trước tác của các 

bậc tổ sư, tức chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, hoặc chú giải của các kinh luận khác 

để chú giải kinh văn này. Đều là dùng của người xưa, bản thân ông rất ít. Điều 

này khai thị rất lớn cho chúng ta. 

Ngày nay chúng ta có hai bộ sách, đây đều là sách cổ, không có chú giải. Một 

là Quần Thư Trị Yếu, Quốc Học Trị Yếu là nguyên văn trong Tứ Khố. Đây là các 

bậc  cổ  đức  đem  những  tinh  hoa,  trích  dẫn  những  gì  hay  nhất,  tức  là  tiểu  Tứ 

Khố_Tám  cuốn.  Phân  lượng  rất  lớn,  phải  vài  trăm  vạn  chữ.  Chúng  ta  dùng 

Tập 487  129 



phương pháp gì để học? Chính là phương pháp của các bậc cổ đức, chúng ta đã 

hiểu, đã lãnh hội được. Chúng ta tìm chú giải kinh sách cổ, trích dẫn đoạn đó lại. 

Nếu nó quá thâm sâu, chúng ta dùng văn bạch thoại giải thích, như vậy không bị 

sai lầm, lại có căn cứ. Phải giúp hàng sơ học, khiến họ thích thú, có thể hiểu được 

sơ lược ý nghĩa, thâm nhập dần dần đời này qua đời khác. Tương lai chắc chắn có 

người thông đạt những điều này, người thật sự khai ngộ, đến thời đại của họ mới 

thật sự phát triển rộng rãi, rộng độ chúng sanh, không phải thời đại chúng ta. 

Thời  đại  chúng  ta  là  đón  nhận  cây  gậy  này,  và  tiếp  tục  truyền  nó  về  sau, 

không được để gián đoạn, đây là nhiệm vụ chúng ta phải làm. Thế nên nhất định 

không rời chú giải của người xưa, những sách hay cổ nhân đều có chú giải, sưu 

tập nhiều, chú giải nhiều, nên nghiên cứu và lãnh hội nhiều, bỏ cái cũ tạo nên cái 

mới. 

Trong xã hội ngày nay, con người cần gì? Từ trong những thứ cũ, sẽ xuất hiện 

tư duy mới, có thể giúp giải quyết vấn đề hiện tại. Không có cơ sở ở sau, những 

thứ của ta từ đâu mà có? Nên tư duy và giảng giải của chúng ta phải có căn cứ. 

Cổ nhân căn cứ kinh, ngày nay chúng ta xem kinh không hiểu. Chúng ta thông 

qua chú giải của cổ nhân để học kinh, dần dần sẽ hiểu được, nhưng phải có ngộ 

tánh. Pháp thế xuất thế gian đều nhờ vào khai ngộ: Khai ngộ, chân thành, thanh 

tịnh,  bình  đẳng,  sau  cùng  giác  tức  là  khai  ngộ.  Thế  nên  chân  thành  là  gốc,  tâm 

chân thành không phải dùng để cầu học vấn, cầu Phật pháp. Mà cầu truyền thống 

văn hóa phải dùng chân thành, xử sự đối nhân tiếp vật tôi không chân thành, sai! 

Một việc chân thành tất cả đều chân thành, mới khai ngộ được. Đối nhân tiếp vật 

đều chân thành, quý vị mới được thanh tịnh, thanh tịnh là không ô nhiễm. Nhìn 

thấu suốt mới thật sự buông bỏ, muốn giống như trong Kinh Bát Nhã: “nhất thiết 

pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, có thể không buông bỏ ư? Buông 

bỏ liền thanh tịnh. 

Từ trong cuộc sống hằng ngày, đặc biệt là hoàn cảnh nhân sự, phải rèn luyện 

tâm bất bình trở thành bình. Đây gọi là chân tu hành, đây gọi là chân công phu. 

Người  tu  Tịnh  độ,  dùng  cái  gì  để  rèn  luyện?  Phật  A  Di  Đà.  Thuận  cảnh, 

thiện duyên A Di Đà Phật. Nghịch cảnh, ác duyên cũng là A di Đà Phật. Đến Phật 

A Di Đà sẽ bình đẳng, đều giữ được cân bằng, phương pháp tuyệt diệu! Thế nên 

chúng  ta  phải  dùng  Phật  A  Di  Đà,  nếu  không  dùng  trong  cuộc  sống  hằng  ngày 

vẫn sinh phiền não. Quý vị xem, không biết dùng có đáng thương chăng. 

Bất luận là khi cảnh giới nào hiện tiền, quý vị khởi tâm động niệm, động điều 

gì? Động thất tình lục dục, liền sanh phiền não. Một câu A Di Đà Phật, tất cả đều 

quy về Phật A Di Đà, quý vị quét sạch những tập khí phiền não này. Đây gọi là 

130  Tập 487 



thật sự biết niệm Phật, biết tu hành, biết dụng công. Nhất định phải giữ thân tâm 

thanh  tịnh,  sẽ  được  mạnh  khỏe  trường  thọ.  Tâm  thanh  tịnh  sanh  trí  tuệ  không 

sanh phiền não, mới có thể giải quyết vấn đề. Bất luận là vấn đề bản thân, vấn đề 

gia đình, vấn đề công ty hay vấn đề xã hội, tâm thanh tịnh giải quyết được tất cả. 

Mỗi ngày quý vị ưu sầu, phiền não, như vậy chắc chắn không thể giải quyết. 

Càng  làm  việc  lớn  tâm  phải  càng  thanh  tịnh,  nhất  định  không  được  sanh  phiền 

não, sự nghiệp của quý vị làm gì có đạo lý không thành tựu. Thế nên đề kinh rất 

hay:  “Thanh  tịnh bình  đẳng  giác”,  đây  là  nhân,  quả  báo  là  gì?  Nửa  trước:  “đại 

thừa- đại thừa là trí tuệ, đại thừa là đại trí tuệ.       “Vô lượng thọ trang nghiêm”. 

Vô lượng thọ, vô lượng quang, trang nghiêm là tốt đẹp. Ngày nay chúng ta nói 

chân thiện mỹ là trang nghiêm, nhà Phật gọi là trang nghiêm. Đại thừa vô lượng 

thọ trang nghiêm từ đâu đến? Đến từ thanh tịnh bình đẳng giác. Giác thì đại thừa 

liền xuất hiện, bình đẳng thì vô lượng thọ hiện tiền, thanh tịnh thì trang nghiêm 

xuất hiện. Chúng ta biết tu nhân, quả báo liền hiện tiền. 

Bên dưới Hội Sớ nói: Bồ Tát cầu pháp là vì lợi tha, nên đắc pháp cũng là vì 

họ mà nói. Vì tất cả chúng sanh, trãi qua vô lượng kiếp mà không mệt mỏi. Đây 

là lời của tổ sư nói, giải thích hai câu kinh văn: Nói pháp không chán, cầu pháp 

không mệt. Bồ Tát cầu pháp không phải vì mình, mà vì người khác. Vì mình sẽ 

giải  đãi,  biếng  nhác:  Tôi  không  muốn  học,  thôi  vậy,  nghĩ  ngơi  đã.  Nhưng  vì 

chúng sanh thì không được, chúng sanh đáng thương như vậy, đau khổ như vậy, 

một ngày không giúp họ thì họ đau khổ một ngày. Nên vì chúng sanh, đây là một 

sức mạnh vô cùng lớn đang thúc đẩy chúng ta, nhất định phải tinh tấn không giải 

đãi. Chúng ta sớm một ngày khai trí tuệ, sớm ngày được tam muội, chúng sanh 

bớt chịu một ngày đau khổ. Chúng ta đạt được trể một ngày, chúng sanh chịu đau 

khổ  thêm  một  ngày.  Trong  số  chúng  sanh  này,  bao  gồm  cha  mẹ  chúng  ta,  bao 

gồm bạn bè thân thích chúng ta, có thể nhẫn tâm chăng? 

Tinh thần này của Bồ Tát từ đâu mà có? Họ không cần danh, không cần lợi. 

Họ không cần gì cả, sao lại tinh tấn như vậy? Điều này được nói ra là vì lợi ích 

chúng sanh, vì giúp chúng sanh đau khổ. Thế nên sở học sở đắc của họ, cho dù là 

một  chút, họ đều rất hoan hỷ vì người khác diễn nói. Nói như hiện nay là cộng 

hưởng cùng mọi người, chia sẽ cùng mọi người. Họ vì tất cả chúng sanh, tất cả 

chúng sanh đau khổ, tất cả chúng sanh trong lục đạo. Thế nên trải qua vô lượng 

kiếp, đây là nói thời gian rất dài, vĩnh viễn không mệt mõi, không chán ghét. 

Đoạn  ở  dưới:  “Giới  nhược  lưu  ly”,  đây  là  một  câu  kinh  văn.  “Giới  giả  giới 

luật, vi giới định tuệ tam vô lậu học chi thủ”. Vô lậu là gì? Đây là danh từ Phật 

học, Phật dùng đồ làm ví dụ. Ví như cái ly này, nếu có hư hoại, thì đựng nước sẽ 

Tập 487  131 



bị chảy, không chảy_Vô lậu là hoàn chỉnh, nó không bị hư hoại, lấy ý này làm ví 

dụ. Lậu gọi là phiền não, làm cho điều gì bị chảy mất? Chảy mất trí tuệ, chảy mất 

công đức, phước điền cũng chảy mất. Sao lại chảy mất? Vì phiền não. Giống như 

lỗ hổng này, lỗ hổng là gì? Tham sân si mạn nghi, năm lỗ hổng, oán hận não nộ 

phiền,  mười  lỗ  hổng.  Nên  đựng  vật  dụng  đều  bị  chảy  hết,  vật  dụng  không  còn, 

đây gọi là vô lậu. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo, công đức của chúng ta, hoàn toàn 

không bị chảy mất. Phật đem chữ lậu này làm đại danh từ của phiền não. Vô lậu 

tức không có phiền não, đã đoạn tận phiền não. 

Tam  vô lậu học, tam  chính là giới định tuệ, giới định tuệ gọi là vô lậu học, 

giới đặt vị trí đầu tiên. Chúng ta nên học từ đâu? Bắt đầu từ điều đầu tiên, phải 

giữ quy cũ. Ngày xưa dạy từ nhỏ, dạy khi nào? Mẹ mang thai là dạy, gọi là thai 

giáo. Cổ lễ của Trung quốc có lễ của thai giáo, lễ khi  người phụ nữ  mang thai. 

Làm  mẹ  nhất  định  phải  hiểu,  khởi  tâm  động  niệm  sẽ  ảnh  hưởng  thai  nhi,  ngôn 

ngữ tạo tác cũng ảnh hưởng thai nhi. 

Nên  tư  tưởng  không  thể  không  thuần  chánh,  tuyệt  đối  không  nghĩ  đến  điều 

bất thiện, tuyệt đối không được nói lời bất thiện, tuyệt đối không được làm điều 

bất thiện, vì sao? Vì ảnh hưởng thai nhi, tất cả đều phải chú ý, rất dè chừng, rất 

cẩn thận. Đứa bé này sinh ra rất dể nuôi, nghe lời, vì sao? Dạy tốt từ trong thai 

nhi, người nước ngoài không biết điều này. Trên địa cầu, chỉ có người xưa biết về 

thai giáo, mà người xưa đã biết từ lâu rồi. 

Sau khi trẻ em sinh ra, quý vị nên biết, chúng biết nhìn, biết nghe, chúng đang 

học tập, đang bắt chước. Vì thế, phàm những gì bất thiện, không như pháp, đều 

không để chúng nhìn thấy, không để chúng nghe thấy, không để chúng tiếp xúc. 

Người mẹ phải canh giữ, người mẹ phải giữ tốt cửa ải này. Bất cứ ai gặp đứa trẻ, 

đều phải đoan trang lễ phép, phải có quy cũ, vì sao? Chúng đang học, không được 

để chúng thấy gương xấu. 

Thế nên trãi qua nhiều triều đại, mỗi thời đại đều có rất nhiều thánh hiền xuất 

hiện.  Có  đạo  lý,  vì  họ  được  giáo  dục  từ  nhỏ.  Hiện  nay,  100  năm  lại  đây  không 

còn ai, nguyên nhân là không được tiếp thu nền giáo dục này. 

Truyền thống thai giáo của Trung quốc đến cuối đời mãn Thanh đầu năm dân 

quốc vẫn còn, người làm  mẹ đều hiểu. Nhưng sau cuộc chiến tranh Trung Nhật 

thì không còn nữa, sau chiến tranh Trung Nhật, nhà của Trung quốc không còn, 

ngày ngày đánh trận chạy nạn. Chúng tôi phải chạy nạn từ nhỏ, chín tuổi đã học 

làm  việc  nhà,  nấu  cơm,  giặt  áo  quần,  vá  mền,  tất  cả  đều  biết  làm.  Vì  sao?  Sợ 

trong chiến tranh, sau khi gia đình ly tán, trẻ con cũng có thể tự mình sống được, 

nên từ nhỏ rất chú trọng giáo dục cuộc sống, đây là hoàn cảnh tạo thành. 

132  Tập 487 



Đối  với  luân  lý  đạo  đức  thì  không  nói  nữa,  không  có  ai  nói,  chúng  ta  cũng 

không có cơ hội học. Vì vậy truyền thống giáo dục xưa hoàn toàn sụp đổ, là trong 

thời kỳ chiến tranh Trung Nhật. 

Ngày mồng 7 tháng 7, chiến tranh ngày 7 tháng 7, hình như là năm thứ 26 dân 

quốc, chiến tranh này bộc phát. Tổn thất lớn nhất là đánh  mất nền giáo  dục gia 

đình, nhà của Trung quốc không còn. Xã hội an định của Trung quốc mấy ngàn 

năm nay, nền trị an lâu dài của quốc gia dựa vào điều gì? Sức mạnh của gia đình 

lớn nhất, mỗi nhà đều làm tốt công tác giáo dục, dạy tốt từ nhỏ. Thế nên người 

người  là  người  tốt,  việc  mà  nhân  dân  làm  đều  là  việc  lành.  Tiêu  chuẩn  của  họ 

chính  là  Tứ  khoa:  Ngũ  luân,  ngũ  thường,  tứ  duy,  bát  đức,  mấy  ngàn  năm  của 

Trung quốc đều dạy những điều này. Tứ thư, Ngũ kinh, Tam thập kinh, là phát 

huy điều này. Đây hình như là căn bản, còn Tứ thư, Ngũ kinh, Thập tam kinh là 

cành lá của nó. Tứ Khố Toàn Thư là hoa quả của nó, đều sanh ra từ căn bản này. 

Căn bản không còn, xã hội sẽ động loạn. 

Ngày nay, nếu  muốn khôi phục  xã hội như xưa, khôi phục sự an định, khôi 

phục  sự  hài  hòa,  cần  phải  tìm  những  thứ  này  lại.  Không  những  nó  cứu  được 

Trung quốc, tiến sĩ Thang Ân Tỷ người Anh nói có thể cứu thế giới. Vào niên đại 

70 ông ta từng nói: Giải quyết vấn đề xã hội thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng 

Mạnh và Phật pháp đại thừa. Phật pháp đại thừa ở Trung quốc, không phải ở Ấn 

độ, Ấn độ không còn, Phật pháp. 

Học thuyết Khổng Mạnh là của Trung quốc, học thuyết này có thể cứu quốc 

gia, cứu dân tộc, có thể cứu toàn thế giới, có thể giúp xã hội an định, có thể hóa 

giải những thảm họa trên trái đất. Ngày nay vấn đề do đâu? Vấn đề ở tín tâm, quý 

vị có tin chăng? Không tin là coi như xong. Thế nên ngày nay nguy cơ thật sự, có 

thể nói chính là nguy cơ về lòng tin. Làm sao để kiến lập tín tâm, là việc lớn đầu 

tiên của ngày nay, thông thường gọi là việc lớn hàng đầu. Làm sao xây dựng tín 

tâm, tin truyền thống văn hóa xưa, tin học thuyết Khổng Mạnh, tin Phật pháp đại 

thừa,  thế  giới  này  còn  cứu  được.  Nếu  không  có  tín  tâm,  không  sao  tránh  khỏi 

thiên tai. 

Chúng ta tin rằng, chư vị học Phật có tín tâm hơn một chút, nhưng tín tâm vẫn 

chưa đủ, phải tăng cường thêm. Tăng cường như thế nào? Học kinh giáo chính là 

tăng cường, vì sao? Phá nghi sanh tín. Đọc nhiều kinh điển của Nho gia, Đạo gia, 

Phật gia, và tham khảo thêm báo cáo của khoa học. Vì sao? Khi quý vị đối chứng 

Phật pháp, rất nhiều điều trong Phật pháp đều có đề cập đến, bây giờ họ mới phát 

hiện. 3000 năm trước Đức Phật đã nói một cách thấu triệt như thế, nói còn viên 

mãn hơn họ, tín tâm chúng ta mới đầy đủ. 

Tập 487  133 



Có  tín  tâm  còn  phải  thực  hành,  chúng  ta  phải  hành  trì.  Đem  giáo  huấn  của 

thánh hiền, giáo huấn trong kinh điển ứng dụng trong cuộc sống, ứng dụng trong 

công việc, ưng dụng trong xử sự đối nhân tiếp vật. 

Giới là gì? Đệ Tử Quy là giới,  Cảm  Ứng Thiên là giới, Thập  Thiện Nghiệp 

Đạo là giới, là giới căn bản. Nếu vứt bỏ những thứ này, ngày xưa ba bài học này, 

đặc biệt là Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên. Đệ Tử Quy có thể nói là thai giáo, 

chính là bắt đầu, ai dạy? Cha mẹ làm được, ảnh hưởng đến thai nhi. Trẻ con ra 

đời đến ba tuổi là 1000 ngày, 1000 ngày này gọi là giáo dục cắm rễ. Ngạn ngữ 

nói  rất  hay:  Ba  tuổi  xem  80.  Ba  tuổi_1000  ngày  này  giáo  dục  tốt,  tuy  chúng 

không biết đọc Đệ Tử Quy, nhưng chúng đều làm theo, vì sao? Chúng học theo 

mẹ. Mẹ làm chúng đều nhìn thấy, đều nghe thấy, nên chúng đều biết. Ba tuổi xem 

80 tuổi, 80 tuổi cũng không thay đổi, cắm rễ rất chắc. 

Sau ba tuổi, dần dần hiểu được chút ít. Lớn thêm chút nữa, mẹ dạy chúng giáo 

dục nhân quả, học giáo dục nhân quả ở đâu? Miếu thành hoàng. Giáo dục nhân 

quả tôi học ở miếu thành hoàng. Mỗi năm mẹ đến miếu thành hoàng thắp hương 

ít nhất năm sáu lần, dẫn theo các em nhỏ đi thắp hương. 

Con xem điện Diêm vương_Nói với chúng tôi, làm việc xấu nên chịu quả báo 

như thế, việc xấu đó là phải chịu quả báo đó, thật đáng sợ, sợ cả đời. Nghĩ đến có 

ý  niệm  bất  thiện,  hành  vi  bất  thiện,  liền  nghĩ  đến  những  bức  tượng  trong  điện 

Diêm vương. Đó là giáo dục, giáo dục nhân quả, thâm căn cố đế. Học giáo dục 

luân lý đạo đức, xấu hổ khi làm việc xấu_ xấu hổ đối với việc ác. Hiểu được giáo 

dục nhân quả không dám làm ác, con người tự nhiên có quy phạm, sống dựa vào 

luân lý đạo đức. Những điều này hiện nay không còn. 

Giáo dục trẻ nhỏ hiện nay là gì? Hầu như cha mẹ đều lo sự nghiệp, lo kiếm 

tiền, hình như kiếm tiền là mục đích lớn nhất trong cuộc đời, sai lầm! Hạnh phúc 

an vui của đời người không liên quan đến tiền bạc, cũng không liên quan đến địa 

vị,  nhưng  liên  quan  đến  luân  lý  đạo  đức.  Thế  nên  các  em  nhỏ  hiện  nay,  quý  vị 

thấy vừa mở mắt là xem ti vi, ti vi dạy chúng những gì? Bạo lực, sắc tình, sát đạo 

dâm vọng, từ nhỏ đã biết. Lớn lên chúng phản nghịch, chúng giết cha, giết  mẹ, 

giết  anh  em,  đây  là  hiện  tượng  bình  thường.  Vì  từ  lúc  chúng  ra  đời  đã  tiếp  thu 

giáo dục này. Không thể không hiểu nhân quả. 

Phải dạy tốt trẻ em, phải chịu trách nhiệm, vì sao? Dạy tốt trẻ em, chúng có 

thể  cứu  quốc  gia,  có  thể  cứu  thế  giới.  Nếu  không  giáo  dục  tốt,  tương  lai  họ  trở 

thành bại hoại, họa cho nước, đem đến thảm họa tai ương cho đất nước và nhân 

dân.  Thậm  chí  khiến  quý  vị  tan  nhà  mất  mạng,  nên  giáo  dục  trẻ  em  rất  quan 

trọng! 

134  Tập 487 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta tạm dừng tại đây. 

 

Tập 488 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:10.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống.  Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 605, hàng thứ hai. 

“Giới nhược lưu ly. Giới giả giới luật, vi giới định tuệ tam vô lậu học chi thủ. 

Phụng trì giới luật, minh tịnh thanh khiết, dĩ tự trang nghiêm, trì giới thanh khiết, 

thí như lưu ly. Phạn Vọng Kinh viết: Giới như minh nhật nguyệt, diệc như anh 

lạc châu. Cố viết, giới nhược lưu ly, nội ngoại minh khiết”. 

Hôm  qua  chúng  ta  học  đến  đây.  Học  Phật,  không  những  là  Phật  giáo,  mà 

truyền  thống  văn  hóa  xưa,  ba  nhà  Nho  Thích  Đạo  đều  coi  trọng  giới  luật.  Giới 

luật chính là quy củ, có câu không vào quy củ không thành viên mãn. Học Phật 

nên bắt đầu từ đâu? Phải bắt đầu từ giới luật, giới luật không phải hình thức, mà 

coi trọng thực chất. 

Trước đây khi tôi mới học Phật, Chương Gia đại sư dạy: Phật pháp coi trọng 

thực chất không coi trọng hình thức. Lúc đó tôi chưa xuất gia, mới học Phật, mới 

tiếp xúc một hai tháng, thầy phương tiện thiện xảo. Về sau đại khái phải ba bốn 

mươi năm, tôi ở Singapore gặp tổng thống Tony Tan, hiện nay ông ta vẫn là tổng 

thống. Có một lần chúng tôi cùng ăn cơm, ông nói với tôi: Ông ta là người Ấn độ, 

cũng là người Ấn độ giáo. Ông nói ông khâm phục nhất là Phật giáo, Phật giáo 

trọng thực chất không trọng hình thức. Tôi nghe xong cũng phải sững người. 

Lần đầu tiên tôi nghe câu này là Chương Gia đại sư nói, từ đó đến nay chưa 

nghe  ai  nói.  Lời  của  TonyTan  hoàn  toàn  giống  với  Chương  Gia  đại  sư,  tôi  biết 

đây là người trong nghề, không phải người ngoài. 

Ngày nay giới luật biến thành hình thức, có danh không có thực. Người tại gia 

học Phật không giữ được năm giới, thập thiện. Xuất gia học Phật không giữ đúng 

Luật Sa Di, nguyên nhân là gì? Vì sao người xưa làm được? Chúng ta suy luận về 

trước, người 150 năm trước làm được, đây là sự thật. 150 năm nay đã lơ là, chúng 

ta tư duy quan sát tỷ mỉ, tìm lại nguyên nhân của nó. 

Tập 488  135 



Giữ quy cũ là phải dạy từ nhỏ, từ nhỏ đã không giữ quy cũ, lễ của Nho gia, 

giới luật của nhà Phật, đều không cách nào ràng buộc được họ, đây là đạo lý nhất 

định. Người xưa nói câu rất hay: “Dạy con từ thuở nằm nôi”. Quý vị dạy con cái, 

nên bắt đầu dạy từ khi nào? Khi còn nằm trong nôi. Trẻ con vừa mới ra đời, lớn 

lên không dể dạy, khi trẻ con ba tuổi mới dạy chúng, đã trễ, không kịp nữa, thật 

sự phải từ lúc trẻ thơ. “Dạy vợ khi mới về”, mới cưới vợ quý vị dạy họ. Khi họ 

vừa mới đến nhà chồng, liền đưa ra một vài quy củ để họ tuân thủ. Thế nên xưa 

nay Trung quốc rất coi trọng lễ giáo, bắt đầu dạy từ lúc mang thai_thai giáo. Nếu 

chú ý thai giáo, thì mười tháng cưu mang này phải dè dặt cẩn thận, như vậy đứa 

trẻ  này  sinh  ra  rất  dễ  dạy,  rất  nghe  lời.  Vì  khi  chúng  ở  trong  thai  mẹ,  đều  cảm 

nhận được tư tưởng, ngôn hành của mẹ, khởi tác dụng cảm ứng đạo giao với mẹ, 

đây thật sự là cắm rễ. Điều này bị lãng quên cũng 150 năm rồi. 

Thế  nên  lời  Đức  Phật  nói  trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  từ  bi  đến  tột  cùng: 

Người bây giờ không hiểu gì cả, đừng trách họ, vì sao? Người đời trước không 

biết, ba mẹ họ không biết, Tổ phụ mẫu cũng không biết, Tằng tổ phụ mẫu cũng 

không biết, Cao tổ phụ mẫu có thể biết được chút ít, không còn như xưa. Chúng 

ta  phải  suy  luận  đến  bao  nhiêu  đời  trước?  Phải  suy  đến  bảy  tám  đời  mới  biết. 

Lãng  quên  lâu  như  vậy,  chúng  ta  phải  làm  sao?  Sau  khi  hiểu  rõ,  chỉ  có  chính 

mình quyết tâm học tập bù đắp lỗ hổng đó, học bổ sung môn này. Phải bắt đầu bổ 

sung từ đâu? Phải bổ sung từ môn học cơ bản. Môn học cơ bản này chính là Đệ 

Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, phải siêng năng học tập. Đệ Tử Quy không phải đọc, 

cũng không phải giảng, mà phải thực hành. Mỗi câu mỗi chữ đều phải làm được, 

nỗ lực hành trì, như vậy mới cắm rễ được. Được chăng? Được, nếu thật sự dụng 

tâm, hai ba tháng là làm được. 

Trước  đây  chúng  tôi  làm  thí  nghiệm  ở  Thang  Trì,  tuyển  chọn  ba  mươi  mấy 

thầy  cô  giáo.  Ngày  đầu  tiên  gặp  nhau,  tôi  khuyến  khích  họ:  Chúng  ta  làm  thí 

nghiệm  lần  này  rất  có  ý  nghĩa,  nên  sứ  mạng  của  chúng  ta  rất  nặng  nề.  Thử 

nghiệm  thành  công  thì  công  đức  vô  lượng,  nếu  như  thất  bại  thì  sẽ  bi  thảm  vô 

cùng, vì sao? Vì không còn ai tin vào truyền thống văn hóa. Thí nghiệm không 

thành công, có thể truyền thống văn hóa xưa hoàn toàn bị con người lãng quên. 

Then chốt quan trọng như vậy, nên tôi ân cần khẩn thiết kỳ vọng các thầy cô giáo, 

chúng ta phải nổ lực, dù bỏ mạng cũng phải làm thành công. 

Tôi cho các thầy cô giáo thời gian bốn tháng, không ngờ mới hai tháng họ đã 

làm được, quả thật chúng tôi rất cảm động! Làm được rồi thì sao? Đi vào từng 

nhà ở nông thôn để làm cho họ thấy, đem nó thực hành trong cuộc sống. Đi vào 

136  Tập 488 



trong nhà nông dân, xem người già như cha mẹ mình, tôi là con cái họ, tôi nên 

hiếu kính họ như thế nào. Nổ lực thực hành Đệ Tử Quy. 

Lần  này  thật  sự  đã  làm  được,  có  hiệu  quả,  người  ở  thị  trấn  nhỏ  này  đều  rất 

cảm động. Thấy thầy cô giáo thực hành hiếu đạo với họ, các cụ cảm thấy rất hổ 

thẹn, không giáo dục tốt con cái. Con cái họ thấy vậy cũng rất cảm động, chúng 

ta chưa làm tròn hiếu đạo với cha mẹ. Dùng chân thành để cảm động, đây gọi là 

dạy học. 

Người  xưa  đề  xướng  thân  hành  ngôn  giáo,  trước  tiên  bản  thân  phải  thực 

hành, sau đó dùng lời nói để dạy. Nếu chúng ta làm được, khi nói ra mọi người 

tin ngay. Còn như không thực hành mà đi dạy người  khác, là giả, không ai tin 

chúng ta. 

Vào từng nhà biểu diễn như thế ba tuần, tôi nói được rồi, sau đó mở lớp dạy 

học. Vừa tuyên truyền mở lớp dạy học, rất nhiều người đến, đều tự động đến, vì 

sao? Họ đã nhìn thấy. 

Có một số người vứt rác bừa bãi trên đường, chúng tôi dạy họ như thế nào? 

Không khuyên, không nói. Thầy cô giáo mặc đồng phục, sáng sớm mỗi ngày ra 

lượm rác, lượm được hai tuần, mọi người cảm thấy ngại không còn vứt lung tung 

nữa, nên trên đường rất sạch sẽ. Không thực hành không được, siêng năng phục 

vụ. Đi trên đường gặp một người phụ nữ, nói với thầy cô giáo: Nhà vệ sinh gia 

đình họ rất dơ bẩn, có thể giúp họ lau dọn chăng, có hai thầy cô giáo đến đó, lau 

chùi rất sạch sẽ. Hàng xóm lân cận nói với bà ấy, bà rất quá đáng! Các thầy cô 

giáo thực hành, y giáo phụng hành, phục vụ đến nơi đến chốn. Vì vậy lời của thầy 

cô giáo ở trung tâm, nhân dân địa phương đều tin tưởng. 

Cách dạy học này đã nhận được hiệu quả, đây là gì? Trì giới, Đệ Tử Quy là 

giới căn bản. Trong Phật pháp, trong Phật Tạng Kinh Đức Thế tôn nói_Phật Tạng 

Kinh  là  tên  của  một  bộ  kinh,  không  phải  Đại  Tạng  Kinh,  là  một  bộ  kinh  nhỏ. 

Trong  kinh  này  Đức  Phật  dạy:  “Đệ  tử  Phật  không  học  tiểu  thừa  trước,  học  đại 

thừa sau, không phải đệ tử Phật”. Đây là giáo huấn của Thế Tôn. Ngài coi trọng 

tu học có thứ tự, nhất định phải học tiểu thừa, rồi mới đến đại thừa. 

Tiểu thừa là gì? Tiểu thừa dạy chúng ta phải làm người như thế nào, làm sao 

để làm người tốt, làm sao làm một người lương thiện. Nên vừa mở kinh điển ra: 

“Này các thiện nam tử, thiện nữ nhơn”, điều này có tiêu chuẩn. Trì giới, giữ quy 

củ,  như  vậy  mới  gọi  là  thiện  nhân.  Thế  nên  Phật  giáo  ở  Trung  quốc,  kinh  điển 

tiểu thừa phiên dịch rất hoàn chỉnh, so với tạng kinh tiếng Pali của Nam truyền 

hiện nay_tôi chưa làm việc này. Chương Gia đại sư nói, đại khái kinh điển tiếng 

Pali chỉ nhiều hơn chúng ta khoảng 50 bộ. Tất cả khoảng hơn 3000 bộ, kinh điển 

Tập 488  137 



Pali  chỉ  hơn  chúng  ta  50  bộ,  như  vậy  mới  biết,  công  việc  phiên  dịch  này  hoàn 

chỉnh biết bao. 

Vào thời Tùy Đường, tiểu thừa có hai Tông phái: Thành thật tông và Câu xá 

tông, là người học Phật đều phải học tập, cắm rễ ở đây, đây là tiểu học Phật giáo. 

Nhưng sau thời giữa nhà Đường, các bậc cổ đức không học tiểu thừa nữa. Vì thế 

đến thời nhà Tống, hai Tông phái này không còn. Hiện nay không phải là người 

nghiên cứu lịch sử Phật giáo, thì sẽ không biết có hai Tông phái này. Hai Tông 

phái này thất truyền khoảng 1000 năm, phải làm sao? Không cần đến tiểu thừa, 

chỉ học đại thừa, như vậy có được chăng? Đây là điều Đức Phật không cho phép, 

các  bậc  cổ  đức  đã  dùng  Nho  và  Đạo  thay  thế  tiểu  thừa,  thành  tích  không  tệ! 

Khoảng hơn 1300 năm nay, bất luận Tông phái nào, nhân tài xuất hiện liên tục, 

chứng tỏ thành tích khả quan, chư vị tổ sư không làm sai. 

Ngày nay rất phiền phức, không học tiểu thừa, cũng không học Nho và Đạo, 

vấn  đề  này  rất  nghiêm  trọng,  không  thể  không  đi  vào  đại  thừa  từ  đây,  nguyên 

nhân chính là chỗ này. Mặc dù nghiên cứu đại thừa, không có cơ sở của Nho và 

Đạo, không có căn bản của tiểu thừa Phật giáo, sẽ trở thành như thế nào? Biến 

thành  học  thuật.  Những  thứ  cả  đời  họ  nghiên  cứu,  họ  có  thể  nói,  có  thể  viết, 

nhưng không làm được, tập khí phiền não không đoạn được tí nào, vẫn là phàm 

phu. Ngày nay chúng ta gọi là Phật học, họ đang nghiên cứu Phật học, coi Phật 

pháp như một môn học vấn để nghiên cứu. Thành tích là tri thức, không phải giới 

định tuệ. Học Phật nhất định là tam vô lậu học giới định tuệ. Không cần giới định 

tuệ, nó liền biến thành tam hữu lậu học, chứ không phải vô lậu học, hữu lậu học 

là pháp thế gian. Cái gọi là hữu lậu tức là hoàn toàn chưa đoạn tận tập khí phiền 

não. Đây là hiện tượng phổ biến trong thời gian 150 năm gần đây, không những ở 

Trung quốc, ở nước ngoài cũng không ngoại lệ. 

Nếu  hiện  tượng  này  cứ  diễn  biến  theo  chiều  hướng  này,  Phật  pháp  sẽ  biến 

mất  khỏi  thế  gian.  Kinh  điển  vẫn  còn  lưu  lại,  nhưng  tất  cả  đều  biến  thành  học 

thuật, biến thành tri thức Phật học. Trong đó giới định tuệ, công đức lợi ích của 

tam vô lậu học, chúng ta hoàn toàn không đạt được lợi ích này. 

Những lời này trước đây, ba vị thầy của tôi đều có dạy, đều khuyên tôi phải 

chú trọng. Vì khi tôi mới học Phật là học triết học với thầy Phương, cũng nghiên 

cứu  nó  như  một  loại  học  vấn.  Chỉ  thích  kinh  luận,  còn  lơ  là  đối  với  giới  luật, 

không quan tâm đến. Ở đây có một quan niệm sai lầm rất lớn, cho rằng giới luật 

là quy phạm cuộc sống. Đức Thế Tôn định ra giới luật này là 3000 năm trước, mà 

là ở Ấn độ_quy phạm cuộc sống của Ấn độ cổ 3000 năm trước, chúng ta học làm 

gì? Vì thế chúng tôi không thể tiếp thu được. Chúng tôi là người thời hiện đại, lại 

138  Tập 488 



là  người  Á  đông,  quy  phạm  cuộc  sống  của  chúng  ta  là  do  thánh  hiền  người 

Phương đông đặt ra. Cũng còn may chính là tôi không phản đối về ngũ luân, ngũ 

thường, tứ duy, bát đức, tôi vẫn siêng năng học tập. Nhưng đối với giới luật Phật 

pháp, đó là của người Ấn độ, đặc biệt là thứ của người Ấn độ 3000 năm trước, 

chúng tôi không cần thiết học những điều này. 

Chương Gia đại sư nhận ra điều này, biết rằng không dễ gì sửa đổi quan niệm 

này của tôi, nên đại sư dùng phương tiện thiện xảo của mình. Chúng tôi một tuần 

gặp một lần, tôi theo học với đại sư ba năm, ít nhất có 100 tuần. Mỗi lần tôi ra về, 

đại sư nhất định tiễn tôi ra cửa, nhẹ nhàng nói với tôi một câu: “Giới luật rất quan 

trọng”. Đại sư không nói nhiều, cũng không khuyên bảo, chỉ nhắc một câu: “Giới 

luật  rất  quan  trọng”.  Tôi  nghe  hoài  quen  tai  nên  cũng  không  để  ý,  cứ  luôn  cho 

rằng đại sư rất chấp chặt vấn đề này. Cũng có thể biết không nhiều lắm đối với 

những gì trong hiện tại, đều là chúng tôi hiểu lầm đại sư, đại sư rất từ bi! 

Đến lúc đại sư viên tịch, tôi mất đi người thầy hướng dẫn. Rất cảm động, hỏa 

thiêu đại sư là ở một nơi riêng biệt khác, dựng một tòa tháp để hỏa thiêu đại sư, 

không phải lò hỏa thiêu thông thường, làm riêng biệt dành cho đại sư. Phật sống 

Cam Châu chủ trì buổi đại lễ hỏa thiêu này, ông ở tại tháp nhỏ hỏa thiêu này một 

tuần.       Tôi vì bận công việc chỉ xin nghỉ được ba ngày, và cũng ở đó ba ngày. 

Ba ngày ba đêm đó tôi suy nghĩ, tôi theo đại sư ba năm, ông đã dạy tôi những gì? 

Tôi phản tỉnh, đúc kết được một điều, lần phản tỉnh này ấn tượng rất sâu: “Giới 

luật rất quan trọng”. Suy nghĩ vì sao đại sư phải nói câu này? Sau cùng tôi nghĩ ra 

được một đáp án.       Những điều chúng ta suy nghĩ là pháp thế gian, đây là khái 

niệm của tôi. Lễ ba đời của pháp thế gian không giống nhau, ba đời là Hạ Thương 

Chu,  không  tương  đồng,  có  hưng  thịnh,  có  cải  cách.  Giống  như  pháp  luật  hiện 

nay, mấy năm không thích hợp phải sửa đổi một lần. Giới luật của Phật không có 

ai sửa đổi, vẫn như vậy. Để nó thích hợp với đời sống hiện đại hóa, phải có sửa 

đổi, chưa nghe nói có người sửa đổi. Ngộ ra được đạo lý gì? Nó là pháp xuất thế 

gian, nó không phải là pháp thế gian. Khi tôi nghĩ đến điều này, liền sanh khởi 

tâm tôn trọng giới luật. Nó vượt ra ngoài pháp thế gian, nếu không tuân thủ chúng 

ta không thể vượt ra khỏi thế gian. Vì thế mới biết nhân giới được định, nghĩ đến 

vấn đề này, nhân định khai tuệ, đây không phải pháp thế gian. Đệ Tử Quy không 

thể đạt được định, Cảm Ứng Thiên cũng không thể. Nhưng trong Phật pháp như 

Tam quy, Ngũ giới, Thập thiện đều đạt được định. Từ chỗ này coi như đã nhận 

thức rõ ràng, đây là điều Chương Gia đại sư tận tình khuyên bảo, dùng một câu 

đơn giản nhắc nhở tôi. Đại sư không nói với tôi, tôi cũng không hỏi đại sư. Khi 

đại sư viên tịch, tôi ở trước tháp ông suốt ba đêm, suy nghĩ ra được đạo lý này. 

Tập 488  139 



Do đó sinh lòng kính trọng đối với giới luật, bắt đầu xem kinh điển giới luật. Đối 

với tuổi trẻ thời hiện đại rất khó tiếp nhận. 

Giới luật nên học từ đâu? Bao nhiêu năm nay chúng tôi đưa ra, bắt đầu học từ 

Đệ Tử Quy, từ Cảm Ứng Thiên. Có căn bản của Đệ Tử Quy và Cảm Ứng Thiên, 

chúng ta học Tam quy, Ngũ giới, Thập thiện không khó, có thể ngang hàng với 

cổ nhân, không thua gì họ. Nếu không bắt đầu từ Đệ Tử Quy, như vậy chúng ta 

không có căn bản. Chúng ta không có cơ sở của giới luật căn bản, tốc độ trưởng 

thành  sẽ  rất  chậm,  cũng  có  thể  khiến  chúng  ta  thoái  tâm,  không  thể  đi  hết  con 

đường này. Do đó tôi thật sự nhận thức sự quan trọng của Đệ Tử Quy và Cảm 

Ứng  Thiên.  Có  ba  căn  bản:  Đệ  Tử  Quy,  Cảm  Ứng  Thiên,  Thập  Thiện  Nghiệp, 

chắc chắn được sanh về Tịnh độ. Vì sao vậy? Vì chúng ta là thiện nam tử thiện nữ 

nhơn. Đới nghiệp vãng sanh phải có điều kiện này, chưa làm được người tốt, làm 

sao sanh đến thế giới Cực Lạc để làm Phật? Muốn đến thế giới Cực Lạc làm Phật, 

trước phải làm người thật tốt, tốt đến mức độ nào? Tốt đến quý vị đích thực có 

năng lực sanh vào trời dục giới, phải có năng lực này. Đệ Tử Quy và Cảm Ứng 

Thiên, có thể giúp chúng ta sanh vào trời dục giới, đời sau chắc chắn không mất 

thân người, không có gì nghi ngờ, nhất định không đọa ba đường ác. Điều này 

Phật pháp bảo đảm, chúng ta sẽ không bị đọa vào ba đường ác. 

Nếu không có cơ sở này, học Phật cũng không nhất định đọa vào đường ác, 

rất khó nói. Xem một niệm sau cùng khi quý vị lâm chung, nếu một niệm này là 

tham sân si, là đi vào ba đường ác. Khi lâm mạng chung không buông được tình 

thân,  đây  là  tham  ái.  Không  buông được  tài  sản,  đều  là  chướng  ngại,  thuộc  về 

tham. Tham đọa vào đường ngạ quỷ, ngu si đọa vào đường súc sanh, sân hận đọa 

vào đường địa ngục. 

Vì sao trong Văn Sao, ngài Ấn Quang dặn dò người trợ niệm vãng sanh, tám 

tiếng đồng hồ sau khi tắt thở không nên động đến người chết, giường của họ cũng 

không được đụng vào, cách xa nó một chút. Sợ họ nỗi giận, sợ họ sân si. Thông 

thường mà nói, tám tiếng đồng hồ thần thức của họ chưa lìa thể xác, tuy đã tắt thở 

nhưng chưa lìa khỏi, tức là họ vẫn còn tri giác. Tám tiếng sau, khi thần thức họ là 

lìa khỏi thân thể thì không sao. Để an toàn tuyệt đối, tốt nhất là 12 tiếng hoặc là 

14 tiếng, như vậy rất an toàn, chắc chắn không sao. 

Phải hiểu và tuân thủ quy tắc này, không nên một lát lại đến rờ họ. Nếu họ nỗi 

giận: quý vị thật đáng ghét! Đụng vào họ rất đau khổ. Họ nổi sân si tức là đưa họ 

vào địa ngục, như vậy là trở thành oan gia, họ sẽ hận quý vị. Ấn Quang tổ sư nói 

lời này, nhất định không phải giả, chúng ta phải có kiến thức này. 

140  Tập 488 



Phải  siêng  năng  hành  trì  giới  luật,  hành  trì  rốt  ráo.  Minh  tịnh  thanh  khiết, 

minh tịnh là nói về tâm, thanh khiết là nói về hành vi. Là tự trang nghiêm, trì giới 

thanh khiết, ví như lưu ly. Lưu ly là ví cho sự trong suốt, như bình lưu ly, ngày 

nay chúng ta thường dùng thủy tinh. Trong Phật pháp lưu ly thuộc loại như ngọc 

bích, thông thường chúng ta gọi là ngọc bích, màu xanh trong suốt gọi là lưu ly. 

Trong kinh nói pha lê chính là thủy tinh, ngày xưa không có pha lê làm bằng hóa 

học như ngày nay. Nên pha lê là chỉ thủy tinh, lưu ly là chỉ ngọc bích, đây bào 

ngọc báu. 

Kinh Phạm Võng, đây cũng là kinh điển đại thừa, đáng tiếc chưa truyền đến 

Trung quốc hoàn chỉnh, chỉ truyền đến một phẩm: Bồ Tát Tâm Địa Giới Phẩm. 

Trong đó nói: “Giới  như ánh sáng mặt trời  mặt trăng, cũng như châu anh lạc”, 

đây là dùng ví dụ. Cho nên nói giới như lưu ly, trong ngoài sáng rỡ tinh khiết. 

Bên  trong  chỉ  tâm  ý,  ý  nghiệp  thanh  tịnh,  khởi  tâm  động  niệm  đều  xa  rời  cấu 

nhiễm,  đây  là  nội  tâm.  Nên  ngoài  là  oai  nghi  đầy  đủ,  đức  và  hình  tướng  bên 

ngoài, trong ngoài đều thanh khiết. Nên nói điều này khiến chúng sanh hoan hỷ 

chân  thành  làm  theo.  Đây  là  hiệu  quả,  hiệu  quả  của  việc  trì  giới,  người  ta  tôn 

trọng cung kính đối với quý vị, và bằng lòng nghe lời, làm theo quý vị. Giới này 

không phải rất đơn giản sao? Giới chính là làm  theo giáo huấn của Phật, gọi là 

giới. 

Bây giờ chúng ta nói đến thọ giới, thọ giới có thể đắc giới chăng? Không thể. 

Đây không phải tôi nói. Ai nói? Ngẫu Ích đại sư nói. Ngài là người cuối thời nhà 

Minh,  đầu  thời  nhà  Thanh,  người  của  hơn  300  năm  trước,  gần  400  năm.  Ngài 

chuyên nghiên cứu giới luật, tổ sư của Tịnh độ tông, tinh thông giới luật. vào thời 

đó có người xưng ngài là luật sư. Ngài nói, Trung quốc từ  sau thời Nam  Tống 

không có tỳ kheo_Sau Nam Tống là Nguyên, Minh. Nhà Nguyên 100 năm, nhà 

Minh khoảng 300 năm không có tỳ kheo. 

Tỳ  kheo  chỉ  là  danh  tự  tỳ  kheo,  có  danh  không  có  thực,  cũng  chính  là  nói 

không  thực  hành  được  giới  tỳ  kheo.  Nếu  thực  sự  muốn  được  giới  tỳ  kheo  phải 

làm sao? Đại sư nói: Tu chiếm sát luân tướng, tu theo phương pháp này, tự mình 

tu tự mình có thể đạt được, thế nên ngài có chú giải Chiếm Sát Kinh. Chỉ có dùng 

phương pháp này, chân thành sám trừ nghiệp chướng, giới tướng sẽ hiện tiền, có 

cảm  ứng.  Không  dùng  phương  pháp  này,  trong  giới  đàn  chỉ  có  danh  không  có 

thực. 

Nhưng cần tham gia giới đàn chăng? Cần, vì sao? Trong kinh Đức Phật dạy 

rất rỏ ràng: Chưa thọ giới tỳ kheo, không được xem giới luật của tỳ kheo_Giới tỳ 

kheo, giới tỳ kheo ni. Không phải tỳ kheo, tỳ kheo ni không được xem giới bổn 

Tập 488  141 



của họ, vì sao vậy? Không phải bí mật, không phải có gì xấu hổ, là sợ chúng ta 

tạo  tội  nghiệp.  Nếu  không  xem,  chúng  ta  rất  tôn  trọng  đối  với  tỳ  kheo,  tỳ  kheo 

ni_Tôn trọng là công đức, chúng ta trồng phước. Sau khi xem rồi, cảm thấy chỗ 

này họ làm chưa  đúng, chỗ kia cũng không đúng, chúng ta sẽ phê bình họ, làm 

mất lòng tôn kính đối với họ. Như vậy là tạo khẩu nghiệp, khi tạo khẩu nghiệp là 

chúng ta đang tạo nghiệp, tương lai chịu quả báo. Vì nguyên nhân này mà Phật 

không cho phép chúng ta xem, nhưng có một trường hợp xem được. Quý vị xem 

toàn bộ Đại Tạng Kinh mới được xem, vì sao? Quý vị thấu hiểu, thấy tỳ kheo, tỳ 

kheo ni không như pháp cũng không nói gì, vẫn rất cung kính tu phước báo của 

mình. Là do nguyên nhân này, chứ không phải có bí mật gì, trong Phật pháp tuyệt 

đối không có bí mật. Mật tông cũng không phải bí mật, đó là gì? Thâm mật, lý rất 

thâm sâu không phải người thường có thể hiểu được, nên nó là thâm mật, không 

phải bí mật. Phật pháp đại công vô tư, làm gì có bí mật! 

Thế nên trong giới luật coi trọng nhất là ý nghiệp thanh tịnh. Chúng ta thật thà 

niệm Phật, trong lòng chỉ có một câu Phật hiệu, ngoài câu Phật hiệu này ra đều 

buông bỏ hết, quý vị xem giới của họ có thanh tịnh chăng? Thanh tịnh, bất luận 

họ  thọ  giới  hay  không,  giới  họ  đều  thanh  tịnh.  Đây  gọi  là  gì?  Gọi  là  định  cộng 

giới, đạo cộng giới. Trong lòng chỉ có Phật A Di Đà, làm sao có sai lầm được? 

Thế nên một câu A Di Đà Phật, cả tam tụ tịnh giới đều thanh tịnh. 

Đích thực có người niệm Phật đến Tam quy y cũng chưa thọ, nhưng họ niệm 

Phật  vãng  sanh,  khi  lâm  chung  Phật  đến  tiếp  dẫn.  Quý  vị  xem  họ  có  định  tuệ 

chăng? Đầy đủ tất cả. Thế nên chúng ta nhất định hiểu rõ đạo lý này, đây chính là 

Phật  pháp  trọng  thực  chất  không  trọng  hình  thức.    Chưa  thọ  tam  quy  ngũ  giới, 

nhưng hiểu được Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Di Đà, thật sự phát tâm bồ đề nhất 

hướng chuyên niệm.Tâm bồ đề là gì? Tâm bồ đề chính là Phật A Di Đà, trong 

lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra không có gì cả. Đó gọi là tâm 

đại bồ đề, tâm bồ đề viên mãn. Phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên niệm, không 

phải là vì thân cận Phật A Di Đà sao? Hiện nay Phật A Di Đà trong tâm chúng ta, 

tâm ta và Phật A Di Đà đã trở thành nhất thể. 

Như trong Hệ Niệm Pháp sự thiền sư Trung Phong nói: “Tâm tôi tức Phật A 

Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây”. 

Nếu thực hành được hai câu này, thật sự hành trì, như vậy mới có công đức chân 

thật. Không những bản thân tương lai được vãng sanh thành Phật, mà nơi ở hiện 

nay không có thiên tai. Vì sao không có thiên tai? Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh. Một 

mình quý vị ở đây tâm thanh tịnh, cõi Phật của quý vị thanh tịnh, người khác ở 

đây cũng hưởng được phước này. Người khác tâm không thanh tịnh, quý vị thanh 

142  Tập 488 



tịnh, họ hưởng được phước này. Như cổ nhân nói: Một người có phước dẫn theo 

cả nhà, hưởng phước của họ, hưởng ánh sáng của họ! 

Trong giới kinh dạy, trên trái đất này xuất hiện một tăng đoàn, toàn bộ địa cầu 

đều  hưởng  ánh  sáng  đó.  Tăng đoàn  này  là  gì?  Tăng đoàn  lục hòa,  mấy  người? 

Bốn  người,  bốn  người  thật  sự  tu  lục  hòa  kính,  bốn  người  này  là  hàng  xuất 

gia_Tăng đoàn là người xuất gia, bốn người tại gia học Phật cũng như vậy_bốn 

người, công đức này sẽ cứu được toàn thế giới, cứu được địa cầu. 

Từ khi tôi hiểu được đạo lý này liền rất lưu ý, muốn tìm bốn người, tìm suốt 

năm sáu mươi năm nhưng không tìm thấy. Hai người còn cãi nhau thì làm sao 

hòa hợp? Không còn cách nào, bốn người không thể không cãi nhau, không thể 

không  bất  hòa.  Thật  sự  niệm  Phật  A  Di  Đà,  để  Phật  A  Di  Đà  trong  tâm,  tìm 

không ra người như vậy. Thực tế tìm không ra phải làm sao? Cầu bản thân, đừng 

cầu người khác. Chính mình phải làm được, làm được sẽ thật sự an vui, thiên tai 

gì cũng không còn. Vì sao? Khi thiên tai hiện tiền, đi về thế giới Cực Lạc, lúc đó 

Đức Phật nhất định xuất hiện, ngài đến tiếp dẫn chúng ta. 

Chúng ta niệm Phật A Di Đà, từng câu từng chữ đều cảm  ứng đạo giao với 

Phật  A  Di  Đà,  đây  đều  là  thật  không  phải  giả.  Phải  buông  bỏ  thân  tình  của  thế 

gian, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ dục vọng, những thứ này chướng 

ngại. Còn những gì chúng ta học cũng phải buông bỏ, không buông bỏ là sở tri 

chướng, toàn là phiền phức. 

Thật sự hiểu rỏ ràng minh bạch những vấn đề này, chúng ta tuân thủ giới luật, 

thâm nhập một môn, huân tu lâu dài. Đến đại triệt đại ngộ mới quảng học đa văn, 

như vậy là đúng. Chưa đại triệt đại ngộ, không thể quảng học đa văn. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  53  lần  tham  bái  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử  là  dạy 

chúng ta. Quý vị thấy trước khi chưa triệt ngộ, ngài theo Bồ Tát Văn Thù, Văn 

Thù là thầy của ngài. Trong hội của thầy, ngài thành tựu được định công, thành 

tựu căn bản trí, căn bản trí là bát nhã vô tri, buông bỏ sở tri chướng. Sau khi đạt 

được căn bản trí, gặp nhân duyên, trí tuệ tự nhiên sanh khởi, biến thành gì? Biến 

thành vô sở bất tri. Lúc này thầy dạy ngài ra đi tham học, hoàn toàn khai mở_ngài 

ra đi tham học, 53 lần tham bái. 53 lần tham bái là gì? Thành tựu hậu đắc trí, hậu 

đắc trí là vô sở bất tri. Ngài học rất nhanh, vừa xem đã hiểu, vừa nghe là hiểu, 

vừa tiếp xúc là hiểu, hoàn toàn không tốn công sức. 

Trong  nhà  Phật  có  một  vị,  từng  biểu  diễn  cho  chúng  ta  thấy_Bồ  Tát  Long 

Thọ, ngài là người Ấn độ. Sau khi Đức Như Lai diệt độ 600 năm, ngài Long Thọ 

xuất hiện ở thế gian, ngài chứng được sơ địa_Sơ địa của biệt giáo ngang bằng sơ 

trú của viên giáo. Cảnh giới của ngài giống như lục tổ Huệ Năng, là ngang nhau. 

Tập 488  143 



Ngài học hết tất cả pháp mà Đức Phật thuyết trong suốt 49 năm, đây là quảng học 

đa văn. Mất bao nhiêu thời gian? Ba tháng. Nếu không đạt được căn bản trí, 30 

năm cũng không khai ngộ  được, không có cách  nào. Quý vị  xem, sau  khi ngài 

khai ngộ, chỉ ba tháng học hết tất cả các pháp Phật nói, có tin tưởng được chăng? 

Chúng ta xem trong Lục Tổ Đàn Kinh, nên rất tin điều này, không hề hoài nghi, 

ngài vừa nghe đã hiểu. 

Ngài Huệ Năng nghe tỳ kheo ni Vô Tận Tạng đọc Kinh Đại Niết Bàn, phân 

lượng  rất  lớn,  chỉ  nghe  mấy  đoạn  ở  giữa,  ngài  thấu  triệt  tất  cả.  Nghe  thiền  sư 

Pháp  Đạt  đọc  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Pháp  Hoa  rất  dài,  28  phẩm.  Khi  đọc  đến 

phẩm  thứ  hai:  “Không  cần  đọc  nữa,  ta  đã  hiểu  rồi”.  Học  như  vậy  thì  Đại  Tạng 

Kinh  học  trong  ba  tháng  là  điều  tất  nhiên,  thật  sự  có  thể  học  được.  Không  cần 

xem toàn bộ kinh, chỉ xem vài đoạn là được, họ không cần xem từ đầu đến cuối, 

không cần thiết. 

Tôi  theo  thầy  Lý  học  Kinh  Hoa  Nghiêm,  đây  là  môn  học  sau  cùng  ở  Đài 

Trung.  Tôi  cũng  từng  nói  với  quý  vị,  Kinh  Hoa  Nghiêm  có  80  quyển,  tôi  học 

được bao nhiêu? Học quyển thứ nhất, tôi chỉ nghe thầy giảng quyển thứ nhất, còn 

lại  phần  sau  tôi  hiểu  hết.  Thầy  giảng  ở  Đài  Trung,  tôi  đến  Đài  Bắc  giảng,  mấy 

tháng sau tôi tiến bộ hơn trước, vì sao? Một tuần thầy chỉ giảng một tiếng, còn tôi 

một tuần giảng ba lần,  một lần  một  tiếng rưỡi.  Như vậy  một tuần tôi giảng bốn 

tiếng rưỡi, thầy một tuần giảng một tiếng. Vì vậy chưa đến một năm tôi đã vượt 

qua thầy. Tôi chưa khai ngộ, chưa khai ngộ cũng có năng lực này, nếu khai ngộ 

quả là không thể nghĩ bàn! Đây là bí quyết tu học của Phật pháp. 

Phương pháp này truyền đến Trung quốc, Nho cũng học, Đạo cũng học, nên 

đây là thâm nhập  một  môn, huân tu lâu dài. Ba  nhà Nho Thích Đạo cùng thừa 

nhận điều này, đều nghiên cứu giới  định tuệ, giữ quy  cũ. Thâm nhập  một  môn, 

huân tu lâu dài, được tam muội, sau cùng là khai ngộ_Có đại ngộ, có đại triệt đại 

ngộ.  Thế  nên  giới  là  cơ  bản,  nhất  định  không  thể  lơ  là,  lơ  là  rất  khó  thành  tựu. 

Thông  thường  thành  tựu  đó  là  học  thuật  thế  gian,  chính  là  tri  thức.  Chúng  ta 

không đạt được trí tuệ trong Phật pháp, không thể đạt được pháp hỷ. 

Hiệu quả rõ ràng nhất của Phật pháp chính là pháp hỷ sung mãn, thường sanh 

tâm  hoan  hỷ.  Phiền  não,  ưu  tư,  vướng  bận  đều  bị  quét  sạch  hết,  tâm  thanh  tịnh 

hiện tiền, đây là công phu bước thứ nhất. Tâm bình đẳng hiện tiền, đó là bước thứ 

hai, là cảnh giới của Bồ Tát. Sau cùng là giác, giác chính là đại triệt đại ngộ, cảnh 

giới pháp thân Bồ Tát chính là cảnh giới Phật. 

Đoạn bên dưới nói: “Kích pháp cổ, kiến pháp tràng, diệu huệ nhật”. Mấy câu 

này  là  nói  về  lợi  tha.  Trong  Hội  Sớ  nói:  “Pháp  âm  vang  lên,  giống  như  tiếng 

144  Tập 488 



trống, oai đức phá trừ tà ngụy, như cờ thắng trận. Ánh sáng trí tuệ chiếu soi mê 

mờ, sáng rực như ánh mặt trời”. 

Bên dưới là lời của Hoàng Niệm Tổ, ý nghĩa trong chú giải chính là: Pháp cổ 

ví như pháp âm của Bồ Tát, thức tỉnh những người từ xa nghe được. Pháp tràng 

ví như oai đức của Bồ Tát, phá trừ tất cả tà ác. Như thiền sư Gia Tường nói: Kiến 

tràng là tướng của chiến thắng, ví như thuyết pháp hàng ma chiến thắng vậy. Chỗ 

này  phải  giải  thích  thêm:  Âm  thanh  tiếng  trống  vang  xa  khiến  nhân  tâm  phấn 

chấn.  Thế  nên  ngày  xưa  đánh  trận,  khi  xung  phong  nhất  định  đánh  trống,  tiếng 

trống cổ vũ sĩ khí xung phong về trước. 

Ở đây đưa ra ví dụ, ví dụ thuyết pháp, giảng kinh thuyết pháp, đây ví như âm 

thanh tiếng trống. Oai đức trừ diệt tà ác, câu bên dưới nói về tràng phan. Thế nên 

giảng kinh thuyết pháp có thể phấn chấn nhân tâm, khiến người khác nghe được 

liền giác ngộ, chưa chắc là thật sự giác ngộ, khi nghe bị cảm động. Đây là gì? Là 

duyên chúng ta giác ngộ, nhân giác ngộ là trí tuệ bát nhã vốn có trong tâm tánh 

của chúng ta. Không có duyên này, trí tuệ vốn có trong tâm tánh chúng ta không 

thể hiện tiền, dùng duyên này dẫn dắt nó ra, chính là ý này. Thế nên chúng ta ngộ 

nhập toàn là trí tuệ của chính  mình, chứ không phải bên ngoài đến, chính  mình 

vốn có. 

Điều này trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói: “Tất cả chúng sanh đều có 

trí tuệ đức tướng của Như Lai”. Như Lai là tự tánh, mỗi người đều có trí tuệ viên 

mãn, đức năng viên mãn, tướng hảo viên mãn trong tự tánh. Tất cả chúng sanh 

bình đẳng, chúng ta bình đẳng với Chư Phật Như Lai, chúng ta bình đẳng với loài 

bò bay cựa động, chúng ta cũng bình đẳng với địa ngục ngạ quỷ, chỉ là họ mê hơn 

chúng ta, không dể dàng giác ngộ. 

Đức  Phật  nói,  trong  lục  đạo  nhân  đạo  dễ  giác  ngộ  hơn.  Thiên  đạo  thì  sao? 

Thiên  đạo  không  có  khổ,  khổ  ít  vui  nhiều,  họ  không  muốn  tu  hành,  chỉ  muốn 

hưởng thụ, có câu: “phú quý học đạo nan”, họ ngày ngày hưởng thụ. 

Ba đường ác khó học đạo, vì sao? Giống như câu: “bần cùng học đạo nan”. 

Ba bữa cơm chưa đủ no, làm gì có tâm tư học đạo? Thế nên nhân đạo thuộc trung 

bình, không quá vui, cũng không phải quá khổ, có thể duy trì cuộc sống gia đình, 

có khổ có vui nên dễ giác ngộ hơn. Đây chính là được thân người vô cùng đáng 

quý: “Thân người khó được, Phật pháp khó được nghe”. Được thân người không 

dễ, được thân người đáng quý nhất chính là có cơ hội nghe Phật pháp, có cơ hội 

ngộ nhập Phật pháp. Như vậy đời này đến nhân đạo không uổng phí. 

Gặp  được  pháp  môn  Tịnh  độ  đó  là  điều  vô  cùng  thù  thắng,  gặp  được  pháp 

môn này tương lai sẽ thoát ly luân hồi, sẽ thoát ly mười pháp giới, đến thế giới 

Tập 488  145 



tây  phương  Cực  Lạc  để  làm  Phật,  như  vậy  là  đúng.  Cõi  trời  cõi  người  của  thế 

gian này đều buông bỏ hết, không cần nữa. Đại Phạm Thiên Vương nhường ngôi 

cho chúng ta, Ma Hê Thủ La Thiên Vương mời chúng ta làm thiên vương, có làm 

chăng? Không thể làm, làm là sai. Cơ hội thành Phật không dễ gặp, cơ hội làm 

thiên  vương  rất  nhiều,  nhất  định  không  được  làm.  Thế  nên  chúng  ta  phải  nhận 

thức rõ ràng, nhận thức càng rõ ràng tâm chúng ta càng kiên định, không còn thay 

đổi, nhất định đi làm Phật. Đời này chúng ta ở nhân đạo đạt được đại viên mãn, 

có thể trở về tự tánh, nên đây là ví dụ pháp cổ phấn chấn nhân tâm. 

Oai đức diệt trừ tà ác_chúng ta có trí tuệ, có đạo đức, tà ma sẽ bỏ đi thật xa 

không  giám  tiếp  cận.  Dù  sao  tà  ma  đến  quấy  nhiễu  chúng  ta,  là  đức  hạnh  của 

mình không đủ. Trong pháp tiểu thừa có hàng ma, bát tướng thành đạo có hàng 

ma. Trong pháp đại thừa không có, vì sao? Trong pháp đại thừa nói ma cũng là 

Phật,  ma  đến  thử  thách  chúng  ta.  Có  tà  ma  đến  quấy  phá  chứng  minh  điều  gì? 

Bản  thân  không  đủ  đức  hạnh,  chúng  ta  tu  chưa  tốt,  gặp  tình  hình  này  tự  mình 

càng  phải  sám  hối,  càng  phải  dõng  mãnh  tinh  tấn.  Ma  sẽ  ra  đi,  ma  khâm  phục 

chúng ta. Quý vị càng sợ hãi chúng càng hiếp đáp quý vị, nếu không để ý đến, nổ 

lực tự xét lấy mình, sửa củ làm mới, ma sẽ khâm phục. 

Thế  nên  đại  thừa  ma  cũng  là  Phật,  là  Phật  hay  là  ma,  đều  do  một  niệm  của 

mình. Một niệm của mình chánh, ma chính là Phật, một niệm của mình tà, Phật 

cũng là ma. Cho nên đại thừa không có Phật cũng không có ma, đây là chính xác. 

Vì  sao  vậy?  Vì  cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Thật  sự  trong  tâm  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà, 

chúng ta nhìn thấy tất cả cảnh giới đều là Phật A Di Đà. Chúng ta thấy sơn hà đại 

địa đều là thế giới Cực Lạc, cảnh giới chuyển. Không cần đợi đến thế giới Cực 

Lạc,  ngay  bây  giờ  có  thể  chuyển,  chúng  ta  mới  thật  sự  tin.  Tín  tâm  không  kiên 

định, không thể học đại thừa. 

Pháp tràng, kiến pháp tràng_Pháp tràng nghĩa là chiến thắng. Ngày xưa đánh 

thắng trận trở về_Kiến pháp tràng thuộc về cờ, nhưng cờ của nó là hình tròn, hình 

dài gọi là phan, hình tròn gọi là tràng. Có một chút giống gì? Gống ống gió ở phi 

trường, nó giống như vậy, quý vị ở Trung quốc, rất nhiều chùa có tràng phan này, 

treo nó trong chánh điện_hình tròn gọi là tràng. 

Các ngôi chùa ngày xưa đều có cột cờ, cột cờ rất cao, không phải để treo cờ tổ 

quốc, chính là để treo những tràng phan này. Nếu hôm nay chùa có giảng kinh, 

treo tràng lên, tràng là giảng kinh, người thích nghe kinh nhìn thấy, tự nhiên đến 

nghe. Ngày xưa không có gì để tuyên truyền, chỉ dùng cách này. Treo phan, hôm 

nay có pháp hội, có những hoạt động pháp hội là treo phan. Treo tràng là giảng 

kinh, đều là thông báo cho những người yêu thích, Nên Phật không chiêu sinh, 

146  Tập 488 



Phật để mọi người tự đến, mọi người thích đến, Phật rất khiêm tốn, chưa từng nói 

tôi có năng lực dạy quý vị, vì sao? Quý vị vốn là Phật, chúng ta đều giống nhau, 

tôi làm gì có năng lực dạy quý vị? Quý vị tự đến. 

Người bây giờ phải chiêu sinh, lôi kéo tín đồ. Tôn giáo có lôi kéo tín đồ, trong 

nhà Phật không cho phép. Nhưng Phật giáo tốt như vậy, nên giới thiệu cho người 

khác như thế nào? Đó chính là đệ tử Phật phải đem những gì Phật dạy, biểu diễn 

ra cho người khác thấy. Người khác thấy hay, sao lại hay như vậy? Tôi nên học ở 

đâu, học theo Phật, Phật như thế nào? Đây chính là dẫn dắt họ chủ động đến thỉnh 

giáo, mà không phải bị động. 

Phật dùng phương pháp này, nên trong chùa giảng kinh có quy củ, có oai nghi. 

Pháp hội cũng có quy củ, đó là gì? Giống như biểu diễn trên vũ đài cho đại chúng 

xem, người ta xem  xong rất hoan hỷ, dần dần dẫn dắt họ  đến học Phật. Vì thế 

không cho phép thông báo, đi mời mọc người khác, chỉ dùng tràng phan để biểu 

thị. Đây là phương tiện thiện xảo để dẫn dắt chúng sanh trong Đạo Phật. 

Hiện  nay  quý  vị  xem  lầu  lớn  cao  mấy  mươi  tầng,  làm  sao  treo  lên  cột  cờ 

được? Không có cách nào. Thế nên ngày nay có phương pháp của ngày nay, có 

quảng  cáo,  có  thể  đăng  quảng  cáo  trên  báo,  cũng  có  thể  quảng  cáo  trên  truyền 

hình. Làm  những việc này để thông báo nơi nào đó có pháp hội, nơi nào đó có 

giảng kinh, dùng cách đó. Phương pháp này cũng giống như ngày xưa dùng pháp 

tràng vậy, thế nên chúng ta đã biết kiến pháp tràng có nghĩa là gì. 

Nếu ngày nay chúng ta thật sự có thể khiến Phật giáo trở về công tác dạy học 

ngày xưa, vì sao làm như vậy? Lúc Đức Phật còn tại thế, ngài giảng kinh thuyết 

pháp 49 năm, đây gọi là Phật sự. Rốt cuộc Đức Phật ở thế gian đã làm những điều 

gì? Đức Phật làm những gì? Làm việc gì? Công việc của ngài chính là giảng kinh 

dạy học, là làm giáo dục. Thân phận ngài là gì? Là một người thầy giáo, 49 năm 

như một ngày, làm chức vụ người thầy, chúng ta phải nhận thức rỏ về ngài. 

Phật giáo truyền đến Trung quốc, đương thời chư vị đại đức đó từ Ấn độ đến 

truyền  pháp,  rất  nhiều  người  Trung  quốc  xuất  gia  theo  họ,  đều  dạy  học_nghiên 

cứu kinh giáo, giảng giải kinh giáo, tự mình y giáo phụng hành, đây là Phật sự. 

Về sau biến thành kinh sám Phật sự, biến thành siêu độ vong nhân. 

Khi tôi mới học Phật, rất nghi hoặc với những vấn đề này. Lúc đó có vị hòa 

thượng, ông đối với tôi rất tốt, rất quan tâm, tôi cũng rất cám ân_Đạo An pháp sư. 

Lần đầu tiên đến Nhật bản là đoàn của ông, cũng đến mời tôi cùng đi với ông. Tôi 

làm thị giả cho ông, ở cùng phòng với ông. Tôi đến thỉnh giáo ông, tôi nói: suốt 

đời Đức Thế Tôn chưa từng làm Phật sự siêu độ vong linh, điều này trong kinh 

không  có.  Tôi  hỏi  vấn  đề  này  từ  đâu  mà  có?  Ngài  suy  nghĩ  rồi  nói:  đại  khái  là 

Tập 488  147 



xuất hiện vào thời Đường Minh Hoàng. Tôi hỏi vì sao? Đường Minh Hoàng vì sự 

kiện Dương quý phi và An Lộc Sơn gần như là mất nước. An Lộc Sơn tạo phản, 

Dương  quý  phi  làm  nội  ứng,  cũng  may  nhóm  của  tướng  quân  Quách  Tử  Nghi 

bình  phản  được  động  loạn  này.  Sau  khi  bình  phản  xong,  trên  mỗi  chiến  trường 

Đường Minh Hoàng cho xây dựng một ngôi chùa, gọi là chùa Khai Nguyên_Niên 

hiệu của ông là Khai Nguyên. Nên Chùa Khai Nguyên rất nhiều, đều là ở chiến 

trường, dùng cách này để truy điệu những quân dân tử nạn trong chiến tranh, mời 

người xuất gia đến làm lễ truy điệu, đại khái là bắt đầu từ đây. Hoàng đế làm như 

vậy, trong tưởng tượng của chúng ta, lúc đó văn võ bá quan đại phú trưởng giả, 

phải có thân phận như vậy mới mời được pháp sư. Pháp sư không phải dễ mời, 

phải tôn sư trọng đạo, cũng có thể chỉ có một hai người. Khi gia đình có người 

qua đời, đến tụng một bộ kinh, chính là ý này. Đây là gì? Khởi đầu. 

Đạo  An  pháp  sư  đã  nói  ra  được  một  đạo  lý,  đưa  ra  sự  thật  này.  Không  ngờ 

mấy trăm năm sau, đã biến nó thành chánh tông, giảng kinh dạy học chính quy 

không còn. Thời đó ở chùa là giảng kinh dạy học, còn việc truy điệu làm ở nhà 

người ta, không phải tổ chức ở chùa,  chúng ta phải hiểu lịch sử này. 

Vì vậy, nếu  muốn phục hưng Phật giáo, nhất định phải trở lại công tác giáo 

dục. Điều này trước đây thầy Phương nói với tôi rất nhiều lần, tôi có ấn tượng rất 

sâu. Thầy nói, muốn phục hưng Phật giáo, nhất định phải phục hưng chế độ tùng 

lâm, chế độ tùng lâm là đặc sắc của Phật giáo Trung quốc, chính là đại học Phật 

giáo. Vào thời Tùy Đường chế độ này rất thịnh hành. 

Dạy học của Phật giáo vốn là chế độ tư thục, không thể trở thành trường học 

chính quy. Mã Tổ và Bách Trượng đều là tổ sư của Thiền tông, họ đề xuất phải 

đem Phật giáo chính quy hóa. Chính thức kiến lập trường học, trường học này gọi  

là tùng lâm. Trong này phân công thành ba cương lĩnh chấp sự, cũng giống như 

trường  đại  học  hiện  nay,  đích  thực  đại  học  hiện  nay  là  như  vậy.  Chủ  tịch  của 

Tùng lâm chính là trú trì_Phương trượng, là hiệu trưởng.      Hòa thượng thủ tọa 

quản  lý  giáo  dục_Vụ  trưởng  giáo  dục,  duy  na  là  huấn  đạo  trưởng,  giám  viện  là 

tổng  vụ  trưởng.  Chức  vụ  hoàn  toàn  tương  đồng,  chỉ  là  danh  xưng  khác  nhau, 

giống như đại học hiện nay vậy. Nên nó có phân khoa, phân hệ. Trong tùng lâm 

muốn học gì, đều có thầy dạy môn đó, nên gọi là phân tòa giảng kinh. Mỗi điện 

đường đều là giảng đường, quý vị học môn nào thì đến giảng đường đó theo thầy 

đó học. Nhưng nó là thâm nhập một môn huân tu lâu dài, họ không cho phép học 

mấy  môn  cùng  một  lúc,  mà  phải  học  môn  này  xong  mới  được  học  môn 

khác_Chính quy hóa trường học. Vì vậy nó có tổ chức, có hệ thống. 

148  Tập 488 



Trường học hiện nay phân khoa rất nhiều rất phức tạp, Phật pháp không phân 

nhiều  như  vậy,  nhưng  nó  đã  hình  thành  một  trường  học  hóa.  Có  chế  độ,  có  kế 

hoạch để dạy học, đào tạo học sinh, vì thế nên khôi phục tự viện. Vào thời Tùy 

Đường,  tự  viện  là  đạo  tràng  giảng  kinh  dạy  học,  hiện  nay  cũng  có  đạo  tràng 

chuyên tổ chức kinh sám Phật sự, chúng ta có thể tiến hành song song. Nhân gian 

có nhu cầu, người già qua đời đều đến chùa tụng kinh siêu độ, như vậy còn chấp 

nhận  được,  nhưng  nhất  định  phải  có  trường  học.    Nếu  không  có  trường  học, 

không  có  giáo  dục,  chỉ  đơn  thuần  dựa  vào  việc  siêu  độ,  người  trong  xã  hội  nói 

chúng ta là mê tín, sớm muộn sẽ bị đào thải. 

Năm  trước  chúng  tôi  phỏng  vấn  ở  Vatican,  giáo  hoàn  Thiên  chúa  giáo  bàn 

đến vấn đề này. Hồng y giáo chủ Đào Nhiên nói với chúng tôi: Mười mấy năm 

gần đây, tín ngưỡng tín đồ Tôn giáo trên toàn thế giới ngày càng giảm sút, họ rất 

lo lắng. Nếu cứ như vậy hai ba mươi năm sau, tín đồ Tôn giáo không còn được 

bao nhiêu. Ông đưa ra vấn đề thảo luận. Lúc đó tôi phát ngôn liền đề xuất muốn 

khôi  phục  giáo  dục,  mỗi  Tôn  giáo  đều  không  ngoại  lệ.            Ngày  xưa,  sớm  hơn 

Đức Thế Tôn, khi Moses còn tại thế, cũng giảng kinh dạy học như Đức Thế Tôn 

vậy.  Quý  vị  xem  trong  Cựu  ước  của  Thánh  kinh,  Giê-su  dạy  học  ba  năm  thì  bị 

người hại chết. Muhammad dạy học 27 năm. Đức Thế Tôn dạy học lâu nhất, 49 

năm. Những người khai sáng Tôn giáo này_Tổ sư đời thứ nhất đều là giáo dục. 

Lúc đó học sinh của họ_sau khi Đức Thế Tôn diệt độ, họ đi khắp nơi để giáo hóa, 

thế  nên  Tôn  giáo  đích  thực  là  giáo  dục.            Biến  chất,  chúng  ta  phải  hiểu  do 

nguyên nhân gì, hiện nay các Tôn giáo khác cũng biến chất, lấy việc cầu nguyện 

làm  đầu.  Kinh  sám  Phật  sự  trong  đạo  Phật  thuộc  về  cầu  nguyện,  chúng  ta  đề 

xướng tam thời hệ niệm, cũng thuộc về cầu nguyện, không thể không biết. Cầu 

nguyện  có  hiệu  quả  chăng?  Có,  không  phải  không  có  hiệu  quả,  nhưng  nó  là  trị 

ngọn không trị gốc, giáo dục là trị cả gốc lẫn ngọn. Điều này xã hội đại chúng có 

thể tiếp thu, có thể tôn trọng. 

Nếu  lúc  Phật  giáo  truyền  đến  Trung  quốc  là  kinh  sám  Phật  sự,  các  vị  đế 

vương  chắc  chắn  không  chấp  nhận.  Truyền  vào  Trung  quốc  để  giảng  kinh  dạy 

học, phiên dịch kinh điển. Các vương cung đại thần nghe có lý, như vậy mới tiếp 

thu, đặc biệt là Phật giáo. Nền tảng của Phật giáo vì Phật giáo là sư đạo, sư đạo 

kiến lập trên cơ sở của hiếu đạo, đây cũng là vấn đề chúng ta thường thảo luận. 

Lúc đó các vị đại đệ tử của Phật đi truyền giáo khắp nơi, vì sao hiện nay chỉ 

còn  lại  nhánh  ở  Trung  quốc,  nhánh  của  Nam  truyền,  thêm  nữa  chính  là  Tạng 

truyền  của  Tây  Tạng.  Các  khu  vực  khác  vì  sao  không  còn?  I-ran,  Afghanistan, 

vào khoảng thế kỷ thứ bảy là không còn. Bản thân Ấn độ, hình như sau thế kỷ 11 

Tập 488  149 



là không còn. Ở Indonesia chúng ta nhìn thấy, Indonesia có cổ tích của Phật giáo, 

hiện nay cũng không còn. Chỉ có Trung quốc vẫn còn, nguyên nhân là gì? Người 

Trung quốc nói về hiếu đạo, nền tảng của sư đạo là hiếu đạo. Người Trung quốc 

hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  sư  trọng  đạo,  nên  Phật  pháp  ở Trung  quốc  đặc  biệt  hưng 

thịnh,  hoàn  cảnh  này  quá  tốt  cho  Phật  giáo,  những  điều  này  chúng  ta  đều  phải 

biết. 

Thế nên xây dụng chùa chiền nên trường học hóa nó. Trong chùa không làm 

kinh sám pháp sự, không nên tổ chức pháp hội. Có thể báo đáp ân đức chư vị hộ 

pháp đại đức ngày xưa, như làm gì? Hình thức lễ truy điệu, một năm có hai ba lần 

là đủ, không được quá nhiều. Thế nên âm dương lưỡng lợi chúng ta đều quan tâm 

đến, đây là nghĩa của kiến pháp tràng. 

Thiền sư Gia Tường nói: Kiến pháp tràng là tướng của chiến thắng, giống như 

thuyết pháp hàng ma  chiến thắng vậy.  Huệ nhật ví như trí tuệ của bồ Tát chiếu 

phá si ám, thức tỉnh quần mê. Đoạn này nói rất hay. 

Dạy học trong Phật giáo, có một mục tiêu rất rõ ràng: Giúp tất cả chúng sanh 

ly khổ đắc lạc. Khổ từ đâu mà có? Khổ đến từ mê mà không giác, mê hoặc không 

có trí tuệ, do đó nghĩ sai, thấy sai đối với vấn đề hiện tại, như vậy đương nhiên 

cũng  làm  sai.  Báo  ứng  bất  thiện  liền  hiện  tiền,  đây  là  khổ.  Nếu  đối  với  tất  cả 

pháp, lý sự tánh tướng nhân quả đều thông đạt thấu hiểu, tư tưởng chúng ta thuần 

chánh, nhận xét thuần chánh, cách làm cũng hay. Như lý như pháp mới đạt được 

niềm  vui  chân  thật.  Vậy  nên  Phật  pháp  dùng  phương  pháp  dạy  học  giúp  chúng 

sanh ly khổ đắc lạc, và giúp chúng ta khai ngộ. Mục đích dạy học là giúp chúng 

ta phá mê khai ngộ, mục đích phá mê khai ngộ là ly khổ đắc lạc. 

Thế nên lúc Đức Như Lai còn tại thế, suốt đời dạy học không nghỉ ngày nào, 

quả  thật  là  tiêu  chuẩn  của  nhà  giáo  gương  mẫu,  nhà  giáo  mô  phạm.  Chúng  ta 

chưa từng thấy Đức Phật nghỉ ngày nào, không thấy, dạy học hầu như không hề 

gián đoạn. Ngoài việc ngày ngày giảng về những vấn đề lớn ra, chúng ta biết còn 

có rất nhiều người đến đột xuất,  mỗi người có câu hỏi  của  mình, đều đến thỉnh 

giáo ngài. Đức Phật xưa nay chưa từng nói: ta rất mệt, nghỉ chút đã. Không có, có 

người đặt câu hỏi ngài đều giải đáp. Quý vị xem trong kinh điển tiểu thừa sẽ biết, 

kinh điển tiểu thừa không dài, hai ba trăm chữ, toàn là ứng đối những vấn đề này, 

những  vấn  đề  này  là  có  thính  chúng,  còn  riêng  biệt,  không  có  thính  chúng  sẽ 

không ghi chép lại. Mọi người có vấn đề này, họ đề xuất ra, Đức Phật giải đáp, 

đều  đem  nó  viết  thành  kinh  điển.  Đức  Phật  tại  thế  đã  làm  tấm  gương  tốt  cho 

chúng ta, chúng ta phải lãnh hội, phải học tập. 

150  Tập 488 



“Hựu Tịnh Ảnh Sớ, dĩ văn tư tu tam tuệ minh thử tam dụ. Sớ viết: Ngôn kích 

pháp cổ dụ văn tuệ pháp. Kích thanh viễn bị, danh kích pháp cổ. Kiến pháp tràng 

giả dụ tư tuệ pháp, lập nghĩa xưng kiến, nghĩa xuất danh tràng. Chỉ kiến lập pháp 

nghĩa, chương nguyện ư chúng, vi kiến pháp tràng”. 

Ý  nghĩa  này  rất  hay.  Ánh  sáng  trí  tuệ  soi  sáng  có  thể  phá  trừ  si  ám,  đây 

chính là nói quả. Tu pháp tuệ khai ngộ chúng sanh, si ám tức si ám mê hoặc của 

vô minh. 

Quyển thứ hai Kinh Hoa Nghiêm nói: Tri tuệ Như Lai không có biên tế, tất cả 

thế gian không ai đo lường được. Vĩnh viễn diệt trừ tâm ngu si tối tăm của chúng 

sanh,  tức  nghĩa  là  tuệ  nhật  phá  trừ  si  ám.  Đoạn  này  giải  thích  rất  hay,  chúng  ta 

biết dạy học của Phật giáo, mục đích đầu tiên là giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín. 

Tín nguyện hạnh, đầu tiên tín tâm từ đâu mà có? Chúng ta không nghi hoặc, 

phá trừ tất cả nghi hoặc, tín tâm tự nhiên sanh khởi. Tín lâm sanh khởi, mục tiêu 

thứ  hai  là  làm  sao  giúp  chúng  ta  phát  nguyện,  chính  là  khuyên  chúng  ta  phát 

nguyện,  điều  này  vẫn  phải  nói,  phải  đem  vấn  đề  mười  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm nói rõ ràng  minh bạch, chúng ta sẽ có so sánh. Nói cho quý vị về nhân 

quả ba đời, về mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Hiểu rõ tất cả mọi vấn đề, 

nguyện của quý vị sẽ phát khởi. 

Thế giới lớn như vậy, cõi Phật nhiều như vậy, chúng ta sẽ biết lựa chọn, nhất 

định lựa chọn thế giới Cực Lạc, chọn lựa Phật A Di Đà, vì sao? Chắc chắn ta sẽ 

thành  công.  Khuyên  tu  theo  các  pháp  môn  khác  phải  đoạn  phiền  não,  mà  thời 

gian  tu  hành  lại  rất  dài,  không  dễ  thành  tựu.  Không  phải  loại  căn  tánh  đó,  họ 

không có cách nào. Mặc dù là căn tánh đó, học theo pháp môn đó, ví dụ như học 

giảng dạy, học Hoa Nghiêm, học Thiên thai. Tổ sư của Hoa Nghiêm, Thiên Thai 

đều đã đến thế giới Cực Lạc, vì sao? Họ quả thật học đến minh tâm kiến tánh, 

sanh vào đâu? Thế Giới Hoa Tạng. Nhưng sau khi đến thế giới Hoa Tạng, họ thân 

cận ngài Văn Thù và ngài Phổ Hiền. Sau cùng ngài Văn Thù và ngài Phổ Hiền 

đưa  họ  cũng  đến  thế  giới  Cực  Lạc_Thập  đại  nguyện  vương  đạo  quy  Cực  Lạc. 

Vòng một vòng, rất vất vả, đi đường vòng sau cùng cũng đến thế giới Cực Lạc. 

Như vậy trực tiếp niệm Phật, không đi đường vòng, chúng ta đến thế giới Cực 

Lạc  gặp  Phật.  Nhưng  thật  sự  nói  thấu  triệt,  nói  rõ  ràng  vấn  đề  này_Trong  rất 

nhiều chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, chỉ có cuốn này nói một cách thấu triệt, một 

cách rỏ ràng, quả thật khó được! Thế nên tôi rất thích bộ kinh này, và giới thiệu 

cho mọi người. 

Bộ kinh này từ đâu mà có? Tập đại thành. Như chúng ta ngày nay đang phát 

triển Quần Thư Trị Yếu, phát triển Quốc Học Trị Yếu. Trong thời đại này, đây là 

Tập 488  151 



biện pháp tốt nhất cho chúng ta. Chúng ta không có nhiều thời gian để xem nhiều 

sách, nhưng nếu không biết trí tuệ từ đâu mà có? Phương pháp tu hành từ đâu mà 

có? Đều có vấn đề, phải quảng học đa văn. 

Cư sĩ Hạ Liên Cư đem năm loại nguyên bản dịch hội tập thành một cuốn_Tập 

đại  thành.  Năm  loại  nguyên  bản  dịch  có  sự  tương  đồng  đều  bị  xóa,  đều  không 

cần, chỉ chọn điểm bất đồng tập hợp lại một chỗ. Trong cuốn sách này, thấy được 

toàn bộ tinh hoa của năm loại bản dịch, những chỗ trùng lặp đều không cần. Điều 

này cung cấp tiện lợi rất lớn đối với việc học tập của chúng ta, nếu chúng ta học 

cả năm loại rất phiền phức, không ai muốn như vậy. Lãng phí tinh thần, lãng phí 

thời gian, không được nội dung chủ yếu, thế nên hội tập rất cần thiết. 

Duyên khởi, vào thời nhà Tống cư sĩ Vương Long Thư hội tập lần thứ nhất, 

bản  này  cất  giữ  trong  Long  Tạng.  Đại  sư  Liên  Trì  giảng  Kinh  A  Di  Đà,  đây  là 

trong A Di Đà Kinh Sớ Sao trích dẫn Kinh Vô Lượng Thọ, đa phần đều là bản 

của  Vương  Long  Thư.  Có  thể  thấy  tổ  sư  rất  coi  trọng  bản  hội  tập  của  Vương 

Long Thư, nhưng nó không hoàn chỉnh. 

Vương Long Thư chỉ xem được bốn loại nguyên bản, còn bản dịch Vô Lượng 

Thọ Hội trong Kinh Đại Bảo Tích thời nhà Đường ông không có. Bây giờ chúng 

ta nghĩ lại, lấy thân phận, địa vị, tài lực của Vương Long Thư, cũng không tìm đủ 

năm loại bản dịch, chỉ có bốn loại, thiếu một loại, không hoàn chỉnh. 

Năm Hàm Phong, cư sĩ Ngụy Mặc Thâm làm hội tập lần thứ hai, ông có đủ cả 

năm bản, đích thực hội tập tốt hơn bản của Vương Long Thư. Mới đầu Hạ Liên 

Cư, đọc bản của Ngụy Mặc Thâm, rất nổ lực hiệu đính nó, y theo bản gốc sách 

này để hiệu đính. Có những chỗ không thỏa đáng, ông chỉnh sửa lại, gọi là bản 

hiệu đính. Đến sau cùng cảm thấy đây vẫn là việc khó, nên hội tập lại, chính là 

bản  hiện  nay.  Nên  Hạ  Liên  Cư  hiệu  đính  trước,  sau  đó  cảm  thấy  phải  hội  tập 

muột cuốn mới. Ông giảng qua mấy lần, học trò của ông, cư sĩ Hoàng Niệm Tổ là 

truyền nhân của ông, ông giao phó cho Hoàng Niệm Tổ chú giải kinh này. Vì vậy 

lúc đó Hoàng Niệm Tổ nghe kinh rất siêng năng, viết bài. Bài viết bị hủy trong 

đại cách mạng văn hóa, nên sau đại cách mạng văn hóa, ông bắt đầu viết chú giải. 

Rất hay! Tôi cảm thấy đây đều là ý trời, ông trời đã sắp đặt, chú giải này dùng 

phương pháp gì? Cũng dùng hội tập, hội tập các kinh. Rất nhiều kinh nói về Tịnh 

độ, ông hội tập các kinh, hội tập chú sớ Kinh Vô Lượng Thọ của chư vị Tổ sư 

Tịnh độ tông xưa nay tại Trung quốc, Nhật bản, Hàn  quốc. Hội tập các  chú sớ, 

điều này quá tuyệt diệu, quá hay. Khiến chúng ta học được rất nhiều thứ từ chú 

giải này, sau bản hội tập có viết ra mục lục, tất cả có 193 loại. Đây không phải 

chính là Trị Yếu ư? Trị Yếu của Kinh Vô Lượng Thọ, quả thật khó được! 

152  Tập 488 



Bây giờ chúng ta thấy trị yếu của Tứ Khố Toàn Thư, Quốc Học Trị Yếu là Trị 

Yếu  của  Tứ  Khố  Toàn  Thư.  Đường  Thái  Tông  sưu  tập  là  Quần  Thư  Trị  Yếu, 

tuyển  chọn  từ  trong  hơn  một  vạn  loại  sách,  sau  cùng  chọn  ra  65  loại.  Trong  65 

loại có liên quan  đến tu thân tề gia  trị quốc bình thiên hạ, chép  ra tất cả những 

đoạn trọng điểm trong những bộ sách này hợp lại thành một cuốn. Chúng ta sẽ 

không cần xem nhiều như vậy, làm gì có thời gian xem nhiều như vậy. 

Ngày nay chúng ta đọc chú giải này, đọc kinh này, đọc chú giải này, đây cũng 

như trị yếu của Đại Tạng Kinh, trị yếu của Phật pháp đại thừa, quá thù thắng. Thế 

nên nhân duyên chúng ta vô cùng hy hữu. 

Ngày xưa các vị cổ đức, ngày xưa người học Phật không có nhân duyên này, 

chúng ta không cần đọc, toàn bộ Đại Tạng Kinh để ngay trước mắt. Đây quả thật 

gọi là diệu huệ nhật, trừ si ám. Si ám chính là vô minh, chính là ngu si. 

Kinh Hoa Nghiêm nói: Trí tuệ Như Lai không có biên tế. Vừa  mới đọc qua 

câu tất cả chúng sanh không thể đo lường được, vĩnh viễn diệt trừ tâm si ám của 

chúng sanh. Ba câu này trong Kinh Hoa Nghiêm rất quan trọng, vì sao? Vì con 

người ngày nay quá ngạo mạn, coi thường cổ nhân, cho rằng cổ nhân không bằng 

chúng ta. Chúng ta thông minh, biết phát minh những công cụ mới, khoa học kỹ 

thuật, người xưa không có. Tâm khinh mạn cống cao này, là chướng ngại học tập 

lớn nhất. 

Quý vị thấy lời của Ấn Quang tổ sư, chúng ta không thể không ghi nhớ: Một 

phần thành kính được một phần lợi ích. Quý vị đối với cổ nhân không thành kính, 

làm sao có thể đạt được lợi ích? Quý vị xem, trí tuệ Như Lai không có biên tế, 

hiện nay họ không tin. Như Lai thua xa so với các nhà khoa học. Các nhà khoa 

học phát minh những điện khí này, Như Lai không có, cũng chẳng qua chỉ là nói 

nói mà thôi. Nhưng tất cả thế gian không thể đo lường được. Các vị giáo thọ nhìn 

thấy điều này bèn nghĩ: Đức Thế Tôn rất biết nói khoác. 

Khi tôi mới học Phật, vị giáo thọ Nghiêm Nhất Bình của trường đại học Đài 

Loan, ở Đài Loan cũng có chút tiếng tăm. Ông học khảo cổ, nghiên cứu văn giáp 

cốt, dạy học ở trường đại học Đài Loan. Về sau từ chức giáo thọ để mở tiệm sách, 

thành lập nhà in sách Nghệ Văn, rất phát tài. 

Lúc đó in Tam Thập Kinh Chú Sớ, bộ Tam Thập Kinh Chú Sớ đầu tiên của 

tôi là in tại nhà in ấn của ông, lúc đó in một cuốn Thập Tam Kinh Chú Sớ 490 

đồng. Tôi tặng bộ sách này cho thư viện Từ Quang, thầy Lý thành lập thư viện, 

tôi đem tặng cho thầy. Hôm qua tôi được một bộ, giống như bản trước của tôi, nó 

là năm cuốn bìa cứng, chữ thu nhỏ. Sách trước đây tôi xem cũng lớn như vậy, 

chữ lớn, chữ lớn hơn bản này, nhưng cùng một bản. 

Tập 488  153 



Thế nên chúng ta đối với cổ nhân- nói câu Đức Phật nói khoa trương, chính là 

ông Nghiêm Nhất Bình nói. Ông nói với tôi, tôi chỉ cười cười, vì ông ta lớn hơn 

tôi một bậc, không tiện nói, không nói mà thôi, đây là quan niệm sai lầm. Quý vị 

xem thầy Phương không như vậy, thầy Phương Đông Mỹ đối với Đức Thế Tôn, 

khâm phục đến năm vốc sát đất. Ngài nói là thật không phải giả, tất cả thế gian 

không thể đo lường được. Quý vị không biết, nên cho rằng ngài nói khoác, còn 

đưa  ra  Kinh  Kim  Cang,  Kinh  Kim  Cang  mà  tính  làm  gì,  giống  như  hai  thùng 

nước đổ qua đổ lại, không có chút ý nghĩa nào. Không có ý nghĩa mà lưu thông 

tại Trung quốc hơn 1000 năm, đọc Kinh Kim Cang không biết bao nhiêu. 

Lục  tổ  Huệ  Năng  khai  ngộ  từ  Kinh  Kim  Cang,  hiện  nay  hạng  người  như 

Nghiêm  Nhất  Bình  rất  nhiều,  nhiều  vô  cùng.  Tâm  thái  này  khó  mà  đi  vào  đại 

thừa,  không  những  đại  thừa,  tiểu  thừa  cũng  không  được,  cũng  không  thể  khế 

nhập. Thế nên tôi nhắc nhở các vị đồng học, tôi đưa ra ví dụ nói: Giống như Thần 

Tú và Huệ Năng. Thần Tú trăm phần cung kính đối với Phật pháp, nên được 100 

phần lợi ích. Huệ Năng đối với Phật pháp vạn phần cung kính, nên được vạn phần 

lợi ích, không giống nhau! 

Không thể nói Thần Tú không có tâm thành kính, Thần Tú có trăm phần tâm 

cung kính, nên  ở trong hội của Ngũ Tổ, là đại đệ tử của Ngũ tổ. Thông thường 

người ta cho rằng, Ngũ tổ nhất định truyền pháp cho ngài. Không ngờ rằng vẫn 

còn một người vạn phần cung kính, được vạn phần lợi ích, nên Ngũ tổ đã truyền 

pháp cho người này. 

Chúng ta không cung kính cổ nhân, đây gọi là đại bất hiếu, đại bất kính. Thế 

nên  cổ  thánh  tiên  hiền,  thành  tựu  của  họ  là  gì?  Quả  thật  mỗi  người  đều  là  vạn 

phần thành kính, vạn phần thánh kính từ đâu mà có? Vun đắp mà có. Thật sự hiểu 

rỏ  minh bạch những kinh điển này,  tâm thành kính sẽ tăng trưởng, từ 100 phần 

tăng lên 1000 phần, từ 1000 phần tăng lên vạn phần. Đến vạn phần, chúc mừng, 

quý  vị  đã  đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Từng  câu  từng  chữ  trong  Kinh 

Phật nói, chúng ta đều tôn trọng, đều có thể tín thọ phụng hành, có thể khế nhập 

cảnh giới, quý vị hoàn toàn không còn chướng ngại. 

Chướng ngại chính là hoài nghi, từ hoài nghi mà sanh bất kính, không thể tin 

tưởng hoàn toàn. Những tri thức khoa học hiện nay, Đức Phật có chăng? Có. Các 

nhà khoa học cận đại của nước ngoài, nghiên cứu lượng tử lực học, nghiên cứu 

vật lý hư không. Chúng ta xem luận văn của họ, trên kinh điển đều có cả, mà còn 

nói thấu triệt hơn  họ. Đích thực có  vượt qua  mà không có bất cập. Thế  nên lúc 

thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi, nguyên văn ông nói là như 

vậy: Thích Ca Mâu Ni- thầy không gọi là Phật,  mà gọi là Thích Ca Mâu Ni- là 

154  Tập 488 



nhà  triết  học  vĩ  đại  nhất  trên  thế  giới.  Triết  học  kinh  Phật  là  triết  học  đỉnh  cao 

nhất trên thế giới. Học Phật là hưởng thụ cao nhất của đời người. Tôi đã vào cửa 

Phật như vậy. 

Thầy lại nói với tôi: Hiện nay triết học kinh Phật không ở trong chùa, tôi hỏi 

thầy ở đâu? Trong kinh điển. Chỉ thị này vô cùng quan trọng. Thầy bổ sung thêm 

rằng, các bậc cao tăn trong nhà Phật ngày xưa, đều là những nhà triết học đáng 

nể, mỗi người đều có đức hạnh, có học vấn. Hiện nay thì sao? Hiện nay họ không 

học  nữa,  lại  điểm  tỉnh  chúng  ta,  như  vậy  chúng  ta  phải  học  thật,  phải  hạ  thủ  từ 

trên kinh điển. Không bắt đầu từ kinh điển sẽ chẳng học được gì, học tập từ trên 

kinh điển, thành kính là điều kiện nhập môn đầu tiên. 

Nếu  chúng  ta  học  Đức  Thế  Tôn,  học  triết  học  kinh  Phật,  mà  lại  coi  thường 

Phật, như vậy sao được? Coi thường kinh điển, như vậy cũng không được, chính 

là chúng ta có mấy phần thành kính sẽ được mấy phần lợi ích, đây là thật không 

phải giả. Chúng ta đã nghĩ đến, vì sao Đức Thế Tôn không phát minh những thứ 

như khoa học hiện nay, ngài có năng lực vì sao không phát triển, mà ngài còn hay 

hơn các nhà khoa học hiện nay, vì sao không phát triển? Nếu phát triển địa cầu 

này bị hũy diệt từ lâu rồi. Hiện nay các nhà khoa học mới phát triển 300 năm thôi, 

trái đất đã biến thành như vậy. Nguyên nhân nào gây nên? Khoa học kỹ thuật gây 

nên. Vì mọi người đều tin tưởng khoa học, không quan tâm đến thánh hiền. Cho 

rằng  cổ  thánh  tiên  hiền  không  có  năng  lực,  không  bằng  chúng  ta,  chính  mình 

cống cao ngã mạn, nâng mình lên quá cao. Không cần tổ tông, vì không được như 

chúng ta, cổ thánh tiên hiền không như chúng ta, Phật Bồ Tát không như chúng 

ta. Cho nên có tình trạng như hiện nay. 

Làm sao có thể khôi phục xã hội hiện nay? Làm sao để hóa giải những thiên 

tai trên trái đất? Trong kinh Phật nói: Tu học theo kinh điển đại thừa sẽ giải quyết 

được tất cả, khoa học đã chứng minh điều này. Bố Lai Đăng người Mỹ, hình như 

là ông ta viết Giải Đọc Vị Thế  Dự Ngôn. Trong hội nghị ở Sydney, ông ta nói rất 

rõ  ràng:  Chỉ  cần  cư  dân  trên  địa  cầu  cùng  nhau  bỏ  ác  dương  thiện,  cải  tà  quy 

chánh, đoan chánh tâm niệm, thiên tai trên địa cầu liền được hóa giải. Ông là một 

người minh bạch, không những hóa giải được thiên tai trên địa cầu, mà còn đưa 

địa cầu đi đến một tương lai tốt đẹp hơn. Đây là một người nước ngoài, quả thật 

đáng nễ. 

Tôi tin rằng ông chưa từng học truyền thống văn hóa xưa, ông cũng chưa từng 

học Phật, nhưng kết luận của ông với Phật giáo và truyền thống văn hóa không 

hẹn  mà  gặp.  Tổ  tông  chúng  ta  biết,  sao  ông  ta  cũng  biết  điều  này,  lời  ông  nói 

giống như trong Kinh Điển nói, quý vị có thể không tin sao? Hiện nay chúng ta 

Tập 488  155 



đối với Phật pháp không có chút nghi hoặc nào, không phải đã khai ngộ. Tôi học 

60 năm chưa khai ngộ, nhưng huân tập 60 năm, có được chút thành tựu. Nhưng 

tôi xem báo cáo khoa học hiểu, vừa xem là hiểu ngay, nói giống như trong Kinh 

Phật vậy, khiến tín tâm tôi thêm tăng trưởng. 

Chúng ta đối với kinh điển, đối với thánh nhân, đối với Tổ tông khâm phục 

đến  năm  vóc  sát  đất,  tự  cảm  thấy  không  bằng,  sanh  khởi  tâm  khiêm  tốn  cung 

kính, hoàn toàn không có tâm ngạo mạn. Lúc trẻ cũng rất ngạo mạn, cũng giống 

như lớp thanh niên bây giờ vậy. 

Khi hiểu được đạo lý này, chúng ta cố gắng học tập. Việc lớn nhất trong đời 

này là cầu sanh Tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà, đến thế giới Cực Lạc để đảnh lễ 

thầy.  Người  thầy  này  sẽ  bảo  đảm  chúng  ta  thành  Phật,  mà  còn  thành  Phật  rất 

nhanh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Văn giáp cốt:chữ khắc trên mai rùa và xương thú thời nhà Thương, Trung Quốc, 

thế kỷ 16-11 trước công nguyên.  

 

 

156  Tập 488 



Tập 489 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:11.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống.  Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 605 hàng sau cùng. 

“Thuần  tịnh  ôn  hòa.  Thuần  giả  thuần  dã,  hảo  dã.  Tịnh  giả,  thanh  khiết  dã. 

Thuần tịnh, chỉ nội tâm chi thanh trạm ly cấu. Ôn giả, lương dã, thiện dã, hòa dã. 

Hòa giả, bình hòa, ôn hòa, chỉ nghi thái chi ôn lương hòa mỹ”.  Chúng ta đọc đến 

đây, ở trước chúng ta đọc đến: “Kích pháp cổ, kiến pháp tràng”, mấy câu này vô 

cùng quan trọng. 

Ngày nay chúng ta sanh vào thời loạn, xã hội trên toàn thế giới động loạn bất 

an,  địa  cầu  rất  nhiều  thiên  tai,  mấy  tháng  gần  đây  chúng  ta  thấy  rất  nhiều.  Bất 

luận là quốc gia nào, bất đồng dân tộc, bất đồng văn hóa đều rất lo âu trước vấn 

đề này, đều đang nghĩ cách ứng phó, làm sao để tiêu tai miễn nạn. Khiến chúng ta 

thấy sáu chữ này trong kinh: “Kích pháp cổ, kiến pháp tràng”, thật sự có thể ứng 

phó, có thể đạt đến mục tiêu lý tưởng của chúng ta. 

Kích pháp cổ là gì? Giảng kinh dạy học, đây là kích pháp cổ. Cho nên ngày 

xưa, bao gồm Nhật Bản. Lần này tôi đến Nhật Bản giảng kinh, pháp sư Nhật Bản 

nói  với  tôi,  tự  viện  của  Nhật  Bản  400  năm  trước,  chư  vị  hòa  thượng  đều  giảng 

kinh, còn có di tích của người xưa. Ở Trung quốc 150 năm trước, tự viện đều có 

pháp sư giảng kinh. Tuy kinh sám Phật sự rất hưng thịnh, nhưng vẫn còn giảng 

kinh dạy học, vẫn thường có. Chỉ là đến 150 năm gần đây, kinh sám hưng thịnh, 

còn giảng kinh thuyết pháp suy yếu, không có người giảng. 

Vì  sao  xã  hội  ngày  xưa  tốt  đẹp  như  vậy?  Vì  nhiều  người  giảng  kinh,  người 

nghe cũng nhiều, tâm địa an định. Còn Nho giáo thì sao? Nho giáo có trường tư 

thục, có thư viện khắp nơi, quy mô lớn là thư viện, nhỏ là tư thục. Những người 

đọc sách giảng Tứ thư Ngũ kinh, vì vậy cơ hội học tập rất phổ biến, xã hội an 

định, thiên tai không nhiều. Vì thiên tai, hiện nay chúng ta thấy rõ ràng rằng, các 

nhà  khoa  học  cũng  nói:  Thiên  tai  từ  đâu  mà  có?  Là  do  tâm  hành  bất  thiện  của 

chúng ta chiêu cảm nên, không phải gì khác. Tâm hành phải đoan chánh, tâm địa 

phải  lương  thiện,  như  ở  đây  nói  thuần  tịnh  ôn  hòa,  làm  sao  có  thiên  tai  được? 

Không thể. Làm sao có động loạn được? Cũng không thể. 

Tập 489  157 



Từ  đó  cho  thấy,  ngàn  vạn  năm  trước,  các  bậc  tổ  tông  dạy  chúng  ta:  Dựng 

nước an dân, dạy học là việc đầu tiên. Giảng kinh thuyết pháp là kích pháp cổ, 

thành lập thư viện, trường tư thục, xây dựng chùa chiền đều là kiến pháp tràng. 

Pháp tràng là gì? Trung tâm học tập, địa điểm học tập. 

Kích  pháp  cổ  nghiêng  nặng  vào  việc  thầy  giáo  dạy  học,  kiến  pháp  tràng 

nghiêng nặng về kiến thiết vật thể. Ngày nay kích pháp cổ, kiến pháp tràng không 

phải  trong  tự  viện,  trong  chùa  mấy  người  nghe?  Một  hai  trăm  người  là  đã  quá 

nhiều, trước đây chúng tôi từng trải qua điều này. Tôi mới học Phật giảng kinh, 

thính  chúng  ba  năm  mười  người.  Sau  cùng  thư  viện  Cảnh  Mỹ  thành  lập,  thính 

chúng khoảng hơn 200 người, chưa đến 300 người. 

Hiện nay kiến pháp tràng như truyền hình vệ tinh, mạng truyền hình. Truyền 

hình mạng giá thấp, hiệu quả gần giống với truyền hình vệ tinh, toàn thế giới đều 

có thể xem. Hiện nay phải kiến pháp tràng này. 

Kích pháp cổ, tức chúng ta phải đào tạo thầy cô giáo, phải có người nói. Có 

số  ít  người  chân  tu,  giảng  hay,  ngày  ngày  đang  biểu  diễn,  ngày  ngày  đang  dạy 

học, con người trên toàn thế giới đều xem được, hiệu quả này quá lớn! 

Căn cứ theo dự tính của chúng tôi, chúng tôi cũng có căn cứ. Nếu quả thật có 

truyền  thống  văn  hóa,  tiết  mục  truyền  hình  này,  những  tiết  mục  giảng  kinh  của 

các Tôn giáo, bất kỳ thời gian nào đều có thể xem được. Tôi tin xã hội động loạn 

trên địa cầu này, có thể trong thời gian một năm là hóa giải, ba năm sẽ khôi phục 

lại  bình  thường.  An  định  hài  hòa,  không  phải  không  làm  được!  Cho  thầy  được 

kích pháp cổ, kiến pháp tràng, có thể làm được. Hiệu quả chính là mỗi người đều 

làm được thuần tịnh ôn hòa. Thuần là thuần hậu tốt đẹp! Người xưa gọi là thật 

thà, thuần là chân thật. Thật thà thì tất cả đều an ổn, hài hòa. Một nền tảng quan 

trọng nhất, con người phải học thành thật, mặt trái của thật thà là gian xảo. Chúng 

ta phải trở về chân thật, chân thật là tánh đức. 

Ai không thích thật thà? Ai không muốn thật thà? Vốn là thật thà, bây giờ đã 

học  hư  hỏng,  biến  thành  không  thật  thà.  Dạy  học  là  giúp  chúng  ta  trở  lại  thành 

thật. 

Tịnh  là  thanh  tịnh,  trong  chú  giải  gọi  là  thanh  khiết,  thuần  tịnh  là  nội  tâm 

trong suốt lìa cấu nhiễm. Trạm cũng là thanh tịnh, giống như nước vậy, không có 

ô nhiễm, không có gợn sóng. Nước là sạch sẽ, là bất động, giống như tấm kính 

vậy, chiếu soi cảnh giới bên ngoài một cách rất rõ ràng. 

Lương là lương thiện, nội tâm thanh tịnh, lương thiện, hài hòa, đây là chỉ biểu 

hiện bên ngoài. Chính là nói tâm thanh tịnh, tâm thật thà chân thành, biểu hiện ra 

bên ngoài là ôn hòa. Khổng phu tử_học trò quan sát thầy giáo, chắc chắn thầy có 

158  Tập 489 



năm đức biểu hiện ra bên ngoài: Ôn lương cung kiệm nhường. Khổng phu tử chắc 

chắn là người ôn hòa đầu tiên, đối đãi tất cả mọi người, ngôn ngữ, thái độ của ông 

hòa nhã gần gũi, mọi người đều thích gần gũi ông. Đây là tu dưỡng của ông, nội 

tâm trong suốt xa rời cấu nhiễm, biểu hiện ra bên ngoài tự nhiên là như vậy. Thế 

nên ôn hòa, nghi thái chỉ ôn hòa lương thiện. 

Phu tử ngoài ôn hòa lương thiện ra. Lương là lương thiện, cung là cung kính. 

Cung kinh đối với người khác, siêng năng chịu trách  nhiệm đối với công việc, 

đây đều  đến từ  cung kính. Tiết kiệm  là đức tốt, không lãng phí. Nhường là lễ 

nhường,  không  tranh  với  người  khác,  người  khác  muốn  tranh,  Phu  tử  liền 

nhường, nhường tốt hơn tranh! Không phải nhường chính là chúng ta tổn thất rất 

lớn sao? Không phải vậy. Đạo lý này chỉ có đại thánh hiền biết, Phật Bồ Tát biết, 

càng  nhường  càng  nhiều.  Vì  sao?  Vì  quý  vị  nhường,  người  khác  khâm  phục, 

muốn thân cận quý vị. Những quốc gia nhỏ lân cận đều dựa vào quý vị, đều chịu 

sự bảo hộ của quý vị, vì sao? Vì Quý vị đáng tin cậy. Mọi người yên tâm giao du 

vì quý vị không tranh. 

Quý vị xem bản đồ thời nhà Đường rất lớn, cương vực thời nhà Đường, hiện 

nay bao gồm cả bốn phía hầu như đến Ba tư. Nga La Tư gần Trung quốc, tất cả 

đều là nước phụ thuộc nhà Đường, không phải dựa vào vũ lực, mà dựa vào đức 

hạnh của đế vương, đó là thời kỳ Đường Thái Tông. Tài ba và đức hạnh của ông 

từ đâu  mà có? Học được trong Quần Thư  Trị Yêu. Ưu điểm  lớn nhất của họ là 

học rồi lập tức thực hành, họ vận dụng được, thế nên sức  mạnh thân hòa đó rất 

lớn.  Coi  kẻ  địch  thành  người  thân,  hóa  giải  oán  thù  thành  thân,  quả  thật  biến 

thành người thân, quả thật tương thân tương ái, hóa địch thành bạn, cảm hóa kẻ 

địch trở thành bạn tốt. Đây là hai câu nói quan trọng nhất trong ngoại giao, giao 

thiệp lui tới với bên ngoài, nhất định phải dùng đức hạnh chiêu cảm. “Hóa địch 

thành  bạn,  hóa  oán  thành  thân”.  Không  cần  dùng  vũ  lực,  không  cần  dùng  thủ 

đoạn, phải dùng tâm chân thành. 

Thế nên năm đức của Phu tử, người đọc sách Trung quốc đều thừa nhận, cũng 

là điều mọi người cần phải học tập, học: Ôn lương cung kiệm nhường. Về sau trở 

thành nếp sống quân tử, tiêu chuẩn của quân tử là gì? Chính là năm chữ này. Làm 

được năm chữ này là quân tử, cao hơn tiêu chuẩn này là thánh hiền. 

“Tịch định minh sát”. Tịch định là thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh. Minh sát là 

trí  tuệ,  có  định  mới  có  tuệ.  Càng  là  người  làm  việc  lớn,  tâm  càng  phải  định,  vì 

sao? Một phán quyết của họ mức độ ảnh hưởng quá lớn, thời gian ảnh hưởng quá 

dài. Nếu quyết định này sai lầm, không biết bao nhiêu người chịu hại. Nên nhân 

vật  lớn,  lãnh  đạo  cao  nhất  của  đất  nước  cần  điều  gì?  Cần  phải  định,  cần  phải 

Tập 489  159 



thanh tịnh, không nên làm phiền họ. Họ xem sự việc không cần quá nổ lực, nghe 

điều gì cũng không cần quá rõ ràng, chỉ nắm bắt cương lĩnh là được, những điều 

vụn vặt để người bên dưới làm. Nên quân vương có quyền, đại thần có năng lực, 

đại  thần  phải  làm  việc,  những  điều  nhỏ  nhặt  này  là  việc  của  họ,  quân  vương 

không cần làm. 

Quyền của quân vương là ra lệnh cho đại thần, ông có thể tuyển chọn người 

hiền và có năng lực. Quốc gia có những đại thần này làm việc, mỗi người đều có 

năng lực, mỗi người đều có tài hoa, quốc gia này trị lý rất tốt. Hoàng đế ở trên 

không có việc gì làm, mỗi ngày đều không có việc làm. 

Thu  nhỏ  lại,  gia  trưởng  trong  một  gia  đình  phải  thanh  tịnh,  giống  như  quốc 

vương vậy. Ông chủ một công ty phải thanh tịnh, công ty này sẽ hưng thịnh. Giao 

quyền  cho  người  bên  dưới,  làm  việc  là  người  bên  dưới.  Nếu  họ  làm  được  việc, 

quý vị chỉ nắm quyền lực là được. Đây là nguyên tắc chung, cương lĩnh chung. 

Nên người lãnh đạo nhất định phải tịch, phải định, phải minh sát_minh là trí tuệ. 

“Tịch định giả, thực tế chi lý thể. Minh sát giả, trí tuệ chi chiếu dụng”. Minh 

là trí tuệ, sát là chiếu dụng. Nếu dùng Phật pháp để nói, minh là căn bản trí, sát là 

hậu đắc trí, minh là chiếu kiến, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Nhưng minh sát là 

đến từ  tịch định,  nên tâm không tịch định, trí tuệ  sẽ  không còn. Nếu tâm  loạn, 

nhiều công việc, họ sanh phiền não không sanh trí tuệ, phiền não đến quyết định 

chính  sách,  thường  xảy  ra  vấn  đề.  Môn  học  vấn  này  của  Trung  quốc  quả  thật 

tuyệt diệu, người nước ngoài không có, người ngoại quốc đích thực rất ít. 

Trong đại thế chiến thứ hai, Nghệ Sâm Hào, tổng tư lệnh của chiến khu Úc 

Châu, tổng tư lệnh của minh quân. Chỉ huy quân đội của mười mấy quốc gia Úc 

Châu, đánh bại Trục Tâm Quốc. Tôi nghe người ta nói, Nghệ Sâm Hào ngày ngày 

đều đánh gôn, như không có việc gì, ông ta có định. Người ta hỏi, mỗi ngày ông 

xử lý nhiều công việc như vậy, ông vẫn còn tâm tư để chơi ư? Ông nói tôi không 

có việc gì, tôi chỉ chỉ huy bốn người, tổng tư lệnh của bốn Lục Hải Không Liên 

Cần_tôi chỉ quản lý bốn người, ngoài ra đều không quan tâm, không nghe không 

hỏi. Những việc đó do họ quản lý. Bốn người dể quản lý, nên mỗi ngày thời gian 

rảnh rất nhiều. Rất bình tĩnh, quyết đoán sẽ không sai lầm. 

Chúng  ta  xem  trong  Tư  Trị  Thông  Giám  có  một  bài  do  Tư  Mã  Quang  viết: 

Cuộc Chiến ở Sông Phì. Một bài viết rất nổi tiếng. Trước đây chúng tôi đi học, 

trong quốc văn đều chọn bài viết này, viết về điều gì? Viết về ông Tạ An, Tạ An 

của nước Tấn. Tạ An là quân đội của nhà Tấn, chỉ có hơn 20 vạn, quân đội của 

Phù Kiên có bay tám mươi vạn. Lúc đó người thời nhà Tấn từ trên xuống dưới 

không có ai không hoang mang, nhưng vị tể tướng này giữ bình tĩnh như không 

160  Tập 489 



có việc gì, còn chơi cờ cùng bạn bè. Có định họ mới có trí tuệ, hoàn toàn hiểu rõ 

tình huống của kẻ địch, thấu triệt tình huống của song phương. 

Thống soái quân đội nhà Tấn là mấy người con cháu, hậu sanh của ông, dạy 

họ  nên  ứng  phó  với  kẻ  địch  như  thế  nào,  cuộc  chiến  đó  ông đã  thắng  trận.  Phù 

Kiến sau khi bại trận bị thuộc hạ của ông giết chết để soán vị, hơn 80 vạn quân 

đội bị tan rã. “Biết mình biết ta trăm trận trăm thắng”, nếu người đứng đầu loạn, 

thì toàn bộ sẽ hoang mang, như vậy thì thật sự thất bại. Người đứng đầu không 

loạn,  có  định  công,  họ  sẽ  không  thất  bại.  Tịch  định  minh  sát,  trị  gia  không  thể 

thiếu nó, ông chủ công ty phải học nó, người lãnh đạo quốc gia càng phải học nó. 

Tông  Kính  Lục  nói:  “Dĩ  nhất  tâm  vi  tông,  chiếu  vạn  pháp  như  kính”.  Nhất 

tâm vi tông chính là tịch định, chiếu vạn pháp như kính là  minh sát, trong kinh 

Đức Phật nói không biết bao nhiêu lần: “Chế tâm nhất xứ vô sự bất biện”. Chúng 

ta để tâm một chỗ, để một nơi sẽ sanh trí tuệ, bất cứ việc gì đều có thể giải quyết. 

Nếu để tâm trên nhiều việc vụn vặt, loạn như vậy làm sao được? 

Công ty có  rất nhiều bộ phận,  mỗi bộ phận có giám  đốc, giống như dưới tể 

tướng là bộ trưởng vậy. Mỗi bộ phận, do giám đốc mỗi bộ phận điều hành. Tổng 

giám đốc giống như tể tướng vậy, họ phải nhất tâm bất loạn, họ phải có minh sát, 

công ty này mới kinh doanh tốt được. Họ phải để ý đến mọi phương diện. Trị gia, 

trị quốc, quản lý công ty đều cùng một đạo lý. Nên ngày xưa đều thường nói: Biết 

trị gia sẽ biết trị quốc, vì nhà của Trung quốc ngày xưa là đại gia đình, ngũ đại 

đồng đường. 

Trung quốc có nói về lục thân, lục thân có một cách nói: “Trên ba đời, dưới 

ba đời”. Ba đời ở trên là cha mẹ, tổ phụ mẫu, tằng tổ phụ mẫu, đây là ba đời trên. 

Ba đời dưới là con trai con gái, cháu và cháu gái, chắt và chắt gái, đây gọi là sáu 

đời, rất có đạo lý. 

“Chế tâm nhất xứ”, ngày nay dùng trên mặt khoa học, tia laser của khoa học 

chính là tập trung ánh sáng vào một chỗ. Ánh sáng là tán loạn, nó chiếu ra bốn 

phía, chúng ta tập trung nó lại chiếu vào một phương hướng, sức mạnh đó rất lớn! 

Ánh sáng phân tán, một trang giấy nó cũng không thấu qua được, đã chặn nó lại. 

Nếu tập trung nó lại một chổ thành một tia laser, nó có thể xuyên suốt tấm thép, 

đây chính là trong kinh Phật nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Vì vậy không 

nên cho rằng, tôi không quan tâm bất kỳ điều gì, chỉ để tâm một nơi, không biết 

gì cả, như vậy là sai. Sức mạnh đó rất lớn, chế tâm một chỗ  là chỉ sanh trí tuệ, 

nhất định không sanh phiền não, nhất tâm bất loạn. Chúng ta là người niệm Phật, 

phải học được công phu này, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, chắc chắn 

không phải cõi phàm thánh đồng cư, ít nhất là cõi phương tiện hữu dư.       Công 

Tập 489  161 



phu tốt hơn một chút, cao một chút chắc chắn là cõi thật báo. Cũng chính là nói: 

Cõi phàm thánh đồng cư là tâm tán loạn vãng sanh, không phải nhất tâm bất loạn. 

Sự nhất tâm bất loạn sanh vào cõi phương tiện hữu dư, lý nhất tâm bất loạn sanh 

vào cõi thật báo trang nghiêm, nhất tâm rất quan trọng. 

Trung quốc từ xưa đến nay cách học là nhất tâm. Thầy giáo dạy học trò, thầy 

giáo  có  trí  tuệ,  nhìn  xem  học  trò  nào  có  thể  đào  tạo,  tương  lai  có  thể  gánh  vác 

trách  nhiệm.  Còn  những  người  tố  chất  kém  hơn,  người  bình  thường,  thì  có  thể 

không câu thúc. Vì sao vậy? Họ học không thành công. Thật sự có bẩm chất, tố 

chất  tốt,  có  tâm  hiếu  thảo,  có  tâm  cung  kính.  Hiếu  thảo  cha  mẹ,  tôn  trọng  sư 

trưởng, người này sẽ thành tựu. Như vậy nhất định phải giúp họ điều gì? Thâm 

nhập một môn, huân tu lâu dài.       Thâm nhập một môn, mỗi ngày thầy giáo đốc 

thúc chúng, đó là giới luật, quy củ, không theo quy củ không viên mãn được. Giữ 

quy củ, một môn, chế tâm một chỗ, dạy quý vị một bộ sách, dạy điều gì? Đầu tiên 

là dạy quý vị học thuộc, học thuộc là tu giới định tuệ, mục đích là vậy. Giữ quy 

cũ của thầy, đây chính là trì giới. 

Đọc  một  cuốn  sách,  học  thuộc  nó  từ  đầu  đến  cuối,  như  vậy  là  tu  định.  Vì 

chúng ta vọng tưởng nên không thuộc được, nên học thuộc là tu định. Định này 

gọi là căn bản trí, sau khi đạt được định này khởi tác dụng, họ tiếp xúc là thông 

đạt ngay, trí tuệ đã sanh khởi. Nên trí tuệ này chúng ta chỉ có thể nói là “minh”, 

khi khởi tác dụng là “sát”, huấn luyện từ nhỏ. Thuộc hết bộ kinh này mới đến bộ 

khác,  vẫn  là  dạy  quý  vị  đọc  thuộc,  vì  sao?  Vì  quý  vị  chưa  đại  triệt  đại  ngộ,  thì 

việc đọc tụng không thể dừng giữa chừng. Đến khi nào mới dừng được? Đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, không cần học thuộc nữa. Thế nên học thuộc là một 

loại kỹ xảo, kỹ xảo tu định, đầu mối then chốt của việc khai trí tuệ. 

Hiện nay rất nhiều người phản đối các bạn nhỏ thuộc lòng, học thuộc nó làm 

gì?  Có  lợi  ích  gì?  Họ  không  biết  cổ  nhân  thuộc  lòng  là  tu  định,  dùng  cách  học 

thuộc làm một kỹ xảo, có lợi ích, vì sao? Sách đều thuộc hết, học thuộc rồi nó là 

phụ, không phải chủ yếu. Chủ yếu là dạy chúng ta được định, không nên suy này 

nghĩ nọ. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, đây là mục tiêu thật sự. 

Cổ nhân dùng tâm tỉ mỉ hơn người bây giờ, quan sát chu đáo hơn người bây 

giờ. Những điều này hiện nay đều lơ là, không giải thích rõ ràng, không biết trí 

tuệ của cổ nhân, không biết quan sát của cổ nhân, cổ nhân quán chiếu rất kỹ càng. 

Tịch  định  như  thể  của  kính,  minh  sát  như  dụng  của  kính,  kính  này  là  tượng 

trưng cho trí tuệ. Thể của kính là căn bản trí, kính khởi trí tuệ là hậu đắc trí, chính 

là chiếu kiến. “Liễu liễu phân  minh,  thu hào bất sảng,  cố viết  minh sát”,  đây là 

nhìn thấu suốt. 

162  Tập 489 



Tịch tịnh minh sát, tức là tịch mà thường chiếu soi, thuần túy là tác dụng của 

trí  tuệ.  Là  đại  đạo  sư,  phải  phát  nguyện,  đại  đạo  sư  là  gì?  Trong  Phật  pháp  nói 

Phật là đại đạo sư, một số người không thể gọi là đạo sư. Năng lực của đạo sư là 

có thể giúp chúng sanh liễu sanh tử xuất luân hồi, mới coi là đạo sư. Quý vị dẫn 

dắt họ thoát ly luân hồi lục đạo, dẫn dắt họ thoát ly  mười pháp giới, người như 

vậy mới gọi là đại đạo sư. Nên đại đạo sư là tôn xưng đối với Phật, tôn xưng đối 

với Đẳng Giác Bồ Tát. 

Bên  dưới  nói:  Có  thể  như  Phổ  Hiền  đại  sĩ  thập  đại  nguyện  vương  đạo  quy 

Cực Lạc, lấy pháp viên đốn tối cao nhất, phổ lợi chúng sanh chín giới, gọi là đại 

đạo sư. Ngài Phổ Hiền là Đẳng Giác Bồ Tát, cổ Phật tái lai. Ngài có trí tuệ, có 

đức năng, lấy mười đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc, giúp đại chúng thoát ly 

luân hồi lục đạo, thoát ly mười pháp giới, vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. 



Thật sự có thế giới Cực Lạc chăng? Bồ Tát Phổ Hiền có thật chăng? Có 

người nói, người nào đó là Bồ Tát Phổ Hiền tái lai, người nào đó là Bồ Tát Quán 

Thế Âm tái lai, chúng ta nên tin chăng? Người học đại thừa tin, vì sao tin? Vì đức 

Phật nói rất rõ ràng: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Ai không phải Phật Bồ Tát tái 

lai? Mỗi người đều là Phật Bồ Tát tái lai, điều này không có gì ly kỳ! 

Hôm nay chúng ta nhất tâm học Phẩm Phổ Môn, quý vị chính là Bồ Tát Quán 

Thế Âm tái slai. Nếu nhất tâm học Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện, quý vị chính là 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  tái  lai.  Học  Kinh  Địa  Tạng,  chính  là  Bồ  Tát  Địa  Tạng  tái  lai. 

Học Kinh Vô Lượng Thọ, quý vị chính là Phật A Di Đà tái lai, không phải chính 

là như vậy ư? Đây là thật, không phải giả. 

Chúng ta đến trường học văn học, quý vị nói tuy vẫn đang học trò, chưa có 

học vị tiến sĩ, nhưng chúng ta đi theo con đường này, quý vị là học sinh của viện 

văn học. Chỉ cần chúng ta nổ lực, nhất định lấy được học vị. Quý vị là khoa nào, 

đem tên của khoa này đội lên cho quý vị, giống như pháp môn này của Bồ Tát 

vậy.  Học  pháp  môn  Địa  Tạng,  đội  Địa  Tạng  cho  quý  vị,  quý  vị  là  học  trò  của 

pháp môn Địa Tạng. Quý vị học pháp môn Phổ Hiền, là học sinh của pháp môn 

Phổ Hiền. Chính là ý này, rất phổ thông, không có gì kỳ lạ, đều bị người suy nghĩ 

lung tung trở thành kỳ lạ. 

Mỗi một khoa, cấp bậc của Bồ Tát có tiểu học, có cấp hai, có cấp ba, có đại 

học, có nghiên cứu sở, quý vị thuộc cấp bậc nào? Cấp một tiểu học không có chút 

hy hữu nào. Bồ Tát Phổ Hiền có lớp một tiểu học, như vậy gần giống chúng ta, 

không cao hơn quá nhiều. Bồ Tát có 51 lớp, phân thành năm cấp bậc lớn. Thập 

tín ví như tiểu học, thập trụ ví như cấp hai, thập hạnh là cấp ba, thập hồi hướng là 

Tập 489  163 



đại học, thập địa là nghiên cứu sở, Đẳng giác là tiến sĩ, không phải chính là như 

vậy sao? Quý vị thuộc cấp bậc nào. 

Chúng  ta  mới  học,  học  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Sơ  tín  trong  thập  tín  vị  đó  là  lớp 

một, lớp một tiểu học. Nhị tín vị là lớp hai tiểu học, quý vị thuộc lớp mấy, như 

vậy  không  phải  rất  rỏ  ràng  sao?  Nên  điều  này  không  hy  hữu.  Hiện  nay  một  số 

người hiểu Phật pháp không nhiều, không đọc kinh nên không biết gì, nghe nói 

người nào đó là vị Bồ Tát nào đó tái sanh, liền cảm thấy rất đáng nể, không phải 

vậy. Họ học khoa nào, còn phải xem họ là bậc thứ mấy. Mười lớp của tiểu học rất 

bình thường, có thể nói mỗi người đều có thể đạt được. 

Chúng ta học Kinh Vô Lượng Thọ, đây là học Phật A Di Đà, chúng ta là Phật 

A Di Đà của lớp mấy? Phật A Di Đà lớp một tiểu học, tái sanh, không phải như 

vậy sao? Nên khi hiểu rỏ ràng minh bạch thì không có gì hy hữu cả. Thật sự có 

thần thông, có tác dụng, đó không phải là cấp một, nên là gì? Lớp sáu lớp bảy trở 

lên, họ có năng lực vượt trên người thường, bất luận là trí tuệ hay là về đức năng, 

đều mạnh hơn người thường. Đừng thấy họ là tiểu học, tiểu học của họ tố chất rất 

cao. 

Thế nên Bồ Tát Phổ Hiền, ở đây nói Bồ  Tát Phổ  Hiền là  Đẳng giác Bồ Tát 

Phổ  Hiền  trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  vị  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  này  thuộc  lớp  tiến  sĩ. 

Ngài có năng lực dùng thập đại nguyện vương, thập đại nguyện vương là cương 

lĩnh, nguyên tắc tu học chung trong Kinh Hoa Nghiêm. Thế nên Bồ Tát trong hội 

Hoa  Nghiêm  tu  gì,  chúng  ta  biết,  thứ  nhất  là:  Lễ  kính,  cũng  chính  là  chúng  ta 

thường nói thành kính. Một phần thành kính được một phần lợi ích, mười phần 

thành kính được mười phần lợi ích, trăm phần thành kính được trăm phần lợi ích, 

vạn  phần  thành  kính  được  lợi  ích  viên  mãn.  Chúng  ta  có  mấy  phần  tâm  thành 

kính? 

Nếu chúng ta lấy cấp bậc của Bồ Tát để nói: Thập tín vị Bồ Tát có một phần 

thành kính, thập trụ Bồ Tát mười phần thành kính, thập hạnh Bồ Tát trăm phần 

thành  kính,  thập  hồi  hướng  Bồ  Tát  ngàn  phần  thành  kính,  thập  địa  Bồ  Tát  vạn 

phần thành kính. Lợi ích đạt được như Tổ sư Ấn Quang nói, không giống nhau: 

Mười phần thành kính được mười phần lợi ích, trăm phần thành kính được trăm 

phần lợi ích, ngàn phần thành kính được ngàn phần lợi ích, vạn phần thành kính 

được vạn phần lợi ích, không sai chút nào. 

Nếu chúng ta không có tâm thành kính, sẽ chẳng đạt được gì. Tâm thành kính 

tu từ đâu? Từ ba mẹ. Nếu không thành kính cha mẹ mà thành kính thầy giáo là 

gạt người, là giả không phải thật. Thế nên Phật pháp còn phải xem khởi điểm của 

quý vị, khởi điểm là câu đầu tiên của Tịnh Nghiệp Tam Phước: “Hiếu dưỡng phụ 

164  Tập 489 



mẫu”.  Đối  với  cha  mẹ  không  thành  không  kính,  mà  thành  kính  đối  với  người 

khác chắc chắn có ý đồ, không phải chân tâm. Phật pháp quan sát rất vi tế, quan 

sát tinh vi, yêu cầu nghiêm khắc: Hiếu kính phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, đây là 

truyền thống văn hóa xưa mà ba nhà Nho Thích Đạo đều yêu cầu, đây là căn cản. 

Không phải căn bản này không thể thành tựu, trong Nho giáo không thể trở thành 

thánh hiền, đến quân tử cũng sợ không làm được. Trong Phật pháp không thể trở 

thành Phật Bồ Tát, chắc chắn không làm được, thành kính quan trọng biết bao! 

Bồ Tát Phổ Hiền thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc, thập đại nguyện 

vương  này  cũng  có  cao  thấp  không  giống  nhau.  Thập  địa  Bồ  Tát  có  thập  đại 

nguyện vương của thập địa Bồ Tát. Thập trụ Bồ Tát có tư tưởng về mười nguyện 

này của thập trụ Bồ Tát. Thập tín có tư tưởng của thập tín, càng nói về dưới càng 

cạn, càng nói lên cao càng sâu, càng vi tế, đều là mười bài học này. Chúng ta mới 

học cũng học mười bài học này, đầu tiên là học lễ kính, tất cả Bồ Tát và A la hán 

đều học lễ kính. 

Họ học lễ kính có gì khác với Bồ Tát Phổ Hiền? Nhìn từ hình thức thì không 

có gì khác, chúng ta không nhận ra. Nhìn trên phương diện tâm địa thì khác nhau 

rất nhiều. Phổ Hiền_Địa thượng Phổ Hiền Bồ Tát, tâm lượng của ngài trong Kinh 

Hoa  Nghiêm  nói:  Tâm  bao  thái  hư,  lượng  châu  sa  giới”,  nên  ngài  là  vạn  phần 

thành kính được vạn phần lợi ích. Tâm thành kính của ngài, không những chỉ đối 

với Chư Phật Bồ Tát, đối với cha mẹ, đối với trưởng bối. Thậm chí đối với loại 

côn trùng bọ bay cựa động, đối với cây cỏ hoa lá, đối với sơn hà đại địa. Đối với 

một  giọt  nước,  một  hại  bụi  cũng  đều  giống  như  đối  với  Chư  Phật  Bồ  Tát  vậy, 

tuyệt  đối  không  có  sai  khác.  Chân  thành  cung  kính  đến  cực  điểm,  nên  ngài  đạt 

được vạn phần lợi ích. 

Chúng ta sơ học, ở trong cõi người này, đối với chúng ta mà nói người là nhỏ 

nhất. Phật, Bồ Tát, Duyên giác, Thanh văn, Chư thiên tái sanh làm người, người 

là thấp nhất, giống như tiểu học. Đối với con người thì dạy chúng ta lễ kính chư 

Phật, chỉ cần làm được lễ kính đối với người là được. Không nói đến đối với súc 

sanh, không nói đến đối với thực vật, không nói đến đối với khoáng vật. Thế nên 

hướng xuống dưới thì khoáng vật đều bao hàm trong đó, đây chính là phạm vi lớn 

nhỏ không giống nhau, mức độ tâm cung kính khác nhau, nhất định phải bắt đầu 

thực hành từ người thân. 

Thiên tánh, tánh đức của con người từ nhỏ, con cái cung kính cha mẹ. Lớn 

lên cung kính trưởng bối trong gia đình như: Tổ phụ mẫu, tằng tổ phụ mẫu, đối 

với chú bác mình, đối với cùng hàng cha mẹ. Tuổi lớn hơn chúng ta là trưởng bối 

của  anh  em,  anh  trai,  đều  phải  tôn  trọng.  Đây  là  hiện  tại  chúng  ta  học  thập  đại 

Tập 489  165 



nguyện  vương,  phạm  vi  của  lễ  kính  chư  Phật.  Càng  hướng  lên  trên  tâm  lượng 

càng lớn, đối tượng bao gồm càng nhiều. Đến Đẳng giác Bồ Tát, tâm lượng đó là 

biến pháp giới hư không giới, mười phương ba đời đều bao hàm trong đó, gọi là 

đại viên mãn. 

Lễ kính như vậy, tán thán cũng như vậy, nhưng trong tán thán có hạn chế, lễ 

kính  không  có  hạn  chế.  Tán  thán  hạn  chế  gì?  Tương  ưng  với  tánh  đức  thì  tán 

thán, không tương ưng với tánh đức không tán thán. Cũng chính là nói, tán thán 

lời nói thiện, hành vi thiện. Không tán thán lời nói ác, hành vi ác. Người xưa gọi 

là ẩn ác dương thiện, chính là ý này. 

Lễ  kính  không  phân  thiện  ác,  lễ  kính  người  thiện,  người  ác  cũng  lễ  kính_lễ 

kính không có phân biệt, chỉ có một vị là cung kính đối với người. Người thiện 

hoan hỷ, càng khuyến khích thêm. Người ác cũng cung kính, dần dần sẽ cảm hóa 

họ. Họ làm điều sai trái không ai nói gì, Bồ Tát tuyệt đối không nói lỗi lầm của 

người khác, cũng không để lỗi lầm người khác trong lòng, để trong lòng rất khó 

chịu. Hà tất đem rác của người khác để vào trong tâm của mình, lương tâm chính 

mình trở thành thùng rác của người khác, như vậy mới là oan uổng!      Đây là tự 

tìm, không phải người khác dạy. Thế nên lương tâm chính mình, tuyệt đối không 

thu thập rác của người khác, nhưng phải ghi nhớ lời nói thiện, hành vi thiện của 

người khác. Người khác làm việc sai, không nên để ý đến, nhất định không được 

để trong lòng, để trong lòng là sai. Trong tâm không có, thì trên miệng làm sao có 

được? Sẽ không nói lỗi lầm của người khác, đây gọi là tích đức. Hai điều này đều 

dạy chúng ta dụng tâm. 

Nguyện thứ ba của Phổ Hiền là: “Quảng tu cúng dường”. Tốt! Bây giờ chúng 

ta  biết,  tài  phú,  trí  tuệ,  đức  tướng  trong  vận  mệnh  của  mỗi  người.  Đức  là  công 

đức, tướng là tướng hảo, đều là trong tự tánh vốn đầy đủ, không phải bên ngoài 

đến. Nhưng khi mê thất tự tánh, chưa minh tâm kiến tánh, không đạt được điều gì 

trong  tự  tánh,  chúng  ta  không  hưởng  thụ  được.  Tuy  có,  nhưng  giống  như  đóng 

kín cất lại đó, như vậy phải dựa vào tu đức. Chúng ta tu một chút mới đạt được 

một chút, nhưng người biết tu, tu đức và tánh đức của họ có thể thông đạt. Dùng 

tu đức của mình, dẫn dắt những thứ trong tự tánh mình ra, hay quá! Trí tuệ, tài 

phú trong tánh đức là lấy không hết, dùng không cạn. Trong Kinh Hoa Nghiêm 

Đức Phật dạy: Quảng tu cúng dường, chính là ý này. Cúng dường và bố thí đều 

giống nhau, về  sự giống nhau, nhưng dùng tâm khác nhau. Dùng tâm cung kính 

là cúng dường, tâm bình thường là bố thí. Nên bố thí đa phần là được phước báo, 

nhưng cúng dường có công đức, vì sao? Quý vị là tâm chân thành, nó tương ưng 

với công đức. Cúng dường của cải được giàu có, sẽ dẫn dắt tài phú trong tự tánh 

166  Tập 489 



ra. Pháp cúng dường được trí tuệ, cũng có thể dẫn dắt trí tuệ trong tự tánh. Cúng 

dường vô úy được mạnh khỏe trường thọ, có thể dẫn dắt tướng hảo trong tự tánh 

ra. Làm sao mới có thể dẫn dắt ra? Chân tâm, có một chút vọng tâm sẽ không dẫn 

ra được. 

Chân  tâm  là  gì?  Hoàn  toàn  là  lợi  tha,  không  nên  tự  lợi,  tự  lợi  chắc  chắn  là 

vọng tâm. Nhập môn của Phật giáo, tiểu thừa Tu đà hoàn, Bồ Tát sơ tín vị của đại 

thừa, điều đầu tiên phải buông bỏ, phải phá thân kiến. Trong Kinh Kim Cang nói: 

“Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”. Ai làm 

được? Tu đà hoàn làm được, Bồ Tát sơ tín vị làm được, đó là điều kiện nhập môn 

đầu tiên, vì thế bậc cửa của Phật rất cao. 

Bao nhiêu năm nay tôi dạy các vị đồng học, tôi dạy 16 chữ: Buông bỏ tự tư tự 

lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân 

si mạn. Tôi nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Nếu làm được 16 chữ này, đã nhập học 

chăng?  Không  có,  nhập  học  là  lớp  một  tiểu  học,  chúng  ta  chưa  nhập  học,  còn 

đang học mẫu giáo. Chúng ta chỉ đến cửa tiểu học của Phật, chưa vào trong, vào 

trong điều kiện này của chúng ta chưa được, vào phải dùng điều kiện của Phật. 

Đó chính là điều trong Kinh Kim Cang nói: “Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô 

chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng”. Đây là nhập môn, là đi vào. Nên tôi chỉ đưa 

mọi người đến cửa, chưa vào cửa, vào cửa là việc của mỗi người. 

Chắc  chắn  phải  làm  được  16  chữ  này  trước,  chúng  ta  mới  thật  sự  buông  bỏ 

năm loại kiến hoặc, mới có thể nhập môn. Nên 16 chữ này gọi là tiền phương tiện 

nhập  môn,  giống  như  học  ở  trường  phải  học  thêm  trước  vậy,  điều  này  rất  quan 

trọng. Nếu không làm được 16 chữ này, vĩnh viễn không thể nhập môn. Nói cách 

khác,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  chúng  ta  tu  học  bất  cứ  pháp  môn  nào,  đều  

không có thành tựu, không thể không biết điều này. Như vậy phải làm sao? Nếu 

may mắn gặp được Tịnh độ, Tịnh độ là đới nghiệp vãng sanh, sanh vào cõi phàm 

thánh đồng cư. 

Nên biết, vừa nhập môn không phải cõi phàm thánh đồng cư, chính là sơ quả 

tiểu thừa, sơ tín đại thừa. Đây đều là lớp một, đến đó là lớp một tiểu học. Vào lớp 

một tức không phải là người phàm, là thánh nhân, tiểu tiểu thánh_Tôi đặt tên cho 

họ là tiểu tiểu thánh. Tiểu tiểu thánh cũng rất đáng quý, họ không phải phàm phu, 

về sau họ chỉ có nâng cao lên, chứ không bị đọa lạc xuống. Họ ở trong lục đạo có 

kỳ hạn, bảy lần lui tới cõi trời cõi người sẽ ra khỏi lục đạo. Họ không cần đến lần 

thứ tám, nhất định siêu việt. Lui tới bảy lần trong lục đạo_Bảy lần ở cõi trời cõi 

người, nhất định họ không đọa ba đường ác, đều được bảo đảm. 

Tập 489  167 



Thế nên đại học Phật giáo, tiểu học Phật giáo, trung học Phật giáo tiêu chuẩn 

chọn  lọc  rất  cao,  không  phải  kiểm  tra  bình  thường,  thi  đạt  tiêu  chuẩn  là  được, 

không phải! Tiêu chuẩn của nó là đức hạnh, tiêu chuẩn của nó là thật sự buông 

bỏ, điều này chúng ta không thể không biết, còn phải siêng năng nổ lực học tập. 

Biết  được  cúng  dường  tu  phước,  hoan  hỷ  tu  phước,  có  sức  mạnh  này  thì 

nhanh chóng đi làm. Trong tu phước, chúng ta xem Chư Phật Bồ Tát, họ đặt điều 

gì đầu tiên? Hầu như Chư Phật Bồ  Tát đều là  một tôn chỉ,  một nguyên tắc, để 

việc  giác  ngộ  chúng  sanh  ở  vị  trí  đầu  tiên.  Làm  cách  nào  giúp  chúng  sanh  giác 

ngộ, vì sao? Chúng sanh giác ngộ tức là ly khổ đắc lạc, khổ từ đâu mà có? Khổ 

do mê mà có. Chúng ta không biết gì cả, hoàn toàn mơ hồ. Dựa vào tưởng tượng 

của mình, thường hay nghĩ sai, liền dẫn đến đau khổ. 

Nếu  giác  ngộ,  tư  tưởng  thuần  chánh,  kiến  giải  rõ  ràng,  ngôn  ngữ  hành  vi 

thành kính, sao làm sai được? Làm gì có khổ? Nên phương pháp ly khổ đắc lạc, 

chính  là  phá  mê  khai  ngộ.  Phật  Bồ  Tát  dùng  kỹ  xảo  gì?  Dạy  học.  Phật  Bồ  Tát 

không  làm  quốc  vương,  Phật  Bồ  Tát  không  làm  các  ngành  nghề  khác,  chuyên 

môn  dạy  học.  Chư  Phật  Bồ  Tát  mỗi  người  đều  như  vậy,  nên  họ  đều  làm  Thầy, 

đều làm nghành này, đều làm nghề thầy giáo, còn là thầy giáo tình nguyện, không 

cần cúng dường, không thu học phí, làm không biết mệt. Để công việc này đầu 

tiên. 

Lúc ngài Ấn Quang còn tại thế, vì giọng nói quê nhà rất nặng_ngài là người 

Sơn Tây, ở phương nam, người ta nghe không hiểu lời ngài, nên giảng kinh người 

ta nghe không hiểu, pháp duyên không thù thắng. Vì thế ngài không giảng kinh, 

nghe  không  hiểu,  dùng  phương  pháp  gì?  Dùng  văn  tự,  dùng  văn  tự  để  hoằng 

pháp. 

Quý vị thấy trước tác của ngài, một cuốn Văn Sao, đó chính là diễn giảng của 

ngài, ngài dùng văn tự. Mười phương cúng dường đều sử dụng vào việc in kinh, 

không  làm  những  việc  khác.  Nơi  nào  có  hạn  hán  hay  lũ  lụt,  ngài  rút  ra  ít  tiền 

trong khoản in kinh để cứu tế. Tôi thấy những giáo huấn này của Ấn Quang đại 

sư, đời này tôi học ngài, tất cả sự cúng dường của mọi người tôi đều dùng in sách. 

Không  ngờ,  nằm  mơ  cũng  không  ngờ,  lúc  trẻ  cực  khổ  như  vậy,  được  một 

đồng cũng rất gian nan. Quý vị xem mấy năm nay, in Đại Tạng Kinh cũng gần 

mười ngàn bộ, hiện nay hình như gần khoảng hơn 7000 bộ, sắp được mười ngàn 

bộ. Càng không ngờ đến Tứ Khố Toàn Thư, năm trước nhà in sách Thương Vụ 

dự tính in lại Tứ Khố Toàn Thư, tôi đặt 100 bộ, điều này trước đây sao giám nghĩ 

đến! Nhà sách Thế giới in Tứ Khố Hội Yếu, giám đốc nói với tôi việc này, tôi 

liền đặt 200 bộ_200 bộ Hội Yếu, 100 bộ Toàn Thư, hơn 1000 vạn tiền Mỹ. Tiền 

168  Tập 489 



này  do  mười  phương  cúng  dường,  tôi  dùng  toàn  bộ  vào  việc  này  để  bảo  tồn 

truyền thống văn hóa xưa. 

Thế nên lúc đó khi tôi được hai bộ sách này, liền nghĩ đến nên bảo tồn hai bộ 

sách này, ai xem? Nếu tương lai không có ai xem được, đây đồng nghĩa với giấy 

bỏ ư? Vô dụng. Nên từ lâu, khoảng hơn 20 năm trước tôi nghĩ, đem những tinh 

hoa quan trọng trong hai bộ sách quý này_xã hội hiện tại có thể dùng được, trích 

lục ra biên tập thành một cuốn, đây chính là trị yếu. Đường Thái Tông làm điều 

này, nhưng Đường Thái Tông nghiêng nặng chính trị. Quần Thư Trị Yếu là chính 

trị, chúng ta theo học vấn chính là Tứ Khố Toàn Thư, dùng phương pháp này viết 

ra để làm học vấn, học vấn của truyền thống văn hóa. Đã làm rồi, em trai tôi làm 

giúp  tôi.  Ở  Thượng  Hải,  tìm  mấy  vị  giáo  thọ  về  hưu,  chúng  tôi  cũng  trả  họ  ít 

lương, đại khai tiêu hết năm sáu vạn nhân dân tệ. Làm xong giao lại cho tôi, tôi 

thấy không thích ứng, không lý tưởng, nên để một bên. Đây là gì? Điều này đã 

nhận ra, trình độ văn hóa không tương đồng, cổ nhân hay hơn chúng ta quá nhiều. 

Không ngờ tư tưởng này của tôi, cổ nhân đã nghĩ đến trước tôi, tôi chưa ra đời họ 

đã  làm  rồi.  Tôi  xem  bài  tựa  của  nó,  họ  làm  suốt  10  năm,  đã  làm  rồi,  chọn  ra 

những tinh hoa trong kinh sử tử tập, tên là Quốc Học Trị Yếu. Trong bài tựa của 

họ nói rất rõ ràng, vì sao dùng Trị Yếu? Chính là Quần Thư Trị Yếu của Đường 

Thái Tông, đều là từ tư tưởng này dẫn phát ra, tức là đem những tinh hoa trong 

kinh này trích lục ra, biên tập thành tám cuốn. Sách Tứ Khố Toàn Thư hiện nay là 

bìa cứng, tất cả có 1500 cuốn, 1500 cuốn biên tập thành tám cuốn, thế là có biện 

pháp. Nên tôi nói bộ sách này là chìa khóa của Tứ Khố Toàn Thư, tôi không biết 

có bộ sách này. Tôi muốn tìm Quần Thư Trị Yếu, nên lúc giảng kinh đã đề cập 

đến, có bạn đồng học nghe được, tìm thay chúng tôi, đã tìm được hai bộ tặng tôi. 

Sách này tôi không biết, cũng tặng một bộ cho tôi, nói với tôi có thể là sách này, 

đại khái cả nước chỉ còn lại bộ này, có thể không có bộ thứ hai, khi đem đến sách 

này rất cũ, bản của đầu năm dân quốc, rất cũ. Nhưng hay ở điểm này? Chữ đều 

không  thiếu,  rất  hoàn  chỉnh.  Tôi  lập  tức  đến  nhà  sách  Thế  Giới,  tìm  ông  chủ  ở 

đây in cho tôi một vạn bộ, một vạn bộ Quần Thư Trị Yếu, một vạn bộ Quốc Học 

Trị  Yếu.  Hiện  nay  tôi  đều  tặng  cho  một  số  thầy  giáo  trẻ,  tương  lai  sẽ  có  người 

đọc, truyền thống văn hóa của chúng ta không bị mất đi, đã có bộ sách quý này. 

Tôi xem bài tựa của nó, sau khi bộ sách này hoàn thành, thật sự làm xong, tám 

năm hoàn thành. Năm đinh mão, tôi ra đời vào năm này. Trước khi tôi ra đời tám 

năm, họ đã làm xong. Lúc đó một số chuyên gia học giả, các vị giáo thọ chỉ còn 

lại  bộ  này  và  tôi  có  được,  tôi  đem  bản  quyền  giao  cho  nhà  sách  Thế  giới.  Tôi 

không bảo tồn bộ sách này, nhà sách Thế Giới bảo tồn, cố gắng lưu thông, định 

Tập 489  169 



giá tiền xuống thấp nhất, không cần kiếm tiền. Phải trân trọng truyền thống văn 

hóa xưa, phải tạo phương tiện cho học sinh trẻ, họ không có tiền mua sách liền 

tặng cho họ, ông chủ này đều có thể làm được. Học sinh thật sự nghèo khó, muốn 

có bộ sách này, không có tiền, tặng cho họ. Nên đây là quảng tu cúng dường, sẽ 

làm công đức, tất cả đều ở văn hóa, toàn bộ đều ở dạy học. Dù có tìm cũng không 

có gì vượt qua điều này, giải quyết tất cả vấn đề trong xã hội. Vấn đề cá nhân, 

vấn  đề  gia  đình,  xã  hội,  quốc  gia,  thậm  chí  là  vấn  đề  toàn  thế  giới.  Trong  Phật 

pháp nói biến pháp giới hư không giới, tất cả đều là dạy học. 

Vì sao thế giới Cực Lạc tốt như vậy, tốt ở đâu? Tốt ở chỗ Phật A Di Đà ngày 

ngày  giảng  kinh  thuyết  pháp,  không  nghỉ  ngày  nào.  Thế  nên  đến  thế  giới  Cực 

Lạc, lợi ích lớn nhất chính là nghe kinh nghe pháp không hề bị gián đoạn. Quý vị 

nói tôi ngồi trong giảng đường quá mệt, ra ngoài chơi tản bộ một chút, cây cỏ hoa 

lá và chim chóc đều giảng kinh thuyết pháp cho quý vị nghe, không gián đoạn! 

Bất luận đi đến đâu đều nghe được. Chúng ta đều thấy được, giống như chúng ta 

xem ti vi vậy, chúng ta thấy được hình tượng của Phật A Di Đà, hình tượng của 

giảng đường, cũng nghe được âm thanh của ngài. Thế nên đó là trường học lớn, 

vô cùng hoàn mỹ, ngày nay chúng ta gọi là hiện đại hóa, đó là khoa học phát triển 

đến cực điểm, giảng đường thiết kế. 

Chúng tôi học tập 60 năm nay, biết được kinh Phật không những là triết học 

cao nhất, cũng là khoa học cao nhất. Vì những vấn đề khoa học và triết học đến 

nay chưa giải quyết được, nhưng trong kinh Phật có. Nếu các nhà khoa học thật 

sự biết kinh Phật có nhiều lợi ích như vậy, họ đến học, chúng tôi tin rằng họ sẽ 

thành  Phật,  họ  chỉ  còn  cửa  ải  sau  cùng  này.  Chỉ  cần  buông  bỏ  khởi  tâm  động 

niệm liền thành Phật, lấy được học vị cao nhất của Phật pháp, học vị cao nhất là 

Phật. Như chúng ta hiện nay trong đại học gọi là tiến sĩ, học vị cao nhất của Phật 

giáo  là  Phật  đà.  Nên  phải  biết  cách  tu  phước,  quảng  tu  cúng  dường,  thật  sự  tu 

phước báo. 

Có  phước  báo  còn  phải  có  trí  tuệ.  Muốn  cầu  được  trí  tuệ,  trí  tuệ  chân  thật, 

trước phải đoạn trừ chướng ngại. Vì sao chúng ta không cầu được trí tuệ? Vì có 

chướng ngại, chướng ngại là gì? Nghiệp chướng. 

Thế  nên  tiếp  theo  là  “Sám  trừ  nghiệp  chướng”.  Sám  trừ  nghiệp  chướng, 

nghiệp  chướng  tiêu  trừ,  trí  tuệ  liền  hiện  tiền.  Đây  là  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  dùng 

phương pháp gì để đem họ đạo quy Cực Lạc, phương pháp này quá tuyệt diệu. 

Thật sự phát tâm sám hối, thật sự sám hối là gì? Chương Gia đại sư nói: Về sau 

không tạo nữa gọi là thật sám hối. Nếu sám hối xong, về sau lại tạo tội, như vậy 

không phải thật sám hối. 

170  Tập 489 



Thế nên đại sư nói: Sám hối hình thức không quan trọng, thực chất, quay đầu 

thật sự, không tạo tội nữa. Từ trong nội tâm không có một ác ý nào, đây mới là 

thật sám hối. Không có ác niệm, đương nhiên không có lời nói ác, cũng không có 

hành  vi  ác,  trở  về  tánh  đức.  Tổ  tông  ngày  xưa  dạy  chúng  ta,  thật  sự  thực  hành 

được Ngũ luân, thực hành được Ngũ thường: Nhân lễ nghĩa trí tín. Tứ duy: Lễ 

nghĩa liêm sĩ, Bát đức: Hiếu đệ trung tín nhân ái hòa bình. Chúng ta chỉ cần làm 

được những điều này, thật sự làm được, sau đó Cảm Ứng Thiên và Thập Thiện 

Nghiệp Đạo của nhà Phật rất dễ dàng, tự nhiên sẽ không trái phạm. 

Chúng ta học tập, pháp thế gian đạt  được thánh hiền quân tử, Phật pháp đạt 

được địa vị Phật bồ Tát, sẽ có khả năng, có hy vọng, không phải không làm được. 

Mọi người đều có thể làm được, vì sao chúng ta không làm? Mà mục tiêu chính 

của Phật pháp đại thừa, chính là muốn thành Phật. 

Thành  Phật  là  gì?  Thành  tựu  trí  tuệ  đức  năng  cứu cánh  viên  mãn  cho  chính 

mình,  là vì điều này. Ở thế gian này thành Phật rất khó, phải thay một hoàn cảnh 

khác, đến thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, thành Phật ở thế giới Cực 

Lạc.  Sau  khi  thành  Phật,  đến  mười  phương  thế  giáo  hóa  chúng  sanh.  Điều  này 

chúng ta càng nghĩ càng tốt, không có gì tốt hơn điều này, quả thật được đại tự 

tại, không có chút câu thúc nào, không có chút chướng ngại nào. 

Ở thế gian này chúng ta học tập, lúc nào cũng có chướng ngại. Đối với những 

người chướng ngại tôi, tôi cảm ân! Cảm ân gì? Họ thôi thúc tôi nhanh chóng về 

thế giới Cực Lạc, vì sao chúng ta không đi? Vì sao không đi sớm  một chút? Đi 

nhanh! Chúng ta cảm ân họ, họ đang ép tôi, đang thôi thúc tôi, khiến tôi phải đi 

nhanh, như vậy nên tôi phải nhanh chóng đi. Vì thế chúng ta mãi mãi không có 

oan gia nào, vĩnh viễn không có người oán hận, không có. Mỗi người đều là ân 

nhân  của  tôi,  chính  diện  giúp  tôi,  phản  diện  cũng  giúp  tôi,  gọi  là  nghịch  tăng 

thượng duyên, tất cả đều là giúp chúng ta. Đều đang giúp chúng ta nâng cao cảnh 

giới, sao chúng ta không vui được? Sao không cảm ân được? Họ có trách nhiệm 

về nhân quả chăng? Có, nếu họ ác ý thật, họ không kết tội với chúng ta, họ đối 

với chúng ta không có tội. Vì sao? Tôi cảm ân họ, sao có tội được? Họ kết tội ở 

nơi  chúng  sanh,  nơi  Phật  pháp.  Họ  làm  chướng  ngại  con  đường  hoằng  dương 

Phật  pháp,  khiến  rất  nhiều  chúng  sanh  không  có  cơ  hội  nghe  được  chánh 

pháp_Họ kết tội từ chỗ này. 

Vì vậy có lợi đối với tôi, bất lợi đối với bản thân họ, như vậy chúng ta đem 

công đức tu học của mình hồi hướng cho họ. Mặc dù họ ở trong ác đạo, nhưng tội 

họ  được  giảm  nhẹ.  Đây  là  chúng  ta  đang  giúp  họ,  đang  báo  ân  họ,  vì  họ  giúp 

Tập 489  171 



chúng ta nâng cao cảnh giới. Vì vậy sau khi sám trừ nghiệp chướng, ngày càng 

tiếp cận trí tuệ, đã thanh tịnh. 

Tu “tùy hỷ công đức”. Tùy hỷ là gì? Ngày nay chúng ta gọi là tùy duyên, tiêu 

trừ nghiệp chướng mới tùy duyên được. Trong tùy hỷ thành tựu công đức, thiện 

duyên không khởi tham luyến. Không dẫn khởi tự tư tự lợi của chúng ta, không 

dẫn khởi danh văn lợi dưỡng của chúng ta, đây gọi là công đức. Nếu những thứ 

này  mê hoặc chúng ta, ý niệm này  của chúng ta lại sanh khởi, như vậy coi như 

xong. Quý vị xem là  ma hay là Phật đều do tâm chúng ta, bên ngoài không có. 

Nếu khởi tham luyến, khởi tự tư tự lợi, như vậy bên ngoài là ma, cảnh giới này là 

ma cảnh, quý vị bị mắc lừa. Nếu cảnh giới bên ngoài là nghịch cảnh, là ép bức, 

tổn  thương,  chúng  ta  không  có  tâm  oán  hận,  chứng  minh  công  phu  chúng  ta 

không tệ. Không có oán hận, cảnh giới chúng ta nâng lên cao, họ làm thì họ đọa 

lạc. Thế nên thuận cảnh hay nghịch cảnh đều dùng tâm bình đẳng, đều dùng thái 

độ ôn hòa lương thiện. Như vậy thành tựu chính mình, nâng cao chính mình rất 

nhanh! 

Hiện tại chúng ta có cơ hội này để rèn luyện, trong cuộc sống hằng ngày phải 

thường giữ lòng cảm ân. Thuận cảnh hay nghịch cảnh đều cảm ân như nhau, thiện 

duyên ác duyên cũng cảm ân như nhau, đây là nâng cao chính mình. Bản thân từ 

sáng đến tối được pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, giống như Bồ Tát 

Di Lặc vậy. Quý vị xem tự tại biết bao, an vui biết bao. Giống như thầy Phương 

Đông Mỹ nói: Hưởng thụ cao nhất của đời người. Hưởng thụ cao nhất của đời 

người không phải là của cải, không phải địa vị, không liên quan đến những thứ 

đó. Cảnh giới thiện ác đều không nhiễm, thuận nghịch đều không động tâm, đây 

mới là hưởng thụ cao nhất, là điều chúng ta phải học tập. Có hưởng thụ như vậy, 

thế nên phải học Phật, hạng người này học Phật rất nhanh! 

“Thỉnh chuyển pháp luân, thỉnh Phật trụ thế”. Đến khi rời thiện ác nhị biên, 

người này có phước, đại phước báo! Đây là hưởng thụ cao nhất của đời người, 

hưởng phước. Phước phải có tuệ, có phước báo phải cầu trí tuệ, cầu trí tuệ ở đâu? 

Trí  tuệ  phải  theo  học  Phật,  vì  vậy  phải  thỉnh  chuyển  pháp  luân.  Thỉnh  chuyển 

pháp  luân  là  thỉnh  Phật  giảng  kinh.  Thỉnh  Phật  trú  thế  là  thỉnh  Phật  kiến  pháp 

tràng ở đây, đừng ra đi, dạy học trường kỳ ở đây, đó là thỉnh chuyển pháp luân. 

Thông thường thỉnh chuyển pháp luân đều là giảng một bộ kinh, đại kinh thì 

hai ba năm giảng viên mãn, các kinh khác, đa phần là một hai tháng giảng xong. 

Như Kinh Vô Lượng Thọ, giảng như chúng ta phải mất một năm, một ngày bốn 

tiếng. Một năm khoảng 1200 tiếng có thể giảng xong, như vậy là mới ở một năm, 

bây giờ chúng ta sắp được 1000 tiếng. 

172  Tập 489 



Ba  nguyện  ở  sau  của  10  nguyện  là  hồi  hướng,  nguyện  thật  sự  chính  là  bảy 

nguyện  trước,  ba  nguyện  sau  là  hồi  hướng.  Hồi  hướng  điều  gì?  Tâm  nguyện 

chính mình, hồi hướng bồ đề, đây chính là vì sao tôi nỗ lực tu học? Chúng ta hy 

vọng  đạt  được  điều  gì?  Đạt  được  trí  tuệ,  bồ  đề  là  trí  tuệ.  Không  vì  thăng  quan, 

không vì phát tài, chỉ cầu khai trí tuệ. 

Thứ hai là hồi hướng cho chúng sanh, hy vọng mỗi chúng sanh đều sống cuộc 

đời hạnh phúc mỹ mãn, đều có nhân duyên nghe được giáo huấn của thánh hiền. 

Đây là đối với chúng sanh. 

Sau cùng là hồi hướng thực tế, điều này trong triết học gọi là bản thể, quy tất 

cả công đức về tự tánh. Đại viên mãn của tánh đức, trở về tự tánh. Hồi hướng sau 

cùng chính là hồi hướng tự tánh, hồi hướng thực tế, thực tế chính là tự tánh. Có 

thể thấy nó không phải vì điều gì khác. 

Từ khi khai giảng bộ kinh này đến nay, chúng ta hồi hướng là hồi hướng cho 

địa cầu này, tất cả chúng sanh đau khổ, bao gồm sơn hà đại địa. Quý vị thấy, mỗi 

lần  sau  khi  tôi  giảng  kinh  xong,  đứng  trên  bục  giảng  hồi  hướng:  Hy  vọng  mọi 

người đều nghe được kinh pháp, đều có thể khai ngộ, đều có thể quay đầu, không 

còn  tạo  ác  nghiệp.  Từ  đây  về  sau  đoạn  ác  tu  thiện,  cải  tà  quy  chánh.  Đem  tâm 

mình trú trong luân lý, đạo đức, nhân quả. Sau cùng là đem chúng ta trú nơi Phật 

A di Đà, hướng đến thế giới Cực Lạc. 

Thập đại nguyện vương đạo quy Cực Lạc, quý vị xem “dĩ tối cực viên đốn chi 

pháp”. Câu này nói rất hay, không có gì viên mãn hơn điều này. Đốn là nhanh 

chóng, viên mãn nhanh chóng đạt đến phương pháp cực điểm này, chính là niệm 

Phật cầu sanh Tịnh độ. Nên người niệm Phật chơn chánh nhất định phải nhớ: Mỗi 

ngày trong tâm tôi Phật hiệu nhiều hay tạp niệm nhiều? Nếu vọng tưởng tạp niệm 

nhiều  hơn  Phật  hiệu,  như  vậy  phải  tự  cảnh  báo,  đây  không  phải  là  tin  tốt.  Suốt 

ngày hôm nay, trong tâm tôi Phật hiệu nhiều, vọng niệm ít, là tin tốt. 

Chúng  ta  có  thể  ngay  trong  đời  này  chắc  chắn  vãng  sanh,  không  dựa  vào 

người trợ niệm. Khi tôi vãng sanh rất rõ ràng minh bạch, không bệnh tật, đứng 

vãng sanh, ngồi vãng sanh, đây là công phu gì? Nói thấu triệt chính là câu này: 

Trong  một  ngày  trong  lòng  quý  vị  Phật  hiệu  nhiều  hay  vọng  niệm  nhiều?  Phật 

hiệu nhiều hơn vọng niệm tức quý vị đã làm được, không khó! 

Trong đời này chúng tôi nhìn thấy rất nhiều, đó đều là trường hợp hay, gương 

tốt. Quý vị tự thân nhìn thấy, có thể tin được chăng? Người đệ tử làm thợ hàn của 

hòa thượng Đế Nhàn, quý vị thấy ông niệm Phật ba năm đứng vậy vãng sanh. Sau 

khi vãng sanh còn đứng thêm ba ngày, đợi hòa thượng lo hậu sự cho mình, chết 

rồi còn đứng ba ngày! Chư vị đồng tu ở HongKong đều biết, đây là chuyện trước 

Tập 489  173 



đây của đệ tử ngài Đế Nhàn. Ngài Đàm Hư thường nói_pháp sư Sướng Hoài là đệ 

tử của Đàm Hư. 

Trước  đây,  hơn  40  năm  trước,  tôi  dạy  học  ở  Phật  Quang  Sơn,  có  một  công 

nhân nói với tôi: Ở quê họ_làng Tướng Quân, cách Phật Quang Sơn không xa. Ở 

đó có một bà cụ, niệm Phật ba năm đứng vậy vãng sanh, không hề sanh bệnh, biết 

trước giờ chết. Tôi ở Cựu Kim Sơn nước Mỹ, bà Cam nói với tôi. Bà có người 

bạn, cũng là một bà cụ, con và dâu đều ở Mỹ. Con trai đi học ở Mỹ, về sau ở bên 

đó kết hôn sanh con, đưa mẹ qua giữ cháu, còn hai vợ chồng đi làm việc. 

Hoàn  cảnh  ở  đó  thanh  tịnh,  từ  sáng  đến  tôi  không  có  gì  làm,  nên  bà  niệm 

Phật,  niệm  được  mấy  năm  bà  đứng  vậy  vãng  sanh,  không  nói  với  người  nhà, 

người nhà cũng không biết. Chỉ là sáng sớm mỗi ngày bà cụ dậy nấu cơm sáng, 

hôm  nay  sáng  sớm  bà  cụ  không  nấu  cơm  sáng,  không  dậy.  Ở  Mỹ  phòng  của 

người già không khóa, sợ  có chuyện. Vì thế  mở  cửa xem, thấy bà  cụ  ngồi xếp 

bàng  trên  dường,  mặc  áo  tràng  rất  trang  nghiêm,  đi  vào  xem  thì  bà  cụ  đã  ra  đi, 

không biết đi từ khi nào. Bà cụ quá tuyệt vời, đã viết trước thư di chúc để trước 

mặt, nhưng không nói với bất kỳ ai. Còn chuẩn bị sẵn tang phục của con, dâu và 

cháu,  đều  đặt  bên  cạnh  dường.  Những  người  bạn  lớn  tuổi  của  cụ  nhìn  thấy  rất 

khâm phục, công phu thật sự! Không cần người trợ niệm. 

Là bản lĩnh gì? Chính là lúc nãy tôi nói, bà cụ mỗi ngày Phật hiệu nhiều hơn 

tạp niệm. Nếu chúng ta muốn tương lai khi ra đi, cũng được tự tại như vậy, tiêu 

sái như vậy, nên nhớ phải buông bỏ vọng niệm. Đó là chướng ngại, đó là rác rưởi, 

phải dọn sạch nó. Chánh niệm, nhấc chánh niệm lên chính là một câu niệm Phật, 

từ sáng đến tối A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, đừng gián đoạn, sẽ có được sự thù 

thắng này. Khi chúng ta ra đi, khi nào muốn đi, Phật A Di Đà liền đến tiếp dẫn. 

Chúng ta nhìn thấy rất nhiều trường hợp như vậy, có thể không tin được sao? 

Nhiều trường hợp hiển thị trước mắt chúng ta, đây là đại từ đại bi, làm gương cho 

chúng ta noi theo. Nói quý vị không tin, nên phải làm ra để quý vị thấy. 

Mấy  năm  trước,  Hoàng  Trung  Xướng  ở  Thẩm  Quyến,  tấm  gương  quá  tốt! 

Ông  nghe  tôi  giảng  kinh,  nghe  nói  trong  Vãng  Sanh  Truyện  nói,  niệm  Phật  ba 

năm có thể vãng sanh, ông ta muốn thử xem. Ông ta ba mươi mấy tuổi, mới hơn 

30  tuổi,  tuổi  trẻ.  Hướng  Tiểu  Lợi  hộ  thất,  chăm  sóc  ông,  bế  quan  trong  phòng. 

Mỗi  ngày  đọc  một  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  niệm  Phật  A  Di  Đà.  Chưa  đến  ba 

năm,  còn  thiếu  hai  tháng,  hai  năm  mười  tháng,  biết  trước  giờ  chết,  tự  tại  vãng 

sanh.  Chứng  minh  những  ghi  chép  trong  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục,  Vãng  Sanh 

Truyện không phải giả. 

174  Tập 489 



Ba  năm  vãng  sanh  không  phải  thọ  mạng  đến,  mà  chúng  ta  không  cần  thọ 

mạng. Công phu của tôi đã thành tựu, tôi xin Phật A Di Đà, bây giờ con muốn đi, 

ngài đến tiếp dẫn con, có thể không cần thọ mạng. Phật sẽ đồng ý lời thỉnh cầu 

đó, ngài rất từ bi, khi điều kiện hoàn toàn đầy đủ muốn khi nào đi, ngài sẽ đến. 

Chúng ta vừa khởi ý niệm này ngài biết ngay, vậy tại sao không làm? Nếu tương 

lai chúng ta vãng sanh, có rất nhiều người trợ niệm, chốc chốc đến xem chỗ này, 

xem chỗ kia, đây là hạ hạ sách. Chúng tôi không hy vọng phát sinh điều này, như 

vậy chúng ta kém xa so với người thợ hàn và bà cụ ở làng Tướng Quân. 

Vậy nên thật sự có chí khí, không thể để rớt lại sau những người này. Họ đều 

không được đi học, đều không biết chữ, chỉ dựa vào sự thật thà, nghe lời, hành trì, 

tức là sáu chữ này, họ đã thành công. Chúng ta tự cho mình thông minh, học điều 

này,  học  điều  kia,  đến  lúc  lâm  chung  lúng  ta  lúng  túng,  như  vậy  là  sai,  thế  nên 

phải thực hành, không được lơ là. Phương pháp này quả thật là pháp tối cực viên 

đốn,  chúng  ta  gặp  được  nhất  định  phải  trân  quý,  nhất  định  phải  y  giáo  phụng 

hành, không được bỏ lỡ. Nên đây gọi là đại đạo sư, nhất định giúp chúng sanh 

ngay trong đời này, vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. 

“Điều phục tự tha. Điều là điều hòa, điều lý, điều thuận, điều phục tâm của 

mình  và  người”.  Người  tu  hành  phải  coi  trọng.  Phục  là  hàng  phục,  hàng  phục 


phiền não, tập khí_ “hàng phục kỳ phi tâm dã”. Trong tập khí này quan trọng nhất 

chính là dục vọng, nhất định phải hàng phục dục vọng. Nên biết trong tâm thanh 

tịnh  của  tự  tánh  không  có  dục  vọng,  dục  vọng  là  luân  hồi  lục  đạo.  Nếu  không 

buông bỏ dục vọng, vĩnh viễn trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Muốn ngay trong 

đời này, thoát ly luân hồi lục đạo, phải buông bỏ dục vọng, tham muốn đối với 

Phật pháp cũng không được. 

Tôi muốn ở trong Phật pháp quảng học đa văn, tương lai làm đại pháp sư, đây 

vẫn là dục vọng, tương lai đi về đâu? Vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, không 

ra khỏi được. Không có dục vọng, chỉ có tùy duyên, có duyên thì làm, không có 

duyên  thì  không  làm,  không  có  duyên  nhất  định  không  được  phan  duyên,  phan 

duyên là dục vọng. Người không có dục vọng tâm thanh tịnh, người có dục vọng 

tâm buồn bực khó chịu. Buông bỏ dục vọng là cửa ải đầu tiên, tài sắc danh thực 

thùy đều buông bỏ, mới thật sự có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, 

sao cũng được. Sống chết cũng không để trong lòng, vậy còn có gì không buông 

bỏ? Buông bỏ là đúng! 

Tôi  cảm  kích  Chương  Gia  đại  sư,  tôi  theo  ngài,  ngày  đầu  tiên  gặp  mặt  ngài 

dạy tôi nhìn thấu, buông bỏ. Tôi thỉnh giáo đại sư một vấn đề: Phật pháp đại thừa 

có  pháp  môn  nào  khiến  chúng  ta  nhanh  chóng  khế  nhập  chăng?  Đại  sư  dạy  tôi 

Tập 489  175 



bốn  chữ  này:  Nhìn  thấu,  buông  bỏ.  Tôi  trải  qua  60  năm  học  tập  mới  hoàn  toàn 

thấu  hiểu,  trên  thực  tế  tu  học  Phật  pháp  chính  là  hai  chữ  này.  Nhìn  thấu  giúp 

buông bỏ, buông bỏ lại giúp nhìn thấu, hai phương pháp này hổ trợ lẫn nhau. Từ 

sơ phát tâm đến Như Lai địa, đến Đẳng giác Bồ Tát, buông bỏ phẩm tập khí vô 

minh sau cùng, liền thành Phật, tất cả đều như vậy! 

Nghe  kinh  nghe  giảng  giúp  chúng  ta  nhìn  thấu,  vì  sao?  Hiểu  rõ  chân  tướng 

mới chịu buông bỏ. Ví dụ nói dục vọng, nếu không hiểu được dục vọng, quý vị 

thích  điều  này  biết  bao,  tham  nhiều!  Nếu  biết  dục  vọng  là  nhân  của  luân  hồi, 

không nên làm, làm điều này không thoát ra khỏi luân hồi lục đạo được. Buông 

được nó, sẽ có cách thoát ly lục đạo, chúng ta mới chịu buông xả, bằng không sao 

buông được? Ai không thích tài sắc danh thực thùy? 

Đức Phật dạy, năm cái gốc của địa ngục: Tài sắc danh thực thù là năm cái gốc 

của địa ngục. Có một điều chúng ta sẽ có cơ hội đọa địa ngục, nếu có hết cả năm 

điều, nhất định đọa địa ngục, đây gọi là gì? Tạo nghiệp địa ngục. Thấu triệt chính 

là  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  đây  là  giả  không  phải  thật,  là  có  hại  không  phải  có  lợi. 

Trước mắt hình như có một chút ngọt ngào, về sau quá khổ, cái giá phải trả quá 

nghiêm trọng. Nếu có thể nghĩ đến hậu quả chắc chắn không làm. 

Thế nên điều hòa, điều lý, điều thuận, điều kỳ tâm, đặc biệt trong xã hội động 

loạn ngày nay. Căn nguyên động loạn là gì? Là nhân tâm băng hoại, làm sao điều 

phục, làm thế nào chỉnh lý, làm thế nào điều thuận? Nếu hiểu được phương pháp 

này, trí tuệ sanh khởi, liền có phương pháp giúp chúng sanh giúp xã hội. 

Vì  vậy  câu  này  nói  về  điều  phục,  phục  rất  quan  trọng,  phục  là  hàng  phục. 

Hàng  phục  nói  với  chính  mình,  không  phải  nói  người  khác,  đây  là  công  đức 

không  thể  nghĩ  bàn.  Hàng  phục  vọng  tâm  của  chính  mình,  tâm  gì?  Hàng  phục 

tham tâm  của  mình, hàng phục sân nhuế của  mình, hàng phục ngu si  của  mình, 

hàng phục ngạo mạn của mình, hàng phục hoài nghi của mình_tham sân si mạn 

nghi, như vậy là thành công. Phải tu dưỡng đạo đức chân thật, mong cầu trí tuệ 

chân  thật,  nhưng  có  năm  thứ  này  quấy  phá,  trí  tuệ  chân  thật  không  sanh  khởi 

được. 

Nếu muốn sanh trí tuệ chân thật, nhất định phải hàng phục năm thứ đang quấy 

phá này. Chế phục tham sân si mạn nghi, luân lý, đạo đức, nhân quả, trí tuệ của 

chúng ta liền tăng trưởng, chắc chắn như vậy, chúng ta học tập sẽ thành công. 

Kinh  Kim  Cang  nói:  “Ưng  vân  hà  trú,  vân  hà  hàng  phục  kỳ  tâm?”  Câu  hỏi 

này là nói về điều phục. Trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói hai câu đó, chính là 

ý này, đây là công phu tu hành có được đắc lực không, cửa ải quan trọng nhất là 

có hàng phục được hay không. 

176  Tập 489 



“Nhược dẫn thân kỳ nghĩa, tắc khai hiển bổn tâm, thị điều chữ nghĩa”. Chính 

là  điều  phục.  Hàng  phục  phi  tâm,  là  nghĩa  chữ  phục. Làm  bậc  đại  đạo  sư,  tâm 

mình tâm người đều phải điều phục được. Tự thân nhập đạo, cũng khiến tất cả 

chúng  sanh  nhập  đạo.  Tâm  mình  đại  giác,  cũng  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  đi 

vào con đường giác ngộ, đây gọi là đại đạo sư. 

Nên điều là trí tuệ, phải biết điều thuận chính mình. Hàng sơ học chúng ta nói 

là điều phục tâm trạng của chính mình. Trong tâm trạng quan trọng nhất là một 

cái tốt, một cái ác, tốt là gì? một cái là thích, một cái là ghét, cả hai đều không tốt, 

đều là tập khí nghiêm trọng, vì sao? Vì thích thì tâm tham tăng trưởng, ghét thì 

sanh tâm sân nhuế, hai thứ này lôi kéo tham sân si của chúng ta, là duyên của tam 

độc. Tham sân si mạn nghi là nhân phiền não trong tâm chúng ta, nó có nhân tố 

này, đây là câu sanh phiền não. 

Nếu không có duyên, nó tiềm ẩn, không khởi tác dụng. Tốt và xấu là duyên 

để lôi kéo nó khởi lên, lôi kéo nó khởi lên nó phát tác chính là tạo nghiệp. Tham 

sẽ  giúp  chúng  ta  điều  gì?  Giúp  chúng  ta  tham  luyến  tình  thân,  rất  phiền  phức. 

Vướng mắc khiến chúng ta không ra khỏi luân hồi được. Tâm sân nhuế hùa theo 

oán hận của chúng ta, dẫn khởi báo phục của đối phương, tương lai  ở trong lục 

đạo đời đời kiếp kiếp oan oan tương báo không bao giờ dứt. Quý vị nói như vậy 

phiền phức biết bao! Nên đây đều là khởi nguồn của điều gì? Tốt và xấu, không 

thể không dè dặt với nó, không thể không cẩn thận. Hầu như là mỗi người đều có, 

hơn nữa còn thường hay phạm, phạm nhưng tự  mình không biết, tương lai quả 

báo hiện tiền hối hận cũng không kịp, quả thật đáng sợ! 

Vậy công phu chân thật ở đâu? Dùng ở chỗ hỷ lạc, dùng ở chỗ tốt xấu, mới có 

ý niệm thích Phật A Di Đà, mới có ý niệm ghét Phật A Di Đà. Đến chỗ Phật A Di 

Đà là giải quyết tất cả, pháp môn niệm Phật này rất hay! Nên ngày nay gọi là tối 

cực viên đốn. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, không có pháp môn nào tiện lợi hơn pháp môn 

này,  pháp  môn  này  quá  tốt,  chính  là  chúng  ta  phải  nhanh  chóng.  Cổ  nhân  nói: 

không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác  chậm,  phải  nhanh.  Thuận  ý  mình  tâm  hoan  hỷ 

vừa động: A Di Đà Phật, nhanh chóng niệm A Di Đà Phật, đánh tan ý niệm này. 

Gặp vấn đề mình ghét, không thích, lập tức niệm A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, 

đánh tan ý niệm không thích đó. Mãi mãi duy trì sự ôn hòa, trung đạo, như vậy 

rất tốt. Từ trong ôn hòa, trung đạo sanh tâm từ bi chơn chánh, tâm từ bi là lòng 

thương yêu chân thật. Trong đó không mang theo tình cảm, trong đó là trí tuệ, 

nên từ bi là tình yêu của trí tuệ. Phàm phu nói yêu, trong đó có cảm tình, đó là ở 

Tập 489  177 



trong luân hồi lục đạo. Từ bi không có luân hồi lục đạo, chỉ có yêu thương chân 

thật. Làm đại đạo sư quả thật không dễ! 

“Tất ư tự tâm”, tự mình có thể điều phục, chính mình sẽ nhập đạo, khế nhập, 

họ mới có năng lực giúp người khác. Tự mình giác mà không mê, mới có thể giúp 

chúng sanh đi vào đường giác ngộ. 

Câu ở dưới nói rất hay: Dẫn dắt chúng sanh, xả bỏ các thương yêu chấp trước. 

Ái chính là dục vọng, ái dục. Trước là chấp trước, không còn chấp trước đối với 

tất cả pháp thế xuất thế gian. Chỉ cần thật sự không chấp trước, như vậy thì chúc 

mừng, quý vị đã đạt được quả Tu đà hoàn của tiểu thừa, đại thừa chính là Bồ Tát 

sơ tín vị, đến gần hơn. Đoạn thật quý vị sẽ chứng được, chưa đoạn thật mới chỉ 

rất gần. Đây là việc tốt, ngày càng tiếp cận. 

Nên  “Ái”  là  của  người  thế  gian.  “Trước”,  chấp  trước_chấp  trước  là  kiến  tư 

phiền  não.  Hiện  nay  người  thế  gian  đều  nói  yêu,  không  nói  yêu  không  được, 

nhưng trong chữ yêu này có tình. Chúng ta phải khuyên mọi người, yêu này là lý 

trí, không phải tình cảm, như vậy sẽ không sao. Nếu trong yêu có tình, rất phiền 

phức. Phật pháp thêm chữ trước vào sau chữ ái vào, chính là nhắc nhở mọi người 

nếu ái mà không trước, đó là đại từ đại bi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

Tập 490 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:11.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 606, bắt đầu xem giữa hàng thứ tư từ dưới đếm 

lên. 

“Cố hạ tục vân, dẫn đạo quần sanh, xả chư ái trước”. Ở trước chúng ta đọc 

đến câu “làm đại đạo sư”. Làm đại đạo sư đương nhiên họ  muốn dẫn dắt quần 

sanh ly khổ đắc lạc. Thế nên tiếp theo ở dưới có bài kinh văn nhỏ: 

“Trước là chấp trước, nhiễm trước. Ái là tham ái, hỷ ái, ân ái. Cho nên nói ái 

không nặng không đọa ta bà. Chúng sanh khó từ bỏ nhiễm trước, diệu đức Bồ Tát 

có thể khiến nó lìa xa vĩnh viễn”. Những điều trong mấy câu kinh văn này nói lên 

rằng: Gốc của luân hồi lục đạo, căn nguyên luân hồi sanh tử trong lục đạo chính 

là ái trước. Trước là chấp trước, chấp trước của Kinh Hoa Nghiêm, chính là kiến 

178  Tập 490 



tư phiền não mà trong giáo lý đại thừa nói. Chúng ta cần phải hợp kinh luận lại để 

xem mới thật sự hiểu rõ, ý nghĩa của nó rất sâu rất rộng. 

Cổ nhân nói: “Ái bất nhiễm bất sanh Ta Bà”, ở đây có thể dùng chữ bất đọa 

cũng được_bất sanh Ta Bà. “Niệm bất nhất bất sanh Tịnh độ”. Ta Bà, đặc biệt là 

trong thời đại chúng ta, cõi Ta bà hiện nay là gì? Ta Bà hiện nay khổ, khổ đến tột 

cùng. Quý vị thấy khắp nơi đều phát sinh thiên tai, quá khổ. Vì vậy chúng ta hy 

vọng  lìa  khỏi  Ta  Bà,  ý  niệm  này  rất  sâu  sắc,  có  thể  dễ  sanh  khởi  hơn.  Nếu  thế 

gian  này  là  thái  bình  thịnh  thế,  người  muốn  xa  lìa  cõi  Ta  bà  không  nhiều,  mọi 

người đều lưu luyến thế gian này. Thế giới này quá khổ, ép chúng ta không thể 

không từ bỏ, chúng ta mới nghĩ đến thế giới Cực Lạc. Đối với người niệm Phật 

mà nói, đây là nghịch tăng thượng duyên rất tốt, lúc  này chúng ta cần nên phát 

tâm. 

Bồ  Tát  có  phương  pháp  gì  hay,  giúp  chúng  sanh  vĩnh  viễn  xa  lìa  ba  cấu 

nhiễm.  Ba  cấu  nhiễm  là  tham  sân  si,  có  phương  pháp  gì  chăng?  Trên  thực  tế 

phương pháp diệu đức chính là bộ kinh này. Sau khi thâm nhập bộ kinh này, sẽ 

hiểu  rõ  tất  cả.  Bộ  kinh  này  rất  hay,  chúng  ta  xem  nó  như  người  hướng  dẫn  du 

lịch,  giới  thiệu  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  giới  thiệu  Phật  A  Di  Đà,  nói  một 

cách tường tận tỉ mỉ, khi nghe rồi không thể không tin. Khi đã thật sự tin tưởng, 

tâm  cầu sanh Tịnh độ tự nhiên sinh khởi, có thể vĩnh  viễn lìa xa ba cấu nhiễm, 

vĩnh viễn xa lìa cái gọi là khó phân khó xả. 

Nếu gia đình có nhân duyên tốt, gia thân quyến thuộc cùng nhau niệm Phật, 

cả nhà di dân đến thế giới Cực Lạc, đây là việc tốt. Không phải chúng ta đi một 

mình, mà cả gia đình cùng đi, đến thế giới Cực lạc thật sự vẫn ở cùng nhau. Nếu 

không  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  nói  đời  sau  có  thể  ở  cùng  nhau,  điều  này  rất  khó 

khăn, vì sao vậy? Vì mỗi người tạo nghiệp nhân khác nhau, trong lục đạo là tùy 

nghiệp lưu chuyển, tự mình không làm chủ được, điều này không thể không biết. 

Ba cấu nhiễm chính là tam độc, tham sân si là tam độc phiền não. 

“Phục  linh  chúng  sanh  du  hí  ư  thần  thông  chi  trung”.  Đây  là  Bồ  Tát  giúp 

chúng ta. Không những diệu đức của Bồ Tát có thể khiến xa lìa mãi mãi, Bồ Tát 

còn có thể khiến chúng sanh du hý thần thông. 

Du là như dòng nước chảy, hý là an nhàn thong thả_người tu hành thật sự, lời 

này là thật, hoàn toàn không phải giả. Tức là tùy ý vận dụng thần thông, tự tại vô 

ngại, nên gọi là “du hí thần thông”. Là thật ư?  Là thật. Nếu chúng thật sự buông 

bỏ thế giới này, không còn để trong lòng, trong tâm chúng ta sẽ vô sự, trong tâm 

chỉ có Phật A Di Đà. Trong cuộc sống hằng ngày, từ sáng sớm thức dậy đến tối đi 

ngủ, khởi tâm động niệm tạp niệm ít, niệm Phật nhiều. Nếu quả thật đạt được một 

Tập 490  179 



ngày  từ  sáng  đến  tối,  tạp  niệm  chỉ  có  hai  phần  mười,  niệm  Phật  có  tám  phần 

mười, chúng ta sẽ lãnh hội được thần thông, vì sao vậy? Vì chúng ta thật sự ở 

trong đó, ở trong thế gian này là du hí, chúng ta không còn chấp trước, không còn 

được mất, không còn vướng bận, không còn lo lắng. Tâm khai ý giải, được đại tự 

tại. Trong tâm giữ lấy thế giới thế giới Cực Lạc, từng bước từng bước đến gần thế 

giới Cực Lạc, sao họ không vui được! Từng bước xa rời thế giới này. 

Thế nên chúng ta có thể cảm nhận được du hí thần thông, cảm nhận được một 

cách rõ ràng. Chỉ cần niệm Phật nhiều hơn tạp niệm, cảnh giới này liền hiện tiền. 

Đoạn sau là Hoàng Niệm Tổ tổng kết đoạn lớn này: “Hữu văn đại ý”. Hữu văn 

này là tổng kết ở trước, văn tự trong đoạn lớn này:  

“Bồ tát nhất tâm  chánh trực, an trú nhất thừa pháp  trung, phục cụ thiện xảo 

phương tiện, tinh cần cầu pháp, quảng vi nhân thuyết, tất vô yểm quyện”. 

Cũng chính là nói, Bồ Tát phương tiện thiện xảo để tự tu hành và giáo hóa 

chúng sanh, đây là điều chúng ta cần nên học. Bất luận là tại gia hay xuất gia đều 

phải  học  Bồ  Tát,  không  học  Bồ  Tát  quý  vị  không  thể  tránh  khỏi  khổ  nạn  trước 

mắt, tương tai tự mình phải gánh lấy quả báo, khổ không sao nói hết! 

Chúng ta học được Bồ Tát, đó chính là giải thoát, học như thế nào? Nhất tâm 

chánh trực, an trú trong pháp nhất thừa, đây chính là để Phật A Di Đà trong tâm. 

“Tâm tôi tức Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi”, vấn đề này giải quyết 

hoàn toàn. Danh hiệu Phật A Di Đà là nhất thừa trong nhất thừa, là nòng cốt của 

nhất thừa. Chúng ta học kinh này từ đầu đến đây, lãnh hội một cách sâu sắc, cũng 

khẳng định nó một cách sâu sắc, đích thực là nhất thừa của trong nhất thừa, nòng 

cốt của nhất thừa. 

Phục  cụ_đồng  thời  lại  đầy  đủ  phương  tiện  thiện  xảo,  không  hề  phức  tạp, 

không hề khó khăn. Bốn chữ A Di Đà Phật có thể giúp chúng ta vững vàng xa lìa 

thế giới Ta Bà này. Vĩnh viễn xa lìa thế giới Ta Bà, đến bên đó cũng vĩnh viễn 

sống ở thế giới Cực Lạc, an trú ở thế giới Cực Lạc, mãi đến khi thành Phật không 

bao giờ lìa xa. Tuy mỗi ngày đến mười phương thế giới để cúng dường Chư Phật, 

nghe  giáo  huấn  của  Chư  Phật,  đó  là  phân  thân  đi,  bản  thân  mình  không  rời  thế 

giới  Cực  Lạc.  Đến  thế  giới  Cực  Lạc,  thần  thông  của  chúng  ta  giống  Phật  A  Di 

Đà, đây là oai thần bổn nguyện Phật A Di Đà gia trì, cùng lúc đầy đủ tam minh 

lục thông. 

Nếu dựa vào tự lực, phải là thập địa Bồ Tát trở lên, không phải Bồ Tát bình 

thường có thể làm được, Bồ Tát bình thường có lục thông không có tam minh. 

Chúng ta biết năng lực để đến thế giới Cực Lạc, là Phật A Di Đà gia trì, chúng ta 

là  hưởng  phước  báo  của  Phật  Di  Đà,  ngài  là  đại  thí  chủ  của  chúng  ta.  Không 

180  Tập 490 



những  cho  chúng ta  phước  báo  viên  mãn,  đồng  thời  ngày  ngày  giảng  kinh  giáo 

hóa, cho chúng ta trí tuệ viên  mãn.  Đến thế giới Cực  Lạc là phước tuệ  song tu, 

chúng ta phải tự ái, phải tự trọng. 

Tự ái, tự trọng là hiện tượng gì? Chính là mỗi ngày niệm Phật nhiều hơn vọng 

niệm, đây chính là tự ái tự trọng. Mỗi ngày vọng niệm nhiều hơn Phật hiệu, như 

vậy  là  không  tự  ái,  đời  này  chúng  ta  không  chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Chân 

tướng  sự  thật  này,  đạo  lý  này  không  thể  không  thấu  triệt,  không  thể  không  rõ 

ràng. 

Tinh cần cầu pháp, rộng vì người khác giảng nói, tất cả đều không thấy chán 

ghét hay mệt mỏi. Chư vị đồng học trẻ phát tâm noi theo Bồ Tát, tinh tấn cầu học, 

sau khi học xong vì người khác giảng giải. Chỉ tu riêng cho chính  mình, không 

bằng mọi người cùng nhau tu học, cùng tu tức là nương chúng nhờ chúng, không 

đến  nỗi  biếng  nhác  giải  đãi.  Sau  khi  học  xong  liền  giảng,  đây  là  việc  tốt.  Nếu 

chính  mình  không  nói  được,  bây  giờ  chúng  ta  có  đĩa  có  thể  đem  về,  gia  đình 

chính là đạo tràng. Người trong gia đình có thể cùng nhau học, bạn bè lân cận 

cũng  có  thể  cùng  nhau  đến  học.  Không  thể  ngày  nào  cũng  tu,  mọi  người  công 

việc bận rộn,  một  tuần tu tập định kỳ  một ngày nghe Kinh Vô Lượng Thọ. Sau 

khi nghe xong một đĩa, mọi người cùng nhau chia sẽ, điều này rất thù thắng. 

Khi chúng ta học, chúng ta có thể làm chủ trì chia sẽ, xem cảm nhận và tâm 

đắc của mỗi người sau khi nghe xong, và báo cáo cho mọi người nghe, người chủ 

trì tổng kết. Học tập như vậy tiến bộ rất nhanh, chia sẻ xong lại cùng nhau niệm 

Phật. Học hiểu và tu hành đều quan trọng, một tuần một lần. Trong xã hội ngày 

nay làm được, nếu ở đây đạt được pháp hỷ, quý vị tự nhiên buông bỏ hết tất cả 

những thú vui khác, không còn xem ti vi nữa. Tâm chúng ta mới có thể chuyên 

nhất, nhất tâm chánh trực. 

Giới  đức  của  Bồ  Tát  thanh  tịnh,  tất  cả  những  gì  họ  nói,  có  thể  khiến  người 

nghe  sinh  tâm  hoan  hỷ  tín  phục.  Điểm  này  là  mức  độ  học  Phật  thấp  nhất,  phải 

thực hành Đệ Tử Quy, Đệ Tử Quy là giới, giới căn bản . Ngũ giới Thập thiện đều 

là lấy Đệ Tử Quy làm căn bản, mà Ngũ giới Thập thiện là căn bản của Phật pháp 

tam thừa. Ngày xưa cổ nhân học Phật không có vấn đề, thành tựu hiệu quả nhiều 

không  kể  xiết,  thành  tích  tu  học  của  người  bây  giờ  thua  xa  ngày  xưa.  Nguyên 

nhân là gì? Nguyên nhân là chúng ta không có căn bản của giới đức, nên môn học 

này nhất định phải bổ sung vào. Không được nói người khác không làm, tôi làm 

nó để làm gì? Người khác không muốn vãng sanh, chúng ta quả thật rất muốn, 

thật  sự  muốn  đi,  điều  kiện  này  không  thể  không  đầy  đủ.  Thế  nên  người  thật  sự 

muốn  đi  nhất  định  phải  làm,  phải  thực  hành  Đệ  Tử  Quy,  biến  thành  tiêu  chuẩn 

Tập 490  181 



khởi tâm động niệm ngôn ngữ hành động trong cuộc sống hằng ngày của chúng 

ta,  không  thể  trái  lại.  Thực  hành  được  Đệ  Tử  Quy  rồi,  tốt  nhất  phải  thuộc  Cảm 

Ứng Thiên, Cảm Ứng Thiên là giáo dục nhân quả, nhất định có tác dụng khích lệ 

rất lớn đối với chúng ta. Dạy chúng ta đoạn ác tu thiện, biết được như thế nào là 

ác, như thế nào là thiện, biết được thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo. Nó cũng 

đốc thúc chúng ta cầu sanh Tịnh độ. 

Có  đức  hạnh  tu  học  tốt  như  vậy,  đây  là  tiểu  đức  hạnh,  vì  người  hiện  nay 

không  tu  nữa.  Được  một  chút  như  vậy,  lại  cảm  thấy  rất  đáng  được  người  cung 

kính. Nếu chúng ta cầu sanh Tịnh độ, đầy đủ giới đức này, đây mới là thật sự điều 

trong kinh điển nói: Thiện nam tử thiện nữ nhơn_chúng ta cũng có phần. 

Nếu Đệ Tử Quy cũng không làm được, như vậy không phải là thiện nam tử 

thiện nữ nhơn. Trong kinh Phật nói điều này, không liên quan đến chúng ta. Nếu 

chúng ta muốn gia nhập pháp hội này, thì nhất định phải làm được, phải làm tốt 

căn bản giới luật. Tất cả lời nói chúng ta, có thể khiến tâm người khác hoan hỷ tín 

phục. Người khác tin tưởng quý vị, người khác phục quý vị, vì sao? Chúng ta đã 

làm được. 

“Ư thị tắc đại minh pháp cổ, cao kiến pháp tràng, đại phóng tuệ quang, quảng 

hoằng diệu pháp, phá trừ chúng sanh vô minh si ám”. 

Đây là nói hiện có thành tựu nhỏ, sau đó nhân duyên thành thục, bạn đồng 

tu nhiều hơn, có thể có mấy trăm người, mấy ngàn người, chúng ta có thể kiến lập 

đạo tràng. Cư sĩ tại gia kiến lập Liên xã, bây giờ chúng ta gọi là Tịnh Tông Học 

Hội. Kiến lập Cư Sĩ Lâm, kiến lập Niệm Phật Đường, đây chính là cao kiến pháp 

tràng. 

Đại  phóng  tuệ  quang,  là  giảng  kinh  thuyết  pháp.  Hiện  nay  khoa  học  phát 

triển, kỷ thuật không ngừng tiến bộ, giá cả ngày càng rẻ, chúng ta có thể nghĩ đến 

truyền hình, mạng internet. Giá truyền hình, mạng internet rẻ, hiện nay giá vệ tinh 

cũng không cao.  Loại công cụ  hoằng pháp này, thật  sự  là  cao  kiến pháp tràng. 

Một nơi dạy học, tu tập, toàn thế giới đều có thể xem được. Người có duyên đều 

có thể tập trung một nơi, tuy thân thể không ở một nơi, nhưng ý niệm chúng ta ở 

cùng nhau, sức mạnh này vô cùng lớn_đây là quảng hoằng diệu pháp. 

Mục đích giảng kinh thuyết pháp không có gì khác, mục tiêu thứ nhất chính là 

giúp mọi người phá mê khai ngộ, có lòng tin với chánh pháp, có nhận thức đúng 

đắn. Thêm một bước nữa là khuyến khích mọi người phát nguyện, chúng ta cùng 

nhau đến thế giới Cực Lạc. Chúng ta làm rất siêng năng, rất nỗ lực, mọi người tin 

tưởng. Nếu bản thân không  làm, khuyên người khác,  thì đây là giả  không phải 

thật. Bản thân phải là người dẫn đầu giỏi, thực hành, không mơ hồ. 

182  Tập 490 



Bồ Tát nội tâm thuần chánh, hình thái ôn hòa, được bên trong mà thể hiện ra 

bên ngoài, trong ngoài giống nhau. Đây là điều kiện cơ bản của Bồ Tát, không thể 

không làm được. 

Nội tâm thuần tịnh chính là thâm nhập một môn, không tạp không loạn. Hành 

môn chính là niệm rốt ráo một câu Phật A Di Đà, biểu hiện hình thái bên ngoài, ít 

nhất cũng có thể sánh với Khổng Tử: “Ôn lương cung kiệm nhường”, thật sự làm 

được như vậy. Người khác tranh, tôi nhường. Thật sự làm được không tranh với 

người, không cầu đối với thế gian, chúng ta sống với bất kỳ ai cũng hài hòa, vì 

sao vậy? Vì không có xung đột. 

Trước đây tôi sống với Phật tử Hàn 30 năm, có nhiều người nói Phật tử Hàn 

là người rất khó gần, là một phụ nữ cứng rắn. Tôi nói không sao, bà ta cần tôi 

không cần, tôi cần bà không cần. Nên chúng tôi sống với nhau rất tốt, không có 

xung đột. Tôi cần là giảng kinh dạy học, điều này bà ta không cần. Bà ta cần là 

danh văn lợi dưỡng, vấn đề này tôi không cần. Bà làm quản trưởng có danh, có 

quyền, có thế. Bà ta quản lý người, quản lý tiền, quản lý việc. Bà đều quản lý hết, 

như  vậy  tôi  không  cần  quan  tâm,  vì  vậy  tôi  trở  thành  “tam  bất  quản”.  Bà  ta  là 

“tam quản”, còn tôi là “tam bất quản”, vì vậy không có xung đột. Nếu tôi cũng 

muốn quản lý, liền khởi lên xung đột, như vậy không thể sống với nhau. 

Nên chúng ta nghĩ đến Khổng tử, sống với bất kỳ ai cũng đều hài hòa, vì ông 

là “ôn lương cung kiệm nhường”. Đây là điều chúng ta cần nên học. Chúng ta tôn 

trọng tất cả mọi người, tất cả mọi người đều là Phật. Đức Phật dạy: “tất cả chúng 

sanh  vốn  là  Phật”.  Trong  mắt  chúng  ta  họ  đều  là  Phật,  nên  chúng  ta  luôn  luôn 

kính lễ đối với tất cả chúng sanh. Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta lễ kính Chư Phật, 

họ là Phật thật không phải giả. Chính họ không biết, nhưng Phật Bồ Tát biết, Phật 

Bồ tát dạy chúng ta, nên chúng ta cũng biết. 

“Lễ kính Chư Phật, xưng tán Như Lai, quảng tu cúng dường, sám hối nghiệp 

chướng”. Quý vị xem người như vậy ai  mà không thích, ai không tôn trọng, ai 

không yêu kính họ! 

Những  năm  gần  đây,  chúng  tôi  đi  đến  rất  nhiều  quốc  gia  trên  thế  giới,  mọi 

người đều biết. Ở Trung quốc có vài ngộ nhận, là gì? Họ chưa từng sống với tôi, 

mà  chỉ  đoán  mò,  đại  khái  tôi  cũng  là  người  thích  tranh  giành.  Họ  đoán  sai,  tôi 

không tranh với người khác, quý vị cần tôi đều không cần. Tôi cần, tin rằng quý 

vị  cũng  không  cần.  Nhưng  nếu  quý  vị  cần,  tôi  đều  nhường  quý  vị  làm.  Quý  vị 

nói:  ông  đừng  giảng  kinh  thuyết  pháp  nữa,  để  đó  tôi  giảng.  Được  thôi!  Tôi  sẽ 

nhường cho quý vị giảng. Làm thính chúng có phước hơn làm giảng sư, giảng sư 

rất khổ, rất mệt. Thính chúng thoải mái biết bao, chỉ ở đó hưởng thụ. Nên quý vị 

Tập 490  183 



muốn  lên  bục  giảng,  tôi  cũng  nhường  cho  quý  vị,  tôi  có  thể  nhường  hết  tất  cả, 

không xung đột với bất kỳ ai. 

Xung đột đó là do bản thân họ hoài nghi mà sanh ra, không phải chân tướng 

sự thật. Chúng ta không tranh danh, cũng không tranh lợi với quý vị. Đến hoằng 

pháp lợi sanh tôi cũng không tranh, quý vị muốn tôi đều nhường hết, tôi còn cảm 

ân, cúi đầu lạy tạ quý vị, vì sao? Vì quý vị đã đỡ gánh nặng giùm tôi, tôi rất nhẹ 

nhàng giải thoát. Đây là được bên trong mà biểu hiện ra bên ngoài, trong ngoài 

như nhau. 

Bồ Tát tịch định thấu suốt, định tuệ quân bình, tịch chiếu cùng lúc. Tịch định 

thấu suốt, ở trước chúng ta đã học. Định tuệ quân bình, tịch chiếu cùng một lúc, 

đây là họ khởi tác dụng. Do đó làm đại đạo sư của chúng sanh, tự giác giác tha. 

Đại đạo sư là một cái danh, nếu quý vị thích nó, cho quý vị cái danh đại đạo sư 

này, chúng tôi bằng lòng làm tiểu học sinh, chúng tôi không thích cái danh này. 

Khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  đều  đoạn  ác  sanh  thiện,  thuận  theo  Phật  pháp, 

hàng  phục  phi  tâm.  Phi  tâm  chính  là  tà  niệm,  tà  tri  tà  kiến  gọi  là  phi  tâm. 

Tâm_trong tâm là chánh tri chánh kiến, tà tư tà niệm không phải chân tâm. Tham 

sân si mạn nghi không phải chân, nó đều là phi tâm. Danh văn lợi dưỡng không 

phải chân tâm, trong chân tâm không có, đều là phi tâm, tự tư tự lợi cũng là phi 

tâm.  Nhất  định  phải  hàng  phục  những  tri  kiến  sai  lầm  và  vọng  tưởng  phân  biệt 

chấp trước này. Lấy gì để hàng phục? Tịnh độ tông, một câu niệm Phật cực viên 

cực đốn, A Di Đà Phật là hàng phục được tất cả. Mỗi niệm đều niệm Phật A Di 

Đà chắc chắn được vãng sanh. 

“Xả  chư  ái  trước”,  buông  bỏ  tất  cả  mọi  tham  ái  và  chấp  trước.  “Vĩnh  đoạn 

tam độc”, bây giờ chúng ta thêm vào hai cái thành ngũ độc. Tam độc là tham sân 

si, sau tham sân si có ngạo mạn, có hoài nghi. Phải vĩnh viễn đoạn trừ tham sân si 

mạn  nghi,  đoạn  bằng  cách  nào?  Học  tập  kinh  giáo,  chỉ  một  bộ  kinh  này  là  đủ. 

Nếu hiểu rõ ràng minh bạch, học thông suốt bộ kinh này, tham sân si mạn nghi tự 

nhiên sẽ không còn. Thế giới Cực Lạc trong tự tánh dần dần hiện ra. 

Hiển lộ bản tánh, an trú thần thông, tự tại vô ngại. Chúng ta có thể làm được 

ngay trong đời này, chỉ cần thật sự tinh tấn nỗ lực,  thâm nhập một môn, huân tu 

lâu dài, mười năm, hai mươi năm cảnh giới này liền hiện tiền. 

Đoạn sau cùng: “Nhân duyên nguyện lực, xuất sanh thiện căn, thôi phục nhất 

thiết  ma  quân,  tôn  trong  phụng  sự  chư  Phật,  vi  thế  minh  đăng,  tối  thắng  phước 

điền, thù thắng kiết tường, kham thọ cúng dường, hách dịch hoan hỷ, hùng mãnh 

vô  úy,  thân  sắc  tướng  hảo,  công  đức  biện  tài,  cụ  túc  trang  nghiêm,  vô  dữ  đẳng 

giả”. 

184  Tập 490 





Đoạn này trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói: Đoạn này nói rộng hơn, 

rõ ràng hơn công đức chân thật của Bồ Tát. 

“Nhân  duyên  nguyện  lực”_nhân  duyên,  Ngụy  Dịch  gọi  là  nhân  lực,  duyên 

lực. Hai sức  mạnh này, trong Tịnh  Ảnh Sớ nói: Nhân lực và duyên lực  là pháp 

môn  đầu  tiên,  hàng  sơ  học  đều  phải  nương  theo.  Quá  khứ  tu  được  tất  cả  thiện 

hạnh, có thể sanh quả báo thiện ngày nay, gọi là nhân lực. Đây là nhân, nhân là 

những gì tu được trong quá khứ. Gần gũi thiện tri thức để nghe chánh pháp, gọi là 

duyên lực. 

Nhân duyên đầy đủ, sẽ thành tựu sự tu học cho chúng ta. Nếu không có nhân 

duyên, chúng ta không biết bắt đầu học từ đâu. Vì thế mỗi người đồng tu, quý vị 

nghe đến Phật A Di Đà liền sanh tâm hoan hỷ. Nghe đến bộ kinh này, hoặc là 

nghe Kinh A Di Đà, nghe đến Tịnh độ có thể sanh tâm hoan hỷ, đều là trong đời 

quá  khứ  từng  học  qua.  Trong  đời  quá  khứ  không  có  thiện  căn,  đời  này  sẽ  khó 

khăn hơn, quý vị không tin tưởng. Vấn đề này nếu quý vị quan sát tường tận một 

chút, người không học Phật không tính. Người học Phật, ngay cả người xuất gia, 

họ học pháp môn khác, không tin vào Tịnh độ. Là do nguyên nhân gì? Trong quá 

khứ không có nhân, đời này gặp thiện tri thức, nghe được bộ kinh này, họ cũng 

không tin. Họ không thích nghe, không nghe nổi, hai tiếng đồng hồ chỉ nghe vài 

phút là đi. Có đấy, mà còn không ít. 

Vì vậy pháp thế xuất thế gian, đều coi trọng nhân duyên, pháp thế gian cũng 

không ngoại lệ. Trong đời quá khứ từng làm, đời này làm hình như mọi việc như 

ý, rất thuận lợi. Trong đời quá khứ chưa từng làm, cảm thấy rất xa lạ, nên làm rất 

khó khăn. Phải cần một thời gian dài, mới dần dần quen thuộc. Chúng ta tu học 

Tịnh độ cũng không ngoại lệ, duyên lớn mạnh còn có cách. 

Chính bản thân tôi mà nói, duyên của tôi rất lớn mạnh, nhưng nhân rất yếu, vì 

thế  mới  học  Phật  không  tin  Tịnh độ.  Bản  thân  rất  ngạo  mạn,  tự  cho  rằng  thông 

minh trí tuệ. Tịnh độ hình như là Đức Thế Tôn độ những bà cụ không có tri thức, 

đại khái là dành riêng cho họ. Đến thầy Lý khuyên tôi không biết bao nhiêu lần, 

tôi  không  phản  đối,  nhưng  tôi  không  tiếp  thu.  Tôi  từng  nói  với  chư  vị,  nguyên 

nhân nào khiến tôi tiếp thu Tịnh độ? Giảng Kinh Hoa Nghiêm, lúc đó đã học Phật 

mười mấy năm. Có một lần giảng Kinh Hoa Nghiêm đột nhiên chợt nghĩ đến Bồ 

Tát Văn Thù, Phổ Hiền, các ngài tu pháp môn gì? Thiện Tài Đồng Tử tu pháp 

môn gì? Trong kinh không nói đến, nó ở sau, lật ở sau ra xem, mở đến quyển thứ 

39 Tứ Thập Hoa Nghiêm_Tứ Thập Hoa Nghiêm có 40 quyển. Quyển 38, 39 thấy 

Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền đều niệm Phật A Di Đà cầu sanh Tịnh độ, điều này 

khiến tôi rất ngạc nhiên. Trong hội Hoa Tạng hai vị đại Bồ Tát này là trợ giáo của 

Tập 490  185 



đức Phật Tỳ Lô Giá Na, sao họ lại niệm Phật cầu sanh Tịnh độ? Mà còn dẫn theo 

tất cả 41 vị pháp thân đại sĩ trong hội Hoa Tạng đến thế giới Cực Lạc tham học, 

điều này ở nhân gian chúng ta là chuyện không thể. 

Nếu quý vị ở trong đạo tràng này, dẫn tất cả những người tu tập nơi đạo tràng 

này đi, hòa thượng trú trì ở đó không nỗi giận ư? Nhất định rất giận! Nhưng đức 

Phật Tỳ Lô Giá Na không những không nỗi giận, còn tán thành, hoan hỷ, nói hai 

vị Bồ Tát này làm rất đúng. Không giống nhau! Từ chỗ này mới thật sự nhận thức 

được Tịnh độ, bắt đầu nhận thức Phật A Di Đà, nên đây chính là lòng tin trong 

quá khứ không sâu sắc. 

Nhân  duyên  lần  này  rất  thù  thắng,  thầy  có  thể  tùy  thuận  tôi,  tôi  thích  kinh 

giáo,  được!  Con  cứ  học  kinh  giáo,  không  thích  niệm  Phật  thì  đừng  niệm,  thầy 

thuận theo ý tôi. Nên tôi đã nhận thức pháp môn Tịnh độ trong Kinh Pháp Hoa, 

Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Lăng Nghiêm. Chương Viên Thông thứ 25 trong Kinh 

Lăng Nghiêm, đó là ví dụ, là gương mẫu tu hành, đem Quan Âm Thế Chí đặt ở vị 

trí đặc biệt, đây là biểu pháp. 

Chương Quan Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông, chương Đại Thế Chí Bồ Tát 

Niệm Phật Viên Thông. 25 pháp môn, nhưng hai pháp môn này là pháp môn đặc 

biệt. 

Quan Âm Bồ Tát Nhĩ Căn Viên Thông, lịch đại tổ sư đều khẳng định, đều nói 

rất roz ràng. Bồ Tát Đại Thế Chí nói không rõ ràng, nên rất nhiều người sơ ý, cho 

rằng 25 pháp môn viên thông, chỉ có một pháp môn đặc biệt. 

Ban  đầu  tôi  cũng  không  nhận  ra,  do  một  người  Nhật  hỏi  mà  phát  hiện  ra. 

Năm đó Chùa Lâm Tế mở giới đàn, tôi làm thư ký ở giới đàn. Đại học Đài Loan 

có bốn sinh viên, đều là sinh viên năm thứ tư. Họ đưa thầy giáo mình_Thầy giáo 

này là người Nhật, hòa thượng người Nhật bản, là giáo thọ khách mời của trường 

đại học Đài Loan_Họ đến phỏng vấn tôi. Vị hòa thượng người Nhật này hỏi tôi 

đang nghiên cứu gì? Lúc đó tôi đang học Kinh Lăng Nghiêm với thầy Lý, tôi nói: 

Tôi đang học Kinh Lăng Nghiêm. Ông ta hỏi tôi, ông tu pháp môn gì? “Tôi tu 

pháp  môn  niệm  Phật”,  ông  ta  cảm  thấy  rất  ngạc  nhiên,  pháp  môn  niệm  Phật  có 

liên quan gì với Kinh Lăng Nghiêm? 

Câu hỏi này của ông ta, đã hỏi ra được vấn đề của tôi. Tôi lập tức nghĩ đến, và 

hỏi lại ông ta, tôi nói: Đại Thế Chí, Quan Thế Âm có liên quan gì với pháp môn 

niệm Phật? Khi hỏi câu này, vì trong Kinh Lăng Nghiêm nói pháp môn tu hành, 

hai pháp môn này là cao nhất. Quý vị nói Kinh Lăng Nghiêm không liên quan với 

Pháp  môn  Tịnh  độ,  vậy  Quan  Âm,  Thế  Chí  nói  lên  điều  gì?  Liên  quan  rất  lớn. 

186  Tập 490 



Biểu pháp của Bồ Tát Quan Âm rất rõ ràng. Vì sắp xếp thứ tự của ngài là thứ hai, 

từ thứ hai đưa đến sau cùng. Điều này quá rõ ràng, nên ai cũng nhận ra. 

Còn Bồ Tát Đại Thế Chí và Bồ Tát Di Lặc chỉ thay đổi một vị trí, không dễ 

nhận ra. Đại Thế Chí sắp ở thứ 23, ngài Di Lặc sắp ở vị trí thứ 24, ngài Di Lặc và 

ngài Đại Thế Chí thay đổi một chút. Ngài Di Lặc trở thành 23, ngài Đại Thế Chí 

trở thành 24, 24 cũng là pháp môn đặc biệt. Vấn đề này đến lúc hòa thượng Nhật 

bản hỏi tôi mới phát hiện ra, không hỏi đến nên sơ ý, không chú ý. Họ hỏi khiến 

tôi phát hiện được vấn đề này. Tôi rất hoan hỷ, may có ông ta hỏi, khiến tôi rất 

cẩn thận phát hiện ra vấn đề này_Hai pháp môn đặc biệt. 

Hai pháp môn đặc biệt, vì sao không xếp Bồ Tát Đại Thế Chí sau cùng? Đây 

là phương tiện thiện xảo của việc dạy học. Pháp môn niệm Phật của Đại Thế Chí 

là thông biến pháp giới hư không giới. Pháp môn nhĩ căn của Bồ Tát Quan Thế 

Âm là chỉ có nơi địa cầu này. 

Căn  tánh  nhĩ  căn  của  chúng  sanh  trên  địa  cầu  này  rất  sắc  bén,  nghe  rất  rõ 

ràng.  Có  khi  thấy  không  rõ,  nhưng  nghe  rất  rõ,  năng  lực  nghe  mạnh  hơn  thấy. 

Nên đặc biệt là chúng sanh trên địa cầu, nhĩ căn tương ưng với Bồ Tát Quan Thế 

Âm. Cũng chính là Bồ Tát Quan Thế Âm khế hợp với căn cơ của chúng sanh trên 

địa cầu này, còn Bồ Tát Đại Thế Chí niệm Phật viên thông, là khế hợp với căn cơ 

với cõi nước của tất cả chư Phật khắp biến pháp giới hư không giới, điều này quá 

thù thắng. Trong chú giải của các bậc cổ đức, không nói rõ ràng tỉ mỉ vấn đề này, 

điều này rất quan trọng. 

Vị pháp sư Nhật bản đó không nhận ra, nên đã hỏi tôi một câu như vậy. Nếu 

ông ta hiểu rỏ sẽ nhận ra, sẽ không đưa ra vấn đề này. Nhưng đưa ra vấn đề này 

ảnh  hưởng  đến  tôi  rất  lớn,  khiến  tôi  lập  tức  tìm  ra  đáp  án.  Vì  vậy  mới  tu  phải 

nương vào nhân và duyên, nhân duyên này vô cùng thù thắng. 

Vọng Tây nói: Thiện căn trong đời quá khứ gọi là nhân lực, thân cận tri thức 

gọi là duyên lực, nhân duyên hòa hợp có thể khởi hiện hành. Có nhân có duyên, 

hành động của quý vị liền khởi lên. 

Hai thuyết trên tương đồng, ý nghĩa gần giống nhau. Nhưng Hội Sớ có khác 

một chút_Hội Sớ là trước tác của tổ sư người Nhật bản, tư tưởng của ngài có khác 

ở trước một chút. 

Nhân  lực,  tâm  bồ  đề  chính  là  nhân  căn  bản  của  Phật  đạo,  có  thể  thông  triệt 

mười phương ba đời, khiến chúng ma vô cùng sợ hãi. Đây là nói, nhân lực là tâm 

bồ  đề,  cách  nói  này  chỉ  giới  hạn  trong  đại  thừa,  nhân  của  đại  thừa  đích  thực  là 

tâm bồ đề. Chúng ta niệm Phật, quý vị xem, thật sự muốn cầu thế giới tây phương 

Cực  Lạc,  ở  trước  kinh  này  chúng  ta  có  học  đến:  “Tam  bối  vãng  sanh”,  “Vãng 

Tập 490  187 



sanh  chánh  nhân”.  Hai  phẩm  này  rất  quan  trọng,  nó  là  phương  pháp  tu  hành. 

Nhân chính của tam bối vãng sanh toàn là phát tâm bồ đề_Phát tâm bồ đề, nhất 

hướng chuyên niệm Phật A Di Đà, nói một cách rõ ràng. Đến nhất tâm tam bối, 

cũng không thể rời nguyên tắc này. 

Tâm bồ đề là gì? Chân tâm, trái với tâm bồ đề là vọng tâm. Tâm bồ đề rất khó 

nói, cũng rất khó hiểu. Các bậc cổ đức dạy chúng ta rất đơn giản, trong khởi Tín 

Luận nói: Trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm. Trong Quán Kinh nói: Chí thành tâm, 

thâm tâm, hồi hướng phát nguyện tâm. Hợp cả kinh và luận lại xem, ý nghĩa sẽ rõ 

ràng hơn. Chí thành tâm và trực tâm, chí thành tâm chính là trực tâm, trực tâm 

chính là chí thành tâm, đây là thể của tâm bồ đề_chân tâm! 

Về sau tôi giới thiệu với mọi người, tôi đem chân thành tâm này, chỉ dùng hai 

chữ chân thành. Chí thành tâm và trực tâm, tôi dùng chân thành_chân thành tâm. 

Chân  thành  tâm  khởi  tác  dụng,  đối  với  bản  thân,  dùng  chân  tâm  đối  đãi  chính 

mình, đây gọi là thâm tâm. Dùng chân tâm đối đãi người khác, gọi là tâm từ bi, 

tâm đại bi. Nên tôi đã dùng 10 chữ, lấy đề kinh của bổn kinh này_thâm tâm, mọi 

người dể hiểu. Dùng tâm như thế nào đối đãi chính mình? Thanh tịnh tâm, bình 

đẳng tâm, giác tâm, trên đề kinh là: “Thanh tịnh bình đẳng giác”, là tự thọ dụng. 

Tâm chân thành đối đãi chính mình chính là thanh tịnh bình đẳng giác, đối đãi 

người khác chính  là từ  bi. Chúng ta khởi tâm động niệm, tương ưng với thanh 

tịnh bình đẳng giác, chính là tâm bồ đề. Nghiên cứu giáo lý, tu hành, bất luận là 

bộ kinh luận nào, bất luận là pháp môn gì đều phải nhớ, học tập nhất định phải 

đạt được tâm thanh tịnh, như vậy là đúng. Chúng ta đạt được là thanh tịnh bình 

đẳng giác, đây là tự thọ dụng, trong này có định có tuệ, định tuệ đều học chính là 

thanh tịnh bình đẳng giác. 

Nếu định tuệ không song hành, định nhiều tuệ ít hoặc tuệ nhiều định ít, đều 

không phải là tâm bồ đề. Nhất định phải định tuệ quân bình, định tuệ mới có thể 

khởi tác dụng tịch chiếu. Nó không bình đẳng, không có tác dụng tịch chiếu. Tịch 

là căn bản trí, chiếu là hậu đắc trí. Nên ngài nói tâm bồ đề là nhân căn bản của 

Phật đạo, lời nói này không sai. 

Có thể thông triệt ba đời mười phương, vừa phát tâm bồ đề, ma sợ hãi, tức là 

ma khiếp sợ, vì sao? Vì ma sợ quý vị thành Phật. Vừa phát tâm bồ đề, là thấy quý 

vị sắp thành Phật, họ không ngăn cản, không chướng ngại được. 

Duyên lực là rộng cầu tri thức, tập hợp các điều thiện lớn, duyên này có oai 

lực lớn  chuyển phàm  thành thánh. Rộng cầu tri thức là gì? 53 lần tham bái của 

Thiện Tài Đồng Tử là rộng cầu tri thức. Mỗi vị thiện tri đều dạy pháp môn cho 

ngài, pháp môn gì? Pháp môn đoạn ác tu thiện. “Pháp môn vô lượng thệ nguyện 

188  Tập 490 



học”, nên ngài tụ hội các điều thiện lớn. Điều này dùng 53 lần tham bái để giải 

thích sẽ rất dễ hiểu. 

Duyên  này  có  oai  lực  lớn  chuyển  phàm  thành  thánh.  Thiện  Tài  Đồng  Tử  là 

biểu pháp tốt nhất cho mấy câu nói này. Hai thuyết này chữ nghĩa có khác, nhưng 

thực tế không trái nhau_cách nói không giống nhau, nhưng lại không trái nhau. 

Tịnh Ảnh lấy thiện trong quá khứ làm nhân của ngày hôm nay. Hội Sớ lại lấy 

tâm bồ đề của ngày hôm nay làm nhân để thành Phật. Thực tế nếu không có thiện 

hành trong nhiều kiếp quá khứ, thì ngày nay không thể phát khởi tâm bồ đề, lời 

nói  này  rất  có  đạo  lý.  Nếu  không  phát  tâm  bồ  đề,  thì  không  có  nhân  để  thành 

Phật, nên cả hai thuyết có thể hổ tương bổ sung lẫn nhau. 

Trong hai thuyết này, Hội Sớ gần với bản kinh này hơn, vì sao? Vì những gì 

trong kinh này nói: Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm là tông chỉ của kinh 

này_tông là tông chỉ tu hành, nguyên tắc chỉ đạo tu hành cao nhất. Vì thế Hội Sớ 

rất tương ưng với kinh này. 

Lại trong Hội Sớ nói, trong này còn có một hàng. Tịnh Ảnh nói: Nguyện lực 

là nguyện bắt đầu tu hành, gọi là nguyện lực. Nguyện rất quan trọng, không có 

nguyện, hành không đắc lực. Nguyện là hy vọng của chúng ta, là phương hướng, 

là  mục  tiêu  của  chúng  ta.  Không  có  nguyện,  tức  là  quý  vị  không  có  phương 

hướng, không có mục tiêu, công phu của quý vị không đắc lực. 

Vọng Tây nói: Cầu tâm bồ đề gọi là nguyện lực. Vì sao chúng ta đến thế giới 

Cực Lạc? Cầu đại bồ đề, cầu đại bồ đề chính là cầu thành Phật, là cầu tìm về tự 

tánh, là cầu trí tuệ đức tướng viên mãn, đây là nguyện lực. 

Lại trong Hội Sớ nói: Nguyện lực là tứ hoằng thệ nguyện có thể tịnh cõi nước 

Phật, thành tựu chúng sanh. Cả ba thuyết trên, hợp ba loại kiến giải này để xem: 

Lấy tứ hoằng thệ nguyện trang nghiêm cõi nước, thành tựu chúng sanh. Chí cầu 

tâm bồ đề vốn có, lại tùy nguyện khởi hiện hành, gọi là nguyện lực. Đây là đem 

ba tư tưởng của ba vị tổ sư hợp lại. 

Tứ  hoằng  thệ  nguyện  vô  cùng  quan  trọng,  là  cương  lĩnh  chung  của  hoằng 

nguyện trong nhà Phật, người học Phật ngày ngày đều đọc nó: 

“Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn 

Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

Phật đạo vô lượng thệ nguyện thành”. 

Nếu  nói  tường  tận  về  tứ  nguyện  này,  thật  sự  mà  nói  thì  nguyện  chỉ  có  một 

điều: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, đây là một nguyện, ba điều sau cùng 

là một nguyện. Không có ba điều sau thì nguyện này là giả, quý vị dựa vào điều 

Tập 490  189 



gì để độ chúng sanh? Vì muốn độ chúng sanh mới đoạn phiền não, mới học pháp 

môn, mới thành Phật đạo. Cho  thấy đoạn phiền não, học pháp môn, thành Phật 

đạo đều không phải vì mình, ý nghĩa này rất sâu! Nếu vì chính mình thì hoàn toàn 

không có tứ hoằng thệ nguyện này, nhất định không cầu được. Vì sao? Vì mình, 

vậy chúng ta bịphiền não dẫn đầu, như vậy làm sao có thành tựu? Thành tựu của 

người ta là lấy chúng sanh làm đầu: “Chúng sanh vô biên thề nguyện độ”, là vì 

chúng sanh, không phải vì mình. Vì mình có thể giãi đãi biếng nhác không sao, vì 

người  khác  thì  không  thể.  Chúng  ta  sớm  thành  tựu  một  ngày,  chúng  sanh  chịu 

khổ ít một ngày. Chúng ta thành tựu chậm một ngày, chúng sanh chịu khổ nhiều 

hơn một ngày. Quý vị xem, sức mạnh lớn như vậy đang thúc đẩy quý vị. 

Động lực pháp thế gian là gì? Danh lợi, có danh có lợi thì làm, liều mình để 

làm. Không có danh lợi ai làm, không ai làm. Phật pháp không cần cả danh lẫn 

lợi, nhưng họ vẫn làm rất hăng say, đó là sức mạnh gì thúc đẩy? Chúng sanh vô 

biên  thệ  nguyện  độ,  sức  mạnh  này  rất  lớn!  Vì  sao  Chư  Phật  Bồ  Tát  có  thể  tu 

thành Phật đạo? Chính là sức mạnh này, nhưng rất nhiều người không biết, vậy 

những người học Phật rốt  cuộc làm  những gì. Không cần danh cũng không cần 

lợi, lại không cần ăn ngon, cơm rau đơn sơ đạm bạc đều sống được. Nhưng vẫn 

làm rất hoan hỷ, rốt cuộc là vì sao? Đầu óc có vấn đề rồi sao. 

Họ không biết, trong Phật pháp có tứ hoằng thệ nguyện này thôi thúc họ. Tứ 

hoằng thệ nguyện chính là một nguyện, và ba nguyện ở sau phải hoàn thành nó. 

Muốn độ người khác, đầu tiên phải có đức hạnh. Đức hạnh là gì? Đức hạnh chính 

là buông bỏ phiền não_ “phiền não vô biên thệ nguyện đoạn”. Phải buông bỏ tất 

cả kiến tư phiền não, trần sa phiền não và vô minh phiền não, thành tựu đức hạnh. 

Sau khi thành tựu đức hạnh mới học pháp môn, như vậy là đúng. 

Pháp môn tu học kiến lập trên nền tảng của đức hạnh, nếu pháp môn vô lượng 

thệ nguyện học không có đức hạnh ở trước, thì sau khi pháp môn thành tựu, rất dễ 

lạc  vào  danh  văn  lợi  dưỡng,  đến  cuối  cùng  tự  mình  chẳng  những  không  thể  độ 

người khác, mà còn sợ bị đọa lạc. Nền móng đạo đức quả thật rất quan trọng! 

Đối với hàng sơ học, chúng tôi cũng nói: thâm nhập một môn, huân tu lâu dài, 

không phải cũng đang học pháp môn sao? Đúng. Học pháp môn này trên thực tế 

là  đặt  nền  móng,  vì  một  pháp  môn  dễ  được  định,  định  có  thể  khai  trí  tuệ.  Nên 

không phải như thông thường chúng ta nói: quảng học đa văn, không phải vậy. 

Thâm  nhập  một  môn  là  thành  tựu  đức  hạnh  của  quý  vị,  thành  tựu  định  tuệ  của 

quý vị. Định vị hiện tiền mới có thể quảng học đa văn. Quảng học đa văn không 

phí sức lực, vì quý vị đã đạt được căn bản trí. Nhất môn thâm nhập trường thời 

huân tu là căn bản trí, căn bản trí chính là tâm tịch tịnh, chính là thanh tịnh bình 

190  Tập 490 



đẳng giác, đó là căn bản trí. Nó khởi tác dụng là khai trí tuệ, nên chúng ta cần 

phải làm theo thứ tự này, không thể làm đảo ngược. 

Người học Phật hiện nay thành tựu không giống như cổ nhân, nguyên nhân là 

gì? Điên đảo, vì sao vậy? Vì họ không cần đoạn phiền não, họ chỉ nói học pháp 

môn, thành Phật đạo, độ chúng sanh. Sau cùng chúng sanh cũng không độ được, 

mà tự mình cũng đọa lạc. 

Từ đó cho thấy, đoạn phiền não là mấu chốt trong việc tu học Phật pháp, then 

chốt  thành  công  hay  thất  bại.  Thành  công  hay  thất  bại  của  tự  hành,  thành  công 

hay thất bại của việc độ tha. Then chốt đều là ở chỗ đoạn phiền não, nhưng người 

hiện nay lại vứt bỏ vấn đề then chốt nhất này. 

Khi  tôi  mới  học  Phật,  nghe  người  ta  nói,  giới  luật  áp  bức  người,  giới  luật 

không phải là điều hay, nó trói buộc con người, khiến người khác không tự do, 

không nhúc nhích được. Có thể học Phật pháp, nhưng có thể không cần giới luật. 

Trước đây chúng tôi học Phật, thường nghe cách nói này trong nhà Phật. Sai, sai 

hoàn toàn! 

Tôi rất cảm kích Chương Gia đại sư, tôi theo đại sư ba năm, một tuần gặp một 

lần, hơn 100 lần. Mỗi lần đến, và khi ra về đại sư đều đưa tôi đến cửa, nói với tôi 

một câu, âm thanh rất nhẹ rất thấp: “Giới luật rất quan trọng”. Chỉ một câu đơn 

giản như vậy, tôi nghe rất quen thuộc nên không để ý. Tôi cũng không hỏi đại sư, 

đại sư cũng không nói. Đại sư biết thái độ lớp thanh niên chúng tôi, chỉ dùng câu 

nói này làm sâu thêm  ấn tượng của chúng tôi. Đến khi đại sư vãng sanh, tôi nổ 

lực  phản  tỉnh:  Tôi  theo  ngài  ba  năm,  đại  sư  dạy  tôi  điều  gì?  Khi  phản  tỉnh,  ấn 

tượng đầu tiên chính là câu nói: “Giới luật rất quan trọng”. Vì sao đại sư nói câu 

này? Trong quan niệm ban đầu của tôi, giới luật là đời sống quy phạm, cũng đích 

thực là như vậy. Chúng ta là người trong thời hiện đại, Đức Thế Tôn là người hai 

ba ngàn năm trước, thời đại khác nhau, quy phạm này vẫn dùng được chăng? Lại 

nói, chúng ta là người Trung quốc, có truyền thống văn hóa của riêng mình. Nó là 

Ấn độ, đời sống quy phạm của Ấn độ cổ 3000 năm trước, chúng ta học nó làm 

gì? Chúng tôi có lý do không tiếp thu. 

Phản tỉnh ba ngày, phát hiện được, có thể là nhà Phật nói pháp xuất thế gian, 

truyền  thống  Trung  quốc  nói  pháp  thế  gian.  Nhưng  quy  củ  của  pháp  thế  gian, 

cách một thời kỳ là cần phải cải sửa, giống như pháp luật định ra vậy. Qua mấy 

năm không còn thích ứng nữa, phải sửa đổi lại, đây là pháp thế gian. Nên lễ của 

ba đời có hưng thịnh có cải cách, chính là trải qua sửa đổi.      Giới luật của Phật 

là pháp xuất thế gian, nếu muốn ra khỏi thế gian thì phải học nó, không muốn ra 

khỏi thế gian, như vậy không cần học nó. Tôi nghĩ thông đạo lý này, ở nơi tháp 

Tập 490  191 



hỏa thiêu Chương Gia đại sư, tôi ở đó ba ngày ba đêm, nghĩ ra kết luận này, đã 

minh  bạch.  Giới  luật  và  lễ  của  thế  gian  khác  nhau,  không  thể  đem  ra  cùng  bàn 

luận, đó là tiêu chuẩn của pháp thế xuất thế gian, nên nó không thể thay đổi. 

Từ tư duy  mới này, tôi bắt đầu xem sách về giới luật, trước đây không xem 

sách  về  giới  luật.  Đến  lúc  lớn  tuổi  mới  phát  hiện  Đệ  Tử  Quy  là  giới  luật,  Cảm 

Ứng Thiên là giới luật, trong rất nhiều Tôn giáo đều có giới luật, đều có luân lý 

đạo đức. Giới luật không những lợi ích đối với pháp xuất thế, pháp thế gian cũng 

rất lợi ích. Vì có nó, những lễ nghi quy cũ của thế gian, mới thật sự làm tốt được, 

rất lợi ích, mới coi trọng giới luật. 

Thầy thật sự dụng tâm rất khổ, nhất định để tôi ngộ được mới tin, nên đại sư 

không nói gì với tôi, vì sao? Nói, tâm tôi không phục, trái lại còn chặn đứng sự 

khai ngộ của bản thân, đây là kỹ xảo cao nhất trong việc dạy học. Vì sao không 

nói  với  quý  vị?  Nói  sẽ  làm  chặn  đứng  cửa  ngộ,  khiến  quý  vị  không  ngộ  được. 

Không nói, chỉ nhắc nhở nhẹ nhàng, để quý vị giác ngộ từ từ.  Dùng phương pháp 

này dạy học, là sở trường của Thiền tông, họ không nói rõ ra, nhất định để quý vị 

tự ngộ, sau đó đem điều mình ngộ báo cáo lại với họ, họ ấn chứng cho chúng ta. 

Thế nên giới luật vô cùng quan trọng, giới luật là đoạn phiền não. Sau khi đoạn 

sạch phiền não mới có thể học pháp môn, vì sao? Học pháp môn mới có chỗ ngộ. 

Nếu  có  phiền  não,  học  pháp  môn  sẽ  không  khai  ngộ,  mà  đạt  được  là  gì?  Là 

thường thức, người hiện nay nói quý vị đạt được là tri thức, không được trí tuệ. 

Trí tuệ mới có lợi ích, tri thức không có lợi ích. 

Trong xã hội ngày nay, tri thức không thể giải quyết, trên địa cầu nhiều thiên 

tai  thảm  họa  như  vậy,  tri  thức  không  giải  quyết  được,  khoa  học  kỹ  thuật  đều 

không  giải  quyết  được,  nhưng  trí  tuệ  có  thể  giải  quyết.  Trí  tuệ  sanh  ra  từ  trong 

thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  không  phải  từ  phiền  não,  không  phải  sanh  ra  từ  tri 

thức,  tri  thức  không  sanh  khởi  được.  Đây  là  hai  phương  pháp  hoàn  toàn  khác 

nhau, nên chúng ta không được dùng tâm thái của pháp thế gian để học Phật, như 

vậy quý vị sẽ hoàn toàn sai, quý vị vừa học vừa phê bình nó. 

Phiền não phá xong, quý vị xem Đức Thế Tôn biểu diễn cho chúng ta thấy: 19 

tuổi từ bỏ vương vị, từ bỏ cuộc sống giàu sang trong cung đình, ra đi cầu học làm 

khổ hạnh tăng. Thị hiện này là buông bỏ phiền não chướng. Mục đích của ngài là 

nhìn thấy tật bệnh đau khổ của chúng sanh, khổ vì sanh lão bệnh tử mới phát tâm. 

Ngài đầy đủ điều nguyện thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Từ bỏ 

gia đình, buông bỏ phiền não đi cầu tri thức, cầu học suốt 12 năm. Đến năm 30 

tuổi ngài cũng buông bỏ hết sở học này, đây là thị hiện cho chúng ta thấy. Sở học 

192  Tập 490 



là  gì?  Sở  tri  chướng,  những  thứ  quý  vị  học  được,  làm  chướng  ngại  quý  vị  khai 

ngộ. 

Vì vậy dưới cội Bồ Đề, ngài buông bỏ tất cả sở học 12 năm, khôi phục thanh 

tịnh bình đẳng giác. Cũng chính là nói buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp  trước,  đây  là  đại  triệt  đại  ngộ,  trí  tuệ,  đức  năng,  tướng  hảo  viên  mãn  hiện 

tiền. 

Ngài  biểu  diễn  dưới  cội  bồ  đề  cho  chúng  ta  thấy  là:  Đốn  xả,  đốn  tu,  đốn 

ngộ, đốn chứng. Đích thực phiền não đoạn rồi, pháp  môn cũng đạt được, tất  cả 

đều là tự tánh. Thành Phật đạo, bắt đầu độ chúng sanh. 

Sau khi xuất định, đầu tiên ngài đến vườn Lộc Uyển, năm người này thiện căn 

thuần thục, nên độ họ trước. Năm vị đệ tử xuất gia đầu tiên tiên, thứ nhất là tôn 

giả Kiều Trần Như. Đức Phật làm gương cho chúng ta, làm gương của tứ hoằng 

thệ nguyện, thệ nguyện thành tựu viên mãn độ chúng sanh. 

Ở Trung quốc, Lục tổ Huệ Năng, ngài thị hiện một phương thức khác. Cũng 

là đốn xả, đốn ngộ, đốn tu, đốn chứng, giống  như Đức Thế Tôn vậy. Ngài thị 

hiện là người không biết chữ, còn Đức Thế Tôn thị hiện là phần tử tri thức. Ngài 

Huệ Năng thị hiện khai ngộ này, không liên quan gì đến tri thức, khiến chúng ta 

nhìn thấy càng thù thắng! 

Tất  cả  các  kinh  mà  Đức  Phật  giảng  trong  suốt  49  năm,  không  có  kinh  nào 

ngài Huệ Năng không biết, ngài thấu triệt hoàn toàn, đều có thể giảng, tuyệt đối 

không thua gì Đức Phật. Vì ngài nói có thể giúp người khác đại triệt đại ngộ, có 

thể giúp người khác kiến tánh thành Phật, không thể nghĩ bàn. Chứng minh điều 

gì? Nói lên tất cả đều là tự tánh đầy đủ viên mãn, hà tất cầu bên ngoài? Cầu bên 

ngoài  lãng  phí  biết  bao  nhiêu  thời  gian,  lãng  phí  tinh  thần.  Chịu  nhiều  khổ  cực 

như vậy, nhưng lại không học được gì. Như thế nào mới học được? Thì ra buông 

bỏ là học được. Ngài Huệ Năng nói với chúng ta như vậy, buông bỏ là được. 

Chúng ta thấy  hai tấm gương này, phải cố gắng nổ lực tư duy quan sát, tìm 

khuyết điểm của mình rốt cuộc là ở đâu, chúng ta phải như thế nào mới làm được 

như các ngài vậy. Buông bỏ, câu này nói rất dễ, nhưng làm rất khó. Nhưng nếu 

không được phải làm sao? Đức Phật lưu lại bộ kinh này, niệm Phật vãng sanh. 

Pháp môn niệm Phật thành Phật này rất gần với viên đốn. Tuy không thể lập tức 

thành  tựu  như  họ,  nhưng  pháp  môn  niệm  Phật  này  có  thể  thành  tựu  ngay  trong 

đời  này.  Nhanh  thì  bảy  ngày,  nếu  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày,  hàng  thượng 

thượng căn, căn tánh như ngài Huệ Năng vậy, bảy ngày quả thật có thể thành tựu. 

Hàng trung căn, năm ba năm chắc chắn thành công. 

Tập 490  193 



Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện nói rằng, hầu như người 

thường là ba năm. Ba năm niệm Phật thành công, biết trước giờ chết, tự tại vãng 

sanh, người thường đều làm được. 

Mấy  năm  trước,  cư  sĩ  Hoàng  Trung  Xướng  ở  Thẩm  Quyến,  cũng  biểu  diễn 

cho chúng ta thấy,  một thanh niên ba  mươi  mấy tuổi.  Nghe đến pháp  môn này, 

nghe  được  như  vậy,  anh  ta  thử  xem  rốt  cuộc  là  thật  hay  giả,  liền  phát  tâm  bế 

quan. Bế quan ở Thẩm Quyến, Hướng Tiểu Lợi hộ thất. Phước báo ngày nay của 

Hướng Tiểu Lợi từ đâu đến? Do hộ thất mà có. Hoàng Trung Xướng quả thật đã 

vãng sanh, công đức hộ thất này rất lớn, ngày nay cô ta hưởng phước chính là do 

hộ  thất  này.  Anh  ta  chưa  đến  ba  năm,  hai  năm  mười  tháng,  còn  thời  gian  hai 

tháng nữa mới ba năm, anh ta biết trước giờ chết và đã vãng sanh. Không hề sanh 

bệnh, đây là hiện thân thuyết pháp, là thật không phải giả. 

Chúng  ta  xem  tiếp  câu  bên  dưới:  Có  nguyện  mà  không  hành,  gọi  là  hư 

nguyện,  tức  không  có  lực.  Có  nguyện  không  có  hành  không  thể  thành  tựu, 

nguyện này là không nguyện. Do đó nhân duyên hòa hợp, lại đầy đủ nguyện lực, 

tự nhiên sẽ sanh ra thiện căn. Đại sư La Thập nói: Thiện căn là thiện tâm kiên cố, 

thâm  sâu  không  thể  bạt  trừ,  gọi  là  căn.  Trong  Phật  pháp,  Tỳ  Bà  Sa  Luận  nói: 

Thiện căn là không tham không sân không si, tất cả thiện pháp đều sanh ra từ ba 

điều này. Đây là ba thiện căn mà trong nhà Phật thường nói, tất cả thiện pháp của 

thế gian đều từ đây sanh ra: Không tham không sân không si. Ngược lại, tham sân 

si gọi là tam độc, tam độc là gì? Tất cả những gì độc hại đều từ nó sanh ra, sanh 

ra từ tham sân si. Nội tâm chúng ta có tam độc, đây là gì? Nguồn gốc của tất cả 

tội nghiệt sanh tử tật bệnh, nó đang tạo ra. Nếu nhổ sạch tham sân si, không có 

tham  sân  si,  trong  tâm  chúng  ta  chỉ  sanh  thiện  pháp,  chỉ  sanh  công  đức,  không 

sanh phiền não, không sanh ác nghiệp, nên gọi là ba thiện căn. Đây là thiện tâm 

kiên cố, sâu không thể bạt trừ. Ngài Cưu Ma La Thập nói: Thiện có thể sanh diệu 

quả, lại sanh dư thiện, nên gọi là thiện căn. Diệu quả, trong Tịnh độ tông nói là 

vãng sanh Tịnh độ, thân cận Phật A Di Đà, đây là diệu quả. Ngoài diệu quả ra, nó 

đều có thể sanh ra tất cả điều thiện, nên gọi là thiện căn. 

Trong  Kinh  Di  Đà  dạy  rằng:  “Không  thể  thiếu  thiện  căn  phước  đức  nhân 

duyên  mà  được  sanh  về  cõi  nước  này”.  Điều  kiện  đầu  tiên  chính  là  thiện  căn. 

Trong giáo lý đại thừa nói: Thiện căn của Bồ Tát chỉ có một là tinh tấn, tinh tấn là 

thiện căn của Bồ Tát. Bồ Tát có chướng ngại nghiêm trọng nhất là hoài nghi, nghi 

là chướng ngại nghiêm trọng nhất của Bồ Tát, tinh tấn là thiện căn duy nhất của 

Bồ Tát, nghi làm chướng ngại tinh tấn. 

194  Tập 490 



Pháp thế gian không tham không sân không si, đầy đủ viên mãn tất cả thiện 

pháp, không thể không đoạn tận tham sân si. Thế nên tham sân si, chúng ta phải 

nổ  lực  phản  tỉnh,  nếu  năm  này  nhẹ  hơn  năm  trước,  hiện  tượng  này  tốt,  chứng 

minh công phu tu học của chúng ta đắc lực. Nếu năm này như năm trước, thậm 

chí năm này còn nghiêm trọng hơn năm trước, điều này rất phiền phức, phải tự 

mình cảnh giác cao độ vấn đề này,  vì sao? Vì đạo nghiệp quý vị không có tiến 

triển, chỉ dừng lại một chỗ. Nếu năm này còn nghiêm trọng hơn năm trước, coi 

như xong, quý vị đã thoái chuyển, thoái chuyển là gì? Chính là trở lại ba đường 

ác. Nên biết, tâm tham đoạ vào ngạ quỷ, sân nhuế đọa địa ngục, ngu si đọa súc 

sanh, quý vị nghĩ đến đây sẽ sợ hãi. Tham sân si không sao, nhưng nghĩ đến ba 

loại quả báo của tham sân si liền sợ hãi, như vậy có thể làm ư? Đời sau đồng ý 

vào tam đồ sao? Không muốn đọa vào tam đồ, thì phải nhổ tận nguồn gốc của 

tam đồ. Tham sân si là gốc của tam đồ, là nhân của tam đồ. 

Di Đà Yếu Giải nói: Bồ đề chánh đạo là thiện căn, tức thân nhân. Bên dưới 

Hoàng Niệm Tổ chú giải: Bồ đề chánh đạo là phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên 

niệm,  đây  tức  là  thân  nhân  để  thành  tựu  bồ  đề.  Nhân  là  chủng  tử,  là  chủng  tử 

thành tựu quả bồ đề, gọi là thiện căn. Ngẫu Ích đại sư nói trong yếu giải, chuyên 

đối với những người tu Tịnh độ, chuyên dành cho những người cầu vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, ngài nói với hạng người này. 

Thế nên khuyên chúng ta phát tâm, phát tâm bồ đề. Bồ đề tâm chính là tâm 

thanh tịnh bình đẳng giác, chúng ta thêm chân thành vào ở trước, thêm từ bi vào 

ở sau_Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Mọi lúc mọi nơi, khởi 

tâm  động  niệm  tương  ưng  với  nó,  không  trái  với  nó,  đây  chính  là  tâm  bồ  đề, 

đương nhiên quan trọng nhất là điều đầu tiên: Chân thành. Nếu chúng ta xử sự 

đối nhân tiếp vật mà hư ngụy là sai. Thế nên tâm bồ đề không phải nói: khi tôi 

niệm Phật dùng tâm chân thành, còn tôi đối với người, người ta dùng thái độ như 

thế nào đối với tôi, tôi sẽ dùng thái độ đó đối với họ, như vậy là sai. Người khác 

gạt tôi, lừa dối tôi, hại tôi, tự tự tự lợi, tổn người lợi mình, đều là tâm này. Chúng 

ta học được chăng? Không nên học, nên biết đó là tâm luân hồi, dùng tâm này là 

trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Họ lặn ngụp trong luân hồi lục đạo, tôi muốn đến 

thế giơi Cực Lạc. Nhưng mình vẫn dùng tâm giống họ, đây gọi là có nguyện mà 

không hành. Quý vị muốn đến thế giới Cực Lạc, nhưng không tạo nhân của thế 

giới Cực Lạc, không đi được! Không phải Phật pháp không linh, mà chính chúng 

ta đã sai. Vì thế người khác lừa gạt mình, nhưng mình không nên lừa gạt họ, nên 

dùng tâm chân đối đãi họ. Người khác hãm hại chúng ta, ta nên dùng tâm từ bi 

đối đãi họ, vì sao vậy? Vì họ là người trong luân hồi lục đạo, ta là người của thế 

Tập 490  195 



giới Cực Lạc. Người ở thế giới Cực Lạc sao có thể giống như người thế gian này? 

Chúng ta hiểu rõ ràng minh bạch những vấn đề này, sẽ hồi tâm chuyển ý. 

Thế gian này dùng tâm thái gì đối với tôi cũng không sao. Vì sao? Vì chúng 

ta ở thế gian này, đời này là thân sau cùng, lần sau không đến nữa_thân sau cùng. 

Đời  sau  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  không  ở  cõi  Ta  Bà,  cáo  biệt  Ta  Bà,  như  vậy  là 

đúng. Chúng ta vẫn lưu luyến thế gian này, còn kết duyên với người thế gian, quá 

phiền phức. Chúng ta chỉ kết pháp duyên với người thế gian, tương lai sau khi tôi 

thành Phật, tôi trở lại độ quý vị, kết pháp duyên là đúng. Duyên này không có quả 

báo  thiện  ác,  hóa  giải  tất  cả,  hiện  tại  chúng  ta  phải  được  thanh  tịnh  tự  tại.  Nên 

nhất  định  phải  hiểu,  tâm  là  Phật  A  Di  Đà,  tâm  là  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình 

đẳng, giác. Đối đãi người khác đều dùng một vị từ bi, bình đẳng từ bi, thanh tịnh 

từ bi, như vậy là đúng. 

Nhất  hướng  chuyên  niệm,  điều  này  vô  cùng  quan  trọng,  đây  thuộc  về  hành 

môn. Phát tâm bồ  đề là nguyện, có nguyện có hành, dùng hành để thực tiễn lời 

nguyện,  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  chúng  ta.  Đây  là  nhất  hướng  chuyên  niệm, 

nên nhất định phải học.  Trong  một  ngày, ngủ không tính,  một ngày từ  khi thức 

dậy cho đến lúc đi ngủ, niệm Phật nhiều hơn tạp niệm, điều này quan trọng hơn 

bất  cứ  điều  gì?  Nếu  trường  hợp  của  chúng  ta,  có  thể  niệm  Phật  được  8  phần 

mười, tạp niệm chỉ hai phần, như vậy nhất định được vãng sanh. Không những 

chắc chắn được vãng sanh, mà muốn khi nào đi thì lúc đó có thể đi, muốn sống 

thêm vài năm cũng không sao, công phu niệm Phật của quý vị đã thành tựu. Nếu 

tạp niệm và niệm Phật bằng nhau, 50% so với 50%, nửa này nửa kia, chưa chắc 

được vãng sanh, còn phải dựa vào nhân duyên khi lâm chung. Nếu công phu của 

chúng ta là 6 so với 4, mỗi ngày tôi niệm Phật là 60%, tạp niệm 40%, có thể vãng 

sanh. Cao hơn nữa, niệm Phật 80%, vọng niệm 20%, sẽ tự tại vãng sanh. Nên làm 

điều này, vì nó là thật, những việc thế gian khác đều là giả. Có thể xả thì nên xả, 

đáng xả thì phải xả, không còn làm những việc hồ đồ nữa, nhất tâm nhất ý chỉ cầu 

vãng sanh. Ngoài vãng sanh ra, không có ý niệm nào  nữa cả, đây chính là thân 

nhân thành tựu bồ đề. Thân nhân chính là chủng tử, chủng tử thành tựu quả bồ đề, 

gọi là thiện căn. 

Lại trong Kinh Đại Bi nói: Nhất tâm xưng niệm danh hiệu Phật, là lấy thiện 

căn đi vào thế giới niết bàn, không thể cùng tận. Đây là nói đến người niệm Phật, 

thiện căn của Tịnh độ tông là gì? Chính là niệm Phật. Các bậc cổ đức có một ví 

dụ, công phu niệm Phật phải đến trình độ nào? Trong ví dụ nói: “Sanh xứ chuyển 

thành thục, thục xứ chuyển thành sanh, như vậy là thành tựu”. 

196  Tập 490 



Hiện nay thục của chúng ta là gì? Là tạp niệm, từ sáng đến tối tạp niệm khởi 

lên không hề hay biết, vì đã thuần thục. Phật hiệu, Phật hiệu mới mẻ, thường hay 

quên  mất,  không  nhớ  được.  Phật  hiệu  mới  mẻ,  vọng  niệm  thuần  thục.  Bây  giờ 

thay đổi nó một chút, làm sao để niệm Phật được thuần thục, và tập khí của mình 

thành mới mẻ. Thay đổi được như vậy, công phu liền thành tựu, cách nói này rất 

hay. Thuần thục chuyển thành mới mẻ, mới mẻ chuyển thành thuần thục, đem nó 

thay đổi thành như vậy. 

Thay đổi này, đầu tiên phải buông bỏ dục vọng, không có tham muốn đối với 

thế gian này, mới có thể chuyển được. Nếu có tham vọng đối với thế gian này, có 

tham luyến dục vọng, như vậy thì vô cùng khó khăn. Còn phải trả thù oán hận, 

ghi hận trong lòng, điều này rất khó chuyển. Phải vứt bỏ hết tất cả những ân oán 

thế gian này, buông bỏ tất cả. Dùng một tâm cảm ân đối với những thân oán này, 

dùng tâm cảm ân thanh tịnh bình đẳng để đối đãi. 

Ở thế giới Ta Bà, chúng ta đã vướng víu không biết bao nhiêu đời bao nhiêu 

kiếp, bây giờ tôi giác ngộ, không làm nữa. Cám ơn mọi người, tôi đi đây. Phải có 

thái độ này, phải có tâm tình này, thật sự buông bỏ. Niệm Phật bằng tâm tình đó, 

có thể chuyển Phật từ mới mẻ thành thuần thục. Vì vậy phải luôn nghĩ cách, nghe 

kinh giáo, rất hay, vì sao? Giúp chúng ta giác ngộ. Nghe kinh chính là tu hành, 

nghe kinh cũng chính là niệm Phật. 

Bồ  Tát  Đại  Thế Chí dạy rằng: “Nhớ Phật niệm  Phật, hiện tại tương  lai nhất 

định thấy Phật”.  Nhớ  Phật niệm  Phật là nhân, nhất  định thấy Phật là  quả. Nhớ 

Phật,  đọc  kinh  là  nhớ  Phật,  chúng  ta  thường  nghĩ  đến  sự  trang  nghiêm  của  thế 

giới Cực Lạc, thường nghĩ đến ân đức của Phật A Di Đà, đây là nhớ Phật. 

Niệm Phật chính là xưng câu Phật hiệu này: A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, cứ 

niệm như vậy, đừng để gian đoạn, vì sao? Gián đoạn, tạp niệm sẽ khởi lên. Dùng 

phương pháp này để buông xả tạp niệm, vì tạp niệm quá thuần thục, không niệm 

Phật  nó  sẽ  lập  tức  khởi  lên.  Nên  dùng  phương  pháp  niệm  Phật,  niệm  sạch  tạp 

niệm.  Không  niệm  nó  lại  đến,  như  vậy  cần  phải  niệm  thường  xuyên,  niệm  đến 

thuần thục, thuần thục là sao? Không có tạp niệm gọi là thuần thục, không có tạp 

niệm chỉ có niệm Phật. 

Giống  như  trong  Kinh  Đại  Bi  nói:  “Nhất  tâm  xưng  niệm  danh  hiệu  Phật”, 

nhất tâm xưng niệm chính là nhất hướng chuyên niệm. “Lấy thiện căn đi vào thế 

giới  niết  bàn”,  sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  chính  là  nhập  thế  giới  niết  bàn,  sanh 

đến thế giới Cực Lạc rất thù thắng nói không cùng tận. Đến đó được oai thần bổn 

nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đãi ngộ sinh hoạt ở thế giới Cực Lạc_chúng ta 

nói là đời sống vật chất, đời sống tinh thần_Đãi ngộ trong đời sống bình đẳng với 

Tập 490  197 



pháp thân Bồ Tát, hơn cả tầng trời thứ 6 Dục giới. Hóa lạc thiên, Tha hóa tự tại 

thiện không thể sánh được, Tứ thiền thiên cũng không thể sánh được. 

Những hưởng thụ về sinh hoạt vật chất, sinh hoạt tinh thần, là Phật A Di Đà 

cho chúng ta. Phước đức của Phật A Di Đà từ đâu mà có? Trong kinh này Đức 

Phật nói: công đức tu học từ vô lượng kiếp, công hạnh vô lượng kiếp trong đời 

quá  khứ.  Ngài  trở  thành  Thế  Nhiêu  Vương,  đại  quốc  vương  của  thế  gian  này. 

Làm quốc vương, gặp được Tự Tại Vương Phật, nghe kinh pháp giác ngộ, liền từ 

bỏ vương vị, xuất gia tên là tỳ kheo Pháp tạng. Thiện căn, thân nhân từ vô lượng 

kiếp đó, phát khởi 48 lời nguyện của ngài. Sau khi phát 48 lời nguyện, lại dùng 

thời gian năm kiếp tinh tấn tu hành, dõng mãnh tinh tấn, thực hiện thành tựu 48 

lời nguyện. 

Công đức thành tựu 48 nguyện, cảm ứng được thế giới Cực Lạc. Nên thế giới 

Cực Lạc là nguyện lực, hạnh lực của Phật A Di Đà, công đức tu hành thành tựu. 

Nó không phải nhân công thiết kế, ở đó cũng không phải như chỗ của chúng ta, là 

do thi công kiến tạo thành, nó không phải. Thế giới Cực Lạc là tự nhiên cảm ứng 

nên, tự nhiên cảm ứng được này, chúng tôi có chứng cứ. 

Chúng  ta  biết  rõ,  không  hoài  nghi  đối  với  điều  này,  vì  sao?  Dục  giới  thiên, 

Tha hóa tự tại thiên, Hóa lạc thiên đều là cảm ứng, đó là gì? Là công đức hành 

thiện  của  chính  mình  thành  tựu  nê.  Có  câu:  nhà  tích  đức  hành  thiện  nhất  định 

luôn an vui, nó tự nhiên cảm ứng. Quý vị tạo tội nghiệp, cảm ứng tội nghiệp tạo 

thành địa ngục. Địa ngục cũng là hóa sanh, không có ai thiết kế, không có người 

kiến tạo. Câu chuyện này trước đây chúng tôi nghe cư sĩ Chu Kính Trụ kể, ông là 

ba vợ của ông Chương Thái Viêm. Đầu năm Dân quốc, mọi người đều biết ông, 

ông làm phán quan của Đông Ngạc đại đế. Một hôm ông cảm thấy hình phạt ôm 

cột đồng cháy quá tàn khốc, không phù hợp nhân đạo, nên thỉnh cầu Đông Ngạc 

đại đế hủy bỏ hình phạt này. Đông Ngạc đại đế rất thông minh, phái hai tiểu quỷ 

dẫn ông đi xem_ông đến hiện trường xem thử. Đến hiện trường, tiểu quỷ nói đến 

rồi, ông không thấy gì, mới đột nhiên giác ngộ: là nghiệp lực bất thiện của chính 

mình biến hiện ra, không phải do con người làm, nếu  do Đông Ngạc đại đế tạo 

nên, ông có thể hủy bỏ. Không phải ông tạo thành, là bản thân chúng ta cảm ứng, 

như vậy có cách nào chăng? Từ đó mới hoàn toàn thấu triệt, nghiệp lực cảm ứng 

quả thật không thể nghĩ bàn. 

“Thế mới biết, thiện căn là thân nhân, từ nhân được quả, quả đầy đủ chủng tử, 

lại tạo thành thắng nhân. Nếu như triển chuyển, thiện căn vô tận, nên Bồ Tát đầy 

đủ chủng chủng diệu đức như thế”. Đầu tiên giới thiệu về trí tuệ, đức năng của Bồ 

198  Tập 490 



Tát từ đâu mà cs. Thực tế mà nói thì không phải từ bên ngoài đến, tất cả đều từ 

trong tánh đức của mình tự nhiên hiển lộ ra. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 491 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:12.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 609, hàng thứ hai, bắt đầu xem từ hàng thứ hai. 

“Hựu  Đại  Bi  Kinh  viết,  nhất  xưng  Phật  danh,  dĩ  thị  thiện  căn  nhập niết  bàn 

giới, bất khả cùng tận, cố tri thiện căn thị thân nhân. Tùng nhân đắc quả, quả cụ 

chủng tử. Phục tác thắng nhân, như thị triển chuyển, thiện căn vô tận. Thị cố Bồ 

Tát cụ túc như hạ chủng chủng diệu đức”. 

Mấy câu này trong Kinh Đại Bi ý nghĩa rất thâm sâu, sau khi hiểu rõ, chúng 

ta sẽ hoan hỷ trồng thiện căn, hoan hỷ làm việc thiện, nhất tâm xưng niệm danh 

hiệu Phật. Cuối cùng bây giờ chúng ta đã hiểu được, câu Phật hiệu này là thiện 

trong các điều thiện, là trung tâm điểm của tất cả các thiện pháp thế xuất thế gian. 

Câu  Phật  hiệu  này  chính  là  đầu  mối  trọng  yếu  của  tất  cả  các  điều  thiện,  tất  cả 

thiện pháp của thế xuất thế gian đều không thể sánh với nó. 

Chúng ta đang học bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, đại khái cũng được hơn một 

nửa mới hoát nhiên đại ngộ, như vậy chúng ta nên trồng thiện căn bằng cách nào? 

Trong kinh nói rất hay: Phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Bất cứ thiện căn nào trong thế xuất thế gian cũng trồng, nếu để thiện căn này sớm 

ngày nảy mầm, sanh trưởng, khai hoa, kết trái. Quý vị thật sự cần phải hiểu sơ về 

nghĩa thú đối với câu A Di Đà Phật này. Hiện tại chúng ta biết được không nhiều, 

chỉ biết đôi chút, nhưng lợi ích quả thật không thể nghĩ bàn. Bởi thế quý vị biết 

được càng nhiều càng tốt, càng rõ càng tốt, vì sao vậy? Vì sức mạnh càng lớn. 

Sức  mạnh sanh ra từ đâu? Từ tâm tưởng, duy chỉ có quý vị thật sự thấu triệt rõ 

ràng, quý vị ức niệm,  ức và niệm này  mới có thể tương ưng, nhớ Phật  và niệm 

Phật  mới  có  thể  tương  ưng.  Cũng  như  trong  kinh  này  Đức  Phật  dạy  chúng  ta: 

“Pháp thân đại sĩ niệm niệm lưu nhập tát bà nhược hải”, có địa vị này tồn tại, đây 

Tập 491  199 



là viên chứng cảnh giới tam bất thoái. Chúng ta đối với nó không hiểu lắm, không 

rõ ràng lắm. Có niệm là thiện căn, không sai, nhưng công đức không hiển lộ. Nếu 

có  thể  dứt  trừ  tạp  niệm,  chắc  chắn  có  thể  vãng  sanh.  Vãng  sanh  thế  giới  tây 

phương  Cực  Lạc  đương  nhiên  không  vấn  đề  gì,  vì  trí  tuệ  đã  khai,  quý vị  hoàn 

toàn hiểu được, lúc này tự nhiên sanh ra tâm cảm ân vô tận. 

Bởi  vậy  kinh  không  thể  không  đọc,  không  thể  không  nghe.  Niệm  Phật  nhất 

định phải vượt qua tạp niệm, trong 24 tiếng đồng hồ tạp niệm ít, niệm Phật nhiều, 

như  vậy  nắm  chắc  việc  vãng  sanh.  Nhưng  khi  chúng  ta  không  niệm  Phật,  tạp 

niệm liền khởi lên, đây là hiện tượng của tuyệt đại đa số người hiện nay. Dùng 

phương pháp gì để dứt trừ tạp niệm? Niệm Phật, nhất tâm niệm Phật, tạp niệm sẽ 

không còn. 

Bởi thế bên dưới nói: “Chiết phục tất cả ma quân”, là dùng phương pháp gì? 

Chính  là  niệm  Phật.  Ma  quân  là  gì?  Là  tạp  niệm.  Phương  pháp  này  tuyệt  diệu, 

chúng ta phải giữ chặt nó. 

Bốn  câu  này  trong  Kinh  Đại  Bi,  bên  dưới  Hoàng  Niệm  Tổ  có  chú  giải  đơn 

giản nhưng rất hay: “Nên biết thiện căn là thân nhân”. Nhất tâm xưng niệm danh 

hiệu  Phật  là  thiện  căn,  thiện  căn  là  thân  nhân  của  thành  Phật.  “Từ  nhân  được 

quả”, trong quả lại có chủng tử, chủng tử đó là nhân của đời sau, nhân quả triển 

chuyển  vô  tận,  mãi  mãi  không  gián  đoạn.  Bởi  thế  Bồ  Tát  đầy  đủ  chủng  chủng 

diệu đức, những điều bên dưới nói đều là diệu đức của Bồ Tát. Chỉ có công đức 

chân thật này mới có thể giải quyết tất cả mọi vấn đề. 

Câu đầu tiên nói: “Thôi phục nhất thiết ma quân”. Thôi phục là phá trừ, nghĩa 

là hàng phục. Ma chính là tạp niệm, là chướng ngại. Trong kinh luận thường nói 

đến  bốn  loại  ma,  trong  bốn  loại  ma  nghiêm  trọng  nhất  là  ma  ngũ  ấm.  Sắc  thọ 

tưởng hành thức là ngũ ấm. Sắc là nhục thể, có nhục thể, quý vị xem quý vị chăm 

sóc nó phiền phức biết bao, đây là đày đọa bản thân. Bởi thế hàng phàm phu cấp 

cao  không  cần  thân  thể,  Lão  tử  chính  là  một  ví  dụ  tốt,  ông  nói:  “ngô  hữu  đại 

hoạn,  vị  ngô  hữu  thân”,  nếu  không  có  thân  tốt biết  bao,  không  có  thân quá  nhẹ 

nhàng. Thân này không có nhưng vẫn còn thọ tưởng hành thức. Vô sắc giới thiên 

không có thân, nhưng có thọ tưởng hành thức, chúng ta gọi nó là linh hồn, đó vẫn 

là  đày  đọa.  Nếu  thọ  tưởng  hành  thức  đều  không  có  thì  tốt  biết  bao,  thọ  tưởng 

hành thức có thể không có được chăng? Có thể, thành Phật sẽ không còn. Đem 

thọ tưởng hành thức hoàn nguyên, hoàn nguyên là gì? Là kiến văn giác tri, kiến 

văn giác tri là tánh đức, trong tự tánh vốn có, khi mê liền biến thành thọ tưởng 

hành thức. Thọ tưởng hành thức đem đến cho chúng ta sự giày vò, chúng ta thấy 

rất nhiều người sám hối, nội tâm rất đau khổ. Họ không phải từ nhục thể, không 

200  Tập 491 



có ai đánh họ, không có ai đánh roi họ, nội tâm lại đau khổ như vậy, đây chính là 

gì? Đó là ma của thọ tưởng hành thức trong ngũ ấm, phiền não là ma, tử ma, còn 

có thiên ma. Thiên ma là tai nạn từ bên ngoài đến, ngày nay chúng ta nói là thảm 

họa tự nhiên, nhà Phật gọi là thiên ma. 

Dùng phương pháp gì để hàng phục bốn loại ma này? Một câu Di Đà thật sự 

có thể hàng phục, quả là vi diệu đến tột cùng. Bất luận là thảm họa về mặt tinh 

thần  hay  là  về  nhục  thể,  chỉ  cần  vừa  tiếp  xúc  thì  hoàn  toàn  buông  bỏ  được  nó, 

niệm  lên  một  câu  Phật  hiệu,  thật  sự  có  thể  giải  quyết  được  nó,  vì  sao  vậy?  Vì 

niệm câu Phật hiệu này, tự nhiên đạt được oai thần của Phật A Di Đà gia trì. Sức 

mạnh gia trì lớn bao nhiêu? Hoàn toàn dựa vào tâm chân thành của chúng ta. 

Như Tổ sư Ấn Quang nói: Một phần thành kính được một phần gia trì, mười 

phần  thành  kính  được  mười  phần  gia  trì,  trăm  phần  thành  kính  được  trăm  phần 

gia  trì,  hoàn  toàn  thành  tỷ  lệ  với  tâm  thành  kính.  Niệm  Phật  mà  không  có  tâm 

thành kính không đạt được gia trì, nhưng niệm vẫn tốt hơn không. Hiệu quả của 

gia trì, chính là không khởi vọng niệm đó là hiệu quả. Khi niệm Phật A Di Đà, 

bất luận là niệm thời gian dài bao nhiêu đều không có chút tạp niệm nào, đó là 

Phật lực gia trì. 

Trí Độ Luận nói: “Đoạt tuệ mạng, phá hoại đạo pháp công đức thiện bổn, nên 

gọi là ma. Loại quỷ thần này có đại thần lực, có thể đối đầu khó dể với người tu 

pháp xuất thế, quân chúng của ma”. Quân chúng ở đây chính là quần chúng, còn 

gọi  là  ma  quân.  Đây  là  giải  thích  chữ  ma.  Có  ma,  hoàn  toàn  không  phải  giả. 

Thông  thường  chúng  ta  nói  yêu  ma  quỷ  quái.  Nó  ở  đâu?  Ở  ngay  xung  quanh 

chúng ta, chính là những nhân vật xung quanh mà chúng ta thường tiếp cận. Làm 

sao  biết  được?  Quý  vị  thử  nghĩ  xem,  trong  kinh  Đức  Thế  Tôn  dạy  về  bốn  loại 

duyên giữa con cái và cha  mẹ.  Quý vị thử nghĩ xem bốn loại duyên này là tính 

chất gì? Là báo ân, báo oán, đòi nợ hay là trả nợ, đặc biệt là thân tình khó đoạn. 

Điều đầu tiên của ma chướng là tình thân, quý vị không thể tự tại, không thể được 

tâm  thanh  tịnh.  Quý  vị  thường  nhớ  nhung  thấp  thỏm,  không  nhớ  gì  đến  Phật, 

đáng lý phải nhớ niệm Phật, phải nghĩ đến Phật, quý vị lại nhớ đến người nhà của 

mình là coi như xong. Nhớ nhung người nhà là trầm luân trong lục đạo, bị như 

thế  nào?  Đời  đời  kiếp  kiếp  oan  oan  tương  báo.  Báo  ân,  báo  oán,  đòi  nợ,  trả  nợ 

chính là làm những điều này. Quý vị vô cùng thân thiết đối với họ, nhưng lại rất 

xa lạ với Phật A Di Đà, đó là người ngoài, không để trong lòng, nên quý vị không 

thể vãng sanh. Phật A Di Đà ngày ngày hy vọng quý vị đến thế giới Cực Lạc, quý 

vị cũng có ý này, nhưng quý vị đã đi sai. Quý vị chấp trước tình thân, tình thân là 

đại ma thứ nhất, vì nó chướng ngại chúng ta tu hành vãng sanh Tịnh độ. Nó đến 

Tập 491  201 



làm  khó,  chống  lại,  nghĩa  là  không  để  quý  vị  vãng  sanh.  Tóm  lại  mà  nói  phải 

nhận thức, người chúng ta thích là ma, người chúng ta ghét cũng là  ma, ghét là 

gì? Khiến quý vị sanh tâm sân hận, tâm sân hận khiến quý vị đọa địa ngục, quý vị 

xem họ kéo quý vị vào địa ngục đấy. Người quý vị yêu thích, khiến quý vị sanh 

tâm hoan hỷ, tâm tham luyến, họ kéo quý vị vào đường ngạ quỷ. Tham sân si là 

ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, họ không lôi kéo quý vị vào nơi tốt đẹp, mà lôi kéo 

quý vị vào chỗ xấu xa nhất. Nên vấn đề này chỉ có người thật sự học Phật  mới 

hiểu được, họ mới có cảnh giác cao độ. Ý niệm này khởi lên, cổ nhân nói: “không 

sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, ý niệm vừa khởi lên lập tức đổi thành A Di Đà 

Phật. Hai câu này của cổ nhân rất hay: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. 

Giác là gì? Luôn niệm câu Phật hiệu này chính là giác ngộ, nhớ niệm tham luyến 

ân oán đó tức là ma. Bất luận là ai cũng phải biết điều này. 

Tôi  thường  chỉ  cho  các  bạn  đồng  học  một  phương  pháp  tốt,  xem  tất  cả  mọi 

người đều là Phật A Di Đà. Người thân là Phật A Di Đà, oan gia cũng là Phật A 

Di Đà, nhìn thấy đều là Phật A Di Đà, không sanh tham luyến, không sanh sân 

nhuế, phương pháp này rất hay. Nếu dùng phương pháp này thuần thục, phải như 

thế nào? Chỗ xa lạ chuyển thành quen thuộc, chỗ quen thuộc chuyển thành xa lạ, 

công phu sẽ đắc lực. Công phu đắc lực thì sanh tử tự tại. Thế gian này nhân quả 

báo  ứng  rất  nhanh!  Rất  rõ  ràng.  Chỉ  cần  chúng  ta  bình  tĩnh  quan  sát,  đều  thấy 

được, người nông nổi không thấy được, tâm địa thanh tịnh đều nhìn thấy, quả báo 

ở ngay trước mắt. Quả thật là thiện có thiện quả, ác có ác báo. 

“Thôi phục nhất thiết ma quân”. Vấn đề này ở trong khi giảng dạy chúng tôi 

đã nói rất nhiều. Nguyên tắc chung chính là thuận cảnh không khởi tham luyến, 

nghịch cảnh không sanh sân nhuế. Thuận cảnh khởi tham luyến, đọa vào đường 

ngạ quỷ, nếu quá đáng sẽ biến thành đường địa ngục. Trong nghịch cảnh sanh sân 

nhuế, điều này rất dễ, toàn bộ đều đọa vào địa ngục không biết lúc nào. Bởi vậy 

thuận cảnh chúng ta cảm ân, nghịch cảnh cũng cảm ân, vì sao vậy? Vì nó đến thử 

thách quý vị, xem công phu tu hành của quý vị đã đủ chưa, có nhẫn được chăng. 

Không nhẫn được thì xong rồi, đời này quý vị không thể thành tựu, phải đi về đâu 

thì quý vị sẽ đi về đó. Thật sự có công phu, ma sẽ bị đẩy lùi. 

Đức Thế Tôn đã làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta, trong nhiều kiếp quá 

khứ  ngài  tu  hành  Bồ  Tát  đạo,  tu  hạnh  nhục,  gặp  được  vua  Ca  Lợi.  Câu  chuyện 

này trong Kinh Đại Niết Bàn ghi chép rất tường tận, Kinh Kim Cang chỉ nhắc đến 

một  ít:  “Vua  Ca  Lợi  cắt  bỏ  thân  thể”,  đã  nhắc  đến  câu  này.  Nói  tỉ  mỉ  là  trong 

Kinh  Đại  Niết  Bàn.  Điều  này  thông  thường  chúng  ta  nói  là  vô  cùng  nhục  nhã. 

Tâm của nhẫn nhục tiên nhân tốt, tâm thiện hành thiện, vô duyên vô cớ chịu nhẫn 

202  Tập 491 



nhục, lăng trì xử tử. Bất cứ ai cũng không thể chịu đựng được, không ngờ ngài 

hoàn  toàn  tiếp  nhận,  không  hề  có  chút  oán  hận  nào,  cho  đến  khi  ngài  mạng 

chung. Sau cùng còn nói với Vua Ca Lợi, sau khi tôi thành Phật, người đầu tiên 

tôi độ là ông. Lời của ngài đã thực hiện. Đức Thế Tôn thành Phật, người đầu tiên 

được độ là tôn giả Kiều Trần Như. Tôn giả Kiều Trần Như chính là vua Ca Lợi 

năm đó, còn Đức  Thế  Tôn chính là Nhẫn Nhục Tiên  Nhân. Chúng ta đạt được 

khai thị này, hiểu rõ chân tướng sự thật, người hủy báng tôi cám ơn họ, người hủy 

nhục tôi cám ơn họ. Người chiếm lợi ích của tôi, hại tôi, lừa gạt tôi, cảm kích họ, 

nghĩ rằng mình đang trả nợ. Người hãm hại tôi, dù hãm hại đến tột cùng tôi vẫn 

cảm kích. 

Ngày nay người chướng ngại quý vị, chướng ngại quý vị rõ ràng nhất là danh 

lợi. Tôi không cần danh, buông bỏ danh, họ không cách nào phá hoại được, đây 

gọi là hàng phục. Lợi, người xuất gia nhiều Phật tử, nhiều người khen ngợi cúng 

dường, nếu họ đặt chuyện sinh sự, sẽ đẩy tất cả những người này rời xa. Họ cho 

rằng thầy mình không phải là người tu hành chơn chánh, ông chỉ làm bộ làm dáng 

gạt chúng ta. 

Tôi không cần danh, tôi cũng không cần lợi, tôi cũng không cần khen ngợi, 

tôi cũng không cần người cúng dường, vậy thì ma hết cách. Chỉ cần có phân biệt 

chấp trước, ma liền có được cơ hội. Nếu buông bỏ tất cả phân biệt chấp trước, ma 

đối với quý vị không còn cách nào khác. Đến sau cùng sẽ sát hại, sát hại cũng 

cảm ân quý vị, giống như Nhẫn Nhục Tiên Nhân vậy, thì ma cũng đành chịu. 

Mềm  mỏng  khắc  phục  cang  cường,  đức  lớn  của  nhu  hòa  nhẫn  nhục  có  thể 

thành tựu vô lượng công đức, không nhẫn được là thất bại thể thảm. 

Trong xã hội hiện nay, thường nghĩ đến Nhẫn Nhục Tiên Nhân biểu diễn cho 

chúng ta thấy, chúng ta phải lãnh hội một cách sâu sắc, vì sao vậy? Vì trên đường 

đạo bồ đề chúng ta sẽ gặp một vài vấn đề, cũng có thể gặp rất nhiều lần, chư Phật 

Bồ Tát từ lâu đã dạy chúng ta ứng phó cách nào rồi. Không chướng ngại chúng ta 

tu  hành,  không  chướng  ngại  chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  độ,  không  chướng  ngại 

chúng ta thân cận Phật A Di Đà, nên suốt đời phải nắm chắc việc niệm Phật này. 

Không  cho  ta  niệm  Phật,  không  cho  ta  mở  miệng,  vậy  thì  mặc  niệm  trong  tâm. 

Họ  có  thể  quản  lý  được  bên  ngoài  của  ta,  nhưng  không  quản  được  nội  tâm  ta. 

Thảm  họa  càng  nghiêm  trọng,  thành  tựu  càng  thù  thắng.  Thảm  họa  càng  bức 

bách,  thành  tựu  càng  nhanh  chóng,  thế  nên  mọi  thứ  ngăn  trở  trước  mắt  không 

phải là việc xấu. Đối với người tu hành chơn chánh mà nói, đó là một cơ duyên 

rất khó được, vì sao vậy? Vì nó khiến chúng ta nhanh chóng thành tựu. Đây là thử 

thách sau cùng, đề thi vô cùng nghiêm khắc. Không thông qua sẽ đọa lạc, thông 

Tập 491  203 



qua cảnh giới liền nâng cao, đọa nhanh, lên cũng rất nhanh. Nhẫn được, hiểu lý 

lẽ, tâm địa thanh tịnh, tâm địa có trí tuệ chắc chắn vượt qua. 

Ở  đây  nói:  “Hàng  quỷ  thần  này  có  thần  lực  lớn”.  Đây  là  sự  thật,  người  học 

Phật chơn chánh đều khẳng định quỷ thần luôn tồn tại. Trong quá trình chúng ta 

học  tập  thường  gặp,  nhất  định  không  phải  giả.  Tiểu  thừa  có  hàng  ma,  đại  thừa 

không có. Vì sao đại thừa không có hàng ma? Hàng đại thừa cho rằng Phật với 

ma  là  một  không  phải  hai.  Tôi  dùng  tâm  thanh  tịnh  đối  với  họ,  họ  đều  là  Phật. 

Khi dùng tâm không thanh tịnh đối với họ thì họ đều là ma, Phật cũng là ma. Đại 

thừa đích thực làm được cảnh tùy tâm chuyển. 

Thế nên một người ở trong thế gian này, đặc biệt là trong thời loạn thế. Chỉ 

cần  tâm  thanh  tịnh,  hành  vi  đoan  chánh,  thân  tâm  được  mạnh  khỏe,  sẽ  sanh  trí 

tuệ, mọi thứ đều có thể như pháp. Bởi thế tâm thanh tịnh quan trọng hơn bất cứ 

thứ gì, tâm niệm Phật A Di Đà quan trọng nhất. Lấy tâm thanh tịnh hướng đến vô 

lượng thọ, đây là độ mình, độ gia đình mình, độ khu vực này, độ địa cầu này, là 

diệu pháp duy nhất, chân thật không hư vọng. 

“Tôn trọng phụng sự Chư Phật. Bổn kinh đệ tứ thập nhất phẩm, vị vãng sanh 

biên địa giả. Ư liên hoa trung bất đắc xuất hiện, ư ngũ bách tuế trung bất kiến tam 

bảo,  bất  đắc  cúng  dường  phụng  sự  Chư  Phật.  Cố  tri  bất  khả  dĩ  thiểu  thiện  căn 

phước đức nhân duyên, kiến Phật dữ sự Phật dã”. 

Đoạn này dẫn chứng lời trong kinh Đức Phật nói. Thế giới Cực Lạc đích thực có 

biên địa, người vãng sanh đến biên địa, ở trong hoa sen, hoa sen không nở, nên 

họ không thấy được Phật. Ở đó có kỳ hạn, không phải vô thời hạn, dài nhất là 500 

tuổi, 500 tuổi là tính tuổi của nhân gian chúng ta, ở thế giới Cực Lạc cũng không 

phải quá dài. Bởi thế tạm thời không thấy được Phật, không như nhập phẩm vãng 

sanh.  Cõi  phàm  thánh  đồng  cư  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  gọi  là  nhập  phẩm  vãng 

sanh, sanh đến đến thế giới Cực Lạc liền thấy được Phật . 

Vãng sanh biên địa, Phật có đến tiếp dẫn chăng? Chúng ta thử nghĩ xem, nếu 

Đức Phật không đến tiếp dẫn, nơi nào là thế giới Cực Lạc, họ có thể tìm được ư? 

Nên  chúng  ta  tin  rằng  Phật  A  Di  Đà  từ  bi,  nhất  định  đến  tiếp  dẫn.  Sau  khi  tiếp 

dẫn, họ ngồi trong đài liên hoa, liên hoa liền khép lại, không thấy được Phật, họ 

đến thế giới Cực Lạc. Khi nào hoa nở, họ sẽ thấy được Phật, thời gian dài nhất là 

500 tuổi hoa nở. Trong vòng 500 tuổi không thấy được Tam bảo, không thấy Tam 

bảo đương nhiên họ không thể cúng dường phụng sự Chư Phật. 

“Tôn trọng phụng sự Chư Phật”, là tu phước báo. Thành Phật, chư vị nên biết, 

thành Phật gọi là Lưỡng Túc Tôn. Quý vị xem khi quy y Phật: “Quy y Phật nhị 

Túc Tôn”. Nhị là gì? Là phước báo và trí tuệ. Hai loại này đều đầy đủ, chính là 

204  Tập 491 



viên mãn, Đức Phật đầy đủ hai loại phước và tuệ. Cho nên đến thế giới Cực Lạc 

vẫn phải tu phước, tu phước ở thế giới Cực Lạc dễ, mỗi ngày họ có năng lực phân 

thân đến cõi nước của mười phương Chư Phật để cúng dường, đi phụng sự chư 

Phật, tu phước.  Cơ hội của họ quá thù thắng, cúng Phật đương nhiên nghe Phật 

thuyết pháp, mỗi ngày đều nghe mười vạn ức Phật thuyết pháp, đều cúng dường 

mười vạn ức Phật. Quý vị xem phước tuệ đó không tuyệt diệu sao? Cho nên đến 

thế giới tây phương Cực lạc, thành tựu phước tuệ cứu cánh viên mãn. Cơ duyên 

thù  thắng,  nên  thành  tựu  rất  nhanh,  khi  đầy  đủ  họ  lập  tức  thành  Phật.  Từ  đây 

chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  được,  vì  sao  thế  giới  tây  phương  Cực  lạc  thành  Phật 

nhanh như vậy? Điều này cho chúng ta tin tức, chúng ta lãnh hội được sẽ hiểu, nó 

đương nhiên rất nhanh. 

Thế gian này của chúng ta không thấy được Phật, chỉ cúng dường được tượng 

tạc bằng đất, điêu khắc bằng gỗ và tranh ảnh Chư Phật Bồ Tát, không thấy được 

Phật  thật.  Người  ở  thế  giới  Cực  Lạc  không  như  vậy,  mười  phương  thế  giới  vô 

lượng vô biên đều là Phật thật, họ có năng lực đến gặp Phật, cúng dường Phật, 

theo ngài học tập. 

Nên biết, câu này là trong Kinh Di Đà: “Không thể thiếu thiện căn phước đức 

nhân duyên, mà được sanh về nước này”. Thế nên muốn vãng sanh về thế giới tây 

phương Cực Lạc, nhất định phải nhiều thiện căn, nhiều phước đức, nhiều nhân 

duyên, mới có thể gặp Phật và cúng dường Phật, câu này hoàn toàn là nói đến thế 

giới tây phương Cực Lạc. 

“Các vị Bồ Tát có thể phụng sự Chư Phật, đều do có nhiều thiện căn phước 

đức nhân duyên”. Hiện nay chư vị Bồ Tát ở thế giới tây phương Cực Lạc đều có 

năng  lực,  đều  có  thần  thông,  đều  có  thể  phân  thân.  Họ  phân  thân,  không  phải 

phân  ra  mấy  trăm  thân,  mấy  ngàn  thân,  họ  có  thể  phân  thành  vô  lượng  vô  biên 

thân, phụng sự vô lượng vô biên Chư Phật Như Lai. Vì vậy đều là nhiều thiện căn 

phước đức nhân duyên, ở đây chúng ta thấy được điều này. 

“Vi thế minh đăng”. Thế là thế gian, lục đạo mười pháp giới trong tất cả cõi 

nước  của  Chư  Phật,  đặc  biệt  là  nói  chúng  sanh  trong  lục  đạo,  ở  trong  đây  làm 

ngọn đèn sáng cho thế gian. Đây chính là làm thầy giáo hóa chúng sanh, khiến tất 

cả  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ,  đây  chính  là  “vi  thế  minh  đăng”.  Bên  dưới  có 

giải thích: 

“Ngọn đèn sáng ví như trí tuệ của Bồ Tát, chiếu soi phá trừ  mê  muội si  ám 

cho chúng sanh, khiến chúng sanh hiểu rõ chánh đạo”. Đây là dạy học. Thế nên 

Phật sự_sự nghiệp của Phật, Bồ Tát sự_sự nghiệp của Bồ Tát, hoàn toàn là dạy 

Tập 491  205 



học. Quan trọng nhất trong việc dạy học, cũng là chính là biểu diễn trọng nhất mà 

đức Phật coi trọng, là làm cho chúng sanh thấy. 

Mọi người rất quen thuộc đối với Kinh Kim Cang, văn tự không nhiều, chỉ có 

hơn 5000 chữ, trong đó có câu. Tôi tin rằng chỉ cần đọc một lần Kinh Kim Cang, 

ấn  tượng  của  họ  sâu  sắc  nhất  chính  là  hai  câu  này:  “Thọ  trì  đọc  tụng,  vi  nhân 

thuyết pháp”. Hai câu này trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói hơn 10 lần, lặp lại 

mười mấy lần, khi quý vị đọc ấn tượng sẽ vô cùng sâu sắc. 

Thọ là gì? Đức Phật dạy chúng ta, chúng ta tiếp nhận. Trì là duy trì, tiếp nhận 

không bị mất đi. Tôi đọc kinh này, nhìn vào kinh đọc, không nhìn vào kinh mà 

đọc gọi là thuộc,  gọi là tụng thuộc  lòng. Thọ  trì đọc  tụng là tự  lợi. Câu sau vì 

người diễn thuyết_diễn là biểu diễn. Chúng ta thực hành tất cả những gì Đức Phật 

dạy để người khác thấy, đây là diễn. Thực hành để người khác thấy,  mọi người 

nhất định có vấn đề đến thỉnh giáo quý vị, quý vị mới nói cho họ nghe. Nên diễn 

thuyết là hai vấn đề khác nhau, diễn là thân hành, thuyết là ngôn giáo_thân hành 

ngôn giáo. Đây là vì người diễn thuyết là lợi tha, đó chính là ngọn đèn sáng. Giúp 

tất  cả  chúng  sanh  thấu  triệt  chánh  đạo.  Họ  đã  minh  bạch,  đã  giác  ngộ,  họ  cũng 

thật sự y giáo phụng hành. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  vân:  “Tự  cụ  trí  tuệ,  năng  sanh  vật  giải,  danh  thế  đăng  minh”. 

Tịnh Ảnh Sớ là tác phẩm chú giải Kinh Vô Lượng Thọ của ngài Huệ Viễn thời 

Tùy  Đường, chú  giải này của ngài  gọi là Vô  Lượng Thọ  Kinh Nghĩa  Sớ, cuốn 

sách này lưu thông rất phổ biến ở Trung quốc. Trước đây chúng tôi học Kinh Vô 

Lượng  Thọ  là dùng chú giải này.  Nhưng sao lại gọi là Tịnh  Ảnh Sớ? Suốt đời 

ngài ở chùa Tịnh Ảnh, đây là người đời sau tôn xưng ngài, nên không gọi tên họ 

của  ngài,  mà  gọi  địa  danh  của  ngài.  Ở  đây  có  một  bậc  thánh  nhân,  như  vậy  là 

cung kính nhất.  Như đại sư Trí Giả, người ta tôn xưng ngài là Thiên Thai đại sư. 

Ngài Khuy Cơ không gọi tên của ngài, gọi là Từ Ân đại sư, vì ngài ở chùa Từ Ân, 

lấy tên chùa để gọi vị đại sư này. Người thế gian cũng vậy, quý vị xem người đời 

gọi Lý Hồng Chương cuối thời Mãn Thanh là gì? Gọi là Lý Hợp Phì, là gọi địa 

danh của ông, đây là cách xưng hô tôn kính nhất, Hợp Phì đã xuất hiện nhân vật 

lớn này. Nhà Phật cũng có cách xưng hô này, đây là tôn kính, bởi thế nên gọi là 

Tịnh Ảnh Sớ. 

“Tự  cụ  trí  tuệ,  năng  sanh  vật  giải”.  Quý  vị  thấy  nó  không  phải  năng  sanh 

chúng giải. Chúng là chúng sanh, năng sanh nhân giải, không phải, nó dùng chữ 

vật.  Vật  là  gì?  Vật  là  bao  hàm  hết  mười  pháp  giới,  nếu  đây  là  người,  thì  mười 

pháp giới chỉ có nhân đạo, thiên, chỉ có thiên đạo. Nếu là dùng chúng, chúng là 

chúng  sanh,  phạm  vi  này  rất  lớn.  Nhưng  dùng  vật,  vật  bao  gồm  cả  mười  pháp 

206  Tập 491 



giới, nên phạm vi  của vật gần tương đồng với phạm vi của chúng, đều là nghĩa 

rộng. Phát triển rộng ra bên ngoài, nó bao gồm cây cỏ hoa lá, sơn hà đại địa, đều 

có thể bao hàm hết trong đó, chúng đều có thể lý giải. Những thiên địa vạn vật 

này, đối với trí tuệ của Phật Bồ Tát, giáo hóa của Phật Bồ Tát, đều có thể lý giải, 

đây gọi là ngọn đèn sáng, đăng minh nghĩa là ngọn đèn sáng. 

Chữ vật ở đây tức là chỉ chúng sanh.  “ Bản thân đầy đủ trí tuệ, ánh sáng ngọn 

đèn này chiếu ra, có thể soi rõ tất cả vạn vật. Ví như khiến tất cả chúng sanh khai 

phát tín giải, nên gọi là ngọn đèn sáng của thế gian. Ý này nói một cách rõ ràng 

minh bạch, chúng ta tu hành, trí tuệ khai mở, đó chính là ánh sáng chiếu soi mười 

phương. Trong ánh sáng chiếu mười phương đó, quan trọng nhất là muốn chúng 

sanh năng giải, năng tri năng giải. 

Chiếu như thế nào? Trí tuệ chân thật, công đức chân thật, hoàn toàn thực hành 

trong giới luật, chính là thực hành trong cuộc sống hằng ngày. Cuộc sống hằng 

ngày gọi là giới luật, hay gọi là luật nghi, gọi luật nghi ý nghĩa càng hay, nghi là 

gì?  Nghi  là  biểu  hiện  của  quý  vị,  biểu  hiện  đi  đứng  ngồi  nằm,  biểu  hiện  trong 

cuộc sống, biểu hiện khi đối nhân tiếp vật. Nghi là biểu hiện ở bên ngoài cho mọi 

người thấy. Mọi người thấy được cảm thấy hay, điều này hay. 

Ở Trung quốc gọi là lễ, là lễ nghi. Phật pháp gọi là luật nghi, luật và lễ cùng 

một ý nghĩa. Nghi là nghi biểu, nhất định phải biểu hiện ra bên ngoài, nếu không 

làm sao người ta nhận ra được? Người ta nhận ra được, tức có thể học tập. Nhận 

ra được cảm thấy hoan hỷ, ngưỡng mộ, cảm thấy điều này hay liền học theo quý 

vị. Cho nên bất kỳ điều gì cũng phải thể hiện ra cho người khác thấy. 

Đức Thế Tôn đã thể hiện ra trong cuộc sống hằng ngày, thanh tịnh không ô 

nhiễm, đời sống vô cùng đơn giản. Ăn mặc cư trú đi đứng đều mạnh khỏe, không 

có  ô  nhiễm.  Biểu  hiện  ở  trong  công  việc,  công  việc  là  dạy  học,  dạy  học  đương 

nhiên  thân  hành  ngôn  giáo.  Hành  trì  tất  cả  những  giới  luật  Phật  chế,  không  có 

điều nào không làm được. Trong Đệ Tử  Quy tất cả có 113 điều, đều làm được 

hết, không phải cố tình làm, nó đã trở thành tự nhiên, chắc chắn không phải cố ý 

làm, đây là gì? Là đã thuần thục. 

Tâm là chân tâm, chân tâm hiển thị ra chính là giới luật, bởi thế luật nghi là 

kinh luận, biểu hiện ở hình dáng bên ngoài một cách cụ thể. Từ biểu hiện có thể 

lãnh hội được trí tuệ công đức trong kinh luận, vì sao? Vì biểu hiện và bên trong 

đều nhất như. Người có trí tuệ chân thật, từ biểu hiện thấy được bên trong, từ bên 

trong thấy được biểu hiện. 

Tập 491  207 



Trong Hội Sớ nói: “Chiếu soi mê ám của thế gian, nên gọi là làm ngọn đèn 

sáng  cho  thế  gian.  Nên  Bồ  Tát  có  thế  chiếu  phá  si  mê  và  hôn  ám  của  thế  gian, 

cũng như ngọn minh đăng vậy”. 

Chúng ta thử nghỉ xem, chúng ta học Phật làm đệ tử ngài, có năng lực chiếu 

phá  si mê và hôn ám của thế gian chăng? Chúng ta cũng có một chút trí tuệ, thấy 

tất  cả  chúng  sanh  trong  xã  hội  hiện  nay  si  mê  hôn  ám,  chúng  ta  đã  nhìn  thấy, 

chúng ta thấy như thế nào? Đây là nhìn thấy ánh sáng, ánh sáng trí tuệ, nhưng ánh 

sáng của chúng ta không đủ. Chỉ có thể khiến bản thân nhìn thấy, không thể khiến 

họ nhìn thấy được. Ánh sáng của Bồ Tát rất tuyệt diệu, bản thân thấy được cũng 

khiến cho người khác đều thấy được, làm sao họ thấy được? Họ nhìn thấy Bồ Tát 

thật sự biểu hiện giác ngộ, chính là như vậy. 

Ngày  nay  chúng  ta  cũng  đã  nhìn  thấy,  nhưng  bản  thân  chúng  ta  không  làm 

được, chúng ta chưa thể hiện ra cái không si không mê. Cũng chính là chúng ta 

phải  thật  sự  làm  được,  nội  tâm  không  tham,  không  sân,  không  si,  không  mạn, 

không  nghi,  trong nội  tâm  phải  làm  được  như  vậy.  Khi  ánh  sáng  chiếu  ra,  chắc 

chắn  là  không  sát,  không  đạo,  không  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu, 

nhất định làm được, điều này biểu hiện bên ngoài cho mọi người thấy. Thêm nữa 

chính  là  nói  về  mặt  biểu  cảm:  Không  oán,  không  hận,  không  não,  không  nộ, 

không phiền. Bất luận ở đâu cũng thanh lương tự tại, mặt mày tươi tỉnh. Quý vị 

biểu hiện ôn lương cung kiệm nhường của Phu tử ra bên ngoài, đây gọi là quang 

chiếu, người ta cảm nhận được. Thấy quý vị thân tâm an ổn, pháp hỷ sung mãn, 

họ sẽ cảm động, đây là ánh sáng chiếu đến họ. Ngày nay chiếu đến được chính 

mình, nhưng không chiếu được người khác, ánh sáng này quá  nhỏ, cũng tức là 

không  thực  hiện  được  nó.  Thực  hành  chắc  chắn  chiếu  đến  người  khác,  sẽ  ảnh 

hưởng  đến  gia  đình,  ảnh  hưởng  xã  hội.  Ảnh  hưởng  người,  người  trở  thành  tốt 

hơn, người xung quanh đều trở nên giống như chúng ta vậy. Đoàn thể này càng 

ngày càng lớn, sẽ ảnh hưởng đến toàn thể xã hội, ảnh hưởng đến toàn thể địa cầu. 

Bây giờ chúng ta hiểu, hoàn cảnh chúng ta cư trú chỉ là một điểm nhỏ, điểm nhỏ 

này rất quan trọng. 

Chúng ta đọc sách cổ thấy Vua Thuấn, vua Thuấn ở nơi thôn trang đó ba năm, 

người nơi thôn trang đó đều được giáo hóa, người người đều hiểu quy củ. Vua 

Thuấn không có ý giáo hóa, tự nhiên cảm hóa được. Quý vị là ngọn đèn này, thắp 

sáng suốt ba năm, khiến đen tối của người khác tự nhiên không còn, si mê của họ 

đều không còn, đây gọi là chân tu. Người thế gian còn như vậy, huống gì Chư 

Phật Bồ Tát?  Học Phật như vậy là đúng, nếu vẫn si mê như người thế gian, đó 

208  Tập 491 



chính là tội nhân của nhà Phật, vì sao vậy? Vì người thế gian nghĩ Phật chỉ là như 

vậy thôi, Phật như vậy họ cần để làm gì? 

Đa số đại chúng trong xã hội hiện đại đối với Phật giáo đã có nghi ngờ chất 

vấn, nếu không có ai đứng ra cứu vãn, Phật pháp sẽ tận diệt ngay trong thế gian 

này, vì đã mất đi quá nhiều rồi. Quanh Ấn Độ hoàn toàn không còn Phật pháp, 

đương thời đệ Tử Phật đi hoằng hóa khắp bốn phương, hai ba trăm năm đầu, bây 

giờ  hoàn  toàn  biến  mất.  Tây  Vực,  Ba  Tư,  Afghanistan,  dải  đất  này  đều  là  đất 

nước Phật giáo thời xưa, cách Ấn độ không xa, những bậc cao tăng của Ấn độ 

đều đến đó hoằng hóa. Bởi thế từ  Tây Vực tuyền đến Trung quốc. Đương thời 

Hán Minh Đế phái đặc sứ đến Tây Vực tìm cầu Phật pháp, chỉ đến Tân cương 

hiện nay, gặp được Ma Đằng và Trúc Pháp Lan, liền lễ thỉnh họ đến Trung quốc, 

hai vị này là cao tăng của Ấn độ. 

Chúng tôi đã  đến Indonesia, Jogia tôi cũng đi  được ba lần,  mỗi lần  đều đến 

ngôi  tháp  cổ  ở  bên  đó,  là  di  tích  của  thế  kỷ  thứ  bảy  công  nguyên.  Chứng  minh 

trước công nguyên thế kỷ thứ bảy Phật giáo ở đó rất phát triển, hiện nay không 

còn nữa. Duy có Phật pháp đại thừa truyền đến Trung quốc_nhánh của tiểu thừa 

truyền  đến  Nam  Dương,  Thái  lan,  Miến  điện,  Campuchia,  những  nơi  này  hiện 

nay vẫn còn. Nhưng ngày nay khoa học hưng thịnh, mọi người đều học sự hoài 

nghi, hôm nay đối với Phật pháp, đối với tôn giáo đưa ra chất vấn nghi ngờ: Tôn 

giáo  có  công  hiến  gì  đối  với  xã  hội,  đối  với  nhân  loại?  có  lợi  ích  gì?  Lợi  ích  ở 

đâu? 

Nếu  chúng ta  muốn hiểu rõ,  muốn giác ngộ, những lời dạy trong kinh điển 

chúng  ta  đều  làm  được,  như  vậy  Phật  pháp  thật  sự  đã  cống  hiến  cho  xã  hội. 

Chúng ta nhất định phải học Bồ Tát, Bồ Tát là gương tốt cho chúng ta, đây là đại 

thừa, học Tịnh tông. 

Trước đây chúng tôi tiếp thu giáo huấn của Hoàng Niệm Tổ, ông nói với tôi, 

Hạ Liên Cư hy vọng phát triển Tịnh tông học hội. Ở trong nước chưa làm được, 

chỉ nói đến danh xưng này, chưa làm, nên ông hy vọng tôi thực hiện ở hải ngoại 

trước. Tịnh tông học hội đầu tiên thành lập ở Canada, nghe nói Tịnh tông học hội 

Canada hiện nay vẫn còn. Học hội thứ hai là thành lập ở Mỹ, cư sĩ Dương Nhất 

Hoa phụ trách, hiện nay vẫn rất hưng thịnh, tại Sunnyvale Cựu Kim Sơn. Học hội 

thứ  ba  ở  tại  Los  Angeles,  cư  sĩ  Trần  Cảnh  Xướng  đang  thúc  đẩy,  hiện  nay  vẫn 

còn, cũng rất hưng thịnh. Ở Mỹ, ở Canada, lúc đó có hơn 30 học hội, hiện nay 

chắc  có  nhiều  hội  không  còn  tồn  tại.  Hội  này  đề  xuất  ra,  người  hưởng  ứng  rất 

đông,  rất  nhiều  quốc  gia  bao  gồm  Âu  châu,  Nam  dương.  Malaysia  có  hơn  100 

Tịnh  tông  học  hội,  có  hơn  50  hội  đã  đăng  ký,  còn  hơn  50  hội  chưa  đăng  ký, 

Tập 491  209 



nhưng đều hoạt động, hơn  100 Tịnh tông học hội. Ở  Úc châu có khoảng  mười 

mấy hội, hiện nay ở Nhật hình như có hai ba hội. 

Chuyên tu Tịnh độ, nương vào Kinh Vô Lượng Thọ. Kinh Vô Lượng Thọ là 

bộ kinh trọng yếu nhất trong việc tu học ở Tịnh tông học hội, là y cứ căn bản của 

luận lý và phương pháp.  Khi Tịnh tông học hội mới thành lập, chúng tôi đề xuất 

năm môn của hành môn, hy vọng mọi người chúng ta đều làm được, đều có thể 

thực hành. 

Thứ  nhất  là  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước.  Đây  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo  cao  nhất, 

chúng ta phải đặc biệt chú ý. Điều thứ nhất trong Tịnh Nghiệp Tam Phước chính 

là ba nền móng căn bản của Nho Thích Đạo. Điều thứ nhất bốn câu: “Hiếu dưỡng 

phụ  mẫu,  phụng  sự  sư  trưởng”,  thực  hành  ở  nơi  Đệ  Tử  Quy.  “Từ  tâm  bất  sát”, 

thực  hành  nơi  Cảm  Ứng  Thiên.  Câu  sau  cùng  là  “tu  Thập  Thiện  Nghiệp”.  Thế 

nên  trong  câu  đầu  tiên  là  bao  hàm  ba  nền  móng  căn  bản  của  Nho  Thích  Đạo. 

Điều thứ hai: “Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”.  Điều thứ 

ba: “Phát bồ đề tâm, thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyên tấn hành giả”. 

Đây pháp pháp đại thừa, không chỉ là Tịnh tông, nguyên tắc chỉ đạo cao nhất 

của tất cả pháp môn đại thừa, không thể không tuân thủ. 

Trong  Quán  Kinh  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  ba  điều  này  gọi  là  Tịnh  nghiệp 

chánh nhân. Ở trên ngài còn nói rất tường tận: “Tịnh nghiệp chánh nhân của tam 

thế chư Phật”. Tam thế là chư Phật quá khứ, chư Phật hiện tại, chư Phật vị lai. Bồ 

Tát tu hành thành Phật, nhất định phải nương vào ba điều này, ba điều này là tịnh 

nghiệp chánh nhân thành Phật, quý vị xem quan trọng biết bao. Chúng ta lấy nó 

làm nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Bắt đầu thực hành từ đâu? Sau khi thực hành ba 

nền móng căn bản, phải thực hành lục hòa kính. Nên Tịnh Nghiệp Tam Phước là: 

Tam phước, Lục hòa, Tam học, Lục độ, mười nguyện Phổ Hiền. Rất đơn giản, 

mọi  người  đều  dễ  nhớ,  nhất  định  phải  làm  được,  không  làm  không  được.    Làm 

được thì quý vị chính là ngọn đèn của thế gian_thế gian đăng, sẽ phóng quang. 

Thực hành ít, không đủ, ánh sáng này chỉ chiếu đến bản thân. Quý vị biết thế gian 

mê muội, quý vị thấy một cách rõ ràng, nhưng không cách nào giúp họ phá trừ si 

ám, không làm được. Nếu thực hành được năm khoa mục này, mới có năng lực 

giúp người khác phá mê trừ ám, đây gọi là chân học Phật. 

Chúng ta khởi tâm động niệm phải tương ưng với lục hòa, không hòa làm sao 

được? Họ có thể không hòa với tôi, nhưng tôi phải hòa với họ, mới có thể cảm 

động họ, quý vị cảm động được họ coi như đã độ được một người. Họ không hòa 

với ta, ta xa rời họ, không lui tới với họ, đây là vứt bỏ một người. Họ không bằng 

lòng  hòa  mới  mình,  như  vậy  phải  đành  chịu,  nhưng  tôi  vẫn  thờ  bài  vị  của  họ, 

210  Tập 491 



ngày ngày hồi hướng cho họ. Ngay trong đời này họ không biết, nhưng sau khi 

chết rồi họ sẽ biết. Sau khi chết có năng lực lớn, mới biết rằng đời này tôi đang 

cung kính họ, như vậy đời sau nhất định hòa hợp. 

“Bồ Tát xưng nhân giả”. Xưng nhân giả là thông xưng của Bồ Tát trong nhà 

Phật,  đó  là  cách  xưng  hô  tôn  kính.  Bên  dưới  nhân  giả  là  vô  địch,  địch  chính  là 

oan đối, đối địch. Vô dịch là không có, không có đối địch. Hay nói cách khác, Bồ 

Tát  tuyệt  đối  không  đối  lập  với  người  khác.  Có  tâm  đối  lập,  ý  niệm  đối  lập  họ 

không phải là Bồ Tát, Bồ Tát tuyệt đối không có đối lập. Họ đối lập với tôi, vì họ 

là phàm phu nên họ không biết. Hiện nay ta không đối lập với người khác, là do 

chúng ta học Phật hiểu được, sao ta có thể đối lập với người khác? Tất cả sự đối 

lập đều sanh ra từ ngộ nhận, sao lại ngộ nhận? Bình thường không lui tới, không 

lui tới dễ sanh ra hiểu lầm. Thường lui tới, thường giao tiếp, hai bên hiểu nhau, 

làm bạn tốt của nhau, sao lại đối lập được? Không giao tiếp, càng đoán càng đi 

xa, càng đoán càng sai, sẽ tạo thành ngộ nhận rất sâu, ngộ nhận quá sâu do bên đó 

không  phải  do  chúng  ta  bên  này,  bên  tôi  hoàn  toàn  không  có.  Nên  tôi  bên  này 

cung kính họ, bên chúng ta ngày ngày đem  công đức  tu học hồi hướng  cho họ, 

âm  thầm  bảo  hộ  họ,  có  hiệu  quả!  Thiên  tai  của  họ  lớn  hóa  thành  thiên  tai  nhỏ, 

thiên tai nhỏ hóa thành không, quả thật có hiệu quả. Lúc nào họ sẽ cảm ân? Khi 

giác ngộ họ sẽ cảm ân, khi mê họ không biết, không biết, không thể không quan 

tâm, phải quan tâm đến cùng. Không quan tâm, họ có thiên tai, chúng ta nhẫn tâm 

để họ bị thiên tai ư? Không thể. Họ không lui tới, chúng ta ngày hai buổi tụng 

kinh  đều  hồi hướng  cho  họ,  xưa  nay  chưa  có  ngày  nào  gián  đoạn,  chúng  ta  đã 

quan tâm được. 

Người đến giảng đường chúng ta tham quan, người đến phòng thu tham quan 

đều  thấy  được.  Người  trong  thời  hiện  đại  bất  hiếu  cha  mẹ,  không  tôn  trọng  sư 

trưởng, chúng ta đem hình ảnh cha mẹ thầy tổ phóng lớn treo ở giảng đường, treo 

trong Phật đường, đây là gì? Đây là phóng quang. Phóng quang gì? Hiếu thân, tôn 

sư. Hy vọng khiến những người si ám giác ngộ. Phật pháp là sống, hoằng pháp 

phải khế lý khế cơ, phải biết chúng sanh bệnh gì. Đúng bệnh cho thuốc, thuốc đến 

bệnh trừ. Phật pháp đối với xã hội, đối với chúng sanh có ưu điểm thật sự, quả 

thật có lợi ích. Chúng ta học kinh này nhất định phải thấu hiểu những vấn đề này, 

muốn thấu triệt chúng ta phải y giáo phụng hành. 

Thế giới ngày nay động loạn như vậy, không nên trách họ, trách ta, trách ta 

chưa làm tốt. Người người đều có thể phản cầu chư kỷ, như vậy thế giới này được 

cứu, chúng sanh được cứu, thiên tai cũng được cứu. Không do người khác, toàn ở 

Tập 491  211 



nơi mình. Đẩy trách nhiệm này cho người khác, như vậy thì hết cứu được. Chính 

mình trực tiếp gánh vác sẽ được cứu. 

Xem  tiếp  bên  dưới:  “Phước  điền”,  điền  là  điền  địa,  đây  là  ví  dụ.  “Lấy  sanh 

trưởng  làm  nghĩa”,  trong  điền  địa  sẽ  sanh  trưởng  năm  loại  lương  thực  để  nuôi 

dưỡng người, nên lấy ý nghĩa này. “Người có đức tạo phước sẽ được phước báo, 

trồng phước được quả phước, gọi là trồng ruộng phước. Người ứng cúng, gọi là 

phước  điền”.  Chúng  ta  giới  thiệu  sơ  lược  về  ý  nghĩa  này  trước,  nhà  Phật  gọi 

phước điền, phước điền nghĩa là gì? Chính là nơi trồng phước. Hạng người nào là 

phước?  Những  người  ứng  cúng,  ứng  cúng  quả  là  vô  lượng  công  đức.  Phật  có 

mười  danh  hiệu,  trong  đó  có  ứng  cúng.  Hay  nói  cách  khác,  người  thật  sự  ứng 

cúng là Phật, ứng cúng là đức lớn của ngài, nên tiếp nhận cúng dường của tất cả 

chúng sanh, vì sao vậy? Vì người cúng dường có phước, đại phước điền! Quý vị 

cúng dường sẽ có phước. Bởi thế  mới nói người đầy đủ đức tạo phước, đầy đủ 

đức ít nhất là A la hán, vì sao vậy? Vì tâm thanh tịnh, tâm Bồ Tát bình đẳng, tâm 

Phật  đại  triệt  đại  ngộ,  đây  là  những  bậc  cụ  đức,  họ  tạo  phước,  vì  họ  đã  được 

phước. 

Đức Thế Tôn lại dạy chúng ta: Trồng phước quý vị được quả phước, đây gọi 

là trồng phước điền, chúng ta phải biết trồng phước điền. Người ứng cúng chính 

là phước điền, phải cúng dường, phải cúng dường Phật, phải cúng dường cha mẹ, 

phải cúng dường thầy tổ, phải cúng dường chúng sanh, gọi là phước điền. Cha mẹ 

là ân điền, thân mạng của chúng ta có được là nhờ cha mẹ, điều này ở sau hình 

như đều có, lật phía sau sẽ có. 

Trong  Thám  Huyền  Ký  nói:  “Sanh  ngã  phước  cố,  danh  phước  điền”,  phước 

của tôi, nó có thể sanh trưởng phước báo của tôi, đây chính là phước điền của tôi. 

“Lại trong Ưu Bà Tắc Giới Kinh, nói rõ ba loại phước điền”, vừa xong chúng tôi 

vừa mới nói. 

Thứ  nhất:  “Báo  ấn  phước  điền,  phụ  mẫu  sư  trưởng  giả”,  cha  mẹ  là  ân  sanh 

chúng ta, sanh mạng được từ cha mẹ, tuệ mạng được từ thầy tổ. Cha mẹ và thầy 

tổ  có  ân  đối  với  chúng  ta,  đây  là  ân  điền.  Bởi  vậy  cha  mẹ  là  ứng  cúng,  thầy  tổ 

cũng là ứng cúng, xứng đáng tiếp nhận chúng ta cúng dường, chúng ta nên cúng 

dường họ. 

Thứ hai: “Công đức phước điền”, đây là Tam bảo: Phật Pháp Tăng. Hiện nay 

có người nói: Tăng hiện nay họ không trì giới, thậm chí hành vi còn không bằng 

người tại gia, chỉ là hiện tướng người xuất gia, nên cúng dường họ chăng? Nên, 

vì  sao  vậy?  Vì  họ  đã  là  hình  tượng  xuất  gia  này,  chúng  ta  là  cúng  dường  Tam 

bảo, họ hiện một trong ba tướng của Tam bảo. Bản thân họ phá giới không như 

212  Tập 491 



pháp, đó là việc của họ, không phải việc của chúng ta. Chúng ta không thể vì vài 

người bại hoại Phật môn, mà buông bỏ toàn bộ Phật môn, đây là sai lầm. Trong 

100 người xuất gia, có 99 người không như pháp, chỉ có một người thật sự như 

pháp  đã  là  quá  tuyệt  vời  rồi.  Bởi  thế  trong  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  thập  đại  nguyện 

vương dạy chúng ta: “Lễ kính Chư Phật”, đó là không có phân biệt, công đức của 

ngài  rất  lớn!  Ngài  không  phải  thấy  một  vị  tăng,  ngài  thấy  người  xuất  gia  đó  là 

Phật, tất cả chúng sanh vốn là Phật, như vậy mà không tuyệt vời sao? Trong mắt 

họ là cúng Phật, bất luận họ là tăng thật hay tăng giả, trong lòng tôi là cúng tăng, 

như  vậy  sẽ  được  phước.  Không  được  khởi  phân  biệt,  không  được  khởi  chấp 

trước, khởi phân biệt chấp trước, là chính mình phá hoại phước điền của mình, 

người khác không phá hoại được, phải hiểu đạo lý này. 

Các  bậc  đại  thánh  hiền,  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  dạy  chúng  ta:  “mọi  người  là 

người tốt, mọi việc là việc lành”. Tuy là tỳ kheo phá giới, tất cả đều không như 

pháp, nhưng bản chất của họ là Phật, bản tánh của họ là thiện. Thế nên nhìn từ 

bản tánh họ là Phật, họ là thiện, chúng ta nên cúng dường họ. Bởi vậy “quảng tu 

cúng  dường”  trong  mười  đại  nguyện  không  có  tâm  phân  biệt,  đều  cúng  dường 

bình đẳng, đều xem chúng sanh như Phật, nên họ có thể thành Phật. Trong mắt 

Phật thấy tất cả chúng sanh đều là Phật, phàm phu thấy Chư Phật Như Lai đều là 

phàm phu, đây là gì? Là cảnh tùy tâm chuyển. Thế nên vấn đề tâm chúng ta là gì, 

bên ngoài là cảnh giới gì. Tâm chúng ta là tâm Phật, nên cảnh giới đều là Phật. 

Chúng ta là tâm Bồ Tát, nên tất cả chúng sanh đều là Bồ Tát. Quý vị thấy là một 

tỳ kheo phá giới, đó là cách nhìn của quý vị. Phá giới thật hay phá giới giả đều 

không liên quan đến chúng ta, phải xem chúng ta dùng tâm như thế nào mới là 

quan trọng. Hy vọng từ nay về sau chúng ta không dùng tâm luân hồi nữa. Dùng 

tâm luân hồi, quý vị thấy, quý vị nghĩ, quý vị nói, quý vị tạo ra tất cả đều gọi là 

nghiệp luân hồi. Về sau tiếp tục trôi lăn trong luân hồi không gián đoạn, chính là 

làm những điều này. Chúng ta nên vứt bỏ tâm luân hồi. 

Tịnh tông là đại thừa, đại thừa là Bồ Tát, ít nhất chúng ta phải dùng tâm Bồ 

Tát, dùng tâm Bồ Tát nào? Dùng tâm Phổ Hiền Bồ Tát, vì sao vậy? Phẩm thứ hai 

trong bộ kinh này nói đến: “đức tôn Phổ Hiền”, nên Tịnh tông là hạnh Phổ Hiền, 

Tịnh tông đều là Bồ Tát Phổ Hiền. Từ đó cho thấy, tu học của Tịnh tông là lấy 

mười nguyện Phổ Hiền làm chủ. Chúng ta dùng Tam phước, Lục hòa, Tam học, 

Lục độ hổ trợ, thập đại nguyện vương là chính khoa. Đây là môn học hổ trợ, môn 

học tuyển chọn tu tập của chúng ta, còn thập đại nguyện vương là môn tu chính. 

Chúng ta có bốn loại trước, sẽ giúp chúng ta tu viên mãn thập đại nguyện vương, 

đây gọi là chân tu. Nếu không hiểu đạo lý này, không tu tập như vậy, là không 

Tập 491  213 



phải đệ tử Phật Di Đà.       Đệ tử Phật Di Đà khắp biến pháp giới hư không giới, 

phổ biến nhận được  tôn trọng của tất cả chư Phật Như  Lai, nhận được  hoan hỷ 

khen ngợi của tất cả Bồ Tát, chúng ta dựa vào điều gì? Phải hiểu đạo lý này, dựa 

vào năm môn học này là đúng, năm môn học này có khách chủ. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  tâm  bình  đẳng,  không  phân  biệt,  không  chấp  trước.  Có 

phân  biệt  có  chấp  trước  không  phải  Bồ  Tát  Phổ  Hiền.  Nên  trong  kinh  điển  đại 

thừa  Đức  Phật  nói:  Bồ  Tát  không  tu  hạnh  Phổ  Hiền  không  thể  viên  thành  Phật 

đạo. Nguyên nhân là gì? Nguyên nhân chính là Bồ Tát Phổ Hiền không có phân 

biệt chấp trước, chư vị Bồ Tát khác vẫn còn phân biệt chấp trước, ít nhất vẫn còn 

tập khí của phân biệt chấp trước, Bồ Tát Phổ Hiền không còn. 

Khi thành lập Tịnh tông học hội, chúng tôi đặt ra năm  môn học của hành  môn, 

khuyến  khích  mỗi  vị  đồng  học  phải  tự  động  tự  phát  thực  hành  nó.  Nên  phước 

điền này nói đến báo ân phước điền, nói đến công đức phước điền, thành tựu vô 

lượng  vô  biên  công  đức,  huống  gì  Phật  lại  là  thầy  chúng  ta.  Là  thầy,  vậy  Phật 

cũng là ân điền của chúng ta. 

Thứ  ba:  “Bần  cùng  phước  điền”.  Người  bần  cùng  khốn  khổ,  chúng  ta  phải 

cúng dường họ, phải bố thí cho họ. Quý vị xem Bồ Tát bố thí, Bồ Tát Phổ Hiền 

cúng dường không gọi là bố thí, công đức không giống nhau. Ngài đối với chúng 

sanh  tôn  trọng  biết  bao,  xem  chúng  sanh  như  Phật.  Nên  thế  giới  Cực  lạc  thành 

Phật nhanh, đạo lý chính là đây, khi chưa thành Phật, đã xem tất cả chúng sanh 

như Phật, cúng dường bình đẳng. 

“Ba  loại  cúng  dường  ở  trên,  đều  có  thể  sanh  phước,  nên  đều  gọi  là  phước 

điền”.  Vậy  quý  vị  muốn  hỏi  phước  cúng  dường  nào  lớn?  Phước  nào  ít  hơn? 

Không ở đối phương, mà do mình dụng tâm, nếu tâm càng chân thành thì được 

phước càng lớn. Nếu trong lòng mang theo hoài nghi, mang theo ngạo mạn, mang 

theo sự miễn cưỡng thì phước sẽ ít, chính là đạo lý này. Còn như dùng tâm thanh 

tịnh bình đẳng giác bố thí người bần cùng, phước báo đó giống như phước cúng 

dường Phật. Vì sao vậy? Vì Phật thanh tịnh bình đẳng giác. Nên nếu dùng tâm 

thanh tịnh bình đẳng giác tu cúng dường, phước báo khó mà tính kể được! Phước 

báo đạt được sẽ là viên mãn. Từ đó cho thấy, mỗi người đều có thể tu phước báo 

cứu cánh viên mãn mọi lúc mọi nơi. Chỉ là chúng ta không nhận thức được cơ hội 

ngay trước mắt, chúng ta không biết, quý vị vẫn dùng tâm xót xa đáng thương, 

thôi cho họ một chút vậy! Như vậy cũng có phước nhưng ít. Lành dữ họa phước 

hoàn toàn là do tâm mình, tâm địa thật thiện, thật tịnh, thật từ bi, tai họa đều tiêu 

trừ hết, phước đức liền hiện tiền tất cả. 

214  Tập 491 



Kinh  này  nói:  “tối  thắng  phước  điền,  biểu  chư  Bồ  tát  ư  chủng  chủng  phước 

điền  trung  vi  thù  thắng”.  Phước  điền  tối  thắng  là  ai?  Chúng  ta  xem  từ  trong  ý 

nghĩa của câu này, thì phước điền tối thắng là người niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, 

họ chính là phước điền tối thắng. Vì sao vậy? Vì tuy hiện tại họ chưa đi, nhưng 

nhất định họ đến thế giới Cực lạc, Bồ Tát đến thế giới Cực lạc là thù thắng nhất 

trong  các  loại  phước  điền.  Vấn  đề  này,  nếu  không  phải  kinh  văn  để  trước  mắt 

chúng ta, có mấy người biết được? Được mấy người tin? Quý vị thử nghĩ xem, có 

đạo lý chăng? Trong thời đại này, tám vạn bốn ngàn pháp môn, chỉ có niệm Phật 

vãng sanh có thể được độ, ngoài ra là chỉ trồng chút thiện căn  mà thôi, đời này 

vẫn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, không thoát ra được!  Vì sao vậy? Vì không 

đoạn được phiền não. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, không có pháp môn nào đới 

nghiệp vãng sanh, không có, không mang theo nghiệp, nhất định phải đoạn, đoạn 

quá khó. Chỉ có pháp môn này cho phép đới nghiệp vãng sanh, nên chỉ có pháp 

môn  này  có  thể  giúp  chúng  ta  liễu  sanh  tử  xuất  tam  giới,  có  thể  giúp  chúng  ta 

thành  tựu  viên  mãn  Phật  đạo  ngay  trong  đời  này.  Đây  chính  là  thù  thắng  nhất 

trong  các  loại  phước  điền  của  Bồ  Tát.  Vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc 

quý  vị  là  Bồ  Tát,  hiện  nay  chưa  vãng  sanh  vẫn  là  Bồ  Tát  chuẩn.  Bồ  Tát  chuẩn 

trong các loại phước điền vẫn là thù thắng nhất, không ai biết điều này. 

Chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  độ,  thân  cận  Phật  Di  Đà,  niềm  tin  này  nhất  định 

không được dao động, nhất định không được thay đổi, như vậy quý vị thật sự là 

Bồ Tát chuẩn. Đây là đại phước điền trong phước điền, không phải là tiểu phước 

điền. 

Tịnh Ảnh Sớ vân: “Năng sanh vật thiện, danh thắng phước điền”. Vật là tất cả 

chúng sanh, có thể giúp tất cả chúng sanh sanh thiện, đây chính là phước điền thù 

thắng. Có thể khiến tất cả chúng sanh sanh khởi thiện căn, gọi là phước điền thù 

thắng. 

“Nhân tùng thiện căn phục khả sanh trưởng, vô lương chư phước chi quả dữ 

thiện nhân dã”. Những lời này đều là thật, chỉ có chúng ta như những gì vừa mới 

nói, tức là thực hành năm môn học: Tam phước, Lục hòa, Tam học, Lục độ, Thập 

nguyện, vô cùng đơn giản. 

Hơn 20 năm trước, khi tôi còn ở Mỹ chúng tôi đã đề xuất, pháp sư Ấn Hải ở Los 

Angeles nhìn thấy rất tán thán. Ông  nói năm  môn này  rất dễ nhớ, chính là năm 

điều, đơn  giản rõ  ràng, quá nhiều quá tạp nhớ  không hết, biến thành hình thức 

cũng  vô  dụng.  Không  nên  tạp  loạn,  yêu  cầu  hiệu  quả  thật  sự.  Nhưng  hiệu  quả 

thật, nhất định phải bắt đầu từ ba nền móng căn bản của Nho Thích Đạo, về sau 

mới được thuận lợi. Nếu không thực hành ba nền móng căn bản ở trước, coi nhẹ 

Tập 491  215 



nó,  năm  môn  học  này  biến  thành  khẩu  hiệu,  vì  sao  vậy?  Vì  chắc  chắn  quý  vị 

không làm được, nên phải cắm vững gốc rễ! 

Cho rằng Đệ Tử Quy là để dạy các em nhỏ, nên mọi người đều xem nhẹ nó. 

Học giả, chuyên gia, tiến sĩ, giáo thọ, có mấy người coi trọng Đệ Tử Quy? Mấy 

người chú trọng Đệ Tử Quy? Khen ngợi Đệ Tử Quy? Không có, nên họ không 

phải Bồ Tát. Họ không cứu được chúng sanh, không cứu được xã hội. Nếu thật sự 

hiểu được, sẽ đạt được lợi ích từ Đệ Tử Quy, người này có thể cứu xã hội, có thể 

cứu  đất  nước,  có  thể  cứu  thế  giới.  Họ  chính  là  đại  phước  điền,  phước  điền  thế 

gian. 

Chúng ta thấy rất nhiều buổi tọa đàm về truyền thống văn hóa, nghe báo cáo 

của họ. Thậm chí rất nhiều người học tập Đệ Tử Quy, họ chia sẻ tâm đắc, thật sự 

thay đổi được bản thân. Đó là phước điền, là thật không phải giả. Từ đó cho thấy, 

nhận thức rất quan trọng, nếu không nhận thức được nó, làm sao có thể thành tựu 

nó? Quay đầu nhìn lại, hiện nay người nhận thức về đạo Phật rất ít. 

Thời  xưa,  150  năm  về  trước,  thời  đại  thịnh  nhất  hình  như  là  trước  thời  Gia 

Khánh, trong xã hội vô cùng tôn trọng Nho Thích Đạo. Bởi thế  xã hội an định, 

quốc thái dân an, nhân dân hạnh phúc, rất coi trọng lễ tiết. Thịnh thế của truyền 

thống văn hóa, trong lịch sử có ghi chép. Hiện nay đã suy, suy đến tận cùng, vì 

sao vậy? Vì không ai tin nó, đối với nó đặt rất nhiều dấu hỏi, hiện tượng này quả 

thật đáng sợ. Sinh ra quả báo gì? Thiên tai, xã hội động loạn, thảm họa địa cầu. 

Chúng ta không thể không biết những điều này. Chúng ta sanh trong thời kỳ này, 

được coi là vô cùng may mắn, gặp được thiện tri thức thật sự. Trải qua nhiều năm 

học tập, dần dần minh bạch được, thật không dễ! Hiểu được, tin tưởng và khẳng 

định giáo huấn của thánh hiền, hiện nay thứ còn thiếu là nổ lực thực hành. Nếu 

như siêng năng hành trì sẽ biến thành như ở đây nói: Phước điền tối thắng. Chúng 

ta có cần chăng? Phước đức, trí tuệ_phước đức và trí tuệ viên mãn sẽ thành Phật. 

Bồ  Tát  đầy  đủ  phước  điền  tối  thắng,  nhưng  chưa  viên  mãn.  Thành  Phật  là  viên 

mãn, viên mãn sẽ thành Phật. 

Ở đây Hoàng Niệm  Tổ nhắc nhở chúng ta, ông nói: đối với hai câu: “vi thế 

minh  đăng,  tối  thắng  phước  điền”,  ứng  với  kinh  văn  bên  dưới:  “thù  thắng  kiết 

tường, kham thọ cúng dường”, đọc một mạch, rất hay. Bốn câu này đọc suốt một 

mạch: “Vi thế minh đăng, tối thắng phước điền, thù thắng kiết tường, kham thọ 

cúng dường”. Đặc biệt nhắc nhở chúng ta, quá hay! 

“Kỳ nghĩa tự kiến”, không cần giải thích ý nghĩa quý vị đã hiểu. “Thù thắng 

kiết  tường”  chính  là  thánh  hiệu  của  Bồ  Tát  Văn  Thù_Văn  Thù  Sư  Lợi  Bồ  Tát, 

216  Tập 491 



Văn Thù Sư Lợi là dịch âm tiếng Phạn, ý nghĩa trong này tức là thù thắng kiết 

tường, nên Văn Thù cũng gọi là Diệu Kiết Tường. 

Bên  dưới  nói  Văn  Thù-  tức  Văn  Thù  Sư  Lợi,  Văn  thù  có  thể  dịch  là  thắng, 

diệu, đệ nhất. Sư Lợi có thể dịch là đức, kiết tường. Văn thù Sư Lợi là dịch âm 

tiếng phạn, ngài là thầy của bảy vị Phật, bảy vị Phật từng là đệ tử của ngài. Ngài 

đã thành Phật chăng? Đã thành Phật, nhưng lấy thân Bồ Tát xuất hiện trong thế 

giới này của chúng ta, đây đều là cổ Phật tái sanh. 

“Kinh Đại Nhật gọi ngài Văn Thù là Diệu Kiết Tường. Văn Thù tượng trưng 

căn bản trí và là thầy của bảy vị Phật, nên gọi là thù thắng kiết tường. Ngày nay 

Chư Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, đầy đủ trí đức của Văn Thù đại sĩ, thấy được tự 

tánh  rõ  ràng  phân  minh,  nên  gọi  là  tối  thắng  phước  điền,  có  thể  nhận  sự  cúng 

dường của tất cả trời người”. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  hoàn  toàn  dịch  thành  nghĩa  chữ  hán. 

Phổ là phổ biến, tâm lượng rộng lớn! Tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư 

không giới đều là thánh hiền, đây gọi là Phổ Hiền. 

Văn Thù tượng trưng căn bản trí, Phổ Hiền tượng trưng hậu đắc trí. Văn Thù 

chủ trí, Phổ Hiền chủ hành, cũng chính là nói trí tuệ của Văn Thù cần sự hành trì 

của Phổ Hiền nó mới hoàn toàn biểu hiện ra, thực hành gọi là Phổ Hiền. Bồ Tát 

Phổ Hiền phóng quang! Trí của Văn Thù là gì? Không phải chính là mười nguyện 

của Phổ Hiền sao? 

“Lễ kính chư Phật”, ánh sáng rực rỡ của trí tuệ ngài Văn Thù. “Xưng tán Như 

Lai, quảng tu cúng dường, sám hối nghiệp chướng, tùy hỷ công đức, thỉnh chuyển 

pháp  luân,  thỉnh  Phật  trú  thế”,  đây  là  bảy  nguyện,  ba  nguyện  sau  là  hồi 

hướng.Trong mười nguyện, bảy điều trước là nguyện, đều là hậu đắc trí của Bồ 

Tát Phổ Hiền, Văn Thù Bồ Tát là căn bản trí. Không có căn bản trí, làm gì có hậu 

đắc trí? 

Ba hồi hướng là: hồi hướng bồ đề, hồi hướng chúng sanh, hồi hướng thực tế. 

Đây là những gì Bồ Tát tu, mục đích là gì? Mục đích là cầu vô thượng bồ đề, mục 

đích  là  cầu  lợi  ích  chúng  sanh,  cho  nên  “hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công 

đức”. 

Sau cùng là “Phổ giai hồi hướng”, đây là hồi hướng thực tế, chính là trở về tự 

tánh. Chúng ta mới thật sự có thể làm được, gọi là làm một cách hoan hỷ. Dùng 

phương pháp gì để thực hành thập nguyện? Chính là ở trước nói: Lục hòa, Tam 

học, Lục độ, dùng những phương pháp này để thực hiện. 

Dùng tâm, Tam phước là có chủ tâm. Về  mặt sự tướng, chung sống hài hòa 

với  tất  cả  chúng  sanh,  phải  giữ  vững  lục  hòa.  Lục  hòa  tôi  cũng  nói  rất  nhiều, 

Tập 491  217 



không bắt người khác hòa với mình, mà bắt tôi hòa với họ, như vậy là đúng. Bắt 

người khác hòa với mình, suốt đời này cũng không làm được. Bắt ta hòa với họ, 

lúc nào cũng có thể làm được, đây rốt cuộc là nguyên nhân gì? Chúng ta không 

phải đã chịu thiệt rồi sao? Không phải đã mắc lừa rồi sao? 

Cổ nhân có câu rất hay: “thiệt thòi là phước”. Ai sợ thiệt thòi? Người thế tục 

sợ chịu thiệt. Ai không sợ thiệt thòi? Người giác ngộ không sợ chịu thiệt. Đề xuất 

chịu thiệt thòi là phước, đây là thật hay là giả? Là thật. Không tranh với người là 

thiện, là đức, lúc nào cũng có thể nhường. Người khác thích nói thì  mình nghe, 

cung kính nghe. Nói mệt rồi chẳng phải họ sẽ nghỉ sao? 

Khi tôi đi học ở trường, kháng chiến thắng lợi tôi ở Nam Kinh, học trung học 

năm thứ ba. Tuổi nhỏ, không thiết thực, tập khí ngạo mạn rất nặng, thích nói xấu 

người, không có đức. Trong lớp tôi có một bạn, công phu nhẫn nhục quả thật rất 

tốt, tôi luôn coi thường anh ta. Trước mặt nói xấu anh ta, sau lưng cũng phê bình 

anh ta.  Nhưng người bạn này gặp  mặt tôi đều rất ngoan, nói gì cũng nghe, bất 

luận phê bình như thế nào anh ta không hề nói lại. Anh ta ở sau lưng thì sao? Tôi 

nghe người khác nói anh ta đều khen tôi, không hề nói xấu tôi câu nào, một năm 

sau tôi đến xin lỗi anh ta và học tập theo, một chút công phu nhẫn nhục này của 

tôi là học ở anh ta. Người bạn này họ Bạch, Bạch Chấn Hoàn, bây giờ không biết 

anh ta ở đâu? Nhiều năm nay không có liên lạc. Tôi rất cám ơn, anh ta đã dùng 

thân dạy tôi, cảm hóa tôi. Tôi học được cách nhẫn nhục ở anh ta. Anh ta khiến tôi 

thay đổi tập khí xấu lúc nhỏ, sự chân thành của anh ta khiến tôi cảm động. 

Con người đích thực đều là người tốt, chúng ta thường hay thấy sai. Có nhiều 

người tốt như vậy nhắc nhở chúng ta, khiến chúng ta giác ngộ, sao có thể không 

cảm  ân  được?  Cho  nên  bố  thí  là  phước  điền,  cúng  dường  là  phước  điền,  nhẫn 

nhục cũng là phước điền. Suy nghĩ tường tận những gì Chư Phật Bồ Tát dạy, điều 

gì không phải là phước điền? Phải lãnh hội tường tận, quan sát tỉ mỉ, nổ lực học 

tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 



 

218  Tập 491 



Tập 492 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:12.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 610,  hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem 

từ câu thứ hai. 

“Kim  Cực  Lạc  chư  Bồ  Tát,  cụ  Văn  Thù  đại  sĩ  chi  trí  đức,  liễu  liễu  kiến  tự 

tánh, cố vi tối thắng phước điền. Kham thọ nhất thiết nhân thiên chi cúng dường”. 

Đoạn  kinh  văn  này  nói  đến  phước  điền,  con  người  sống  trên  thế  gian  này, 

không thể không có phước báo, phước báo từ đâu mà có? Do tu mà có, vì sao do 

tu mà có? Vì nhân của nó là tánh đức, nó vốn có trong tự tánh, mê thất tự tánh nó 

sẽ mất đi. Thế nên phải giác ngộ, giác ngộ là tìm lại được tánh đức, chính là như 

vậy. 

Con  người  không  thể  không  có  trí  tuệ,  trí  tuệ  và  phước  đức  đều  là  sẵn  có 

trong tự tánh, các bậc tổ tông biết được từ rất lâu. Nên trong Luận Ngữ ghi chép, 

tôi  tin  rằng  không  phải  Khổng  tử  nói.  Khổng  tử  là  thánh  nhân,  tuyệt  đối  không 

vọng ngữ, ông nói thái độ học vấn trong đời này của mình là: “Thuật mà bất tác, 

tín  nhi  háo  cổ”.  Hai  câu  này  nói  rất  hay,  thánh  nhân  làm  gương  cho  chúng  ta. 

Thuật nhi bất  tác là nói rõ, trong đời này của ông không có sáng tạo, không có 

phát minh, là  một người rất bình thường. Những gì ông học được, tu được, dạy 

người và truyền  cho hậu thế, toàn là giáo huấn của cổ  thánh tiên hiền, ông chỉ 

thuật  lại  mà  thôi,  tức  là  không  có  sáng  tác  phát  minh.  Đối  với  cổ  nhân  “tín  nhi 

háo cổ”, những gì thánh hiền truyền lại ông đều tin không chút hoài nghi, y giáo 

phụng  hành,  mà  còn  vô  cùng  hoan  hỷ.  Đây  là  đức  lớn  để  trở  thành  thánh  nhân 

trong đời của Phu tử. 

Con  người  bây  giờ  đều  thích  sáng  tạo  cái  mới,  có  thể  sáng  tạo  ra  cái  mới 

chăng? Được, sáng tạo những thứ gì? Những điều kỳ lạ cổ quái trái với tánh đức. 

Kết quả của nó là khiến thế giới động loạn, khiến địa cầu trở thành như vậy. Phải 

chăng trí tuệ năng lực của thánh nhân không bằng chúng ta? Không phải, họ rất 

thông minh. 

30  năm  gần  đây,  không  dài,  các  nhà  khoa  học  cận  đại,  đặc  biệt  là  các  nhà 

khoa học nghiên cứu lượng tử, nghiên cứu vũ trụ. Chúng ta đọc luận văn của họ, 

những gì họ phát hiện được người xưa hoàn toàn hiểu, cũng từng nói đến, trong 

Tập 492  219 



kinh  Phật  nói  càng  tường  tận.  Chúng  ta  phải  nghĩ  vì  sao  họ  biết?  Sẽ  không  thể 

không thừa nhận họ có trí tuệ, trí tuệ từ đâu mà có? 

Trong Luận Ngữ Khổng tử nói: “Nhân tánh bổn thiện”, thiện này không phải 

thiện của thiện ác, mà là gì? Tánh của con người nó đầy đủ tất cả, trong nhân tánh 

có trí tuệ viên  mãn, có đức năng viên  mãn, có đức hạnh, có năng lực, có tướng 

hảo viên mãn. Người bây giờ gọi tướng hảo là phước đức, họ đều có. Phật thừa 

nhận, đạo cũng thừa nhận, cả tam giáo Nho Thích Đạo đối với vấn đề này, đều có 

thái độ khẳng định tuyệt đối. 

Đức Phật dạy rằng: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Chúng ta nên biết trí tuệ 

của Phật, công đức của Phật, tướng hảo của Phật đều đạt đến cứu cánh viên mãn, 

không ai vượt qua được. Đó là tánh đức của tự tánh, nó vốn viên mãn. Thế nên 

Đức Thế  Tôn nói: “Tất cả  chúng ta vốn là Phật”, vì  sao bây giờ  trở  thành như 

vậy? Là  một niệm bất giác, trong tự tánh xuất hiện vô  minh, tự  tánh hiện ra vô 

minh không phải thật, là giả, đây chính là một niệm mê tình. Đáng tiếc họ không 

quay đầu, không quay đầu biến thành hiện tượng gì? Càng mê càng sâu, ngạn ngữ 

nói: “Tích trọng nan phản”, trở thành không quay đầu được, mê từ khi nào? Nói 

thật cho quý vị biết, chính là ngay tại đây, vì sao vậy? Vì thời gian là giả, không 

có quá khứ, vị lai. Không gian cũng là giả, không có khoảng cách xa gần, hiện 

nay khoa học đã chứng minh. Đức Thế Tôn nói cách đây 3000 năm trước, có thể 

chứng minh chăng? Được, nhà Phật coi trọng nhất chính là phải chứng minh, đây 

là gì? Tinh thần của khoa học, khoa học là phải có chứng cứ. 

Phật pháp cũng cần chứng cứ, quý vị xem điều đầu tiên Phật pháp dạy quý vị 

tin, sau đó mới dạy quý vị lý giải, hiểu rõ ràng minh bạch, thêm bước nữa là dạy 

quý vị y giáo phụng hành. Cứ thực hành theo tuần tự như vậy, ở sau sẽ là chứng 

quả. Chúng ta hành mà chưa chứng, Phật không thừa nhận, có thành tựu nhưng 

Đức  Phật  không  thừa  nhận  thành  tựu  đó,  nhất  định  phải  chứng.  Chứng  là  gì? 

Chứng kiến giải nhất định phải tương đồng với ngài, vì sao vậy? Vì đó là chân lý, 

vĩnh hằng bất biến, coi trọng nhất là chứng. Chứng cũng có tầng lớp, có sâu có 

cạn. Cạn nhất là A la hán, A la hán chứng minh lục đạo là thật, thật sự có điều 

này. Nhưng điều này là hư huyễn, giống như nằm mộng vậy, mộng tỉnh thì không 

còn.  A la hán như thế nào? Họ đã tỉnh mộng, đây là chứng được tầng thứ nhất, 

tầng lớp thấp nhất, lục đạo là giả. Nhưng nếu không biết, khi nằm  mộng không 

biết  là  mình  đang  trong  mộng.  Mộng  thấy  con  cọp  muốn  ăn  thịt  quý  vị,  sợ  đến 

tỉnh ngũ, mồ hôi lạnh ướt đẫm toàn thân. Khi giật mình tỉnh dậy, thì mộng là giả 

không phải thật. Nếu khi ở trong mộng biết đây là giả, xả thân cho hổ ăn thì tốt 

220  Tập 492 



biết mấy, không cần phải sợ hãi như vậy, do không biết đây là giả. Đây là A la 

hán. 

Bồ  Tát  chứng  được  cao  hơn,  cao  hơn  A  la  hán,  trong  tứ  thánh pháp giới  có 

bốn giai cấp: Thanh văn, Duyên giác, Bồ tát, Phật. Thanh văn và Duyên giác là 

giai cấp tiểu thừa, chính là sơ cấp, tầng lớp thứ nhất. Tầng lớp thứ hai là Bồ Tát 

và  Phật  trong  mười  pháp  giới,  tầng  cao  nhất  thì  sao?  Là  bên  ngoài  mười  pháp 

giới, không ở trong mười pháp giới, thoát ly mười pháp giới, là cõi thật báo trang 

nghiêm của Chư Phật Như Lai. 

Chúng ta đã học rất nhiều, bây giờ rốt cuộc đã rõ ràng, minh bạch cõi thật báo 

trang nghiêm nương vào điều gì để thành tựu rồi? Vũ trụ này từ đâu mà có? Dựa 

vào điều gì mà có? Tập khí vô thỉ vô minh, nếu đoạn tận tập khí vô thỉ vô minh, 

cõi thật báo cũng không còn. Phù hợp với trong kinh đại thừa Đức Phật thường 

nói: “phàm sở hữu tướng giải thị hư vọng”, đức Phật không nói cõi thật báo trang 

nghiêm của Chư Phật Như Lai là ngoại lệ, không nói như vậy. 

Vấn đề này hiện nay Max Planck người Đức đã chứng minh, đây là nhà vật 

lý  học  cận  đại,  suốt  đời  chuyên  nghiên  cứu  lượng  tử,  ông  là  thầy  của  Einstein, 

học sinh cũng có một nhân tài kiệt xuất như vậy. Ông nói rằng: Thế giới này căn 

bản là không có cái gọi là vật chất tồn tại. Đức Phật nói sao? Không phải ở thế 

giới  này,  mà  toàn  thể  vũ  trụ,  biến  pháp  giới  hư  không  giới  có  vật  chất  tồn  tại 

chăng? Không có, Max Planck phát hiện được điều này, ông chuyên môn nghiên 

cứu vật chất rốt cuộc là gì, nghiên cứu đến sau cùng ông đã phát hiện. Khoa học 

phát hiện được điều này, quả là đáng nể. Theo dõi, theo dấu vết đến sau cùng, thì 

ra vật chất là huyễn giác do tinh thần phát sinh ra. Nên cơ sở vật chất là ý niệm, 

chính là ý niệm của chúng ta, ý niệm biến thành hiện tượng vật chất. Vấn đề này 

trong kinh Đức Phật nói còn tường tận hơn. Ông nói rất giống với những gì Phật 

dạy, nhưng ông không nói con số ra, Đức Phật nói ra chữ số. Hiện tượng này sinh 

ra như thế nào? Như chúng ta xem ti vi, xem phim, ti vi quá tinh tế tỉ mỉ không dể 

lãnh hội, điện ảnh dể hơn. Điện ảnh trước đây, đây là âm bản của điện ảnh, đại 

khái đoạn này có 24 tấm phim đèn chiếu, một giây trong máy chiếu phim, một 

giây quý vị xem ống kính mở ra là một tấm phim chiếu lên màn hình. Nó là đoạn 

phim bất động, nhưng nó rất nhanh, lập tức thụt vào đóng lại và tấm thứ hai xuất 

hiện.  Vì  tốc  độ  nó  quá  nhanh,  một  giây  24  tấm.  Trong  một  giây  nhìn  thấy  trên 

màn hình, cảm giác giống như là thật, thật sự có điều này, quý vị không cách nào 

phân  biệt  từng  tấm  một.  Thật  ra  mỗi  tấm  đều  không  giống  nhau,  không  có  tấm 

nào tương đồng.  Quý vị thấy được hình ảnh, hình như là có thật, hiện tượng vật 

chất thực sự tồn tại. Bây giờ  chúng ta quay đầu nhìn lại, thế giới hiện thực này 

Tập 492  221 



của  chúng  ta,  những  hiện  tượng  vật  chất  này  rốt  cuộc  là  sao?  Hoàn  toàn  tương 

đồng  với  nguyên  lý  này,  tốc  độ  rất  nhanh,  điện  ảnh  một  giây  phát  ra  24  tấm. 

Nhưng một giây hiện tại ông không nói, chỉ nói là tốc độ cực nhanh. Ông không 

nói ra con số, nhưng trong Kinh Phật có nói, trong kinh Phật nói một giây có bao 

nhiêu lần? 1600 triệu, còn Max Planck chỉ nói tốc độ cực nhanh. 

Ý niệm này có thể thấy được ý niệm của chúng ta, đức Phật nói ý niệm vi tế 

mình không biết được, tất cả mọi hiện tượng đều là: “đương xứ xuất sanh, tùy xứ 

diệt tận”. Cũng chính là tại đây sanh ra, và tại đây diệt tận, giống như màn hình 

điện ảnh vậy. Quý vị xem ống kính vừa mở là lập tức sinh ra, vừa đóng lại là lập 

tức diệt tận. Thời gian không gian đều là huyễn tướng, toàn là ý niệm tạo thành, 

như  trong  kinh  Phật  thường  nói:  “Nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh”.  Khái 

niệm này vô cùng quan trọng, quả thật rất quan trọng. 

Ý niệm từ đâu mà có? Max Planck cũng đang truy cứu, nhưng ông cũng đành 

chịu.  Ông  nói  ý  niệm  từ  đâu  mà  có?  Ý  niệm  là  từ  không  sanh  ra  có.  Chúng  ta 

nghe hiểu, vì trong kinh đại thừa Đức Phật đã nói, từ đâu mà có? Chính là đến từ 

tánh bổn thiện, bởi thế thiện này không phải là thiện của thiện ác, thiện ở đây là 

gì? Tất cả đều đầy đủ, trong tự tánh đều đầy đủ. Chỉ cần có ý niệm nó liền xuất 

hiện, đây là triết học cao cấp, khoa học cao cấp. 

Bởi thế những thành tựu của khoa học, chúng ta có lý do tin rằng hai ba mươi 

năm sau, kinh Phật không phải Tôn giáo, mà đã biến thành khoa học, trở thành 

khoa học cao cấp. Những gì các nhà khoa học không thể chứng minh, trong kinh 

Phật có. Những gì khoa học không nói rõ ràng, Phật  nói rõ ràng hơn, quá tuyệt 

diệu! 

Ý niệm là gì? Ý niệm chính là nhất niệm, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Tâm 

tưởng cũng không phải thật, nó sinh ra từ trong một niệm bất giác, một niệm giác 

nó sẽ không còn. Khi không còn, thế giới của Chư Phật Bồ Tát cũng không còn, 

cũng không phải thật. Nhưng nó tồn tại thời gian rất lâu, thời gian tồn tại là ba A 

tăng kỳ kiếp, chúng ta thường nói là vô lượng thọ, thế giới của họ vĩnh hằng bất 

hiến. Vì sao bất biến? Vì người ở đó không có phân biệt, không có chấp trước, 

nên  thế  giới  mãi  mãi  tốt  đẹp.  Người  ở  thế  giới  chúng  ta  mỗi  niệm  đều  có  phân 

biệt  chấp  trước,  nên  khiến  nó  hư  hoại.  Hiểu  được  đạo  lý  này,  ngày  nay  những 

thảm họa trên địa cầu giải quyết dễ chăng? Rất dễ. 

Như Bladen, nhà khoa học của Mỹ nói_đây là năm ngoái giới khoa học khai 

hội ở Sydney, thảo luận chuyên đề về lời dự ngôn của Maya trong năm 2012, tức 

là sang năm. Tôi xem kết quả báo cáo, có một nửa thừa nhận rất có thể xảy ra, 

một nửa khác cho rằng có thiên tai, nhưng không nghiêm trọng. Hai trường hợp 

222  Tập 492 



này hầu như là 50/50, chúng ta lý giải về kết luận này. Bladen người Mỹ nói rất 

hay, làm sao để đối phó? Ông nói: Hy vọng cư dân trên địa cầu đều có thể bỏ ác 

dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Như vậy không những thiên 

tai được hóa giải, mà còn đưa xã hội đi đến một tương lai tốt đẹp hơn. Chúng ta 

đồng ý cách nói này, vì sao vậy? Vì kinh Phật cũng nói như vậy. Phật dạy chúng 

ta đoạn ác tu thiện, còn ông ta nói bỏ ác dương thiện. Hai câu cải tà quy chánh, 

đoan chánh tâm niệm rất giống với Đức Phật nói. 

Ý  niệm  của  con  người  có  thể  thay  đổi  thế  giới,  khoa  học  không  thể,  vì  sao 

không thể? Vì cốt yếu nghiên cứu của khoa học là vật lý, họ không biết vật này từ 

đâu mà có, xưa nay chưa có nhà khoa học nào nói: Vật chất do ý niệm biến hiện 

ra. Chưa có ai nói như vậy, Max Planck là người đầu tiên, ông ta đã phát hiện. 

Vật lý phát hiện được vấn đề, nhưng không giải quyết được vấn đề, ý niệm có thể 

giải quyết vấn đề. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật  làm thí nghiệm nước, chứng minh vấn 

đề này là thật, ông làm một thử nghiệm ở hồ Tỳ Bà. Hồ Tỳ Bà của Nhật lớn giống 

như biển vậy, ở nơi một eo biển, nước nơi eo biển này không lưu thông, hơn 20 

năm nay rất dơ bẩn, vô cùng hôi hám. Ông tập trung 350 người và mời một vị hòa 

thượng hơn 90 tuổi, lãnh đạo mọi người cầu nguyện bên hồ này, thời gian một 

tiếng. Cầu nguyện vô cùng đơn giản, 350 người và vị hòa thượng này, trong một 

tiếng đồng hồ đó hy vọng mọi người buông bỏ tất cả mọi ý niệm. Chỉ nghĩ một 

câu: Nước hồ sạch sẽ. Chỉ khởi ý niệm như vậy, ở sau thêm vào ba chữ: “Tôi yêu 

bạn”.  Khởi  lên  ý  niệm  với  hồ  nước:  “Nước  hồ  rất  sạch  sẽ,  tôi  yêu  bạn”.  Trong 

lòng nghĩ như vậy và miệng đọc một câu này. 350 người đọc như vậy một tiếng, 

đến ngày thứ ba hồ nước quả thật sạch sẽ! Mùi hôi và dơ bẩn trước đây không 

còn, hồ nước rất trong, gió yên bể lặng, giống như một tấm kính vậy, cảnh tượng 

bên ngoài đều soi vào trong hồ. Báo chí đến lấy tin tức, báo chí, tuyền hình đều 

đưa tin này, rất đáng để mọi người kinh ngạc. Hồ nước duy trì được sáu tháng, 

một  lần  cầu  nguyện  hiệu  quả  duy  trì  được  sáu  tháng.  Tôi  nói  với  tiến  sĩ  Giang 

Bổn  Thắng,  ông  nên  cầu  nguyện  hai  tháng  một  lần,  hồ  nước  đó  không  phải  sẽ 

trong sạch hoài sao? Đây là ý niệm có thể thay đổi hoàn cảnh vật chất bên ngoài. 

Hiểu được đạo lý này, thì ngày nay thiên tai trên địa cầu nhiều như vậy, chúng ta 

dùng ý niệm tốt. Chẳng hạn như động đất, dùng ý niệm tập thể của chúng ta cầu 

nguyện:  động  đất  không  còn,  động  đất  không  còn,  quả  thật  là  không  còn  động 

đất. Sóng thần không còn, song thần không còn, sóng thần thật sự không còn nữa. 

Ý niệm tập thể có thể thay đổi tất cả, đạo lý này trong kinh Phật nói rất thấu triệt. 

Vì  vật  chất  là  ý  niệm  biến  hiện  ra,  nên  trong  kinh  Đức  Phật  thường  hay  nói: 

Tập 492  223 



“Cảnh  tùy  tâm  chuyển,  tướng  tùy  tâm  chuyển”.  Tướng  là  đối  với  một  người, 

tướng mạo của mỗi chúng ta, trạng thái thân thể mạnh khỏe, ai làm chủ? Ý niệm 

làm chủ. Chỉ cần ý niệm thanh tịnh sẽ mạnh khỏe sống lâu, thuốc nào, đồ bổ nào 

cũng không cần, cơm canh đạm bạc là đủ. 

Trước đây thầy Lý nói với tôi: Thọ mạng bình thường của con người là 200 

tuổi, vậy tại sao con người lại không sống đến 200 tuổi? Tự mình đã chà đạp bản 

thân, không biết bảo dưỡng. Bởi thế người giống như một bộ máy, thọ mạng bình 

thường, đáng lẽ  có thể  sử  dụng 200 năm, do quý vị  không biết nên tự  chà đạp 

mình, chà đạp chính  mình. 

Tôi viết một đoạn văn rất ngắn gọn đơn giản, bây giờ tôi thêm vào một câu. 

Bài viết này lần trước quý vị đã xem  qua, tôi thêm vào  một câu đặt ở  đầu tiên: 

“Sát đạo dâm vọng tửu là tất cả ác nghiệp”, quý vị tạo nghiệp sát đạo dâm vọng 

tửu. Vì sao tạo nghiệp này? Vì có tất cả nhân của bệnh là: Tham sân si mạn nghi, 

và tất cả nguồn gốc của bệnh là: Oán hận não nộ phiền. Quý vị có những thứ này, 

tức là đang tự chà đạp bản thân. Nếu không tạo sát đạo dâm vọng tửu sẽ không có 

những thứ này, trong tâm không có tham sân si mạn nghi, trong biểu cảm không 

có  oán  hận  não  nộ  phiền,  quý  vị  sẽ  mạnh  khỏe  trường  thọ.  Có  những  thứ  này, 

tạng phủ không điều hòa, tức là chúng ta sinh bệnh.  “Thiên địa biến dị”, hiện nay 

địa cầu phát sinh biến hóa, đây là tất cả bệnh quả. “Tật khổ đoản mạng, tự nhiên 

tai họa”, đây là tất cả báo bệnh_nhân duyên quả báo, làm sao cứu được? Nhân lễ 

nghĩa trí tín là lương dược của tất cả mọi căn bệnh, nếu thực hành được nhân lễ 

nghĩa trí tín, nó chính là ngũ giới. Nhân là không sát sanh, nghĩa là không trộm 

cắp, lễ là không tà dâm, trí là không uống rượu, tín là không vọng ngữ, tức là ngũ 

giới. 

Quý vị xem, các bậc cổ đức nói về ngũ thường, nhà Phật nói về năm giới, như 

vậy  là  được!  Ép  bản  thân  thực  hành  nó  một  cách  nghiêm  khắc,  quý  vị  sẽ  được 

mạnh  khỏe  trường  thọ.  Không  những  mạnh  khỏe  sống  lâu,  mà  còn  có  thể  xuay 

chuyển tất cả bệnh tật, chữa lành tất cả, nơi cư trú cũng không có thiên tai. Quả là 

tuyệt  vời,  các  bậc  tổ  tông  thông  minh  hơn  chúng  ta,  tuyệt  vời  hơn  chúng  ta, 

không được khinh mạn. 

Thế nên hiểu Phật pháp không có gì khác, Phật pháp nói gì? Chân tướng của 

nhân sinh vũ trụ, hiểu rõ ràng minh bạch chân tướng. Cũng may khoa học hiện 

nay đem những gì trong Phật pháp nói, những chỗ then chốt, những chỗ khó hiểu 

nhất,  dùng  phương  pháp  khoa  học  chứng  minh,  đây  là  việc  tốt!  Rất  đáng  để 

chúng  ta  cổ  vũ.  Chúng  ta  khẳng  định  trí  tuệ  của  Đức  Phật,  trí  tuệ  của  Bồ  Tát, 

hẳng  định  đức  hạnh  của  họ,  khẳng  định  những  trí  tuệ  đức  hạnh  này  có  thể  hóa 

224  Tập 492 



giải thiên tai, có thể giải trừ bệnh khổ cho chúng ta, có thể giúp chúng ta đạt được 

phước báo đáng đạt được. 

Phước  báo  đầu  tiên  là  thọ  mạng,  200  tuổi  là  thọ  mạng  bình  thường,  quý  vị 

đáng đạt được. Đây là cơ khí có thể rất hữu ích, nhưng trong cơ khí này có linh 

tánh. Điều này khoa học gia cũng phát hiện, đó chính là linh tánh trong vật chất. 

Một hạt cát, các nhà khoa học nói còn nhỏ hơn hạt cát. Nguyên tử, hạt căn bản, 

hạt vi lượng, lượng tử càng phân càng nhỏ. 

Hoàng Niệm Tổ học khoa học, trong kinh này ông nói, cũng là gần đây các 

nhà khoa học phát minh trung vi tử, cũng chính là lượng tử, nhỏ đến mức độ nào? 

Nguyên tử chúng ta biết rất nhỏ, mắt thịt không nhìn thấy được. Trong nguyên tử 

là một hạt nhân nguyên tử, bao quanh hạt nhân nguyên tử là điện tử, điện tử rất 

nhỏ. Ông nói so sánh trung vi tử và nguyên tử là một phần trăm ức của nguyên tử. 

Hay nói cách khác, một trăm ức trung vi tử mới tổ hợp thành một điện tử, năng 

lượng của trung vi tử vô cùng lớn, có thể xuyên qua_ở sau có một ghi chép đơn 

giản_ông nói có xuyên qua mười ức cây số. Nên nhớ, mười ức cây số không phải 

chỉ một địa cầu. 

Địa cầu chúng ta từ Trung quốc bay đến Mỹ là một vạn cây số, Trung quốc 

qua  bên  kia  Thái  Bình  Dương  là  một  vạn  cây  số.  Vậy  mười  ức  cây  số  là  bao 

nhiêu địa cầu? Trung vi tử có thể xuyên qua nhẹ nhàng. 

Vật nhỏ như vậy, nó là vật chất, vật chất nhỏ nhất, không thể phân thêm nữa. 

Trong vật chất này có tinh thần, chính là thọ tưởng hành thức, nó có những thứ 

này. Bởi thế hiện nay các nhà khoa học biết toàn thể vũ trụ là có cơ thể, không có 

vật chết, toàn là sống, vật nhỏ như vậy là sống. Vì nó là sống, nên nó thấy được, 

nghe  được,  hiểu  được  ý  người.  Chúng  ta  khiến  nó  thấy  được  sự  tốt  đẹp,  nghe 

được điều tốt đẹp. Chúng ta cho nó tin tức tốt, nhân lễ nghĩa trí tín là tốt nhất. Nó 

hồi báo chính là biến ra ngày càng đẹp, thế giới này sẽ rất tốt đẹp. 

Thế giới Cực Lạc không khác gì thế giới của chúng ta, giống nhau, nhưng vì 

sao thế giới đó lại tốt đẹp như thế, còn thế giới của chúng ta lại biến thành như 

vậy? Cư dân ở thế giới đó tâm tốt, ý niệm tốt, hành vi tốt, không có gì không tốt, 

nên chiêu cảm sơn hà đại địa, được con người xưng là thế giới Cực Lạc, đạo lý 

chính là ở đây. 

Ngày nay chúng ta phạm khuyết điểm, giống như những gì ở đây nói: Sát đạo 

dâm vọng, đây là hành vi của quý vị, tham sân si mạn nghi là tâm của quý vị, oán 

hận não nộ phiền là biểu cảm của quý vị, đều là bất thiện! Thế nên đã khiến thế 

giới  trở  thành  như  vậy,  điều  này  không  thể  trách  người  khác.  Trong  Phật  pháp 

Tập 492  225 



thường  nói  tự  làm  tự  chịu,  nhất  định  đừng  trách  người  khác,  người  khác  hoàn 

toàn không liên quan gì đến quý vị, tất cả đều là chính mình làm. 

Hiện nay chúng ta nói tu hành, tu gì? Chính là đoạn tận 15 chữ này, đây gọi là 

tu hành. Thân, nhất định không làm sát đạo dâm vọng tửu, tâm chắc chắn không 

có tham sân si mạn nghi, biểu cảm tuyệt đối không có oán hận não nộ phiền. Nếu 

có thể xóa được 15 chữ này, bảo đảm quý vị mạnh khỏe trường thọ. 

Mười  mấy  năm  gần  đây,  tôi  thường  tham  gia  những  hoạt  động  về  hội  nghị 

hòa bình trên quốc tế. Nhân viên dự hội không gì khác, vừa gặp mặt hầu như mỗi 

người đều hỏi: Thầy à, thầy bảo dưỡng bằng cách nào vậy? Thầy dùng phương 

pháp bảo dưỡng gì? Tôi không dùng gì cả, ăn uống sinh hoạt rất bình thường. Nói 

thật  chính  là  những  thứ  này  còn  ít  hơn  người  khác  nữa,  đây  là  thật  không  phải 

giả, tôi không dùng bất cứ thứ bổ dưỡng nào. Người ta hỏi, mỗi ngày thầy uống 

thuốc bổ gì? Tôi nói uống nước lọc, không có những thứ này, thân tâm rất an vui! 

Đoạn tận tham sân si mạn, xả bỏ danh văn lợi dưỡng, không theo duổi những thứ 

này. Nên nhớ, sống trên thế gian này, đối với người không tranh, đối với thế gian 

vô cầu, không có xung đột thiệt hại với bất cứ ai, an vui biết bao! Người ta làm 

bạn với chúng ta, họ không cần phòng bị gì cả, vì sao? Người này là người tốt, 

tuyệt  đối  không  có  ý  niệm  hại  người,  tuyệt  đối  không  có  hành  vi  hại  người. 

Người  khác  tổn  thương  chúng  ta,  chúng  ta  tiếp  nhận,  cũng  không  để  nó  trong 

lòng, rất an lạc. Còn như để trong lòng, không phải đã có oán hận não nộ phiền 

rồi ư? Không để trong lòng, vì sao không để trong lòng? Là giả không phải thật, 

hà  tất  coi  là  thật?  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  vì  sao  họ  có  hành  vi 

này? Ngộ nhận, khó tránh người ngộ nhận, vĩnh viễn dùng tâm chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng đối nhân tiếp vật, thành tựu công đức cho chính mình, thành tựu 

trí  tuệ  cho  chính  mình.  Như  Bồ  Tát  của  thế  giới  Cực  Lạc,  đều  đầy  đủ  trí  đức 

thông  tuệ  như  Bồ  Tát  Văn  Thù,  nên  họ  thành  tựu  phước  điền  thù  thắng  nhất. 

Người khác cúng dường họ nhất định được phước báo. 

Hách  dịch,  hách  có  nghĩa  là  minh,  dịch  có  nghĩa  là  thạnh.  “Hùng  mãnh”, 

trong  Phẩm  Thọ  Ký  Kinh  Pháp  Hoa  nói:  “Đại  hùng  mãnh  Thế  Tôn”.  Hai  chữ 

hùng mãnh này là khen ngợi Đức Thế Tôn, vì sao vậy? Vì đức Thế Tôn đoạn tận 

tất cả phiền não, gọi là hùng. Chữ hùng này là anh hùng, định nghĩa của anh hùng 

là  việc  người  khác  không  làm  được  nhưng  quý  vị  có  thể  làm  được,  đây  là  anh 

hùng. 

Đại hùng bảo điện trong chùa, đó là ai? Đức Thế Tôn, gọi Đức Thế Tôn là đại 

anh  hùng,  người  khác  không  làm  được.  Chính  là  người  khác  không  đoạn  được 

226  Tập 492 



phiền não, nhưng Thế Tôn đoạn được, đoạn tận kiến tư phiền não, đoạn tận trần 

sa phiền não, đoạn tận vô minh phiền não, ngài đã thành Phật. 

Trong  Phật  pháp  nói,  đoạn  tận  kiến  tư  phiền  não  là  chứng  được  A  la  hán. 

Đoạn tận trần sa phiền não sẽ thành Bồ Tát. Đoạn tận vô minh phiền não là thành 

Phật. Ba loại phiền não lớn này, ba loại lớn này ngài đều đoạn một cách sạch sẽ, 

xưng ngài là đại hùng, dõng mãnh tinh tấn, nên gọi là hùng mãnh. 

Mãnh là tiến lên. Tịnh Ảnh Sớ nói: “Phật ở thế gian, là bậc hùng mãnh nhất”, 

cũng là ý này. “Vô úy ư đại chúng trung, thuyết pháp vô sở úy cụ chi đức”. Vì trí 

tuệ đức hạnh của ngài viên mãn, đối với tất cả pháp thế xuất thế gian thông đạt vô 

ngại. Ngài lên bục diễn giảng trước đại chúng không hề luống cuống, đây là đức 

thuyết pháp vô úy. 

Trong Đại Thừa Nghĩa Chương lại nói rất hay: “Hóa tâm bất khiếp, danh vi 

vô úy”. Giáo là giáo hóa, tâm giáo hóa chúng sanh không hề sợ hãi, người thường 

không làm được. Chúng ta trong lúc dạy học thường nơm nớp lo sợ. 

Tôi nhớ mười năm trước, tôi đã giảng kinh dạy học 43 năm, gặp hiệu trưởng 

của trường đại học Cách Lý Phi Tư, hiệu trưởng của đại học Côn Sĩ Lan, họ hỏi 

tôi một câu. Họ nói: Thầy à, trong suốt 43 năm dạy học, thầy có gặp học sinh nào 

đưa ra câu hỏi mà thầy không giải đáp được? Tôi suy nghĩ, hình như không có! 

Nhưng chúng tôi rất hồi hộp, không giám nói tôi có thể trả lời quý vị, không trả 

lời được tôi liền nói không được, hình như chưa gặp trường hợp này. Hiệu trưởng 

trường đại học Cách Lý Phi Tư nói, thầy quả thật là một hiệu trưởng giỏi!  Tôi 

không ngờ rằng ông ta quyết định tặng tôi học vị tiến sĩ, tôi bảo vệ đạt được học 

vị tiến sĩ chính là câu nói này. Sau khi tặng tôi học vị này, hình như là hai năm 

sau,  đại  học  Nam  Côn  tặng  tôi  thêm  một  học  vị  nữa,  đại  học  Hồi  Giáo  của 

Indonesia tặng tôi một học vị. Nhưng chúng tôi không giám, thật sự không giám, 

luôn dè dặt cẩn thận. 

Phu tử nói rất hay: “Biết thì nói biết, không biết thì nói không biết”, chúng ta 

tuyệt đối không miễn cưỡng chính mình. Có gì chúng tôi đều nói trước, chúng ta 

chưa thành Phật, chưa khai ngộ. Những gì tôi biết tôi sẽ trả lời, còn như tôi không 

biết quý vị đừng trách tôi. Nhưng thật sự chưa gặp trường hợp không thể giải đáp 

những câu hỏi khó. Bởi thế giáo hóa chúng sanh tâm không khiếp sợ, Chư Phật 

Bồ Tát làm được, chúng ta không làm được, mà luôn hồi hộp lo sợ. 

“Ư hóa độ chúng sanh, vô hữu khiếp nhu chi tâm, danh vi vô úy. Tướng hảo 

tức 32 tướng, 80 vẽ đẹp, đích thực tướng tùy tâm chuyển. Quý vị nổ lực tu tâm, 

tâm địa lương thiện tướng mạo sẽ biến thành tốt đẹp. Hiểu được đạo lý này thì 

Tập 492  227 



đừng  đi  thẩm  mỹ  viện,  thẩm  mỹ  rất  dễ  chết  người,  là  phá  hoại  hiện  tượng  tự 

nhiên của quý vị. 

Ở Úc Châu có một người làm công quả, tuổi tác không lớn, khoảng hơn 40, 

tôi thường thấy bà vô cùng đau khổ. Tôi nói, bà làm gì thế, có bệnh gì sao? Lúc 

trẻ bà thích đẹp nên đi sửa sắc đẹp, 20 năm sau khuyết điểm bắt đầu phát tác. Tôi 

nói bà tự làm tự chịu, cha mẹ sanh bà ra khuôn mặt đó là tự nhiên, nếu muốn thay 

đổi nó thì nên tu đức. Trong kinh Đức Phật thường nói: “Tướng tùy tâm chuyển”, 

chúng ta nói tùy tâm chuyển. Quý vị xem, khi hoan hỷ, khuôn mặt chúng ta rất dể 

nhìn, còn khi phiền não, khuôn mặt rất khó nhìn. Đây không phải chính là thường 

thường  có  biến  hóa  chăng?  Cùng  một  đạo  lý,  nếu  thường  sanh  tâm  hoan  hỷ, 

khuôn mặt chúng ta ngày càng đẹp. Tâm địa thanh tịnh, tâm địa bình đẳng, tâm 

địa an vui, khởi tâm động niệm tương ưng với nhân lễ nghĩa trí tín, như vậy là 

được. 

Trong suốt ngàn vạn năm, các bậc tổ sư dạy chúng ta, cương lĩnh chung chỉ 

có bốn câu, chúng ta gọi nó là tứ khoa, bốn khoa mục. Thứ nhất là Ngũ luân, ngũ 

luân là nói mối quan hệ. Mối liên quan này không phải có ai sáng tạo, không phải 

người nào đó nghĩ ra, không phải, là tự nhiên, đây gọi là tánh đức. Cha con là tự 

nhiên, vợ chồng cũng là tự nhiên. Quân thần là lãnh đạo và bị lãnh đạo, đều là tự 

nhiên. Lớn nhỏ, bạn bè tất cả đều thuộc về tự nhiên. Thế nên Tổ tông dạy chúng 

ta, nên dùng tâm thái nào để xử lý những mối quan hệ tự nhiên này? Phụ tử hữu 

thân_thân ái, thân ái là thiên tánh, không có ai dạy. Quý vị thấy trẻ em  lúc bốn 

năm tháng, cha mẹ đối đãi với đứa bé này, đứa bé tuy không biết nói, nhưng xem 

nhãn thần của nó, biểu hiện của nó, nó có thể nhận ra được tình yêu thương đó 

của cha mẹ. Nên phụ tử hữu thân vào thời đó rất rõ ràng, không hề giả dối! Chư 

vị tổ tông biết, nền giáo dục phát sinh từ đây, vì sao vậy? Họ hy vọng tình thân 

này, thân ái của thiên tánh, làm sao để giữ gìn nó mãi mãi đừng để mất đi.  Bởi 

thế  mục  đích  đầu  tiên  của  nền  giáo  dục  xưa  chính  là  đây,  quá  sức  vĩ  đại.  Mục 

đích giáo dục thứ hai là hy vọng phát triển rộng rãi tình thân này. Không những 

yêu thương cha mẹ mình, yêu thương anh em chị em mình, yêu thương ông bà 

mình, yêu thương chú bác mình, chính là yêu thương gia tộc của mình.      Lớn 

hơn nữa là yêu thương giúp đỡ người trong làng, và thôn dân lân cận. Mở rộng 

thêm  nữa  là  yêu  thương  bảo  hộ  xã hội,  yêu  thương  hộ  trì  quốc  gia,  yêu  thương 

bảo hộ dân tộc. Đến sau cùng: “Phàm là người đều phải yêu”, yêu thương bảo hộ 

thiên hạ, đây là nền giáo dục truyền thống xưa. Nền giáo dục truyền thống xưa là 

nền  giáo  dục  thương  yêu,  trong  thương  yêu  này  có  đức  hạnh.  Từ  nền  giáo  dục 

228  Tập 492 



này, trong mối quan hệ này. Làm sao để đem toàn bộ mối quan hệ này, xử lý một 

cách hài hòa dung hợp. Nên mới đưa ra ngũ thường, chính là nhân lễ nghĩa trí tín. 

Thường  là  gì?  Là  vĩnh  viễn  không  thể  thay  đổi.  Bất  luận  lúc  nào,  thái  bình 

thịnh thế hay là thế gian nguy loạn đều không thể thay đổi. Mọi lúc mọi nơi phải 

giữ vững: “Nhân giả ái nhân”, thứ mình không thích, đừng đem cho người khác, 

đây là nhân. 

Nghĩa là hợp lý, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác như lý, như pháp, hợp 

tình, chu đáo mọi mặt_hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Lễ là lễ tiết, rất quan trọng, 

nhất định không thể bỏ qua, đặc biệt là đối với người thân. Ngày xưa phu thê có 

lễ, cha con anh em đều có lễ tiết, không thể nói ngày ngày ở trong nhà hà tất phải 

như vậy? Giữ lễ tiết có mối quan hệ rất lớn, có nó trong gia đình quý vị mới ngăn 

nắp. Nếu phế bỏ sẽ có vọng niệm khởi lên, dần dần đến sau cùng trở thành cha 

không ra cha, con không ra con, đó là người mất nhà tan. Lễ có thể duy trì bảo hộ 

thân tâm con người mạnh khỏe, tiếp theo là duy trì gia đình, duy trì bảo hộ những 

người xung quanh, duy trì xã hội, duy trì quốc gia, duy trì thế giới. Tác dụng của 

lễ rất lớn! Qủa thật rất lớn, sao có thể không chú trọng? 

Ngày  xưa  từ  thời  Hán  Vũ  Đế  áp  dụng  học  thuyết  Nho  giáo  để  trị  quốc,  để 

giáo  dục  quốc  dân  trên  toàn  quốc  cho  đến  thời  Mãn  Thanh.  Bao  nhiêu  lần  thay 

đổi triều đại, nhưng lý niệm này không thay đổi, hoàn toàn là lấy lễ trị thiên hạ, 

người xưa nói đây là chân lý. Nếu không nói đến lễ, xã hội sẽ loạn. 

Thế  giới  ngày  nay  là  thế  giới  động  loạn,  không  có  thứ  gì  không  loạn,  do 

nguyên  nhân  gì?  Do  không  có  lễ.  Họ  không  có,  tôi  phải  có,  họ  loạn,  tôi  không 

loạn.  Họ  loạn,  cuộc  sống  hằng  ngày  rất  đau  khổ.  Tôi  giữ  vững,  tôi  sống  những 

ngày tháng rất an vui. 

Ngày  nay  chúng  tôi  thờ  hình  ảnh  cha  mẹ,  thầy  tổ  tại  giảng  đường,  nghĩa  là 

sao? Để đề xướng hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo, dụng ý là như vậy. Mỗi 

lần vào học chúng tôi đều cúi đầu kính lễ thầy, đều thăm hỏi cha mẹ, “niệm niệm 

bất vong, dân đức quy hậu”. Làm sao để đào tạo ra thật thà trung hậu? Chính là 

bồi dưỡng bằng cách đó. Người trung hậu thật thà có phước báo, chịu thiệt không 

sao.  Các  bậc  tổ  tông  dạy  chúng  ta:  “Chịu  thiệt  là  phước”,  người  chịu  thiệt  thòi 

được nhất định có phước báo, có phước về  sau.          Hay nói cách khác, người 

chiếm lợi ích không có phước báo tốt, lúc nào cũng muốn chiếm lợi ích, tương lai 

rất phiền phức, nên cần phải hiểu đạo lý nhân quả. 

Tướng  hảo,  có  32  tướng  tốt,  80  vẽ  đẹp,  nên  chúng  ta  đều  thích  tướng  hảo. 

“Hách  dịch”  nghĩa  là  quang  minh  thù  thắng,  mỗi  người  chúng  ta  đều  hy  vọng 

Tập 492  229 



được tươi cười rạng rở. Đây đều là nội tâm tu dưỡng biểu hiện ra bên ngoài, gọi 

là: “Tồn chư tâm nhi hình ư ngoại”, chính là đạo lý này. 

“Hoan  hỷ,  nội  tâm  tự  tại,  hình  dung  hòa  duyệt”.  Hình  là  thân  thể,  dung  là 

dung mạo, hòa duyệt là hoan hỷ, hòa ái. “Hùng mãnh vô úy” là tượng trưng thật 

đức của Bồ Tát, dõng mãnh tinh tấn, thuyết pháp vô úy. Quý vị thật sự có trình 

độ, có đức hạnh, lại có lòng yêu thương muốn giúp đỡ người khác. Giúp người 

khác có phương tiện thiện xảo, việc của quý vị làm một cách rất viên mãn. 

“Phục hiển nghi dung, oai thần vô tỷ, đại hùng bất khiếp. Chí ư tướng hảo, tắc 

chuyên  chỉ  thân  sắc”.  Thân  thể  chúng  ta  mạnh  khỏe,  tuy  tuổi  già  nhưng  không 

suy yếu! Không cần bảo dưỡng, chỉ cần tâm địa thanh tịnh lương thiện, quý vị sẽ 

làm  được.  Nói  thật  mọi  phương  pháp  bảo  dưỡng  đều  có  tác  dụng  phụ,  y  theo 

truyền thống sẽ rất tốt. Những phương pháp tổ tông truyền lại, rất ít có tác dụng 

phụ, còn đồ bổ hiện nay không đáng tin, chúng ta không dám đụng đến. Thân thể 

mạnh  khỏe  dựa  vào  những  thứ  này,  rất  dễ  sanh  bệnh. Cổ  nhân nói: “Bệnh  tùng 

khẩu nhập, họa tùng khẩu xuất”, tốt nhất là ít dùng, quan trọng nhất là dưỡng tâm. 

Tâm phải lương thiện, tâm phải thanh tịnh. 

Bên  dưới  nói:  “Công  đức  biện  tài”,  biểu  trưng  Bồ  Tát  đầy  đủ  chủng  chủng 

công đức và chủng chủng biện tài vô ngại. Công là công phu tu học, nếu tinh tấn 

tu hành sẽ đạt được, biểu hiện ở đâu? Biểu hiện trên mặt biện tài, nên đây là biện 

tài  vô  ngại.  “Cụ  túc  trang  nghiêm”,  trang  nghiêm  chính  là  chúng  ta  nói  chân 

thiện, tốt đẹp. 

Tổng  kết  những  lời  khen  ngợi  ở  trên,  Như  Lai  lấy  trí  tuệ  phước  đức  trang 

nghiêm thân mình. Không dùng những thứ khác, những thứ này không liên quan 

gì đến của cải và địa vị. Chư vị thánh hiền đầy đủ đức lớn, họ biết con người khi 

ở thế gian này cần phải có đức, phải có số mạng. Trong số mạng không có địa vị 

cao, không có của cải nhiều, không cầu những thứ đó. 

Đức Khổng tử đã làm tấm gương cho chúng ta, bậc cổ đức họ hiểu được vận 

mạng, nên phải có đức, có mạng. Có đức không có mạng cũng không sao, chỉ cần 

trong đời này sống an lạc, hạnh phúc mỹ mãn. Nếu có đức lại có mạng, phải biết 

phục vụ quốc gia, phục vụ nhân dân, phục vụ chúng sanh, cúc cung tận tụy đến 

chết mới thôi. Như vậy là sao? Đó là có mạng. 

Đây  chính  là  nói  một  người  ở  trên  thế  gian  này,  thật  sự  có  trí  tuệ,  có  đức 

hạnh,  họ  không  vọng  cầu,  họ  không  phan  duyên.  Đức  Phật  dạy  chúng  ta  tùy 

duyên mà không phan duyên, vĩnh viễn hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, 

thế mới đúng. Như vậy tự tại biết bao, ưu nhàn biết bao. 

230  Tập 492 



“Thử chư Bồ Tát cụ túc trí tuệ chi trang nghiêm, siêu du nhất thiết thế gian. 

Thử nãi cực tán Bồ Tát chi chân thật công đức chí vi hy hữu dã”. Những lời này 

là tán thán thế giới Cực Lạc, Bồ Tát của thế giới này là ai? Phàm những ai sanh 

đến thế giới Cực Lạc đều là Bồ Tát. 

Trong  kinh  này  nói  rất  rõ  ràng:  Sanh  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  làm  A  Duy 

Việt Trí Bồ Tát, không phải Bồ Tát bình thường, là đại Bồ Tát, đây là gì? Là Phật 

A Di Đà đào tạo nên. Phật A Di Đà làm gì ở thế giới tây phương? Tây phương 

không phải là một quốc gia, chúng ta nói thế giới Cực Lạc nó không phải là một 

quốc gia. Quý vị xem Đức Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta nhiều như vậy, nhưng 

chưa từng nói đến thế giới Cực Lạc có quốc vương, có tổng thống, không nghe 

nói đến, Đức Phật chưa từng nói. Cũng không nói thế giới Cực Lạc có chính phủ, 

không nói thế giới Cực Lạc có sĩ nông công thương, ngài nói những gì?      Bây 

giờ chúng ta tổng kết: Thế giới Cực Lạc là một ngôi trường, chỉ có thầy giáo và 

học sinh. Phật A Di Đà là thầy giáo, chư vị Bồ Tát là học sinh. Học sinh có tiểu 

học, trung học, đại học, nghiên cứu sở. Cõi phàm thánh đồng cư là tiểu học, cõi 

phương tiện hữu dư là trung học, cõi thật báo trang nghiêm là đại học, Đẳng giác 

là lớp tiến sĩ. Đức Phật đã giới thiệu như vậy. 

Là  do  Chư  Phật  Như  Lai,  Phật  A  Di  Đà  phát  tâm  thành  lập  một  trường  đại 

học Phật giáo ở đó, hoan nghênh chúng ta đến học. Người vãng sanh là đi học, 

đến đó thành tựu điều gì? Tốt nghiệp chính là Phật, tức đã thành Phật, đến thế 

giới  Cực  Lạc  là  đi  cầu  học.  Cũng  chính  là  nhất  định  phải  đạt  được  trí  tuệ  viên 

mãn,  phước  đức  viên  mãn.  Đây  mới  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc,  đây  là  công  đức 

chân thật, nên mới siêu việt tất cả. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  kinh  văn  sau:  “Thương  vi  chư  Phật,  sở  cộng  xưng 

tán, cứu cánh Bồ Tát, chư ba la mật, nhi thường an trú, bất sanh bất diệt, chư tam 

ma địa, hành biến đạo tràng, viễn nhị thừa cảnh. A nan! Ngã kim lược thuyết, bỉ 

cực lạc giới, sở sanh Bồ Tát, chân thật công đức, tất giai như thị. Nhược quảng 

thuyết giả, bách thiên vạn kiếp, bất năng cùng tận”. 

Ở đây Đức Phật tổng kết, đây là đoạn lớn thứ ba trong phẩm kinh này. 

“Chư Phật cộng tán”, không phải chỉ mình Đức Thế Tôn khen ngợi, nói quý 

vị tốt. “Biểu Chư Phật vi tác chứng minh, đồng thanh xưng tán, chánh hiển đại sĩ 

đức thâm”. Từ chỗ này hiển thị ra vấn đề gì? Phật A Di Đà là thầy giáo giỏi, ngài 

biết  cách  dạy,  dạy  tốt  cho  tất  cả  học  sinh,  mỗi  người  đều  có  thành  tựu,  quả  là 

đáng  nể.  Ở  thế  gian  chúng  ta,  đến  đâu  để  tìm  một  người  thầy  như  thế?  Mười 

phương thế giới muốn tìm được thầy giáo giỏi như vậy cũng khó khăn. Bởi thế 

Tập 492  231 



trong nhiều kinh điển đại thừa chúng ta thấy được, hầu như mỗi vị Phật đều đưa 

học sinh của mình đến thế giới Cực Lạc tu học. 

Trong kinh này Đức Phật khuyên chúng ta niệm Phật vãng sanh Tịnh độ, đây 

không phải chính là đưa chúng ta đến du học ở thế giới Cực Lạc ư? Mà còn nói 

với chúng ta, việc này không phải chỉ mình ngài làm như vậy, mà tất cả chư Phật 

trong mười phương cõi nước hầu như đều dùng phương pháp này. Chứng tỏ thế 

giới Cực Lạc là thật, quả thật rất tốt đẹp! Mỗi vị Phật đều đưa học sinh của mình 

đến đó học. 

Bởi thế câu thứ nhất của kinh văn: “Thường vi chư Phật sở cộng xưng tán”, 

không  có  vị  Phật  nào  không  tán  thán  thế  giới  Cực  Lạc,  không  có  vị  Phật  nào 

không ca ngợi Phật A Di Đà. 

Bên dưới là nói đến tình hình thực tế: “Cứu cánh Bồ Tát chư ba la mật”. Ba la 

mật là tiếng Phạn, dịch thành tiếng hoa nghĩa là cứu cánh viên mãn. Quý vị ở thế 

giới tây phương Cực Lạc, những gì tu được đều đạt đến cứu cánh viên mãn, đều 

lấy được học vị cứu cánh, học vị cứu cánh gọi là Như Lai. Bởi vậy Như Lai, Bồ 

Tát, A la hán là danh xưng học vị của nền giáo dục Phật giáo, giống như trong đại 

học chúng ta hiện nay có: Học sĩ, thạc sĩ, tiến sĩ. Nhất định phải hiểu vấn đề này. 

Bằng đại học của thế gian giống như A la hán trong Phật giáo, thạc sĩ ngang bằng 

với Bồ Tát, Tiến sĩ ngang với Phật, học vị cao nhất, là danh xưng của ba học vị 

này. 

Hiện nay rất nhiều người không nghiên cứu kinh Phật, không biết chân tướng 

sự thật, tưởng rằng là mê tín. Mà học vị trong Phật pháp là bình đẳng, mỗi người 

đều đạt được, bởi thế Đức Phật nói: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, sao quý vị 

có thể không đạt được! 

Hiện  nay  chúng  ta  biết,  chúng  ta  học  nhiều  năm  nay  đã  rõ  ràng  minh  bạch. 

Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ kiến tư phiền não liền chứng được A la hán, đạt 

được học vị đầu tiên. Buông bỏ phân biệt, không dùng tâm phân biệt đối với tất 

cả pháp, đạt được học vị Bồ Tát. Cao nhất là không khởi tâm, không động niệm 

là đạt được học vị Phật. Nói thì rất dễ làm mới khó, không dễ làm được, nhưng 

thật sự có người làm được. 

Ở Ấn độ Đức Thế Tôn biểu hiện cho chúng ta thấy, 19 tuổi ngài rời gia đình 

đi cầu học. Ngài hoàn toàn là biểu trưng cho phần tử tri thức mà hiện tại nói. Đức 

Thế Tôn là phần tử tri thức, thông minh hiếu học, quảng học đa văn. 19 tuổi từ bỏ 

vương  vị,  phụ  thân  ngài  là  quốc  vương,  từ  bỏ  cuộc  sống  giàu  sang  trong  cung 

đình, ra đi cầu học làm khổ hạnh tăng, ngài ra đi suốt 12 năm. 

232  Tập 492 



Ấn độ đương thời trong lịch sử gọi là đất nước Tôn giáo, đất nước của triết 

học. Tất cả các Tôn giáo đương thời ngài đều tham học, tất cả các học phái của 

triết học cũng đều học qua, ngài học suốt 12 năm.  Năm 30 tuổi nhập định dưới 

cội bồ đề, ngài buông bỏ sở học 12 năm của  mình. Ấn độ tu thiền định rất phổ 

biến, mỗi Tôn giáo đều tu thiền định, mỗi học phái cũng tu thiền định, trong thiền 

định  không  có  tầng  không  gian.  Thế  nên  tứ  thiền  bát  định  của  Bà  la  môn_đây 

chính là nói công phu thiền định chia thành tám giai cấp, cao nhất là đệ bát định. 

Trong  cảnh  giới  này  thấy  thấu  suốt  mọi  việc  trong  lục  đạo,  ở  trên  lục  đạo  đến 

Trời phi tưởng phi phi tưởng xứ_trời có 28 tầng, dưới đến địa ngục A tỳ. Phạm vi 

này lớn bao nhiêu? Dùng cách nói như hiện nay là 10 ức hệ ngân hà, họ biết tất cả 

tình hình trong mười ức hệ ngân hà đó, đây là A la hán. Đương nhiên trí tuệ của 

Phật cao hơn. Nên ngài buông bỏ sở học 12 năm, buông bỏ sở học về Tôn giáo 

của 12 năm, cũng buông bỏ những sở học về triết học. Như vậy mới lập tức minh 

tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, ngài đạt được học vị cao nhất. Sau khi đạt 

được học vị này, ngài bắt đầu dạy học. Đức Thế Tôn 30 tuổi bắt đầu sự nghiệp 

dạy học, 79 tuổi diệt độ, ngài dạy học được 49 năm. Trong kinh điển không nói 

ngài  có  nghỉ  ngày  nào,  vị  thầy  này  quả  là  hiếm  có,  dạy  học  suốt  49  năm  mà 

không hề nghỉ ngày nào. Đối với việc giáo dục không hề thấy mệt mỏi, vô cùng 

an  vui,  một  người  cũng  dạy,  mười  người  cũng  dạy,  mấy  trăm  mấy  ngàn  người 

cũng dạy, xưa nay chưa hề  cự  tuyệt. Chỉ  cần có người đến tìm, ngài nhất định 

dạy, không phân biệt quốc tịch, không phân biệt chủng tộc, không phân biệt tín 

ngưỡng Tôn giáo, không phân biệt văn hóa, nam nữ già trẻ, chỉ cần đến là ngài 


dạy.  Nói  như  cách  nói  ngày  nay  thì  ngài  là  nhà  giáo  dục  xã  hội  văn  hóa  đa 

nguyên. Thân phận của ngài là người tình nguyện làm công tác giáo dục xã hội 

văn hóa đa nguyên, ngài không cần học phí, không thu học phí, quá vĩ đại! Ngài 

đã làm tấm gương tốt cho chúng ta.      Bởi thế chúng ta khẳng định Đức Phật là 

nhà giáo dục, không liên quan đến Tôn giáo. Ngài biết có thiên thần, có quỷ thần, 

đó đều là phàm phu, đều là đối tượng để ngài dạy. Không chỉ dạy người, ngài còn 

dạy cả quỷ, dạy trời, ở đâu  muốn học ngài liền đến đó dạy, không có gì sợ hãi. 

Quả thật là trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, chư vị Bồ Tát học trò của ngài, 

mỗi người đều như vậy! 

Hiện  nay  Đức  Phật  không  còn  tại  thế,  kinh  điển  lưu  lại  thế  gian,  chúng  ta 

nương vào lý luận, phương pháp, cảnh giới trong kinh điển tu tập, có thể đạt được 

chăng? Được, ở đây quan trọng nhất là buông bỏ. 

Tôi gặp Chương Gia đại sư, ngày đầu tiên đại sư dạy tôi: “Nhìn thấu, buông 

bỏ”. Lúc đó đối với hai câu này tôi hình như hiểu nhìn như không hiểu. Hình như 

Tập 492  233 



hiểu, nhưng trên thực tế thì không hiểu. Trải qua nhiều năm rèn luyện cũng hiểu 

được. Chúng ta vừa mới nói buông bỏ tham sân si mạn nghi, buông bỏ oán hận 

não nộ phiền, buông bỏ sát đạo dâm vọng tửu, đây là trình độ nào? Học vị A la 

hán, trình độ thấp nhất, không cao. Nhưng trình độ này cao hơn thiên nhân, thiên 

nhân không sánh được. Nên nếu có thể tu học được như vậy, cho dù ở trong lục 

đạo, chắc chắn không đọa vào ba đường ác. Nếu tiến thêm một bước, như những 

điều Đức Phật dạy trong kinh điển: đoạn tận kiến tư phiền não, liền ra khỏi luân 

hồi lục đạo. Chúng ta tu học như vậy, đoạn tham sân si mạn nghi, đoạn oán hận 

não nộ phiền, đoạn sát đạo dâm vọng tửu, đây là cơ sở rất tốt. Có sơ sở tốt đẹp 

này,  nâng  cao  cảnh  giới  là  điều  đơn  giản,  cũng  chính  là  quý  vị  đã  đầy  đủ  điều 

kiện để đạt được những học vị trong Phật học. Không có điều kiện này không đạt 

được học vị. 

“Cứu cánh Bồ Tát chư ba la mật”. Ba la mật có nghĩa là cứu cánh viên mãn, 

mỗi khoa mục đều thể hiện một cách tốt đẹp, đều viên mãn. “Nhi thường an trú 

bất sanh bất diệt chư tam ma địa”. Tam ma địa là thiền định. Có rất nhiều phương 

pháp đạt được thiền định, nên gọi là “chư tam ma địa”. Hiện nay chúng ta dùng 

phương pháp gì? Dùng phương pháp trì danh niệm Phật, chư vị nên biết, đây là tu 

tam ma địa, tu như thế nào? Khi gặp thuận cảnh hay gặp thiện duyên, thuận cảnh 

chính  là  hoàn  cảnh  tốt,  vô  cùng  tốt  đẹp.  Thiện  duyên  là  gì?  Quý  vị  gặp  người 

khác đều hoan hỷ, đều là người rất tốt với quý vị, ở đây rất dễ sanh tham ái, nếu 

sanh tham ái rất phiền phức, vì sao vậy? Vì tham ái là phiền não, tham sân si mạn 

nghi  là  phiền  não,  không  phải  việc  tốt.  Ở  trong  hoàn  cảnh  này  phải  có  trí  tuệ, 

không sanh tham ái, sanh ra điều gì? Sanh cảm ân, nhất định không có tham ái. 

Nếu  là  nghịch  duyên,  hoàn  cảnh  không  tốt,  luôn  luôn  có  chướng  ngại,  nhân  sự 

không tốt là ác duyên. Đều là đến tìm phiền phức, đến hủy báng, đố kỵ, thậm chí 

là hãm hại. Trong hoàn cảnh này không sanh oán hận, vừa sanh oán hận lại khởi 

phiền não, đây gọi là công phu tu hành thật sự. Luôn dùng tâm thanh tịnh bình 

đẳng để đối đãi mọi hoàn cảnh, mọi nhân sự. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, 

từ bi, như vậy là đúng. 

Khi sống trong hoàn cảnh mà thực tế không thể nhẫn được, tập khí rất nặng 

phải làm sao? Tất cả đều trở về với một câu Phật hiệu, đây là biết niệm Phật. Khi 

tham tâm khởi lên, đổi thành A Di  Đà Phật, Phật  A  Di Đà không có tham tâm. 

Tâm  oán  hận  sanh  khởi  liền  A  Di  Đà  Phật,  tâm  oán  hận  không  còn.  Dùng  câu 

niệm Phật này tu tam ma địa, gọi là niệm Phật tam ma địa, đây gọi là thật sự biết 

niệm! 

234  Tập 492 



Người niệm Phật nhiều, người biết niệm Phật không nhiều. Người  biết niệm 

Phật sẽ đoạn tận tất cả tập khí phiền não, như vậy là thành công. Ngày ngày niệm 

Phật  mà  không  đoạn  được  tập  khí  phiền  não,  vậy  là  không  có  hiệu  quả.  Tuy 

không thể nói họ không uổng công niệm Phật, nhưng họ niệm chỉ là đang trồng 

một hạt giống Phật A Di Đà trong A lại da thức, ngay trong đời này không được 

thọ  dụng.  Quý  vị  xem  đến  khi  nào  mới  được  thọ  dụng?  Khi  nào  quý  vị  có  thể 

dùng phương pháp này chế phục được tập khí phiền não. Chế phục trước, sau đó 

mới đoạn tận, như vậy là thành công, đó gọi là biết niệm.      Niệm Phật như thế 

không khác gì tu thiền, còn tiện lợi hơn tu thiền, dễ dàng hơn tu thiền, vì mọi lúc 

mọi nơi họ đều có thể duy trì công phu không gián đoạn, quả thật rất thù thắng! 

“Bất sanh bất diệt”, đây là trong Kinh Niết Bàn nói. Niết bàn là tiếng Phạn, 

niết dịch thành tiếng hoa nghĩa là bất sanh, bàn dịch thành tiếng hoa nghĩa là bất 

diệt.  Không  sanh  không  diệt  gọi  là  đại  niết  bàn.  Trong  Kinh  Duy  Ma  lại  nói: 

“Pháp bổn bất sanh, kim tắc vô diệt”, cảnh giới niết bàn này là thật. A la hán thấy 

được biên duyên gọi là thiên chân niết bàn, chưa cứu cánh, Phật mới cứu cánh. 

Đến học vị cao nhất mới hoàn toàn minh bạch. 

Chúng ta thấy, tiến sĩ Max Planck người Đức, ông ta tiếp cận biên duyên này, 

ông  đã  nhìn  thấy.  Ông  đã  thấy  được  chân  tướng  của  vật  chất,  thấy  được  chân 

tướng của ý niệm, nhưng ông ta không biết chân tướng này từ đâu mà có. Trong 

báo cáo chỉ nói, ý niệm là từ không sanh ra có. Hiện tượng này trong Phật pháp 

gọi là niết bàn, ông ta không hiểu được vấn đề này. Sau cùng ý niệm này từ đâu 

đến, ông ta có biết được chăng? Không biết. 

Trong kinh Đức Phật nói, dùng đệ lục ý thức, đệ lục ý thức là gì? Chính là tư 

tưởng, tư duy của chúng ta, năng lực này rất lớn. Ý niệm, niệm có thể sanh ra tất 

cả vạn pháp, căn bản của ý niệm là tự tánh, người đông phương chúng ta gọi là 

tánh, bản tánh. Ông ta không thấy được bản tánh, vì sao vậy? Vì bản tánh không 

có  hiện  tượng,  khoa  học  và  triết  học  nghiên  cứu  đều  phải  có  đối  tượng.  Hiện 

tượng vật chất, hiện tượng tinh thần hoặc là hiện tượng tự nhiên, nhưng nhất định 

phải có hiện tượng. Bản tánh không có hiện tượng, nó không phải hiện tượng vật 

chất, nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên, cũng không phải hiện tượng tinh 

thần, nó đều không có. Bởi thế khoa học và triết học không đạt được nó, nên Đức 

Phật nói: “Chỉ có chứng mới biết được”. Như thế nào mới có thể thấy được? Quý 

vị không dùng tư duy, không dùng tư tưởng, chính là không dùng tâm này, quý vị 

sẽ thấy được. Vì tâm này là vọng tâm, khởi tâm động niệm là vọng tâm, vọng chỉ 

có thể nhìn thấy vọng, không nhìn thấy chân. Chân phải dùng chân tâm, chân tâm 

không có ý niệm, nhà Phật nói: “chân tâm ly niệm”. Quý vị có ý niệm tức không 

Tập 492  235 



phải chân tâm. Nên lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần bên ngoài, không khởi 

tâm,  không  động  niệm  liền  kiến  tánh,  tức  minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành 

Phật.  Nên  các  nhà  khoa  học  chỉ  kém  một  chút,  họ  đã  đến  biên  duyên,  chúng  ta 

không thể không khâm phục. Họ có thể phát hiện A lại da, thật sự không dễ. 

Ba loại hiện tượng đều là A lại da sanh ra, nghiệp tướng của A lại da là hiện 

tượng tự nhiên, hiện nay khoa học gọi là năng lượng. Chuyển tướng của A lại da 

chính là hiện tượng tinh thần, khoa học gọi là tin tức. Cảnh giới tướng của A lại 

da, khoa học gọi là vật chất.  Max Planck  đã quan sát được A lại da, trong Phật 

giáo đại thừa gọi đây là cực hạn. Dùng tư duy tưởng tượng của đệ lục ý thức đạt 

đến cực hạn này, cao hơn nữa thì không còn cách nào. Hơn nữa phải buông bỏ 

điều này, ta không dùng ý niệm tư duy, không có gì cả, tâm thanh tịnh là thấy 

được. Bởi vậy không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp 

trước sẽ kiến tánh, như vậy tức thành Phật. Nên các nhà khoa học cách Phật rất 

gần,  chỉ  cần  họ  buông  bỏ  những  thứ  này  lập  tức  kiến  tánh,  kiến  tánh  tức  hoát 

nhiên đại ngộ. Bây giờ đã hiểu rõ ý niệm này từ đâu đến, và năng lượng từ đâu 

đến, đây gọi là gì? Gọi là Phật tri Phật kiến. Cách nhìn và kiến giải của quý vị 

hoàn toàn tương đồng với những gì Phật thấy được. 

“Tiểu thừa y hữu dư y niết bàn chi lý nhi quán bất sanh bất diệt, xu ư thiên 

không”. Hàng tiểu thừa chưa thấy thấu triệt về bất sanh bất diệt. 

“Đại  thừa  tắc  tùng  không  nhập  giả,  ư  hữu  vi  chi  sự  tướng  thượng,  hiển  bất 

sanh bất diệt chi lý. Đương tướng tức đạo, tức sự nhi chân, cố năng chung nhật độ 

sanh, chung nhật vô độ, nhật thiệp vạn duyên, nhất tâm không tịch. Nãi năng ư bố 

thí nhẫn nhục đẳng lục độ tất giai cứu cánh, nhi nhưng an trú ư bất sanh bất diệt, 

chư tam muội trung, bất thất định ý”. Đây chính là chổ khác nhau giữa đại thừa 

và tiểu thừa. 

“Tiểu thừa nhập ư bất sanh bất diệt”, họ không làm gì cả, đại thừa không như 

vậy. Đại thừa biết sanh diệt và không sanh diệt là một không phải hai, là một vấn 

đề. Sự tướng có thể tùy sanh diệt, nhưng tâm không sanh không diệt, đây mới thật 

sự gọi là không sanh không diệt. 

Từ mấy câu này mà nói: “Đương tướng tức đạo, tức sự nhi chân, chung nhật 

độ sanh, chung nhật vô độ, nhật thiệp vạn duyên, nhất tâm không tịch”, chúng ta 

đọc đến đây. Chúng ta hỏi, lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, ngài giảng kinh thuyết 

pháp suốt 49 năm, có khởi tâm động niệm chăng? Không có, nếu khởi tâm động 

niệm, khi gặp vấn đề ngài không thể giải đáp, vì sao vậy? Vì ngài khởi tâm động 

niệm,  dùng  gì  để  khởi  tâm  động  niệm?  Dùng  tri  thức,  không  khởi  tâm  không 

236  Tập 492 



động niệm thì sao? Là dùng trí tuệ. Trí tuệ có thể giải quyết mọi vấn đề, không 

dùng tư duy, có thể tin được chăng? Tin được, vì sao vậy? Vì có chứng cứ. 

Quý vị xem Lục Tổ Đàn Kinh, ngài Huệ Năng thời nhà Đường, ngài không 

biết chữ, không được học hành, đốn củi mưu sinh, là một tiều phu. Tiều phu, hiện 

nay một số người không biết tiều phu là gì? Hiện nay trên thế gian không có nghề 

này.  Trong  thời  kỳ  chiến  tranh,  đại  hậu  phương  của  Trung  quốc  vẫn  sống  cuộc 

sống  của  xã  hội  ngày  xưa,  trong  thành  phố  không  có  điện  đèn,  không  có  nước 

máy cũng không có ga. Cuộc sống của người trong thành phố phải mua củi, mua 

nước, nên có nghề này, ra ngoài thành gánh nước vào thành bán, một gánh nước 

mấy  đồng  tiền.  Đốn  củi,  lên  núi đốn  củi  về  bán,  nhà  nào  cũng nấu  lò, chúng  ta 

sống cuộc sống như vậy. Bởi thế chúng tôi rất rõ ràng, nghề này rất gian khổ, đều 

là khổ lực. Sáng sớm lên núi đốn cũi, đem đến thành phố bán, tiền bán cũi mua 

một  ít  rau,  mua  một  ít  gạo  về  nhà  để  sống.  Một  ngày  không  làm  là  một  ngày 

không có cơm ăn. Rất khổ, khổ mua nước cũng là như vậy. Trước đây nước rất 

sạch, nước hồ gần thành đều có thể uống, đến bên hồ gánh nước. Hiện nay có ga, 

có  điện,  nghề  này  không  còn.  Ngài  Huệ  Năng  làm  nghề  này,  đến  24  tuổi  gặp 

được Phật pháp.  Ngài bán củi, bán xong củi lấy tiền, rời khách  điếm,  hiện nay 

chính là khách sạn. Trong khách điếm có người đọc Kinh Kim Cang, ngài nghe 

xong  cảm  thấy  có  đạo  lý,  nên  dừng  lại  bên  cửa  đợi  họ  đọc  xong.  Sau  khi  đọc 

xong  ngài  liền  đi  vào  hỏi:  ông  mới  đọc  gì  vậy?  Ngài  nghe  xong  thấy  rất  có  ý 

nghĩa, liền đem cảm nhận của mình nói cho ông ta nghe, người này vô cùng kinh 

ngạc:  Anh  đốn  củi  không  biết  chữ,  sao  lại  có  trí  tuệ  như  vậy?  Anh  có  thể  nghe 

hiểu, quả là tuyệt vời. Người này quả là hiếm có, nghe xong lập tức thành tựu cho 

anh ta, nên đã giới thiệu ngài Huệ Năng đến tham học với Ngũ tổ Hoằng Nhẫn. 

Nhưng  vì  Huệ  Năng  còn  phải  nuôi  mẹ  già,  nên  ông  ta  tặng  cho  Huệ  Năng  10 

lượng, vào thời đó 10 lượng rất lớn, đây là phí để lo cho mẹ, lại tìm vài người 

Phật tử để chăm sóc mẹ Huệ Năng. Chúng ta nghĩ mẹ ngài cũng không lớn lắm, 

Huệ Năng 24 tuổi, mẹ ngài nhiều nhất khoảng hơn 50 tuổi, nhưng lúc đó người 

nông thôn 50 tuổi xem ra rất già. Mẹ già có người chăm sóc, ngài liền an tâm đi 

tham học, ở trên Hoàng Mai tám tháng, tám tháng đó ngài làm gì? Trong chùa có 

giảng đường nhưng ngài chưa từng đến, chùa có thiền đường ngài cũng chưa ngồi 

được cây hương nào. Công việc ngũ tổ phân cho ngài vẫn là nghề cũ, là đến nhà 

bếp chẻ củi giả gạo, làm khổ công suốt tám tháng như vậy. Vậy mà ngũ tổ truyền 

y bát_vị trí tổ sư cho ngài, quả là không tưởng tượng được. Ngũ tổ cũng thử thách 

ngài, lần thử thách đó là nữa đêm canh ba, là tránh không để người khác thấy, vì 

sao vậy? Vì sợ người khác hoài nghi, đố kỵ. 

Tập 492  237 



Ngũ tổ có một người đệ tử thông minh là Thần tú, theo học với ngũ tổ mười 

mấy hai  mươi năm.  Mọi người đều cho rằng nhất định Ngũ tổ truyền y bát cho 

Thần tú, sao lại truyền cho người khác? Người này lại không biết chữ, từ phương 

nam đến, rất quê mùa, mọi người đều xem thường. Ngài có định công, biểu hiện 

bên ngoài rất khiêm tốn, lúc nào cũng lễ nhường.       Nữa đêm canh ba Ngũ tổ 

gọi ngài lên gặp, giảng cho ngài nghe đại ý Kinh Kim Cang, chắc chắn không có 

sách vì ngài không biết chữ, có sách cũng vô dụng, ngài chỉ nghe. Giảng đến câu: 

“ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, khoảng 1 phần 3, ngài liền đại triệt đại ngộ, và 

đưa ra báo cáo với ngũ tổ. Ngài nói ra năm câu: “Đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh 

tịnh”,  nói  như  hiện  nay  nào  ngờ  tức  là  không  ai  ngờ  rằng  tự  tánh  vốn  là  thanh 

tịnh. Xưa nay chưa từng bị nhiễm ô, hiện nay cũng không nhiễm ô, bản tánh này 

đã kiến tánh. “Đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, không có sanh diệt. “Đâu 

ngờ tự tánh vốn tự đầy đủ”, đầy đủ trí tuệ đức tướng, đức năng tướng hảo đều đầy 

đủ, không thiếu thứ gì. “Đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”, ngày nay chúng 

ta  dao  động  là  vọng  niệm.  Vọng  tâm  động,  chân  tâm  bất  động.  Câu  sau  cùng: 

“Đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”, biến pháp giới hư không giới đều do tự 

tánh biến hiện ra. 

Ngũ tổ nghe đến câu này nói: Được rồi, không cần nói nữa, liền truyền y bát 

cho  ngài  và  dạy  ngài  lập  tức  ra  đi.  Ngài  đi  trốn  nạn  đến  ngày  thứ  hai  thì  mọi 

người biết, tất cả mọi người trong chùa đều chia nhau đi tìm, muốn đoạt lại y bát: 

Anh ta có tư cách gì mà làm tổ đời thứ sáu? Người giỏi hơn anh ta trong thiên hạ 

thiếu  gì.  Họ  không  phục.  Không  phải  ngày  thứ  hai,  sau  hai  ba  ngày,  vì  Ngũ  tổ 

không ra ngoài, mọi người tưởng rằng ngài không khỏe, để Huệ Năng đi xa một 

chút, khiến mọi người không tìm được. Trong lúc lánh nạn, gặp được một vị tỳ 

kheo ni đọc Kinh Niết Bàn, kinh này phân lượng rất lớn, có hai bản dịch. Một bản 

dịch có 40 quyển, bản dịch khác có 36 quyển, phân lượng rất lớn. Vị tỳ kheo này 

đọc kinh, ngài ở bên cạnh nghe, đợi cô ta đọc xong ngài liền đem ý của đoạn kinh 

đó giảng cho cô ta nghe. Tỳ kheo ni vô cùng kinh ngạc, ông học từ đâu vậy? Liền 

đưa kinh đến thỉnh giáo ngài, ngài nói tôi không biết chữ. Ông không biết chữ, 

sao lại có thể nói được như thế? Ngài nói, vấn đề này không liên quan đến biết 

chữ hay không, đây là gì? Kiến tánh là thông đạt tất cả, tự nhiên thông đạt. Quý 

vị biết chữ, vừa xem liền thấu hiểu, vừa nghe đã hiểu, vừa tiếp xúc liền hiểu, tất 

cả pháp thế xuất thế gian không có gì không thông. 

Bởi thế  mục tiêu sau cùng của Phật pháp đại thừa  là kiến tánh, kiến  tánh là 

thông tất cả, nếu không kiến tánh những gì quý vị đạt được là tri thức, tri thức là 

có giới hạn. Quý vị biết được rất ít, không thể biết hết tất cả, vì sao vậy? Vì tất cả 

238  Tập 492 



pháp đều từ trong tự tánh biến hiện ra, quý vị tìm ra nguồn gốc không phải đã tìm 

được tất cả rồi ư? Giống như một trái cầu, quý vị đạt được điểm trung tâm, mọi 

điểm đều hướng đến điểm trung tâm, đạt được điểm trung tâm thì tất cả đều được 

giải quyết. Nên Đức Phật nói tất cả trí tuệ không phải học được từ bên ngoài, mà 

chúng ta vốn có. 

Đức hạnh, năng lực toàn là vốn có, không liên quan gì đến bên ngoài, đây là 

thứ  thật,  không  phải  giả.  Có  hiểu  khoa  học  kỹ  thuật  chăng?  Hiểu,  không  có  gì 

không hiểu, vì sao không phát triển khoa học kỹ thuật? Nếu phát triển khoa học 

kỹ thuật sớm, thì địa cầu sớm hủy diệt, điều này bây giờ chúng ta mới hiểu, đây 

là nếm mật đầu mũi dao. Chúng ta nếm được vị ngọt rất ít, nhưng giá phải trả thì 

quá đắt, nên những người đó sẽ không làm những việc này.      Khi thiên tai giáng 

xuống, họ thật sự có cách giúp chúng ta giải quyết, họ hoàn toàn dùng ý niệm để 

giải quyết vấn đề. Cũng may trong thời đại này, các nhà khoa học đã phát hiện, 

cũng có không ít người đều đồng ý với cách nói này. Hóa giải vấn đề xã hội cần 

có luân lý đạo đức, cần đến giáo dục nhân quả. Hóa giải những thiên tai thảm họa 

tự nhiên trên địa cầu, phải dùng ý niệm, đặc biệt là ý niệm tập thể. Giống như thí 

nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn Thắng. 

Thế kỷ 16, nhà dự ngôn Nhược Tra Đơn Mã Tư người Pháp đích thực có nói 

rất rõ ràng trong cuốn Chư Thế Kỷ: Năm 1999 là tận thế. Nói 400 năm trước, lưu 

truyền trên toàn thế giới, không ai không biết. Năm 1999, năm này tất cả các tín 

đồ của các Tôn giáo trên toàn thế giới đều cầu nguyện cho việc này, sức mạnh 

này quá lớn, nên thiên tai không xảy ra. Năm đó tôi ở Singapore, viện trưởng viện 

thần  học  Thiên  chúa  giáo  Singapore,  chất  vấn  nghi  ngờ  đối  với  vấn  đề này:  Rõ 

ràng có thiên tai, vì sao lại không có? Năm này qua đi rất bình an.  Tín đồ ông ta 

đem lời này nói với tôi, hỏi tôi. Tôi nói với họ không phải không có, là do người 

trên toàn thế giới đều cầu nguyện, năng lượng ý thức tập thể này quá lớn, đã hóa 

giải được thiên tai này. Nhưng chúng ta nên nhớ rằng, đây là trị ngọn không trị 

gốc, nếu chúng ta quên việc này đi, thiên tai không có nên quên  mất.  Nếu phát 

sinh phản tác dụng, đây là giả không phải thật, tiếp tục tạo ác nữa thì phiền phức 

lại đến. Những thiên tai thảm họa hiện nay chính là của năm 1999, nó đã trở lại, 

sự thật chính là như vậy. Bây giờ chúng ta cầu nguyện tiếp, có hữu dụng chăng? 

Có hiệu quả, không phải không hiểu quả, hiệu quả. 

Phương pháp thật sự giải quyết được vấn đề, đó chính là như ông Bladen nói, 

đó là cách giải quyết căn bản, đó là gì? Là dựa vào giáo dục. Bởi thế mỗi Tôn 

giáo đều phải khôi phục lại nền giáo dục, giáo dục trị cả gốc lẫn ngọn. Không có 

giáo dục, chỉ dựa vào cầu nguyện là trị ngọn không trị gốc, mà thời gian lại quá 

Tập 492  239 



ngắn,  nên  giáo  dục  Tôn  giáo  quan  trọng  hơn  bất  cứ  điều  gì,  nó  trị  cả  gốc  lẫn 

ngọn. 

Vấn đề này tôi cũng có kiến nghị với giáo hoàng Thiên chúa giáo, chúng ta 

phải  khôi  phục  nền  giáo  dục.  Phải  dạy  con  người  giác  ngộ,  phải  dạy  con  người 

thấu triệt, thật sự triệt để  sám hối sửa đổi, quay đầu là bờ.  Trong  mỗi Tôn giáo 

đều có giới luật,  giới luật đều  rất hay, phải siêng năng tu học, tuyệt đối không 

được xem nó là vật của quá khứ, như vậy chúng ta rất thiệt thòi. Nó là chân lý, là 

trí tuệ chân thật. 

Trong kinh này Đức Phật nói đến ba loại chân thật: Chân thật chi tế, đó là nói 

bản tánh, bản tánh vốn thiện, bản tánh là Phật. Thứ hai là trí tuệ chân thật, thứ ba 

là lợi ích chân thật. Nên lúc Đức Phật còn tại thế, không những chỉ có ngài, mà ở 

Trung  quốc,  các  bậc  tổ  sư,  bao  gồm  ngài  Huệ  Năng.  Họ  suốt  ngày  dạy  học  độ 

chúng sanh, không có ngày này không độ. 

Dạy học là gì? Là thân khẩu đang dạy quý vị, không khởi ý niệm, không khởi 

tâm không động niệm. Cả  một đời Đức Phật giảng kinh thuyết pháp, không hề 

khởi  tâm  động  niệm,  nên  những  văn  tự  ngôn  ngữ  này  đều  là  trong  tự  tánh  tự 

nhiên hiển lộ. Tuy hằng ngày tiếp xúc vạn duyên, nhưng nhất tâm không tịch, đây 

là chân tướng của họ. 

“Nãi năng ư bố thí, nhẫn nhục lục ba la mật”, chúng ta nói lục độ vạn hạnh, 

mười  nguyện  Phổ  Hiền,  họ  thật  sự  làm  được,  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng? 

Không  có.  Nên  mới  nói:  “Tất  giai  cứu  cánh”,  không  có  gì  họ  không  viên  mãn, 

không có gì họ không cứu cánh. Vì vậy mà an trú bất sanh bất diệt, trong các tam 

muội, không mất định ý. Họ ở đâu? Họ ở trong thiền định, xưa nay họ chưa từng 

khởi tâm động niệm, bên ngoài giống như chúng ta, nhưng nội tâm không giống 

nhau. Nội tâm chúng ta rất loạn, vọng niệm quá nhiều, họ hoàn toàn thanh tịnh. 

“Hành biến đạo tràng, ư đạo tràng chánh hành, vô sở khuyết thiểu”. Đạo tràng 

là gì? Là nơi dạy học, không có cố định. Một người đến thỉnh giáo cũng dạy, hai 

người đến thỉnh giáo cũng dạy, bất luận khi nào và bất luận ở đâu, đều gọi là đạo 

tràng. 

“Viễn nhị thừa cảnh”, nhị thừa là A la hán, Bích Chi Phật. Vì sao nói viễn ly 

cảnh giới của họ? Họ có đối tượng, họ thích quý vị, dạy quý vị. Họ không thích 

quý vị họ sẽ không dạy. Quý vị hỏi họ sẽ dạy, còn như không hỏi họ không dạy. 

Phật Bồ Tát không như vậy, không hỏi cũng dạy. Nhà Phật nói: “Phật không độ 

người vô duyên”, như thế nào gọi là vô duyên? Quý vị không tin, các ngài nói 

quý vị không hiểu, đây gọi là vô duyên, Phật không dạy hạng người này. Nếu tin 

240  Tập 492 



và có thể nghe hiểu, ngài nhất định sẽ dạy, dù không hỏi ngài cũng dạy. Đây gọi 

là đại từ đại bi, gọi là đại thừa, từ bi đến tột cùng. 

“Duy y nhất thừa pháp, cứu cánh bỉ ngạn”. Nhất thừa pháp là gì? Nhất định 

giúp quý vị thành Phật, nhất định giúp quý vị khôi phục tự tánh. Cũng chính là 

nói giúp quý vị minh tâm kiến tánh, minh tâm kiến tánh là điều đáng được. Đây 

là mục tiêu dạy học sau cùng của Phật pháp, là một mục tiêu cao nhất. 

Thập  Trú  Tỳ  Bà  Sa  Luận  lại  nói:  “Nếu  đọa  vào  Thanh  văn  địa  và  Bích  Chi 

Phật địa, gọi là Bồ Tát chết, tức mất hết tất cả lợi ích”. Bồ Tát sao lại chết, đây là 

ví dụ không phải chết thật, là Bồ Tát bị thoái chuyển. Giống như A la hán, thích 

thì tôi dạy quý vị, không thích thì không dạy. Đây là A la hán, Bồ Tát không như 

vậy, thích cũng dạy, không thích cũng dạy. Hay nói cách khác Bồ Tát không có 

phân  biệt,  không  có  gì  là  thích  hay  không  thích.  A  la  hán  có  phân  biệt,  Bồ  Tát 

không  có  phân  biệt.  A  la  hán  không có  chấp  trước,  nhưng  có  phân  biệt,  đại  Bồ 

Tát đến phân biệt cũng không có. Nên nếu Bồ Tát còn phân biệt, họ liền bị đọa. 

Chúng  ta  nói  đi  học  mà  bị  đuổi  xuống  lớp  dưới,  không  phải  ở  lại  lớp,  bị  đuổi 

xuống lớp dưới. Hạ xuống một bậc, gọi là Bồ Tát chết, tức mất đi tất cả lợi ích, 

công đức lợi ích đều mất hết. 

“Nhược đọa ư địa ngục, bất sanh như thị úy. Nhược đọa nhị thừa địa, tắc vi 

đại bố úy”. Đây là ví dụ, nếu đọa vào địa ngục cũng đừng sợ, trong địa ngục Bồ 

Tát cũng giáo hóa chúng sanh, ngài đến đó giáo hóa. Bồ Tát Địa Tạng thường ở 

trong địa ngục: “địa ngục vị không thệ bất thành Phật”, đây là đại từ đại bi, đại 

nguyện. Nhưng không thể đọa nhị thừa, nhị thừa chính là Thanh văn và Bích chi 

Phật.  Nếu  đọa  vào  nhị  thừa,  đó  là  điều  đáng  sợ  nhất,  vì  sao  vậy?  Vì  không  thể 

thực hiện nguyện hóa độ chúng sanh. 

Học Phật, quý vị xem từ sơ phát tâm, thầy đã dạy chúng ta phát tứ hoằng thệ 

nguyện. Nguyện đầu tiên: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”, phải phát nguyện 

này. Không có nói quý vị thích thì độ, không thích thì thôi, không nói như vậy. 

Phải sanh tâm bình đẳng, phải sanh tâm thanh tịnh. Đặc biệt là thấy chúng sanh 

tạo nghiệp, tạo nghiệp sẽ có quả báo, nên phải ngăn họ, khuyên họ để họ đừng tạo 

nghiệp. 

Phương pháp hóa độ rất nhiều, quý vị phải học nhiều, phải quảng học đa văn. 

Nhà  Phật  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn,  có  rất  nhiều 

phương pháp khác nhau để giúp người giác ngộ, giúp người khác quay đầu không 

tạo nghiệp ác. “Nên Bồ Tát phải xa rời cảnh giới nhị thừa”, ý nghĩa chính là chỗ 

này. 

Tập 492  241 



Tổng kết sau cùng chính là từ câu: A nan. Kinh văn:  “A nan, ngã kim lược 

thuyết,  bỉ  Cực  Lạc  giới  sở  sanh  Bồ  Tát,  chân  thật  công  đức  tất  giai  như  thị. 

Nhược quảng thuyết giả, bách thiên vạn kiếp bất năng cùng tận”, là câu này. 

Đây  là  Đức  Thế  Tôn  tổng  kết  về  công  đức  chân  thật  của  Bồ  Tát  ở  thế  giới 

Cực Lạc, nói không cùng tận, nói không hết. Nghĩa là gì? Khuyên chúng ta nhất 

định phải phát tâm cầu sanh thế giới Cực Lạc, đến thế giới Cực Lạc học tập, công 

đức lợi ích này quả thật vô cùng lớn lao. Không những là Đức Thế Tôn nói không 

cùng tận, mà tất cả chư Phật cùng nói đều nói không cùng tận. 

Trong  đời  này  chúng  ta  có  được  nhân  duyên  thù  thắng  này,  rất  khó  được! 

Duyên, hiện nay gọi là cơ hội, cơ hội này chúng ta không dễ đạt được: Trăm ngàn 

vạn kiếp khó gặp được. Cư sĩ Bành Tế Thanh nói: Vô lượng kiếp đến nay mới có 

một  ngày  hy  hữu  khó  gặp,  sao  chúng  ta  lại  gặp  được?  Gặp  được  điều  gì?  Gặp 

được bộ kinh này. Bây giờ tôi đặc biệt giới thiệu với mọi người là gặp được bộ 

chú giải này. Bộ kinh này rất hy hữu, cư sĩ Hạ Liên Cư đã đem năm loại bản dịch 

khác nhau_Kinh Vô Lượng Thọ ở Trung quốc rất có duyên, từ thời nhà Hán đến 

thời Nam Tống là 800 năm, tất cả có 12 lần phiên dịch, nên kinh này được phiên 

dịch  nhiều  nhất.  Nhưng  những  bản  này  đã  thất  truyền,  lưu  lại  đến  nay  chỉ  còn 

năm bản dịch, bị thất truyền bảy bản. Xem nội dung năm bản này có sai biệt rất 

lớn,  nên  các  bậc  cổ  đức  nói:  Khi  Đức  Phật  tại  thế,  ngài  tuyên  thuyết  kinh  này 

nhiều lần, không phải  một lần. Một lần,  một nguyên  bản, bất luận dịch như thế 

nào  đều  có  khác  biệt,  nhưng  khác  biệt  không  nhiều  lắm.  Nhưng  nếu  khác  biệt 

nhiều,  tức  không  phải  giảng  một  lần,  còn  thất  truyền  bảy  bản.  Nếu  bảy  bản  đó 

còn, có thể còn khác biệt lớn hơn nữa. Đức Phật rất từ bi, ngài tuyên giảng kinh 

này nhiều lần, ngài giảng kinh chỉ giảng một lần, không giảng lần thứ hai, duy chỉ 

bộ kinh này ngài giảng nhiều lần. 

Hiện nay căn cứ năm loại nguyên bản dịch này, ít nhất ngài giảng ba lần, đây 

chính là điểm rất đặc biệt. Hạ Liên Cư đem năm bản này hội tập thành một bản, 

chúng ta đọc bản này là đồng nghĩa với đọc tất cả năm bản dịch, nên bộ chú giải 

của Hoàng Niệm Tổ rất hiếm có. Tập kinh luận chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, còn 

tập tinh yếu chú giải Kinh Vô Lượng Thọ của chư vị tổ sư xưa nay ở trong nước 

cũng như nước ngoài. Nên bản chú giải này là tập chú, tập chú của Hoàng Niệm 

Tổ, mục lục để ở sau, tổng cộng sách tham khảo có 193 loại kinh luận chú sớ, nên 

nó là tập đại thành. Chúng ta đọc chú giải này, coi như đọc được 193 loại chú sớ, 

rất khó được, quả thật rất khó có được. 

Nên  chú  giải  này  của  Hoàng  Niệm  Tổ  phải  là  tập  giải_Tập  đại  thành  kinh 

luận cổ chú giải thích. Chúng ta gặp được một bản như thế này, quả thật gọi là hy 

242  Tập 492 



hữu khó gặp, bản này rất đáng quý. Nên chúng ta phải tuân thủ giáo huấn của chư 

vị tổ sư: Nhất môn thâm nhập trường thời huân tu. Đời này chúng ta học đại thừa, 

một bản này là đủ, trong bản này là tất cả Tông môn, Giáo môn, Hiển giáo, Mật 

giáo, đại thừa, tiểu thừa, giáo nghĩa mà Đức Thế Tôn thuyết giảng suốt 49 năm, 

tất cả đều có trong bộ kinh này. Bộ kinh ngày đồng nghĩa với tiểu tạng kinh, nó 

không khiếm khuyết, quý vị xem khó được biết bao! Từ trong bộ kinh này nhận 

ra được: Một tức tất cả, tất cả tức một. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 493 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:13.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 612, hàng thứ tư từ dưới đếm lên: “Thọ lạc vô 

cực đệ tam thập nhị”. 

Hoàng  Niệm  Tổ  giới  thiệu  cho  chúng  ta:  “phẩm  này  nói  rõ  về  thọ  mạng  và 

niềm vui vô cùng ở thế giới Cực Lạc, đầu tiên là nói rõ về sự thù thắng của hội 

chúng ở cõi nước này. Khuyên dụ kế tục ánh sáng vi diệu của cõi nước, khuyên 

dụ vãng sanh”. 

Đây là đại ý phẩm kinh này, phẩm kinh này chia thành hai đoạn lớn. Đoạn thứ 

nhất là giới thiệu về sự thù thắng của hội chúng ở thế giới Cực Lạc, chính là đại 

chúng khắp  mười  phương vãng sanh về, khuyên chúng ta cần phải thân cận họ. 

Đoạn sau là nói về sự vi diệu của cõi nước, hoàn cảnh cư trú, hoàn cảnh sinh hoạt 

và hoàn cảnh học tập, đều là vi diệu tột cùng. Khuyên chúng ta nhất định phải cầu 

vãng sanh. Bây giờ chúng ta xem kinh văn: 

“Phật cáo Di Lặc Bồ Tát, chư thiên nhân đẳng, vô lượng thọ quốc, Thanh văn 

Bồ  Tát,  công  đức  trí  tuệ,  bất  khả  xưng  thuyết.  Hựu  kỳ  quốc  độ,  vi  diệu  an  lạc, 

thanh tịnh nhược thử, hà bất lực vi thiện, niệm đạo chi tự nhiên”. 

Tập 493  243 



Trong đoạn mở đầu của phẩm kinh này, Đức Phật giới thiệu cho chúng ta về 

thế giới Cực Lạc  y  chánh trang nghiêm. Kinh văn  ở sau là quảng thuyết, tức là 

nói rõ ràng tường tận, đây là một cương lĩnh. 

Chúng ta xem “chư thiên nhân đẳng” ở thế giới Cực Lạc, ý nghĩa này rất thâm 

sâu, hoàn toàn là nói đến cõi phàm thánh đồng cư. Hay nói cách khác, chúng ta 

niệm  Phật  vãng  sanh  là  sah  vào  cõi này.  Nên  đặc  biệt  giới  thiệu  về  nơi  này,  và 

cũng giới thiệu vô cùng tường tận. Chúng ta đến thế giới Cực Lạc là thân phận 

của  thiên  nhân,  thân  phận  này  bây  giờ  chúng  ta  có  thể  tranh  thủ.    Thân  phận 

người là sao? Chúng ta có thể cắm chặt ba nền móng căn bản, chính là thân phận 

của người. Thật sự y giáo phung hành theo  Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, Thập 

Thiện Nghiệp, nếu không vãng sanh thế giới Cực Lạc, tương lai cũng không mất 

thân người, sẽ không đọa trong ba đường ác, đây là thân phận của con người. 

Nếu  thân  phận  của  trời  thì  cao  hơn  đây  một  bậc.  Trong  Kinh  Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo dạy chúng ta rằng: Thượng phẩm thập thiện là nhân để sanh thiên, 

trung phẩm thập thiện là nhân đạo, hạ phẩm thập thiện là A tu la và La sát, những 

người này niệm Phật vãng sanh, đều sanh vào cõi phàm thánh đồng cư. Bởi thế 

đặc biệt dùng thiên nhân, không phải nói Thanh văn và Duyên giác, Thanh văn và 

Duyên giác là vãng sanh vào cõi phương tiện hữu dư. 

Nhưng sanh đến thế giới Cực Lạc, chúng ta sẽ ngang bằng với “Thanh văn Bồ 

Tát”, đây là lên hai tầng. Cõi phương tiện hữu dư là Thanh văn và Duyên giác, 

cõi thật báo trang nghiêm là pháp thân Bồ Tát. “Công đức trí tuệ không thể xưng 

kể”,  “Chư  thiên  nhân  đẳng”  đến  thế  giới  Cực  Lạc  đều  làm  Bồ  Tát  A  Duy  Việt 

Trí, đây chắc chắn là nguyện thứ 20 trong 48 nguyện của Phật A Di Đà. Nên ở 

đây chuyên môn giới thiệu cho chúng ta về công đức trí tuệ của Thanh văn Bồ 

Tát, trong này bao gồm chư thiên nhân. 

“Hựu kỳ quốc độ vi diệu an lạc”, lúc nãy chúng ta nói đến hoàn cảnh cư trú, 

hoàn cảnh sinh hoạt, hoàn cảnh học tập. Có thể nói thật sự đều đạt đến tận thiện 

tận  mỹ,  không  tìm  thấy  chút  khiếm  khuyết  nào.  Ở  đây  nói  “thanh  tịnh  nhược 

thử”, chính là thanh tịnh như vậy. 

Hai câu dưới là khuyến khích chúng ta: “Hà bất lực vi thiện, niệm đạo chi tự 

nhiên”. Vì sao chúng ta không nỗ lực tu thiện? Thiện này chính là vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, đây mới gọi là chân thiện. Nếu không vãng sanh thế giới Cực Lạc, 

vậy  nhất  định  chúng  ta  phải  biết,  ngay  đời  này  nhất  định  là  tùy  nghiệp  lưu 

chuyển,  không  có  người  nào  có  thể  tránh  khỏi.  Cũng  chính  là  nói,  quý  vị  nhất 

định trôi lăn trong luân hồi lục đạo, luân hồi lục đạo quá đau khổ, kinh văn ở sau 

sẽ nói đến. 

244  Tập 493 



Đồng học Tịnh tông chúng ta, khi mới thành lập học hội, lúc đó tôi ở Mỹ đã 

viết một bài duyên khởi, trong duyên khởi cũng ấn định luôn thời khóa tụng niệm 

của  chúng  ta,  nên  thời  khóa  tụng  niệm  của  Tịnh  Tông  ấn  định  mới,  chúng  ta 

không  có  Chú  đại  bi,  thập  chú,  Lăng  nghiêm  chú,  không  có  những  phần  này. 

Khóa tụng buổi sáng chúng ta dùng 48 nguyện trong phẩm thứ sáu, khóa buổi tối 

là  từ  phẩm  32  đến  phẩm  37.  Phẩm  thứ  sáu  của  kinh  này  là  khóa  tụng  sáng  tối 

chúng ta nhất định phải đọc, đây là bộ phận quan trọng nhất trong bộ kinh này_48 

nguyện, chúng ta hy vọng tâm chúng ta đồng với tâm Phật, nguyện như nguyện 

Phật. 

Từ phẩm kinh thứ 32 đến phẩm 37 trong kinh này là hành kinh. Kinh mà đại 

sư Thanh Lương nói có bốn loại, có giáo, văn tự là giáo, dạy học, bổn kinh, kinh 

này gọi là giáo kinh, trong này có đạo lý, đạo gọi là lý kinh. Trong này dạy chúng 

ta nên làm như thế nào, đó là muốn chúng ta hành, gọi là hành kinh. Sau khi hành 

rồi phải chứng, chứng như thế nào? Trong lúc hành chứng minh đạo lý và phương 

pháp trong kinh nói, quý vị đem nó chứng minh ra, gọi là bốn loại kinh giáo, lý, 

hành, quả. Mỗi bộ kinh đều đầy đủ bốn phần này, giáo lý hành quả- bốn bộ phận. 

Cho nên phải hành, giáo là phải tin, lý là phải lý giải, hiểu được nghĩa lý của nó, 

thật  hành,  thật  sự  hành  trì  mới  có  thể  chứng  quả.  Chứng  quả  của  Tịnh  độ  tông 

chính là vãng sanh, quả này vô cùng thù thắng, vì sao vậy? Vì sau khi vãng sanh 

nhất định một đời thành Phật, chứng được cứu cánh viên mãn. Trong tám vạn bốn 

ngàn pháp môn đều không có, chỉ có ở pháp môn này. Khi chúng ta hiểu rõ vấn 

đề này phải đặc biệt coi trọng. 

Chúng ta nhất định phải nổ lực hành thiện, hành thiện chính là phải đoạn ác, 

đoạn  trừ  tất  cả  những  khuyết  điểm  tập  khí  của  chúng  ta.  Chúng  ta  không  thể 

không biết điều kiện vãng sanh thật sự, điều kiện thật sự không phải là hình thức, 

Đức Phật nói một cách rõ ràng: “Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh”. 

Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  đã  đưa  ra  điều  kiện  này,  có  ba  bậc:  Tâm  thanh 

tịnh sanh vào cõi phàm thánh đồng cư. Tâm bình đẳng sanh vào cõi phương tiện 

hữu  dư.  Sau  cùng  là  giác,  tức  đại  triệt  đại  ngộ,  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm. Quý vị xem điều kiện vãng sanh đều nói rõ ràng trên đề kinh. Hai điều 

kiện sau chúng ta không đạt được, nhưng phải đạt được điều kiện đầu tiên, tức là 

nhất  định  phải  có tâm  thanh  tịnh.           Phương  pháp  tu tâm  thanh  tịnh  chúng  tôi 

cũng có nói rất nhiều lần, thanh tịnh nhất là gì? A Di Đà Phật thanh tịnh nhất. 

Câu danh hiệu A Di Đà Phật này trong lục đạo không có, trong mười pháp giới 

cũng không có, trong cõi nước của ba đời mười phương Chư Phật cũng không có, 

ở đâu có? Thế giới tây phương Cực Lạc có, nơi Phật A Di Đà có. Bởi thế niệm 

Tập 493  245 



câu A Di Đà Phật này chính là tương ưng với thế giới tây phương Cực Lạc. Thế 

giới tây phương là Tịnh độ, là Tịnh độ thù thắng nhất trong Tịnh độ của tất cả chư 

Phật. Niệm câu A Di Đà Phật này là tu Tịnh độ thù thắng nhất. 

Hiện nay chúng ta tu Tịnh độ có vấn đề, vấn đề ở đâu? Tạp niệm quá nhiều. 

Bởi vậy chúng ta nên tính bài toán này, một ngày 24 tiếng, chúng ta niệm A Di 

Đà Phật bao nhiêu tiếng, và bao nhiêu tiếng là tạp niệm. Nếu chúng ta niệm Phật 

nhiều hơn tạp niệm là đang hướng về Tịnh độ, còn như tạp niệm nhiều hơn niệm 

Phật,  thì  trong  đời  này  vãng  sanh  có  vấn  đề,  không  chắc  chắn  được  vãng  sanh. 

Một ngày 24 tiếng, chúng ta niệm Phật trên 12 tiếng, không nhất định phải niệm 

bằng miệng, trong lòng có niệm là được. 

Trong kinh nói rất rõ ràng: Nhớ Phật niệm Phật, hiện tại đương lai nhất định 

thấy Phật. Nhớ Phật là trong tâm ta có Phật, luôn nhớ nghĩ đến Phật, trong tâm có 

Phật. Tuy miệng không niệm, nhưng trong tâm luôn có Phật, như vậy gọi là niệm 

Phật, niệm Phật là trong tâm có Phật. Trong lòng không có Phật, chỉ niệm bằng 

miệng không được, vô ích. 

Trong Hệ Niệm Phật Sự thiền sư Trung Phong đã nói hai câu, hai câu này nói 

hay quá! Ngài nói rằng: “Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm 

tôi. Ở đây tức là Tịnh độ, Tịnh độ tức là ở đây”. Hai câu này đã nói một cách rốt 

ráo về Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc, thế giới Cực Lạc không có biên giới, 

rộng lớn không có biến tế, có bao gồm thế giới chúng ta chăng? Có, vì sao chúng 

ta không nhìn thấy? Do khác tầng không gian. Sau khi hiểu rõ, Phật Di Đà ở đâu? 

“Đương  xứ  xuất  sanh”,  ở  ngay  trước  mắt,  “tùy  xứ  diệt  tận”,  không  có  khoảng 

cách, không có trước sau.  Không có trước sau tức không có thời gian, không có 

khoảng cách tức không có không gian, đó là gì? Thì ra Phật A Di Đà và thế giới 

Cực Lạc và ta là nhất thể, nhất thể mới không có không gian, không có thời gian. 

Thật là một thể, không sai chút nào. Thế nên Đức Thế Tôn nói: Tất cả chúng sanh 

vốn là Phật_nhất thể. Là Phật gì vậy? Chúng ta niệm Phật A Di Đà chính là Phật 

A Di Đà, niệm Phật Tỳ Lô Giá Na chính là Tỳ Lô Giá Na, vì sao vậy? Vì tất cả 

pháp duy tâm sở hiện, duy thức sở biến, điều này mọi người đều biết. Ở đây Đức 

Phật không chú giải rằng: Phật A Di Đà và thế giới hoa tạng là ngoại lệ, không có 

chú giải thêm như vậy. Không chú giải thêm, chính là nói thế giới Cực Lạc cũng 

là tâm hiện thức biến, thế giới Hoa Tạng vẫn là tâm hiện thức biến. Cho đến Phật 

A Di Đà, Tỳ Lô Giá Na đều là tâm hiện thức biến. Lời nói này là thật, không phải 

giả, đây là sự thật. 

Trong kinh điển có câu: “Nhược nhân thức đắc tâm, đại địa vô thốn thổ”. Quý 

vị thật sự minh tâm kiến tánh, mọi vấn đề đều được giải quyết, không còn vấn đề. 

246  Tập 493 



Chưa kiến tánh vấn đề rất nhiều, khi kiến tánh rồi tất cả vấn đề đều không còn, 

đức của thanh tịnh tịch diệt hiện tiền. Đây đều là chúng ta vốn có, mỗi người đều 

giống nhau, không có người nào khác với người nào, không có, thật là thanh tịnh 

bình đẳng giác. 

Chúng ta nên nổ lực hành thiện, quyết tâm ngay trong đời này vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, ngoài ra đều là chuyện nhỏ, không đáng nhắc đến, không đáng để 

trong lòng, chỉ để thế giới Cực Lạc  và Phật A Di Đà trong lòng, như vậy trong 

đời này chúng ta sẽ thành tựu viên mãn. 

Bây giờ chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Hựu đoạn song tiêu, bỉ 

quốc thánh chúng cập sát độ, khuyên dụ vãng sanh”. Đây là tôn chỉ của đoạn kinh 

văn ở trước, ngôn ngữ rất đơn giản, mục đích là khuyên chúng ta vãng sanh, nỗ 

lực hành thiện. 

“Phật  nói  với  ngài  Di  Lặc,  bắt  đầu  từ  phẩm  này,  Bồ  Tát  Di  Lặc  là  người 

đương cơ thứ nhất, A nan thứ hai”. Trong kinh có hai người đương cơ, nửa bộ 

trước chính là 32 phẩm trước, Tôn giả A nan là đương cơ, từ phẩm 32 về sau Bồ 

Tát Di Lặc là đương cơ. Nên ở đây Đức Phật không phải gọi A nan, mà là “Phật 

cáo Di Lặc Bồ Tát”, ở trước chúng ta thấy là “Phật cáo A nan”, còn ở đây thấy là 

“Phật cáo Di Lặc”. 

“Phẩm thứ 46”, đây là ở sau. “Phật nói với Di Lặc” là dẫn chứng. Quý vị thấy 

từ đây cho đến phẩm 46, đều là Bồ Tát Di Lặc làm đương cơ, đều là Phật nói với 

ngài Di Lặc. 

“Ngày  nay  ta  như  lý  tuyên  nói,  pháp  môn  vi  diệu  rộng  lớn  thế  này”.  Đây 

chính  là  trong  bộ  kinh  này,  Đức  Phật  vì  chúng  ta  mà  giới  thiệu  thế  giới  tây 

phương Cực Lạc. Thế giới Cực Lạc giống như một trường học, Phật A Di Đà là 

hiệu trưởng. Đức Phật giới thiệu về ngôi trường này, giới thiệu đến vị hiệu trưởng 

này, hy vọng chúng ta đến đó nhập học, đến đó tiếp thu nền giáo dục của Phật A 

Di Đà. Tốt nghiệp ở trường học này tức đã thành Phật, mà  bảo đảm quý vị tốt 

nghiệp. Chính quý vị cũng phải có tín tâm nhất định sẽ tốt nghiệp, không bị ở lại 

lớp, cũng không bị đuổi học. Hoàn cảnh tu học ở đó quả thật quá lý tưởng, chúng 

ta không thể tưởng tượng được, đây là ân đức của Phật A Di Đà đối với chúng ta. 

Thiết bị trường học tốt, Phật A Di  Đà làm  đại thí  chủ, không cần chúng ta nộp 

học phí, chỉ cần đến đó học. Tất cả mọi thứ vật chất hưởng thụ đều đầy đủ hết, 

chính Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp. 

Người ở thế giới Cực Lạc khác với thế gian chúng ta, chúng ta ở đây là thân 

máu thịt, tướng phần của A lại da, còn thân thể của người ở thế giới tây phương 

là thân pháp tánh, hoàn cảnh cư trú là cõi pháp tánh, hoàn toàn khác với chúng ta 

Tập 493  247 



ở đây. Thân chúng ta ở đây là A lại da biến hiện, cõi cũng là A lại da biến hiện, 

cõi là tướng phần của A lại da. Tâm, bộ phận tinh thần này là kiến phần của A lại 

da, không phải thật.  Nên ở đó gọi là nhất chân pháp giới, nó là thật, không phải 

giả.  Giả  là  vô  thường,  niệm  niệm  sanh  diệt  không  giữ  được.  Còn  chân,  chân  là 

vĩnh cữu, vĩnh hằng bất biến. Ở thế giới Cực lạc sống đến một vạn tuổi, vẫn trẻ 

mãi  như  vậy,  hình  như  không  hề  thay  đổi.  Tướng  hiện  ra  ở  đó,  đại  khái  thông 

thường chúng ta nói là khoảng mười mấy hai mươi tuổi, tướng trẻ mãi như vậy. Ở 

thế giới Cực Lạc sống được bao nhiêu năm? Chúng ta y theo Kinh Hoa Nghiêm 

để nói: Ít nhất là ba A tăng kỳ kiếp, gọi là vô lượng thọ. A tăng kỳ kiếp là trẻ mãi 

không già, không nhìn thấy già  yếu, điều này rất tốt!   Vì thân pháp tánh không 

cần dinh dưỡng, không cần ăn cơm, cũng không cần uống nước, và cũng không 

cần  ngủ  nghỉ,  quý  vị  xem  ở  đó  tốt  biết  bao.  Nên  việc  học  tập  của  họ  không  hề 

gián đoạn, học mãi. Thầy giáo là Phật A Di Đà giảng kinh không chán, học sinh 

nghe giảng không biết  mệt, càng nghe càng thích, càng nghe càng có tinh thần, 

pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Trường học như thế quý vị không 

đến, vậy thì đến đâu, chắc chắn không tìm được trường thứ hai như vậy. Chúng ta 

cảm ân  Đức  Thế  Tôn, đều nhờ ngài giới thiệu, không có ngài chúng ta làm sao 

biết  được?  Bởi  thế  bộ  kinh  này,  chẳng  những  là  tiểu  biểu  đầu  tiên  trong  tất  cả 

kinh điển mà Đức Phật nói, mà bộ kinh này chính là tất cả kinh, tinh hoa của tất 

cả kinh điển đều nằm trong bộ kinh này, chính là trong bộ chú giải này. 

Do vậy, tôi học tập bao nhiêu năm, nay xem bộ chú giải này, và đã giảng bộ 

chú giải này được ba phần tư, tôi vô cùng hoan hỷ. Tôi phát hiện tập đại thành 

của  Khổng  lão  phu  tử:  Đại  thánh  chí  thánh  tiên  sư.  Ông  không  có  trước  tác, 

không  có  phát  minh,  những  gì  ông  học  được,  tu  được,  dạy  được,  và  truyền  đạt 

đều là giáo huấn của chư vị thánh hiền. 

Chúng ta nhìn lại hai vị này: Tập đại thành của Hạ Liên Cư, tập đại thành của 

Hoàng Niệm Tổ. Hạ Liên Cư là tập đại thành Kinh Vô Lượng Thọ, hội tập năm 

loại nguyên bản dịch. Hoàng Niệm Tổ là tập đại thành chú giải, trong bộ chú giải 

của ông tổng cộng trích dẫn 193 loại kinh luận, và tập đại thành chú sớ của chư vị 

cổ đức xưa nay trong và ngoài nước. Điều này rất hiếm có, thật hiếm có! 

Quần Thư Trị Yếu đã in xong, rất nhiều đồng học đều thấy rồi. Đó là 2000 

đầu  tiên  của  Trung  quốc,  từ  Hoàng  đế,  tam  hoàng  ngũ  đế  đến  cận  đại,  khoảng 

2500 năm, tập đại thành kinh, sử, tử. Bộ sách này tổng cộng dùng 65 bộ sách, quý 

vị đều đọc được những điều quan trọng nhất. 

Chúng ta đọc chú giải này, quan trọng nhất là Hoàng Niệm Tổ trích dẫn 193 

loại kinh luận chú sớ, chúng ta đều được đọc. Bộ chú giải này đối với người trong 

248  Tập 493 



thời đại này mà nói thì không có gì khế cơ hơn. Chúng ta không có thời gian để 

đọc  được  nhiều  như  vậy,  bộ  sách  này  có  thể  đại  diện  cho  tất  cả.  Kinh  Hoa 

Nghiêm nói: “Nhất tức thị đa, đa tức thị nhất”, đọc bộ kinh này là coi như đọc 

được toàn bộ, còn bộ sách giáo khoa nào tốt hơn chăng? 

Lúc Hoàng Niệm Tổ hội tập, tôi đến nhà ông ở Bắc Kinh phỏng vấn ông, thấy 

sách tham khảo ông sắp thành một đống lớn, gần đầy phòng. Tôi nói tôi tặng ông 

bột bộ Đại Tạng Kinh, ông nói: thầy xem tôi không có chỗ để, quả thật không có 

chỗ  để.  Những  sách  tham  khảo  này  rất  khó  tìm,  vậy  mà  ông  ta  tìm  được  nhiều 

đến thế. Tôi cũng là người rất thích sưu tầm sách, nhưng không tìm được nhiều 

như ông. 

Tôi học kinh giáo với thầy Lý, những tài liệu tham khảo liên quan đến việc 

học, đích thực tìm được hơn 20 loại liên quan đến Kinh Hoa Nghiêm, Kinh Lăng 

Nghiêm cũng có hơn 20 loại, coi như là rất khả quan rồi, vậy mà ông có thể tìm 

đến 193 loại, điều này không thể không khâm phục! Từ đâu mà có vậy? Chúng ta 

có lý do tin tưởng không hoài nghi rằng, là do Phật A Di Đà gia trì mà có, Phật A 

Di Đà tìm thay ông, Phật A Di Đà tặng cho ông, bằng không làm sao có thể trong 

thời  gian  hai  ba  năm,  mà  chú  giải  thành  công  bộ  sách  này.  Quả  thật  không  thể 

nghĩ bàn, đúng là cảm ứng đạo giao. 

Tôi ở Đài Trung học kinh giáo, hầu như muốn sách gì đều tìm được, đều có 

người đem đến tặng, nhưng không sánh được với Hoàng Niệm Tổ, ông hơn tôi rất 

nhiều. Nên chú giải là tập đại thành, quả là rất tuyệt vời, là việc chỉ có thánh nhân 

mới làm được. 

Ngày nay chúng ta có duyên gặp được, và cầm trên tay bộ sách này, đây thật 

là trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được. Chúng ta không thể không trân trọng, không 

thể không nổ lực học tập. 

Ở đây Đức Phật dạy rằng: “Hà bất lực vi thiện, niệm đạo chi tự nhiên”, ở sau 

có giảng giải tường tận, nên nổ lực hành thiện. Việc thiện lớn nhất trong các điều 

thiện không gì bằng niệm Phật, vì Phật hiệu là thiện trong các điều thiện, tất cả 

điều thiện thế  xuất thế  gian đều  ở  trong  một câu Phật hiệu này. Niệm  một câu 

Phật  hiệu  là  niệm  hết  tất  cả  điều  thiện  của  thế  xuất  thế  gian,  là  niệm  viên  mãn. 

Niệm điều gì khác là sai, đừng niệm gì khác, những thứ khác chỉ là bộ phận, còn 

câu Phật hiệu là toàn thể. Nắm chặt câu Phật hiệu tuyệt đối không buông, đời này 

sẽ viên mãn thành tựu, nên mới nói là như lý. 

“Ngã” là Đức Phật Thích Ca tự xưng. “Ngã kim như lý lai tuyên thuyết”. Lý 

ở đây chính là thật tướng, là chân tướng, chân tướng như thế nào ta sẽ nói đúng 

Tập 493  249 



như vậy, không thêm chút nào cũng không bớt chút nào, đây gọi là như lý, mỗi 

câu đều là thật. 

Tịnh tông là pháp môn rộng lớn vi diệu. “Tất cả chư Phật chi sở xưng tán”, 

câu  này  là  chứng  minh,  nghĩa  là  không  phải  chỉ  mình  Đức  Phật  xưng  tán  nó  là 

pháp môn rộng lớn vi diệu, mà tất cả chư Phật đều xưng tán như vậy. Chư Phật 

đều thừa nhận, chư Phật đều khẳng định, nó là pháp môn rộng lớn vi diệu đệ nhất. 

“Phó chúc nhữ đẳng tác đại thủ hộ”. Đức Thế Tôn giao việc đại sự này cho 

Bồ  Tát  Di  Lặc,  trọng  trách  này  chính  là  truyền  bá  pháp  môn  này,  hoằng  dương 

pháp  môn  này.  Đại  sự  này  giao  cho  Bồ  Tát  Di  Lặc.  “Tác  đại  thủ  hộ”,  thủ  hộ 

chánh pháp, khiến chánh pháp thường trú thế gian. Đoạn văn này đều ở sau, trong 

phẩm 46. 

Ở  đây  Hoàng  Niệm  Tổ  dẫn  chứng:  “Nên  biết  Bồ  Tát  Di  Lặc  đương  lai  hạ 

sanh, vâng theo lời phó chúc của Phật để tuyên thuyết bộ kinh này”. Dẫn chứng 

đoạn kinh có nghĩa như vậy. Chúng ta từ chỗ Thế Tôn phó chúc để xem việc này. 

Tương lai Bồ Tát Di Lặc hạ sanh ở thế gian này và thị hiện thành Phật, nhất định 

là để giảng bộ kinh này, giới thiệu pháp môn này. 

“Vi diệu an lạc thanh tịnh”, đây là nói đến hoàn cảnh ở thế giới tây phương 

Cực Lạc, dùng ba câu này: Vi diệu, an lạc, thanh tịnh. Hội Sớ nói: “Trang nghiêm 

siêu tuyệt, gọi là vi diệu”. Trong kinh nói về trang nghiêm, người thế gian chúng 

ta thường gọi là chân thiện tốt đẹp, chính là trang nghiêm. Chân thiện tốt đẹp đến 

tột  cùng,  không  tìm  thấy  khiếm  khuyết,  nếu  ở  trong  đó  hưởng  thụ,  nhất  định 

không có chút tác dụng phụ nào, đây gọi là vi diệu. 

“Không có khổ não, nên gọi là an lạc”. Chẳng những không có điều khổ não, 

trong kinh Đức Phật nói, đến danh tự của tất cả khổ não cũng đều không có. Ở 

đây chúng ta có oán có hận, ở thế giới Cực Lạc nói với họ về những điều oán hận 

họ không hiểu, không biết như thế nào gọi là oán hận, ở đó không có những điều 

này, nên không có những danh xưng đó. Nói với họ về sanh lão bệnh tử họ cũng 

không hiểu, vì ở đó chưa từng thấy đến sanh lão bệnh tử, nên những danh xưng 

này ở thế giới Cực Lạc không có. Không riêng gì ba đường ác, ngạ quỷ, súc sanh, 

địa ngục hoàn toàn không có. Nên ở đây rất an lạc. 

“Vô lậu tướng, thật tướng tướng cố, nên nói là thanh tịnh”. Vô lậu, trong Phật 

pháp lậu là đại danh từ của phiền não, vô lậu là đã đoạn tận phiền não. Trong này 

bao gồm ba loại lớn: kiến tư phiền não, trần sa phiền não và vô minh phiền não, 

đều đã đoạn tận. 

Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  dùng  một  danh  từ  khác,  là  dùng  vọng  tưởng  phân 

biệt chấp trước. Vọng tưởng là vô minh phiền não, phân biệt là trần sa phiền não, 

250  Tập 493 



chấp trước là kiến tư phiền não, tất cả đều đã xa lìa không còn nữa. Phiền não đều 

không còn mới gọi là thanh tịnh, nên cảnh giới của họ là thật tướng. Thật là chân 

thật, tướng là hiện tượng, những hiện tượng này là chân thật. Thế nào gọi là chân 

thật? Là vĩnh viễn không có biến hóa, nếu có biến hóa thì tướng này là giả. Trong 

Phật pháp định nghĩa về giới hạn giữa chân và vọng là như vậy. 

Ở thế gian chúng ta người và động vật có sanh lão bệnh tử, đây chính là giả 

tướng,  không  phải  thật  tướng.  Thực  vật  có  sanh  trụ  dị  diệt,  sơn  hà  đại  địa  có 

thành  trụ  hoại  không.  Cho  nên  thế  gian  này  Đức  Phật  đã  nói:  Vạn  pháp  vô 

thường, biến hóa trong từng sát na. Chúng ta không biết được chân tướng của nó. 

Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta rằng: Một khảy móng tay có 32 ức 100 ngàn 

niệm, niệm niệm thành hình, hình đều có thức, đây là nói một cách tường tận cái 

giả  tướng  của  thế  giới  Ta  Bà.  Tất  cả  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần, 

hiện tượng tự nhiên trên thế gian này đều là giả, không có thứ nào là thật. Nó từ 

đâu mà có? Từ ý niệm mà có. 

Trong kinh điển đại thừa thường nói đến, chúng ta cũng đọc rất quen thuộc, 

nhưng  không  hiểu  được  ý  nghĩa  thật  sự  của  nó.  Đức  Phật  thường  nói:  “Tất  cả 

pháp từ tâm tưởng sanh”, chúng ta cứ thế đọc qua, mà không biết tâm tưởng sanh 

này rốt cuộc là ý gì. 

Tôi cũng mãi đến hai ba năm gần đây, các bạn đồng học đem đến cho tôi xem 

một  số  báo  cáo  của  khoa  học,  trong  đó  có  bài  báo  cáo  của  Max  Planck  người 

Đức. Tôi xem xong vô cùng kinh ngạc, mới thật sự thấu triệt câu “nhất thiết pháp 

từ tâm tưởng sanh” của Đức Phật nói, thì ra tất cả đều do tần suất sanh ra. 

Hình như còn có một bài báo cáo, mà nhiều năm trước tôi từng xem, khoảng 

năm sáu năm trước khi tôi ở Úc Châu. Một bài báo cáo rất dài về định luật huyền, 

giữa vũ trụ giống như sợi giây đàn vậy, chấn động là do định luật này sản sanh. 

Ví  dụ  này  rất  hay,  chứng  minh  hiện  tượng  của  toàn  thể  vũ  trụ  đều  không  phải 

thật. Trong này hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên đều 

không  phải  thật,  đều  thuộc  về  hiện  tượng  dao  động.  Tần  suất  dao  động  này  rất 

cao, tốc độ vô cùng nhanh, nhanh đến mức chúng ta không thể tưởng tượng được. 

Các nhà khoa học đã nói ra, nhưng không nói rõ con số. Bồ Tát Di Lặc nói ra con 

số: Một khảy móng ta có 32 ức 100 ngàn niệm, ngài đã đưa ra con số. Khoa học 

hiện đại dùng đơn vị là giây. Bồ Tát Di Lặc nói khảy móng tay. Một giây chúng 

ta có thể khảy được bao nhiêu lần? Tôi tin rằng khảy thật nhanh, nhất định nhanh 

hơn tôi, tôi có thể khảy bốn lần, và tin rằng có người khảy được năm lần. Nếu 

khảy  được  năm  lần,  vậy  5  x  32  ức  100  ngàn niệm  =  1600  triệu.  Một  giây  chấn 

Tập 493  251 



động bao nhiêu lần? 1600 triệu lần, đây là sinh ra đại thiên thế giới, đại thiên thế 

giới được sanh ra như vậy. 

Nếu bất động đại thiên thế giới sẽ không còn, nên Đức Phật nói vạn pháp giai 

không, cả thế giới Hoa Tạng và thế giới Cực Lạc, cũng không ngoại lệ. Đức Phật 

không  nói,  thế  giới  Cực  Lạc  ngoại  lệ,  không  có  nói  như  vậy,  thế  giới  Cực  Lạc 

cũng  là  không.  Nhưng  nếu  thế  giới  chúng  ta  sánh với  thế  giới  Cực  Lạc,  chẳng 

khác nào con phù du, sáng sanh chiều chết, rất nhanh. Ví dụ nói người ở thế giới 

Cực  lạc  thọ  100  tuổi,  còn  sinh  mạng  con  phù  du  trong  nước  chỉ  có  mấy  tiếng 

đồng hồ. Sanh mạng mấy tiếng đồng hồ nhìn thấy người 100 tuổi, như vậy không 

gọi là vô lượng thọ, không gọi là thần tiên sống ư? Nghĩa chính là như vậy. 

Chúng ta so với thế giới Cực  Lạc,  thì chúng ta giống như con phù du, sáng 

sanh chiều chết. Còn người ở thế giới Cực Lạc chính là trường thọ thiên. Trường 

thọ có lợi ích chăng? Lợi ích rất nhiều. Lợi ích lớn nhất chính là họ có thời gian 

dài để tu thành Phật đạo, thành Phật rồi đúng là vô lượng thọ, đó không phải là vô 

lượng của hữu lượng. Nói cách khác trường thọ trong cõi thật báo trang nghiêm ở 

thế giới Cực Lạc là vô lượng của hữu lượng, nhưng chúng ta có thể gọi họ là vô 

lượng của vô lượng, vì sao vậy? Vì vô lượng của hữu lượng, là trực tiếp thông 

đến vô lượng của vô lượng. Họ có thể chứng được vô lượng, sau cùng chứng đến 

quả vị diệu giác, chính là vô lượng, thật sự vô lượng. Diệu giác không ở trong cõi 

thật báo, họ ở thường tịch quang, ở thường tịch quang nên không tìm thấy họ, vì 

sao  vậy?  Vì  thường  tịch  quang  không  có  ba  loại  hiện  tượng.            Thường  tịch 

quang không có hiện tượng vật chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không 

có cái gọi là hiện tượng tự nhiên, hoàn toàn không có. Thường tịch quang ở đâu? 

Nó  tồn  tại  mọi  lúc  mọi  nơi,  nên  chúng  ta  không  thấy  được,  vì  sao  không  thấy 

được? Vì nó không có ba loại hiện tượng. Mắt tai mũi lưỡi thân của chúng ta có 

thể thấy được hiện tượng vật chất, mắt có thể thấy được nó, tai có thể nghe được 

nó, tay có thể sờ được nó, đây là hiện tượng vật chất. Đệ lục ý thức là tư tưởng, 

có thể duyên đến hiện tượng tinh thần, cho đến hiện tượng tự nhiên. Nếu ba loại 

hiện tượng này đều không có, tác dụng của tám thức tâm vương đều không duyên 

được, không có cách nào. Đây chính là điều Đức Phật thường nói: Tám thức 51 

tâm sở không duyên được tự tánh. Các nhà khoa học dùng sáu thức mắt tai mũi 

lưỡi thân ý để nghiên cứu triết học và khoa học. Nhưng Đức Phật nói dùng những 

thứ này có thể duyên đến ranh giới  của vũ trụ_ hồng quan vũ trụ, có thể duyên 

đến A lại da, A lại da ngày nay gọi là lượng tử lực học. Nhưng họ không duyên 

được tự tánh, cũng không duyên được bản tánh chân như. Như lúc nãy vừa mới 

nói, tự tánh chân như không có ba loại hiện tượng, vậy làm sao mới có thể minh 

252  Tập 493 



tâm kiến tánh? Đức Phật nói: Chỉ có chứng mới biết được. Làm sao chứng được? 

Buông bỏ là chứng được. Đức Phật dạy chúng ta buông bỏ chấp trước, nhất định 

không chấp trước đối với tất cả pháp thế xuất thế gian. Chính là đã đoạn tận kiến 

tư phiền não, chứng được quả A la hán, nhưng chưa kiến tánh, chỉ tiến thêm bước 

lớn đối với việc  minh tâm kiến tánh. Tiếp tục nổ lực, buông bỏ phân biệt, phân 

biệt là trần sa phiền não, sau khi buông bỏ liền chứng được quả vị Bồ Tát. Có thể 

nói là đến ranh giới của kiến tánh, nhưng chưa kiến tánh, so với A la hán thì tiến 

thêm bước lớn. Sau cùng là buông bỏ khởi tâm động niệm, sáu căn tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần như mắt thấy, tai nghe, như thế nào? Không khởi tâm, không 

động niệm. Chúc mừng, quý vị đã thành Phật, đã siêu việt mười pháp giới, đến 

nhất chân pháp giới rồi. Ở đó 41 vị pháp thân đại sĩ, vì sao vẫn còn 41 giai cấp? 

Vì chỉ mới đoạn phiền não mà chưa đoạn tập khí phiền não, đích thực không khởi 

tâm không động niệm, tập khí khởi tâm động niệm vô cùng vi tế, không cách nào 

đoạn được. Chỉ có một cách là bỏ mặc nó, đừng quan tâm đến, thời gian lâu ngày 

tự nhiên biến mất. Cần bao nhiêu thời gian? Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: Ba a 

tăng kỳ kiếp, thời gian dài như vậy tự nhiên nó sẽ không còn. Thế nên biết rằng, 

thì ra cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật là do tập khí vô minh biến hiện ra. 

Tập  khí  vô  minh  không  còn,  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  tự  nhiên  không  còn, 

“phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”.  Sau  cùng  chỉ  có  một  cái  là  chân  thật, 

tường tịch quang là thật, cõi này bất sanh bất diệt, bất cấu bất tịnh. 

Ngài Huệ Năng khai ngộ kiến tánh, ngài đưa ra báo cáo có năm câu, 20 chữ, 

nói cho chúng ta biết tự tánh là như thế nào? “Vốn tự thanh tịnh”, xưa nay chưa 

từng ô nhiễm, tự tánh chúng ta bây giờ không có ô nhiễm. Mặc dù tạo tội nghiệp 

đọa  vào  địa  ngục,  biến  thành  súc  sanh,  ngạ  quỷ  cũng  không  nhiễm.  Ngài  Huệ 

Năng nhìn thấy nó “vốn không sanh diệt”, nó không có sanh diệt. Đến cõi thật 

báo trang nghiêm đều có sanh diệt, chúng ta không khởi tâm không động niệm, 

cõi thật báo trang nghiêm liền hiện tiền, còn như đoạn sạch tập khí khởi tâm động 

niệm nó tự nhiên biến mất. Cõi thật báo không còn, thường tịch quang liền hiện 

tiền. Quý vị xem đây là chân tướng sự thật. Mục tiêu sau cùng của việc học Phật 

là giúp chúng ta trở về thường tịch quang, trở về tự tánh, đó gọi là công đức viên 

mãn.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  gọi  là  Diệu  Giác  Như  Lai,  cao  hơn  Đẳng  giác. 

Thường tịch quang chỉ có một vị trí, tất cả đều là Diệu Giác Như Lai, không như 

cõi thật báo, cõi này có 41 vị thứ. Đây gọi là thật tướng, thanh tịnh. 

“Cái vị Cực Lạc nhất thiết sự tướng, giai thị vô lậu chi diệu tướng”. Đối với 

những điều nói  ở  trên,  chúng ta có thể lãnh hội được  một ít,  ở đây cũng có thể 

lãnh hội được một phần diệu tướng của vô lậu. Vô lậu là gì? Là tự tánh, tự tánh 

Tập 493  253 



hiện, trong này không có thức. Phật nói hiện tượng này là: “Duy tâm sở hiện, duy 

thức  sở  biến”.  Thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc  chỉ  có  duy  tâm  sở  hiện,  không  có 

duy thức sở biến, nên nó không phải là vô thường. Mười pháp giới là vô thường, 

vì nó có duy thức, duy thức sẽ sản sanh biến hóa, nếu không có thức sẽ không có 

biến hóa. Nó không có phân biệt, không có chấp trước, thì không có biến hóa. 

Chúng ta hiểu đạo lý này, thấu triệt chân tướng sự thật này, nếu cư dân trên 

địa cầu này, đều giống như trong Kinh Lăng Nghiêm nói: “Xả thức dùng căn”. 

Thức là gì vậy? Là phân biệt chấp trước, chúng ta buông bỏ hết phân biệt chấp 

trước,  chỉ  dùng  căn.  Căn  chính  là  tự  tánh,  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp 

trước,  cũng  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  nhưng  họ  còn  tập  khí  khởi  tâm 

động niệm. Tập khí cũng không sao, sẽ hiện cõi thật báo trang nghiêm, giống như 

thế  giới  Cực  Lạc  vậy.  Bất  luận  là  đối  với  sự  hay  lý,  địa  cầu  và  thế  giới  tây 

phương không có gì khác nhau, khác nhau ở chỗ tâm chúng ta không giống nhau, 

mới biến thành sai khác. Người ở thế giới Cực Lạc không có phân biệt, không có 

chấp trước, cũng không khởi tâm động niệm. 

Thế giới Cực Lạc có ba cõi, tất cả những gì nói đây, trong ba cõi chỉ có thật 

báo trang nghiêm mới có hiện tượng này. Vì sao vậy? Vì cõi đồng cư chưa đoạn 

thức,  cõi  phương  tiện  cũng  vẫn  dùng  thức,  chưa  đoạn  nó  sẽ  biến,  như  vậy  có 

giống  chúng  ta  ở  đây  chăng?  Không  giống,  không  giống  đây  là  gì?  Là  oai  thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, ngài đã quản chặt nó. Cũng chính là năng 

lượng của Phật A Di Đà quá lớn, tất cả nghiệp lực của chúng sanh ngài đều có thể 

hàng  phục  hết,  điều  này  quả  thật  không  thể  nghĩ  bàn!  Thanh  văn,  Duyên  giác 

không hiểu, đến quyền giáo Bồ Tát cũng không hiểu, sao lại có được sức mạnh 

lớn đến thế. Thực tế mà nói, sức mạnh này Đức Phật cũng thường hay nói: “Chế 

tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Như vậy chúng ta mới biết, công phu chế tâm một 

chỗ của Phật A  Di  Đà đã đạt đến đỉnh điểm, nên sinh là nguồn năng lượng lớn 

đến thế. 

Ánh sáng mà các nhà khoa học phát hiện, ánh sáng ngọn đèn chiếu phân tán 

ra tám phương bốn hướng, cách một trang giấy cũng không xuyên qua được, đều 

chướng ngại được nó, vì sao vậy? Vì nó bị phân tán. Nếu như tập trung ánh sáng 

này lại một nơi, khiến nó biến thành một đường thẳng, sức mạnh đó sẽ vô cùng 

lớn,  đến  tấm  thép  nó  cũng  xuyên  thấu  được,  hiện  nay  gọi  là  tia  laser,  tia  laser 

chính là tập trung ánh sáng lại một nơi. Nếu tập trung nó lại một nơi, nó sẽ có sức 

mạnh như thế đó, phân tán sẽ không có sức mạnh. 

Đức Phật dạy: Sức  mạnh lớn nhất là ý niệm, ý niệm phải tập trung vào một 

chỗ, quý vị thấy có thể kiến tạo thế giới Cực Lạc, quả là vi diệu! Chúng ta hiểu 

254  Tập 493 



được đạo lý này, ngày nay trên địa cầu nhiều thiên tai như vậy, quý vị có sợ hãi 

chăng? Không sợ. Vì sao vậy? Vì chúng ta có thể khống chế nó, có thể khiến núi 

lửa không bộc phát, có thế khiến sóng thần bình lặng, tập trung ý niệm một chỗ 

thật sự làm được như vậy. Tâm tập trung một chỗ chính là thiền định, có thể chấn 

động đến thái không, có thể khống chế tất cả mọi tinh cầu, không phải không làm 

được, đây không phải là mộng tưởng. Ai có thể làm được?  Chúng ta học tập kinh 

điển nhiều năm nay, có thể khẳng định: Bát địa Bồ Tát làm được, công phu của 

họ  đủ  thâm  sâu.  Bát  địa  Bồ  Tát  thấy  được  A  lại  da,  không  cần  dùng  máy  móc, 

mắt họ nhìn thấy được, họ có thể tiếp xúc và nghe được sóng âm thanh, cực kỳ vi 

tế. Bát địa Bồ Tát trở lên: Bát địa, cửu địa, thập địa, Đẳng giác, Diệu giác, năm 

địa vị này thấy được tất cả. Tất cả pháp trong vũ trụ đều là do ý niệm biến hiện ra, 

bao gồm thế giới Cực Lạc và thế giới Hoa Tạng, cũng bao gồm cả thế giới chúng 

ta, tất cả đều là ý niệm. Ý niệm của ai? Là ý niệm của chính mình. Đây hoàn toàn 

là sự thật. Ý niệm của chúng ta có thể thay đổi thân mình, có thể thay  đổi thân 

mạng. Hoàn toàn là thiện niệm, chúng ta nhất định được mạnh khỏe trường thọ. 

Ác niệm sẽ đem đến bệnh tật, có ác niệm chúng ta sẽ tạo nghiệp, nghiệp cũng từ 

ý niệm sanh ra. 

Hôm qua ở đây tôi có nói với chư vị đồng học: Sát đạo dâm vọng tửu là ác 

nghiệp, là tạo ác nghiệp. Tham sân si mạn nghi là nhân của tất cả bệnh tật. Oán 

hận não nộ phiền là duyên của bệnh. Lục phủ ngũ tạng không điều hòa, trời đất 

biến dị, đây là quả của bệnh hiện tiền. Thống khổ, đoản mạng, thiên tai tự nhiên, 

đây là báo ứng. 

Ngũ giới thập thiện, và cổ nhân nói ngũ thường: Nhân lễ nghĩa trí tín là thuốc. 

Chỉ  cần  trở  về  với  luân  thường,  trở  về  với  Ngũ  giới  thập  thiện,  thì  tất  cả  bệnh 

trong  thân  thể  chúng  ta  đều  được  khôi  phục,  không  cần  trị  liệu,  vì  sao  vậy?  Vì 

“tất cả pháp tùng tâm tưởng sanh”. Nếu như hiểu rõ và thấu triệt, không những có 

thể  chuyển  nghiệp  của  bản  thân  mình,  đến  sơn  hà  đại  địa  nơi  chúng  ta  ở  cũng 

không  có  thiên  tai,  đều  chuyển  được.  Người  ở  đây  tu  hành  càng  đông  thì  sức 

mạnh này càng lớn, ý thức tập thể đích thực thay đổi được sơn hà đại địa. 

Hiện  nay  chư  vị  đều  biết,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  gây  ra  sự  ô  nhiễm 

nghiêm trọng cho địa cầu. Đất đai nhiễm ô đem đến cho chúng ta thảm họa lớn 

lao,  vì  sao  vậy?  Vì  thực  vật  không  sanh  trưởng,  lương  thực  ngũ  cốc  không  có, 

con người đều đói mà chết. Trong đất đai có độc của thuốc sâu và phân bón, nước 

trong  hồ  cũng  có  độc,  điều  này  quả  là  phiền  phức.  Có  cách  gì  thay  đổi  chăng? 

Theo  nguyên  lý  nguyên  tắc  trong  kinh  Đức  Phật  dạy  thì  đều  thay  đổi được,  chỉ 

cần ý niệm chánh, tâm địa đạt đến thanh tịnh bình đẳng giác, tất cả độc tố hoàn 

Tập 493  255 



toàn được hóa giải. Không cần dùng đến y dược, ý niệm có thể hóa giải được nó, 

khiến mỗi tế bào, mỗi hạt căn bản đều khôi phục bình thường. Điều này về mặt lý 

luận có thể nói như thế. 

Ở  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  nhất  định  quý  vị  tìm  không  thấy  tế  bào  vi 

khuẩn  đó,  chắc  chắn  tìm  không  thấy  độc  bệnh,  vì  sao  vậy?  Vì  Phật  A  Di  Đà 

không có những tạp niệm này. Người vãng sanh Cực Lạc, ngày ngày tiếp thu giáo 

huấn của Phật A Di Đà, đều ở đó học tập kinh điển, không có tạp niệm, ác niệm 

tiêu diệt, chỉ thuần túy là chánh niệm, là thiện niệm, là Phật niệm, đạo lý chính là 

như vậy. Do đó chúng ta lại thấu hiểu thêm một vấn đề, muốn cho con người ở 

thế gian này sống mạnh khỏe, hạnh phúc, an vui, phương pháp gì có thể thực hiện 

được?  Là  dạy  học.  Cổ  nhân  rất  thông  minh:  “Kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi 

tiên”. Dạy điều gì? Dạy luân thường, dạy đạo đức, dạy nhân quả, dạy giáo huấn 

của  thánh  hiền,  chắc  chắn  thực  hiện  được.  Trong  này  có  nguyên  lý  nguyên  tắc 

chung,  chính  là  ý  niệm  thay  đổi  được  tất  cả,  không  phải  ở  bên  ngoài  mà  chính 

ngay trong bản thân mình. Chúng ta hiểu được đạo lý này, nhất định phải làm chủ 

bản thân, bất cứ lúc nào nơi nào cũng không để mình khởi lên một ác niệm. Vì 

sao vậy? Vì ta muốn mạnh khỏe, muốn hạnh phúc và ta muốn được an vui, không 

phải tìm đâu bên ngoài, mà tìm ngay trong bản thân mình. Tâm tốt không có gì 

không tốt, còn như tâm không tốt, không có phương pháp nào điều hòa được nó. 

Vì sao vậy? Vì tâm đã hư hỏng, nên phải xuay chuyển tâm này. 

Học  Phật  không  có  mục  đích  gì  khác,  trước  đây  thầy  Lý  dạy  chúng  tôi  học 

Phật là gì? Là sửa tâm! Sửa đổi tâm bất thiện thành thuần tịnh thuần thiện, đây 

gọi là học Phật. Nó đem đến cho chúng ta hạnh phúc an lạc cứu cánh viên mãn. 

Nên tất cả sự tướng ở thế giới Cực Lạc đều là diệu tướng vô lậu. 

“Hựu thật tướng vô tướng vô bất tướng”. Trong Kinh Bát Nhã thường nói như 

vậy. Vô tướng là gì? Vô tướng là thể, chính là thường tịch quang. Vô bất tướng là 

gì? Vô bất tướng chính là ba cõi ở trước: cõi thật báo, cõi phương tiện, cõi đồng 

cư, ba cõi này có tướng. Nhưng quý vị nên biết tướng tức vô tướng. Quý vị có thể 

thấy được điều này, đây gọi là trung đạo đệ nhất nghĩa đế. Tướng là gì? Là giả 

tướng, không phải chân tướng, sát na sanh diệt, giống như chúng ta xem điện ảnh 

vậy.  Ở  đây  tôi  có  âm  bản  của  cuộn  phim,  một  giây  chiếu  ra  24  tấm,  phát  ra  từ 

máy chiếu phim là một giây có 24 tấm phim đèn chiếu. Mỗi tấm đều khác nhau, 

đều  độc  lập,  những  thứ  chúng  ta  xem  trên  màn  hình  là  nó  đang  gạt  chúng  ta, 

khiến chúng ta tưởng đó là thật. Từng tấm từng tấm phim đèn chiếu, cứ một lần 

mở  ống  kính  ra  là  một  tấm,  rồi  đóng  lại,  chiếu  tấm  thứ  hai.  Nó  thay  đổi  quá 

256  Tập 493 



nhanh, mắt chúng ta không kịp nhận ra nên mới mắc lừa, một giây có đến 24 tấm. 

Đạo lý này đến nay chúng ta mới hiểu. 

Bồ Tát Di Lặc dạy rằng, thế giới hiện thực này cũng giống như chúng ta xem 

phim trên màn hình vậy. Tốc độ nó di động còn nhanh hơn điện ảnh, một giây có 

bao nhiêu tấm? 1600 triệu, không phải 1600 trăm tấm, mà là 1600 triệu trong một 

giây. Còn điện ảnh phát trên màn hình một giây có 24 tấm, đây là chân tướng. 

Khi  đang  xem  phim,  cũng  biết  nó  là  từng  tấm  từng  tấm  phim  đèn  chiếu,  nó 

không  phải  thật,  không  có  tướng  của  hai  tấm  nào  hoàn  toàn  tương  đồng,  vì  sao 

không tương đồng? Vì ý niệm không tương đồng, không thể có hai ý niệm hoàn 

toàn tương đồng, không thể, đây gọi là thật tướng. Quí vị hiểu rõ điều này đây là 

vạn  pháp  giai  không,  không  có  gì  là  chân  thật  cả.  Hiện  tượng  này  đang  diễn  ra 

trước  mắt,  từng  phút  từng  giây  hiện  ra  trước  mắt,  chúng  ta  xem  cả  đời  cũng 

không giác ngộ, đến chết vẫn còn mơ hồ. 

Người thông minh, thấu hiểu được sự thật này, nên nhìn thấu, đây gọi là nhìn 

được  thấu,  khi  nhìn  thấu  rồi  là  tâm  thái  gì?  Là  buông  bỏ,  không  làm  những 

chuyện hồ đồ nữa. Thế nào gọi là chuyện hồ đồ? Để nó trong lòng gọi là chuyện 

hồ  đồ,  như  vậy  là  sai.  Việc  tốt  hay  xấu  đều  không  để  trong  lòng,  toàn  là  giả, 

không có gì là thật cả, như vậy mới được tự tại, mới được giải thoát. Việc tốt nhất 

định không tham luyến, việc xấu cũng không oán hận, vì sao vậy? Vì tất cả đều là 

giả, lập tức đều là không, niệm niệm bất trú, niệm niệm vô thường, nó có nghĩa là 

như  vậy,  thế  mới  nhận  ra  chân  tướng.  Cho  thể  là  không  tịch,  tướng  cũng  là 

không, cũng không phải thật. Đây gọi là thấy được trung đạo. Trung đạo chính là 

thấy được thật tướng cứu cánh. 

“Những  gì  hiện  ra  tất  cả  đều  là  thật  tướng”.  Bồ  Tát  thấy  được,  Bồ  Tát  nào? 

Pháp thân Bồ Tát. Vì tướng ở thế giới Cực Lạc hiện ra là tướng vô lậu, tướng thật 

tướng, nên gọi là thanh tịnh. Hai câu sau cùng này trong Tịnh Ảnh Sớ nói: “Hà 

bất  lực  lợi  vi  thiện  cầu  sanh,  danh  lực  vi  thiện”,  đây  là  giải  thích  câu  sau  cùng 

này. 

Tịnh Ảnh là ngài Huệ Viễn thời nhà Tùy trước tác, đệ nhất tổ sư Tịnh độ tông 

cũng gọi là Huệ Viễn, tên hai người hoàn toàn giống nhau. Một người vào thời 

Đông Tấn, một người sống vào thời nhà Tùy. Nên ngài Huệ Viễn này trong nhà 

Phật chúng ta xưng ngài là tiểu Huệ Viễn, chính là ngài Huệ Viễn thời nhà Tùy. 

Ngài  có  chú  giải  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  gọi  là  Nghĩa  Sớ,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh 

Nghĩa Sớ do ngài trước tác, gọi là Tịnh Ảnh Sớ. 

Trong  này  giải  thích:  “Hà  bất  lực  lợi,  nổ  lực,  miễn  lợi,  vi  thiện  cầu  sanh”. 

Nghĩa là phải nên cố gắng hành thiện, cầu sanh thế giới Cực Lạc, đây là ý nghĩa 

Tập 493  257 



của lực vi thiện. “Niệm đạo chi tự nhiên, niệm đạo chi giả, tự nhiên vãng sanh, 

danh  niệm  tự  nhiên  dã”.  Vãng  sanh  không  có  chút  miễn  cưỡng  nào,  bản  thân 

công phu thuần thục thì tự nhiên vãng sanh, Phật A Di Đà tự nhiên đến tiếp dẫn. 

Quan trọng nhất là công phu chúng ta phải tự nhiên thành tựu. 

Trong Hội Sớ lại nói: Hai chữ “hà bất” này là từ kích phát khuyến khích, tức 

thông  hai  nghĩa.  Thiện  có  hai  loại,  thứ  nhất:  Xưng  danh  niệm  Phật  gọi  là  bản 

thiện,  căn  bản  của  thiện.  Thứ  hai:  rộng  làm  các  điều  thiện,  hồi  hướng  để  được 

vãng sanh Tịnh độ. Một cái là gốc của thiện, một cái là trợ lực của thiện, giúp quý 

vị. Đức Phật dạy chúng ta: “Tùy duyên bất biến, bất biến tùy duyên”. Trong mười 

nguyện của Bồ Tát Phổ Hiền dạy chúng ta: “Tùy hỷ công đức”, công đức nghĩa là 

bất  biến,  không  nên  phan  duyên.  Có  cơ  hội,  gặp  được  cơ  hội  làm  việc  tốt,  nên 

toàn tâm toàn lực làm, lấy công đức này hồi hướng cầu sanh Tịnh độ, đây là việc 

tốt.  Nếu  như  tìm  việc  thiện  để  làm  là  không  tốt,  tuyệt  đối  không  nên  không  có 

việc đi tìm việc, đó gọi là phan duyên. Tâm phan duyên không tốt, dùng tâm phan 

duyên  đó  để  niệm  Phật  sẽ  tốt  hơn,  khi  không  có  việc  thì  niệm  Phật.  Có  duyên 

giúp người khác là việc tốt. 

Trong thời đại ngày nay, chánh pháp suy yếu đến tận cùng. Truyền thống văn 

hóa  là  thứ  có  thể  cứu  quốc  gia  dân  tộc,  có  thể  cứu  thế  giới,  có  thể  cứu  chánh 

pháp,  vì  nó  là  nền  tảng  của  chánh  pháp.  Nếu  như  truyền  thống  văn  hóa  bị  hủy 

diệt, Phật pháp chắc chắn sẽ diệt vong, vì sao vậy? Vì nền tảng của nó không còn. 

Bởi thế truyền thống văn hóa rất quan trọng, có cơ duyên sao có thể không làm 

được? Mọi lúc mọi nơi có duyên đều phải làm. 

Ngày nay quan trọng nhất là truyền thừa chánh pháp, truyền thừa có hai vấn 

đề. Thứ nhất là tư liệu, chính là kinh sách, làm sao để bảo tồn nó. 

Lần này tôi đến Nhật Bản giảng kinh, trong nước có vị đồng tu đến nghe kinh, 

nói với tôi ông ta muốn phát tâm khắc kinh trên đá, khắc Đại Tạng Kinh lên đá, 

cất giữ ở các danh sơn, hy vọng Đại Tạng Kinh không bị tổn thất. Tôi nói với ông 

ta, nếu xảy ra một trận động đất không phải là mất hết ư? Vì ông chỉ có một bộ 

kinh, nếu ở đó phát sinh động đất là coi như xong. Ông ta nói vậy phải làm sao? 

Tôi nói thời xưa, con người ngày xưa nhân tâm nhân hậu, nên ít động đất, động 

đất là gì? Động đất là do ngạo mạn chiêu cảm. Người bây giờ ngạo mạn nhiều, 

người ngày xưa thường khiêm tốn, ít ngạo mạn, nên động đất cũng rất ít. Dùng 

phương pháp này cũng được, như Thạch Kinh ở Phòng Sơn Bắc Kinh, tôi có đến 

tham quan. Người bây giờ nhiều ngạo mạn, nên động đất cũng nhiều, không an 

toàn. Phương pháp an toàn nhất là in ấn số lượng lớn, chúng ta in Đại Tạng Kinh 

ra một vạn bộ, 10 vạn bộ, phân ra khắp nơi trên toàn thế giới, như vậy thiên tai 

258  Tập 493 



không  thể  hủy  diệt  tất  cả,  nhất  định  còn  nhiều  nơi  giữ  lại  được,  đây  là  phương 

pháp hay nhất, phải in Đại Tạng Kinh ra thật nhiều. Hiện nay kỹ thuật in ấn phát 

triển, in vừa đẹp lại vừa rẻ, nên nhất định phải nghĩ đến điều này. 

Tôi  khuyến  khích  ông  ta  nên  dùng  phương  pháp  này  để  bảo  tồn  được  khắp 

nơi, nơi nào tiếp nhận thì đưa đến đó, đưa đến khắp nơi, đây là việc tốt. Đặc biệt, 

những giáo huấn của thánh hiền có quỷ thần thủ hộ. Trong nhà Phật thường nói: 

Nơi nào có kinh điển ở đó có Phật, sẽ có thần hộ pháp ủng hộ. 

Chắc ông ta thay đổi chủ ý nên nói với tôi: Ông ta có tiền, cũng không nhiều 

lắm, khoảng hơn một ức, có thể đem in Đại Tạng Kinh. Tôi nói tốt lắm_ thật sự 

phát  tâm  làm  việc  tốt  lớn  lao  này,  như  vậy  là  tư  liệu  được  bảo  tồn.  Nhưng  nếu 

như không có người học, tu, hoằng dương, tài liệu này không khởi tác dụng. Vậy 

thì phải động viên lớp trẻ, bồi dưỡng lớp trẻ, quan tâm đến lớp trẻ và thành tựu 

cho  lớp  trẻ,  đây  là  công  đức  lớn,  việc  tốt  lớn,  việc  này  chúng  ta  cần  phải  làm. 

Thật  sự  phát  tâm  từ  việc  nghiên  cứu  tu  học  và  hoằng  dương  kinh  giáo,  hạng 

người này là quốc bảo. Chúng ta phải hộ trì những người này, phải giúp những 

người này, phải thành tựu những người này. Như vậy chánh pháp mới có thể cửu 

trú, chánh pháp mới có thể phát triển rộng rãi, mới có thể lợi ích chúng sanh, đây 

là việc quan trọng hàng đầu. 

Chúng tôi cũng nghĩ đến mấy mươi năm nay, nhưng đều không có duyên, có 

duyên chúng tôi đã làm từ lâu rồi. Không có duyên, bất đắc dĩ, chúng tôi cũng coi 

như  không  tệ,  chúng  tôi  có  mạng  internet,  có  ti  vi,  dùng  cách  này  để  cùng  với 

chúng sanh có duyên trên toàn thế giới học tập. Có duyên gì? Họ mở kênh này ra 

là có duyên, chúng ta cùng nhau chia sẻ, cùng nhau học tập. Nếu nhân duyên thù 

thắng, chúng ta có thể thành lập thư viện, trường học, xây dựng một giảng đường 

để mọi người cùng nhau học tập. 

Nếu đồng thời chúng ta có  mạng internet, ti vi, có truyền hình vệ tinh, hiệu 

quả lại càng rộng lớn hơn, đây là việc tốt hàng đầu cho trái đất hiện nay. Nhiều 

người có tiền nhưng họ không có trí tuệ này, họ không có phước phần này, người 

có phước báo lớn mới làm được điều này. Có tiền mà không có phước họ không 

nghĩ ra. Cho nên có tiền là phước báo, dùng tiền là trí tuệ. Có phước báo không 

có trí tuệ, dùng tiền không đúng chỗ, như vậy phải đọa vào tam đồ, quý vị xem có 

phiền hay không! Nên trí tuệ quan trọng hơn tiền bạc nhiều, trí tuệ không bị đọa 

vào  tam  đồ.  Đây  là  nói  thiện  có  hai  loại,  rộng  hành  trì  các  điều  thiện,  để  hồi 

hướng cầu sanh Tịnh độ. 

Niệm thông hai loại, niệm là năng niệm, đạo là sở niệm. Đạo cũng có hai loại. 

Thứ nhất: bổn nguyện của Phật Di Đà, gọi là tha lực đại nguyện, không mượn tự 

Tập 493  259 



lực tu thiện, mà siêu việt trực nhập, nên gọi là tự nhiên”. Đến thế giới tây phương 

Cực  Lạc  là  nhờ  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà,  đây  không  phải  sức  mạnh  của 

chính mình, là sức mạnh của Phật, sức mạnh của Phật quá lớn. Sanh đến thế giới 

Cực Lạc tức là siêu việt. Siêu việt ai? Siêu việt Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát. 

Về  mặt sự  mà nói, thì siêu việt lục  đạo, siêu việt  mười pháp giới, siêu  việt chư 

thiên trong lục đạo, siêu việt 28 tầng trời. Vượt qua Thanh văn, Duyên giác, Bồ 

Tát là Phật trong mười pháp giới, quý vị đến cõi thật báo. 

Sanh đến thế giới Cực Lạc là siêu việt, siêu việt này không phải năng lực của 

quý  vị,  mà  là  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Trong  nguyện  thứ  12  nói: 

Sanh đến thế giới Cực Lạc, đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, nguyện này ngài đã 

thực hiện. Thế nên sanh đến thế giới Cực Lạc, tuy ở trong cõi phàm thánh đồng 

cư, mọi sự đãi ngộ trong cõi phàm thánh đồng cư không có gì khác với cõi thật 

báo. Chính là nói hưởng thụ đãi ngộ giống như Bồ Tát trong cõi thật báo vậy, quả 

là  không  thể  nghĩ bàn.  Đây  là  đại  ân  đại  đức  của  Phật  A  Di  Đà,  không  phải  ân 

đức của Phật thì bất cứ ai cũng không làm được. Ngài phát 48 nguyện, tu hành 

năm kiếp chính là chuyên tu điều này, tức là chuyên tu phước báo này. Như vậy, 

công đức này thành tựu thế giới Cực Lạc. Cho nên ý nghĩa của chữ tự nhiên này 

rất thâm sâu. 

“Thứ hai, đạo mà tam thừa chứng, là vô vi tự nhiên, tánh không tạo tác, nên 

cũng gọi là tự nhiên”. Tam thừa là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, đạo mà họ 

chứng được là vô vi tự nhiên. 

Chúng ta học Bách Pháp Minh Môn Luận, ở sau có sáu pháp vô vi. Sáu pháp 

vô vi này, ngoài chân như vô vi ra, vô vi mà tam thừa chứng được chính là vô vi 

tự nhiên mà ở đây nói. Tánh của nó không thuộc về tạo tác, không có dấu vết tạo 

tác. Vô vi thật sự chỉ có một, là chân như vô vi. Trong Tịnh tông chính là thường 

tịch quang, trong thường tịch quang đích thực là vô vi tự nhiên. 

“Tuy hổ nhị nghĩa, chánh tại sơ nghĩa”. Tuy nói với quý vị về hai loại, nhưng 

ý nghĩa thật sự vẫn là tự nhiên mà bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Quý vị 

đến thế giới Cực Lạc đừng lo lắng gì, tất cả hưởng thụ hoàn toàn là tự nhiên, Phật 

lo cho quý vị rất chu đáo. Những gì chúng ta không nghĩ đến, Đức Phật đều nghĩ 

đến cho chúng ta. Đến thế giới Cực Lạc lòng cảm ân tự nhiên sanh khởi, Phật quá 

tốt đối với chúng ta, chu đáo quá. Chúng ta nghĩ đến ngài đều đã nghĩ đến, chúng 

ta không nghĩ đến ngài cũng đều nghĩ đến, chúng ta không giám nghĩ ngài đều 

nghĩ cho chúng ta. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau:“Tịnh Ảnh Sớ dĩ vi thiện cầu sanh”, lấy vi thiện 

cầu sanh để giải thích “lực vi thiện”. “Dĩ tự nhiên vãng sanh, vi niệm tự nhiên. 

260  Tập 493 



Kỳ ngôn giản yếu, kỳ ý dĩ hành thiện công đức hồi hướng Tịnh độ, lực cầu vãng 

sanh, danh vi lực vi thiện, thử thuyết thậm hảo”. Câu này chính là Hoàng Niệm 

Tổ nói. 

Thế  nên  lực  ở  đây,  bình  thường  chúng  ta  gọi  là  nổ  lực,  nổ  lực  hành  thiện. 

Nhưng hành thiện không cầu gì khác, mà hoàn toàn hồi hướng cầu sanh Tịnh độ, 

làm tư lương vãng sanh cho chúng ta, điều này tương ưng với ý nghĩa trong Tịnh 

Ảnh Sớ. Tự nhiên vãng sanh, đây là niệm tự nhiên. 

Ở thế gian hiện tại này của chúng ta, bất luận làm việc tốt, việc thiện gì, dù 

việc thiện lớn hay việc thiện nhỏ, đều phải hồi hướng Tịnh độ. Chúng ta là vì điều 

này  mà  hành  thiện.  Niệm  niệm  cầu  sanh  Tịnh  độ,  ý  niệm  này  rất  tốt,  vì  tất  cả 

pháp  tùng  tâm  tưởng  sanh,  chúng  ta  không  có  ý  niệm  thứ  hai.  Ở  thế  gian  này, 

nhất định không cầu danh văn lợi dưỡng, không ham hưởng thụ ngũ dục lục trần, 

chúng ta chỉ có một nguyện vọng duy nhất chính là cầu sanh tây phương Tịnh độ, 

thân cận Phật Di Đà, như vậy là đúng. 

Bên dưới nói: “Tự nhiên vãng sanh, vi niệm đạo chi tự nhiên, tắc sở ngôn quá 

giản”, nói một cách quá đơn giản. “Hội Sớ thắng chi”, Hội Sớ nói rất tường tận. 

“Trực chỉ xưng danh niệm Phật vi thiện chi căn bản thị nãi chánh hành dã. Quảng 

hành chúng thiện, hồi hướng đắc sanh, diệc thị vi thiện, thị nãi trợ hành dã”. Điều 

này quá hay, chánh và trợ rất rõ ràng, rất phân minh. Hành thiện là trợ hành, niệm 

Phật là chánh hành. 

“Chánh trợ tịnh cử, chủ thứ phân minh, thị Hội Sớ chi trường dã”, Hội Sớ là 

do chư vị tổ sư Tịnh tông ngày xưa của Nhật Bản trước tác. Kinh Vô Lượng Thọ 

có duyên rất sâu dày với Nhật Bản. Vì Trung quốc từ xưa đến nay, người dùng 

Kinh Vô Lượng Thọ không nhiều, đây là do nguyên nhân gì? Cư sĩ Mai Quang 

Hy nói rất hay, là vì  Kinh Vô  Lượng Thọ không có bản hay, nên  mọi người từ 

chối học, đa phần đều học Kinh A Di Đà. 

Vì Kinh Vô Lượng Thọ có năm loại bản dịch, trong đó nói không giống nhau, 

rốt cuộc phải  y theo bản nào, nếu học cả năm  loại thì quá phiền phức,  nên  mọi 

người đã từ chối học nó. Đây chính là vì sao phải hội tập. 

Lần hội tập thứ nhất là vào thời nhà Tống, do cư sĩ Vương Long Thư hội tập, 

nhưng hội tập không được hoàn chỉnh, vì ông ta chỉ có bốn loại bản dịch. Còn 

phần  Vô  Lượng  Thọ  Hội  trong  Kinh  Đại  Bảo  Tích  thời  nhà  Đường,  ông không 

có, nên bản hội tập của ông chỉ có bốn bản. Bản dịch thời nhà Đường có rất nhiều 

chỗ  quan  trọng,  mà  các  bản  khác  không  có,  ví  dụ  nói  liên  hoa  hóa  sanh  chỉ  có 

trong bản dịch thời nhà Đường, các bản khác không có, điều này rất quan trọng. 

Tập 493  261 



Nên từ chối Kinh Vô Lượng Thọ, áp dụng Kinh Di Đà là có đạo lý. Kinh Di 

Đà ở Trung quốc chú giải rất nhiều, Kinh Vô Lượng Thọ chú giải chỉ có hai loại. 

Nhưng Nhật Bản lại đặc biệt có nhân duyên với kinh này, những vị pháp sư Nhật 

bản hầu như đều là học trò của ngài Thiện Đạo, đây là vào thời nhà Đường. Ngài 

Thiện Đạo là tổ sư đời thứ hai của Tịnh tông, người Nhật bản rất coi trọng thầy, 

nên quý vị đến Nhật bản mới thấy, tượng của tổ sư ở trong Phật đường lớn hơn 

tượng Phật. Tượng Phật chỉ nhỏ nhỏ thôi, nhưng tượng tổ sư rất lớn, họ tôn trọng 

tổ sư hơn cả Phật.  Đây là đạo lý gì? Giống như trẻ em của Trung quốc, tôn trọng 

cha mẹ, nhưng đối với ông bà thì kém hơn một chút, đối với ông bà cố lại càng 

kém hơn. Càng cách xa thì lòng tôn trọng càng kém, càng gần họ càng tôn trọng, 

vì sao vậy? Vì trực tiếp truyền đạo,  Phật pháp của tôi  là học với thầy. Cho nên 

Nhật  bản  đối  với  thầy  rất  tôn  trọng.  Ở  Nhật  bản  có  rất  nhiều  chùa  Thiện  Đạo, 

dùng tên thầy đặt tên chùa, quý vị nhìn thấy Chùa Thiện Đạo đó là của Tịnh độ 

tông. Nên tượng của đại sư Thiện Đạo điêu khắc bằng gổ, điêu khắc bằng đá, nặn 

bằng thạch cao...rất nhiều_tượng của Thiện Đạo đại sư, tượng của Trí Giả đại sư 

cũng rất nhiều, nhiều người học Tông thiên thai. Điện của tổ sư đều rất lớn, còn 

lớn hơn điện Phật, đến Nhật sẽ thấy được điều này. 

Ở Trung quốc đại điện đều là thờ Phật, điện thờ tổ ở một gian nhỏ ở bên cạnh, 

còn ở Nhật không phải vậy. Nên Nhật bản chú giải Kinh Vô Lượng Thọ, hiện nay 

có thể tìm được hơn ba bốn mươi loại, quý vị mới biết họ tập trung công phu vào 

bộ kinh này biết bao nhiêu. 

Lần này tôi đến Nhật giảng bộ kinh này, tôi nói với pháp sư Khai Lâm, thầy ở 

đây cố gắng làm một việc, là hợp tác với pháp sư Nhật bản, sưu tập những chú 

giải Kinh Vô Lượng Thọ của các bậc cổ đức từ trong Tạng Kinh, sau đó in thành 

một bộ chuyên tập về Kinh Vô Lượng Thọ. Hình như có hơn 30 loại, tất cả đều là 

chú giải Kinh Vô Lượng Thọ. Điều này giúp ích rất lớn cho Tịnh độ Tông Nhật 

bản. Hy vọng mọi người cố gắng nghiên cứu bộ kinh này, học tập bộ kinh này, 

sau đó tất cả nghiên cứu đều quy về bản này, bản hội tập này. 

Chú  giải  này  của  Hoàng  Niệm  Tổ  cũng  là  hội  tập,  193  loại  tư  liệu  hội  tập 

thành, chúng ta đọc bộ chú giải này đồng nghĩa với đọc 193 loại sách khác nhau. 

Trong bộ chú giải này có chín loại trước  tác của người Nhật bản và Hàn Quốc, 

pháp sư Nguyên Hiểu là người Hàn quốc. 

“Hội  Sớ  trực  chỉ  xưng  danh  niệm  Phật,  vi  thiện  chi  căn  bản”.  Câu  này  rất 

quan trọng, hoàn toàn tương ưng với nghĩa trong kinh. Trong Hội Sớ lại đưa ra 

hai nghĩa.  Thứ nhất: “Dĩ tha lực trực siêu vi tự nhiên”. Thứ hai: “Dĩ vô vi vô tác 

vi  tự  nhiên.  Nhi  dĩ  sơ  nghĩa  vi  chủ  thử  thuyết  cực  hảo”.  Đây  là  lời  của  Hoàng 

262  Tập 493 



Niệm Tổ đề xuất cho chúng ta. “Nhi dĩ sơ nghĩa vi chủ” hình như là nguyên văn, 

“thử thuyết cực hảo” là Hoàng Niệm Tổ tán thán nó, là sự vi diệu của Tịnh tông. 

Đúng như Yếu Giải nói: Từ sự trì đạt được lý trì, nhưng phải thật thà niệm, tức vô 

vi vô tác...tự nhiên ở trong đó”. Mấy câu này nói rất hay, mà còn có người chứng, 

điều này quả thật hiếm có. 

Chúng ta biết  cư sĩ Lưu Tố Vân ở Đông bắc, bà chuyên tu Kinh  Vô Lượng 

Thọ suốt mười năm. Đây là một người hiện thân thuyết pháp, vì chúng ta làm tác 

chứng chuyển. Khi bà đang tu học không có ai biết, chúng tôi cũng không quen 

bà,  sau  10  năm  tu  học  thành  tựu  chúng  tôi  mới  nghe  có  một  người  như  vậy. 

Chúng tôi đã tìm đến gặp bà, và bà nói với tôi về nhân duyên bà học Phật, cũng là 

từ  các  người  bạn  của  bà  mà  có  được  một  bộ  đĩa  giảng  Kinh  Vô  Lượng  Thọ. 

Không biết là đĩa hay là băng ghi hình, có thể là băng ghi hình, băng ghi hình đó 

là mười mấy năm trước, là tôi giảng ở thư viện Hoa Tạng Mỹ Cảnh, Đài Loan. Bà 

nói với tôi là bộ đĩa tôi giảng ở thư viện Hoa Tạng. Mỗi ngày bà nghe một đĩa, 

một đĩa là một tiếng đồng hồ, bà nghe một đĩa mười lần. Bài tập của bà chính là 

mỗi ngày nghe một đĩa mười lần, tức mười tiếng đồng hồ. Trên thực tế bà nghe 

một đĩa lặp đi lặp lại 10 lần, huân tu lâu dài, chính là nghe như vậy, sau khi nghe 

xong một bộ là nghe lại từ đầu. Dùng phương pháp này nghe suốt mười năm như 

vậy,  ngoài  việc  nghe  kinh  xong  là  niệm  Phật,  không  hề  tạp  loạn,  đúng  gọi  là 

chuyên  tâm.  Bà  nói  con  chỉ  hiểu  được  một  câu,  đó  là:  “nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu”, bà y giáo phụng hành. Chuyên tu mười năm dĩ nhiên chắc 

chắn  được  tam  muội,  niệm  Phật  tam  muội.  Thật  sự  được  niệm  Phật  tam  muội, 

nhất định có chút thần thông, nhất định có chỗ ngộ. Đây đều là thật, không phải 

giả, đã bị chúng ta phát hiện. Chúng tôi nói về bà trong những buổi giảng nên bà 

rất nổi tiếng, rất nhiều người mời bà đến khai thị, mời bà đi giảng kinh. Đặc biệt 

là khi đối diện đại chúng để giải đáp vấn đề, không khiếp sợ, không ai làm khó 

được bà. Điều này nếu như không có chỗ ngộ sẽ không làm được. Mời bà giảng 

Kinh Địa  Tạng, giảng các kinh khác, bà giảng rất trôi  chảy. Bà chưa học cũng 

giảng được, nhất kinh thông nhất thiết kinh thông. Có người hỏi, bà học như thế 

nào mà thành tựu? Bà trả lời rất đơn giản, chỉ sáu chữ: chân thật, nghe lời, hành 

trì. Nghe lời ai? Nghe theo những lời trong kinh Phật dạy. 

Kinh là Phật Bồ Tát nói, chú giải là chư vị tổ sư nói, nghe hiểu và hành trì nên 

bà đã thành công, thành công này không phải bình phàm. Quý vị hỏi khi nào ba 

vãng sanh? Ba có thể vãng sanh bất cứ lúc nào, đây là sự thật, muốn đi là đi, vậy 

tại sao bà chưa vãng sanh? Vẫn còn một vài người có duyên cần bà giúp họ được 

độ, lưu lại thế gian là giúp những người có duyên. Nếu quý vị hỏi bà, ngày nay 

Tập 493  263 



trên  thế  giới  thiên  tai  có  liên  quan  gì  đến  bà  chăng?  Không  có  liên  quan.  Một 

người có thể vãng sanh bất kỳ lúc nào, thì còn có thiên tai gì nữa? Không còn, 

đây là làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta noi theo. Vô vi vô tác là tự nhiên ở 

trong đó. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 494 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:13.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 614, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên. 

“Dĩ  thượng  nhị  sớ  chi  thuyết  quân  chuyên  tựu  Ngụy  Dịch,  niệm  đạo  chi  tự 

nhiên dĩ tiền chi văn cú độc kiến Ngụy Dịch. Đản Hán Ngộ lưỡng dịch ư thử hạ 

cánh hữu đại đoạn kinh văn, quảng thuật bỉ độ Bồ Tát công đức, dữ sát độ chi tự 

nhiên  tối  thắng,  bản  kinh  thái  nhập,  hội  thành  thử  phẩm.  Ư  thị  bổn  phẩm  kinh 

trung, ư niệm đạo chi tự nhiên hạ, bát kiến tự nhiên nhị tự, như tự nhiên nghiêm 

chỉnh, tự nhiên vô vi, tự  nhiên bảo thủ, tự nhiên trung tự nhiên tướng, tự nhiên 

chi hữu căn bản, tự nhiên quang sắc tham hồi, tự nhiên sở khiên tùy, khả chứng tự 

nhiên nhị tự, thật cụ yếu nghĩa. Thử tự nhiên nhị tự, phi ngoại đạo sở vị vô nhân 

chi tự nhiên, cái pháp nhĩ như thị, danh vi tự nhiên dã”. 

Chúng ta xem đoạn này, ở trước Hoàng Niệm Tổ dẫn chứng Tịnh Ảnh Sớ và 

Hội Sớ, trong đó nói đều là của Ngụy Dịch trong năm loại bản dịch này, chính là 

bản dịch của Khương Tăng Khải. 

“Văn cú ở trước niệm đạo chi tự nhiên chỉ thấy trong Ngụy Dịch”, nhưng hai 

bản của Hán Dịch và Ngô Dịch ở sau niệm đạo chi tự nhiên vẫn còn, văn tự nói 

rất nhiều, rộng nói về Bồ Tát của cõi nước này, chính là công đức và cõi nước của 

chư Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc. Cõi nước là hoàn cảnh cư trú, chính là thế giới 

Cực Lạc, nói đến sự tự nhiên tối thắng. Cư sĩ Hạ Liên Cư hội tập bản này đã áp 

dụng nó. Trong Ngụy Dịch không có, nhưng hai bản dịch của Hán Ngô có, đem 

nó hội tập lại một nơi. 

264  Tập 494 



Nên sau phẩm: Niệm đạo chi tự nhiên, còn có bát kiến tự nhiên, chứng minh 

hai chữ tự nhiên này có ý nghĩa rất quan trọng. Điều này bên dưới có giải thích. 

Hai chữ tự nhiên này không phải là tự nhiên của ngoại đạo thời Ấn Độ cổ nói, 

ngoại đạo cho rằng vô nhân mới gọi là tự nhiên. Nhưng trong Phật pháp ý nghĩa 

tự nhiên này rất thâm sâu, cũng chính là trong kinh luận thường nói: “pháp vốn 

như vậy”, đây gọi là tự nhiên. Ý này nghĩa là gì? Là trong tự tánh vốn có, đây 

không phải người làm, nó vốn có, nó gặp duyên thì tự nhiên hiện hành, ý nghĩa 

này rất thâm sâu.  Ví dụ nói tự tánh không có gì cả, nhưng vì sao người kiến tánh 

họ lại biết? Người chưa kiến tánh không biết. Ngài Huệ Năng kiến tánh, nên đã 

nói  ra  cho  chúng  ta  nghe  về  những  gì  ngài  thấy  được.  Đầu  tiên  ngài  thấy  được 

thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  không  có  ô  nhiễm,  đây  là  chân  tâm  của  mỗi  người.  Chân 

tâm chỉ có  một, cũng gọi là chân như, cũng gọi là bản tánh, xưa nay chưa từng 

nhiễm trước. Thứ hai là không sanh không diệt. Thứ ba là vốn tự đầy đủ, vốn đầy 

đủ viên mãn, đầy đủ điều gì? Đầy đủ y chánh trang nghiêm khắp biến pháp giới 

hư không giới, nó vốn đầy đủ, không dễ hiểu! Đối với câu này tôi cũng mất rất 

nhiều thời gian, sau cùng nghĩ đến ống vạn hoa đồ chơi lúc nhỏ, nghĩ đến vật này. 

Quý vị mở ống vạn hoa ra xem, trong đó là mấy tấm giấy vụn màu sắc khác nhau, 

nếu ta xuay  ống vạn hoa này sẽ thấy được sự biến hóa trong đó là vô lượng vô 

biên. Vô lượng vô biên này từ đâu mà có? Vốn đầy đủ, nó vốn đầy đủ. Khi quý vị 

không động nó sẽ không có, vừa động trong đó liền thiên biến vạn hóa, động này 

là  gì?  Chính  là  toàn  thể  vũ  trụ,  trong  tự  tánh  vốn  đầy  đủ,  nhưng  trong  tự  tánh 

cũng rất đơn thuần, giống như ông vạn hoa này vậy, vô cùng đơn thuần. Là thật, 

không giả chút nào. Trong tự tánh vốn đơn thuần, là thứ gì? Là kiến văn giác tri, 

đây là tánh đức, trong tự tánh có. Khi mê kiến văn giác tri biến thành gì? Biến 

thành thọ tưởng hành thức, biến thành A lại da, đã biến chất. Hiện nay chúng ta 

biết, điều này đã được các nhà lượng tử lực học phát hiện. Lượng tử nhỏ như vậy, 

nhục nhãn chắc chắn không nhìn thấy được, phải là kính hiển vi cao độ mới phát 

hiện được vật này. 

Hiện tượng vật chất nhỏ như vậy, Hoàng Niệm Tổ đã trích dẫn  một câu nói 

trong kinh văn này. Trong kinh Phật thường nói nhất mao nhất trần, mao là mũi 

nhọn, trần là vi trần, ông nói như thế nào? Là vi điểm của mao trần, còn nhỏ hơn 

cả mao trần_vi điểm của mao trần. Vi điểm này cũng có thể chính là lượng tử mà 

hiện  nay  các  nhà  vật  lý  đã  phát  hiện,  nó  có  năm  uẩn:  sắc  thọ  tưởng  hành  thức, 

năm uẩn này đều đầy đủ. Ngũ uẩn là pháp nhĩ như thị, đây gọi là tự nhiên, nó 

không phải do người làm, nó vốn là như vậy. Hiện nay các nhà khoa học gọi nó là 

tin tức, sắc gọi là vật chất, thọ tưởng hành thức là tin tức. Năng lực của nó, vi tính 

Tập 494  265 



cũng không sánh bằng, chắc chắn không sánh được. Trong một thứ nhỏ như vậy, 

dung nạp tin tức khắp pháp giới hư không giới, toàn bộ đều ở trong đó. 

Bởi thế Đức Phật dạy, trong vi trần có vũ trụ, trong vũ trụ đó lại có vi trần, 

trong vi trần đó lại có vũ trụ, trùng trùng vô tận. Người xưa có hai câu nói rằng: 

“lớn không gì lớn hơn, nhỏ không gì nhỏ bằng”. Sao lại nói ra hai câu này? Nếu 

họ không thấy được những sự thật này, chưa chứng được cảnh giới này, làm sao 

nói ra được hai câu nói đó?  Lớn, như thế nào gọi là lớn? Không có bên ngoài 

chính là lớn, có bên ngoài tức không lớn. Như thế nào gọi là nhỏ? Có bên trong 

tức không coi là nhỏ, không có bên trong  mới gọi là nhỏ, làm sao để giải thích 

nhỏ  mà  không  có  bên  trong  này?  Đó  là  Hoa  Nghiêm  nói  đến  pháp  giới  trùng 

trùng vô tận. Hiền Thủ quốc sư từng làm một việc, đại khái là lúc đó Hoàng đế 

nghe Kinh Pháp Hoa, nghe đến đây có nghi hoặc, không thể lý giải. Quốc sư Hiền 

Thủ rất thông minh, xin hoàng đế xây một tiểu đình trước đại điện, tiểu đình lập 

tức  xây  dựng  xong,  là  đình  bát  giác.  Vì  có  tám  mặt,  nên  mỗi  mặt  đặt  một  tấm 

kính, hai tấm kính đối chiếu nhau, ở trên cũng có một tấm kính, ở dưới đặt một 

tấm kính, mời Hoàng đế vào đứng giữa xem. Ông ta vừa xem, bốn phương tám 

hướng đều là chính mình, trùng trùng vô tận, ông đã hiểu được, đây là pháp nhĩ 

thư thị. 

Đối diện trước tấm kính quý vị nhìn thấy hình tướng của mình trùng trùng vô 

tận, đây không phải nhân tạo, đây cũng không phải là vô nhân. Bởi thế Phật pháp 

dùng pháp nhĩ như thị để thay thế tự nhiên mà ngoại đạo nói, nên tự nhiên ở đây 

chính là pháp nhĩ như thị. Tự là tự nhiên, nhiên là bản nhiên thanh tịnh, nó không 

sanh không diệt là bản nhiên, nó vốn đầy đủ là bản nhiên, nó như như bất động 

cũng là bản nhiên, nó năng sanh vạn pháp vẫn là bản nhiên. Do đó chúng ta từ 

năm câu nói của đại sư Huệ Năng khi kiến tánh, năm câu báo cáo này đều hiển thị 

pháp nhĩ như thị. Đây là tự nhiên mà trong kinh này nói, nên mới thật sự tìm lại 

chính mình. 

Chúng ta thường nói mê thất tự tánh, nên biến thành phàm phu, trôi lăn trong 

luân hồi lục đạo, lục đạo quả thật đáng thương, đời đời kiếp kiếp không ra khỏi 

được. Trong này điều phiền phức nhất, không ai có thể tránh khỏi, đó là oan oan 

tương báo, vậy mà vẫn đang liều mạng tạo, tạo điều gì? Là tạo ra ân oán, báo ân 

báo oán, đòi nợ trả nợ, đều đang làm những việc này, xưa nay chưa hề dừng nghỉ. 

Kiểu vướng  mắc này, tích lũy năm  này qua năm khác cũng không sao hóa giải, 

chỉ có đời này phức tạp hơn đời trước. 

Trong thời cận đại, chúng ta thấy thuật thôi miên của người nước ngoài, hiện 

nay Trung quốc cũng có. Từ thôi miên hé lộ ra không ít thông tin, biết được trong 

266  Tập 494 



đời quá khứ của một người. Chúng ta thấy rất nhiều người thôi miên, đời trước 

đều là thân người. Quý vị quan sát tường tận người này, họ đều là những người 

bình thường, không có đại thiện, cũng không có đại ác, nên đời đời kiếp kiếp họ 

đều  duy  trì  được  thân  người.  Nếu  đại  thiện  đại  ác  sẽ  thay  đổi,  đại  thiện  đi  lên 

thiên  đường,  không  phải  nhân  đạo.  Đại  ác  vào  trong  tam  đồ,  cũng  không  phải 

nhân đạo. Đại thiện đại ác đều phát sanh biến hóa lớn, còn như không có đại thiện 

đại ác gì, thì vẫn duy trì tại nhân gian. 

Chúng ta xem báo cáo của Ngụy Tư người Mỹ, đây là một vị đại sư về thuật 

thôi miên rất nổi tiếng trên thế giới, ông từng thôi miên một người. Hình như có 

thể trở về tám mươi mấy đời trước, trở về hơn 3000 năm trước, lúc đó còn ở hang 

núi.  Họ  có  thể  nói  ra  những  sự  trải  của  bản  thân  từ  đời  này  qua  đời  khác,  đây 

tuyệt  đối  không  phải  là  câu  chuyện  biên  soạn,  tuyệt  đối  không  phải  gạt  người, 

chứng minh điều gì? Chứng minh đích thực có luân hồi, những vấn đề này nói rõ 

ràng nhất, thấu triệt nhất vẫn là kinh Phật. 

Mấy năm trước tôi ở Úc Châu, tôi nhờ ba người đồng học tra trong Đại Tạng 

Kinh, hai tuần sau sưu tập  ra trong  Đại  Tạng Kinh những vấn đề liên quan đến 

hiện  tượng  luân  hồi  trong  địa  ngục.  Tra  những  đoạn  kinh  văn  này  ra  sau  đó  in 

thành một cuốn, tôi đặt tên cho cuốn sách này là Chư Kinh Phật Thuyết Địa Ngục 

Tập Yếu. Trong đó có tất cả hơn 20 loại kinh luận, nói còn hay hơn Đạo giáo. 

Đạo giáo nói về những vấn đề địa ngục, họ nói nhiều về quả báo, còn nói về 

nhân rất ít. Nhưng trong Phật pháp đều nói rất rõ về nhân, gây nhân nào thì chịu 

quả báo đó, điều này rất khó được. Bởi thế những hình vẽ trong Địa Ngục Biến 

Tướng  Đồ,  đều  không  tham  khảo  trong  kinh  Phật,  vì  nó  nằm  rải  rác  trong  rất 

nhiều kinh khác nhau. Không như Đạo giáo, một cuốn Ngọc Lịch Bảo Sao là đủ. 

Bởi thế thầy Giang Dật Tử vẽ Địa Ngục Biến Tướng Đồ là căn cứ Ngọc Lịch Bảo 

Sao. Trong Phật giáo chỉ có Kinh Địa Tạng, kinh này mọi người thường hay thấy, 

hiện nay chúng ta có một bản như vậy. Tương lai nếu có người vẽ Địa Ngục Biến 

Tướng Đồ, có thể căn cứ trên kinh Phật, tập yếu các kinh Phật nói về địa ngục. 

Những thứ này không có vấn đề nào không phải là pháp nhĩ như thị, ở đây gọi là 

tự nhiên. 

Chúng ta quan sát sâu thêm nữa, mặc dù vấn đề hằng ngày phát sanh, quý vị 

quan sát lãnh hội tường tận, cũng là pháp nhĩ như thị. Trong này có tướng tạo tác, 

có nhân tạo tác, có duyên tạo tác, có quả tạo tác, có báo tạo tác. Nếu thâm nhập 

vào A lại da, quý vị sẽ biết toàn là pháp nhĩ như thị. Pháp nhĩ như thị sẽ hiện ra 

cảnh giới gì? Là cảnh giới thanh tịnh bình đẳng, trong Kinh Lăng Nghiêm gọi là 

thanh  tịnh  bản  nhiên.  “Có  thể  thấy  tự  nhiên  thực  sự  bao  hàm  nghĩa  của  tự  tánh 

Tập 494  267 



bản nhiên”. Điều  này quý vị phải thâm nhập quan sát, sẽ biết được tự tánh vốn 

chính là như vậy. Giác, cảnh giới Chư Phật vốn là như vậy, mê là mười pháp giới, 

tam đồ lục đạo vốn cũng là như vậy. Mê như vậy, cũng giống như ống vạn hoa, 

xuay chuyển thấy những hình ảnh trong đó. Hoặc là thí nghiệm nước của tiến sĩ 

Giang Bổn Thắng, sẽ càng rõ hơn. Quý vị xem những đồ án nước kết tinh, toàn là 

biến  hóa  từ  trên  mặt  tâm  lý,  chính  là  phản  ứng  của  ý  niệm  trong  tâm  chúng  ta. 

Niệm thiện sẽ kết tinh rất đẹp, ác niệm kết tinh rất khó coi. Đây là pháp nhĩ như 

thị. Không có người thiết kế, cũng không có người thi công, không có, đều là tự 

nhiên, mà tự nhiên này thiên biến vạn hóa, vì sao vậy?  Vì là do ý niệm quý vị 

đang thay đổi. Nên tiến sĩ Giang bổn Thắng nói với tôi, ông thí nghiệm mười mấy 

năm, chưa thấy hai đồ án nào hoàn toàn tương đồng. Tôi nói đúng vậy, vĩnh viễn 

không  có  hai  hiện  tượng  tương  đồng.  Ông  hỏi  tôi  vì  sao  vậy?  Tôi  nói  ý  niệm 

không  giống  nhau,  niệm  trước  không  giống  niệm  sau,  đồng  thời  thương  yêu, 

nhưng mức độ thương yêu khác nhau, ông ta dần dần hiểu được đạo lý này. Vì 

vậy không có gì không phải là tự nhiên, tuy nhiên không có gì không phải là sát 

na sanh diệt, quả thật là “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Trong Kinh Đại Bát Nhã nói: “Nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất 

khả đắc”, như vậy không phải là bình đẳng rồi sao? Dù có phức tạp đến đâu, vào 

trong cảnh giới này thì vạn pháp giai không, thanh tịnh tịch diệt, chứng như thế 

nào?  Lập  tức  chứng  được,  không  phải  nói  tướng  không  có  mới  chứng  được, 

tướng ngay trước mặt cũng chứng được. 

Thật  ra  vấn  đề  này  không  khó  hiểu,  mỗi  ngày  chúng  ta  xem  ti  vi,  hình  ảnh 

trên ti vi không phải chính là như vậy sao? Rõ ràng ở ngay trước mắt chúng ta, 

tần suất của ti vi cao hơn điện ảnh biết bao nhiêu lần. Điện ảnh một giây có 24 

lần  ống  kính  đóng  mở,  ti  vi  không  chỉ  như  vậy.  Nguyên  lý  này  hiện  nay  mọi 

người đều biết, nên chúng ta xen ti vi chân thật hơn nhiều so với xem phim băng 

nhựa. Vì băng phim đó nó còn chấn động, vẫn nhìn thấy được tướng chấn động, ti 

vi không nhìn thấy. 

Trở về trong cảnh giới hiện thực của chúng ta, Bồ Tát Di Lặc nói rằng, một 

giây chúng ta có bao nhiêu tần suất? Là 1600 triệu, như vậy làm sao biết được nó 

là giả, ai nhận ra được tần suất này? Trong kinh điển đại thừa nói: Bát địa trở lên. 

51 cấp bậc của Bồ Tát giống như đi học vậy: Lớp một, lớp hai, 51 cấp bậc là 51 

lớp.  Năm  cấp  bậc  cao  nhất:  Bát  địa,  cửu  địa,  thập  địa,  Đẳng  giác,  Diệu  giác, 

người của năm vị thứ này thấy được một cách rõ ràng, dù tốc độ nhanh đến mấy 

họ cũng thấy rõ ràng, vật vi tế đến mấy họ cũng biết, đây là gì? Đây là tự tánh 

pháp nhĩ như thị. 

268  Tập 494 



Trong cảnh giới này tất cả pháp là bất khả đắc, bất luận là nhiễm tịnh, thiện ác 

hay  là  họa  phước  đều  bất  khả  đắc.  Nếu  chúng  ta  khế  nhập  được  cảnh  giới  của 

Chư Phật Bồ  Tát, đây là  mục đích sau cùng mà người học Phật  muốn đạt đến. 

Quý vị hoàn toàn thấu triệt, thông đạt vô ngại đối với chân tướng sự thật của toàn 

thể vũ trụ, người này gọi là thành Phật. Viên giáo sơ trú Bồ Tát đã khế nhập vào 

được trong cảnh giới này, khế nhập nhưng như thế nào? Cảnh giới mơ hồ, không 

rõ ràng, mới nhập vào cạn, chưa đủ sâu. Đến bát địa Bồ Tát mới rõ ràng, càng lên 

cao càng rõ ràng.  Tuy sơ trú Bồ Tát mơ hồ không rõ ràng, nhưng nhận thức của 

họ là thật, không phải giả, nên gọi là pháp thân Bồ Tát. Người này đích thực lục 

căn ở trong cảnh giới lục trần_giống như chúng ta hiện nay mắt thấy sắc, tai nghe 

âm  thanh,  mũi  ngửi  mùi  hương,  lưỡi  nếm  vị,  họ  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, đây gọi là pháp thân Bồ Tát, điều này rất khó! Không những không có phân 

biệt  chấp  trước,  đến  khởi  tâm  động  niệm  cũng  không  có.  Trong  Phật  pháp  gọi 

hạng  người  này  là  chân  nhân,  Nho  và  Đạo  gọi  là  Thánh  nhân,  chí  nhân,  tức  họ 

không phải là phàm phu. Trong Phật pháp gọi họ là Bồ Tát, pháp thân Bồ Tát, tất 

cả đều là pháp nhĩ như thị, có quan hệ rất mật thiết với chúng ta, vì chúng ta vốn 

là như vậy. 

Bởi  thế  học  Phật  phải  khẳng định  chắc  chắn,  không  được  có  chút  hoài  nghi 

nào, những lời Phật nói là thật: Tất cả chúng sanh vốn là Phật. Tôi vốn là Phật, 

quý vị vốn là Phật, họ vốn là Phật, đều là Phật, chỉ là sao? Chỉ vì mê, mê nên gọi 

là phàm phu, khi nào buông bỏ được mê, quý vị sẽ giác ngộ. Mê là gì vậy? Mê là 

chấp trước, chấp trước là mê, phân biệt là mê, khởi tâm động niệm là mê. Mê liền 

xuất hiện huyễn tướng. Cảnh giới luân hồi lục đạo của chúng ta biến ra như thế 

nào? Do chấp trước biến thành, chấp trước là thô nhất, rõ ràng nhất, chúng ta có 

chấp trước. Trong kinh điển đại thừa gọi chấp trước là kiến tư phiền não, chính là 

đối với tất cả mọi hiện tượng chúng ta thấy sai, nghĩ sai. Sao lại thấy sai? Quý vị 

cho rằng nó đều là có thật, như vậy là thấy sai, thấy sai nghĩ sai, nên đem cảnh 

giới này biến thành hiện tượng luân hồi. Nếu cách nhìn của chúng ta đúng đắn, 

nhưng tư tưởng vẫn có thiên lệch, vẫn còn sai lầm, nhưng vì cách nhìn không sai 

nên ba đường ác không còn. Tiểu thừa Tu đà hoàn là chánh kiến, ở trước chúng ta 

đã học Bát chánh đạo, điều đầu tiên trong Bát chánh đạo là chánh kiến, thứ hai là 

chánh tư duy, đó chính là tư tưởng thuần chánh, hai điều này là tiểu thừa chứng. 

Như thế nào gọi là chánh kiến? Biết thân không phải là tôi, buông bỏ thân kiến và 

biên kiến, kiến thủ kiến, giới thủ kiến, người xưa nói là buông bỏ thành kiến. Tất 

cả những kiến giải không chính xác đều buông bỏ hết, gọi là buông bỏ tà kiến. 

Tập 494  269 



Trong giáo lý đại thừa nói rất rõ ràng, tổng cộng có 88 phẩm kiến hoặc, nếu 

đoạn hết tất cả, quý vị chứng được quả Tu đà hoàn_lớp một tiểu học. Trong đại 

thừa  Kinh  Hoa  Nghiêm  là  Bồ  Tát  sơ  tín  vị  của  thập  tín,  đã  nhập  môn,  chưa  ra 

khỏi lục đạo, nhưng thời gian họ ở trong lục đạo là có nhất định. Tức là bảy lần 

trở lại cõi trời cõi người, họ liền ra khỏi luân hồi lục đạo, họ có kỳ hạn. Chúng ta 

hiện nay ở trong lục đạo không có kỳ hạn, đó chính là do chúng ta chưa chuyển 

đổi được kiến giải sai lầm. 

Tu đà hoàn thay đổi được kiến giải dần dần nâng cao cảnh giới, chuyển đổi 

những tư tưởng sai lầm. Không có tư tưởng sai lầm, lục đạo không còn, nó biến 

mất, giống như tỉnh lại sau giấc mộng vậy. Khi nào không còn phân biệt, không 

còn  khởi  tâm  động  niệm,  mười  pháp  giới  liền  biến  mất,  lần  thứ  hai  tỉnh  mộng. 

Lần đầu tiên là tỉnh mộng từ trong lục đạo, lần thứ hai tỉnh giấc mộng là từ trong 

mười  pháp  giới,  mười  pháp  giới  không  còn.  Lần  thứ  ba,  đây  là  lần  sau  cùng, 

Đẳng giác đến Diệu giác. Đẳng giác Bồ Tát vẫn còn một phẩm là tập khí sanh 

tướng vô minh, đoạn được nó rồi thì nhất chân pháp giới cũng không còn. Chúng 

ta nói nhất chân pháp giới, nhất chân pháp giới tự nhiên biến mất, nó đi về đâu? 

Nó trở về thường tịch quang, trở về tự tánh. 

Trở về tự tánh, nếu chúng ta hỏi lục đạo, 10 pháp giới, nhất chân pháp giới 

còn tồn tại chăng? Trong  tự tánh có còn chăng? Còn, nó vốn tự  đầy đủ, nên nó 

gặp duyên có thể sanh ra vạn pháp, nó có thể trở lại. Vì sao nó trở lại? Vì chúng 

sanh trong mười pháp giới có cảm, ý niệm đó vừa động, giống như sóng điện từ, 

Diệu Giác Như Lai trong nhất chân pháp giới liền nhận được tin tức, nhận được 

tin tức bèn ứng ngay. Dù quý vị ở bất cứ đường nào, họ đều hiện thân, đều đến 

giúp  quý  vị,  đây  gọi  là  ứng  hóa.  Cho  thấy  khi  họ  biến  hóa  ứng  hiện  hoàn  toàn 

tương đồng với cảnh giới của chúng ta, khác nhau đó là gì? Đó chính là họ thị 

hiện nhất định không có khởi tâm động niệm. Không những không có khởi tâm 

động niệm, đến tập khí khởi tâm động niệm đều không có, họ có thể ứng bất cứ 

nơi nào. Chúng sanh có duyên với chúng ta rất nhiều, không phải chỉ đời này, mà 

đời đời kiếp kiếp, vô lượng vô biên trong mười phương pháp giới, ứng thân, tùy 

loại ứng thân. 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói:  “Tùy  chúng  sanh  tâm  ưng  sở  tri  lượng”,  tự 

mình đích thực không có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm còn không 

có, làm gì có phân biệt chấp trước? Vì thế bất luận họ hiện thân gì, cho dù hiện 

thân ở địa ngục để hóa độ chúng sanh, như Bồ Tát Địa Tạng, cũng là thanh tịnh 

bản nhiên. Chúng sanh thấy Bồ Tát cũng giống như họ vậy, cũng chịu khổ chịu 

nạn,  nhưng  Bồ  Tát  thanh  tịnh  bản  nhiên,  không  khởi  tâm  động  niệm.  Chúng  ta 

270  Tập 494 



vừa  nói,  Bồ  Tát  đến  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm  cũng  không  có.  Pháp  thân  Bồ 

Tát  cũng  làm  được  như  vậy,  như  41  vị  pháp  thân  Bồ  Tát  ở  thế  giới  Cực  Lạc, 

nhưng khi họ ứng hóa không có khởi tâm động niệm, mang theo tập khí khởi tâm 

động  niệm.  Trong  Diệu  giác  quả  vị  không  mang  theo  tập  khí  vô  minh,  không 

mang. 

Như Đức Thế Tôn, người như vậy quá nhiều, ngài không phải mới thành Phật 

3000 năm trước, Phật A Di Đà cũng như vậy, đã thành Phật từ vô lượng kiếp. Các 

ngài là đến biểu diễn, là đến ứng hóa, đến thế gian chúng ta biểu diễn, giống như 

bát tướng thành đạo. Đó là hát kịch, biểu diễn trên vũ đài, không phải thật, là bát 

tướng thành đạo. Nếu chúng ta muốn hỏi Đức Thế Tôn có khởi tâm động niệm 

chăng? Không có, có mang theo tập khí khởi tâm động niệm chăng? Cũng không 

có. Bây giờ chúng ta đã hiểu được điều này, thừa nhận điều này không còn hoài 

nghi, ngài đích thực không khởi tâm động niệm, biểu diễn một cách rất tự nhiên, 

chính là ở đây nói pháp nhĩ như thị. Biểu diễn một cách rất chân thật, rất tự nhiên. 

Cảnh giới này trong đại thừa nói: “Bất tư nghị giải thoát cảnh giới”, thông thường 

chúng ta gọi là cảnh giới Hoa Nghiêm, không thể nghĩ bàn. 

Tự nhiên này đích thực bao hàm ý nghĩa của tự tánh bản nhiên, bản nhiên của 

tự tánh tức là chân như, trên thực tế chính là tự tánh. Nói bản nhiên của tự tánh là 

tự tánh khởi tác dụng, tự tánh khởi tác dụng vĩnh viễn thanh tịnh, tuyệt đối không 

ô nhiễm,  ở trong địa ngục cũng không ô nhiễm. Bởi thế họ  có thể tùy loại hiện 

thân, hiện mọi lúc mọi nơi, chỉ cần có duyên họ liền hiện thân, nên chúng sanh có 

cảm, Phật Bồ Tát có ứng. 

Ứng,  trong  kinh  điển  đại  thừa  nói,  có  bốn  loại  cảm  ứng,  có  hiển  cảm  hiển 

ứng, hiển cảm minh ứng, minh cảm hiển ưng, minh cảm minh ứng. Nhất định có 

ứng, nhưng có khi chúng ta không biết, Phật thật sự ứng. Chúng ta siêng năng nổ 

lực  học  Phật,  học  Phật  điều  gì?  Học  Phật  buông  bỏ  tập  khí  phiền  não.  Đối  với 

chúng ta có cảm ứng, tức là có ưu điểm, nhưng bản thân không hề hay biết. Phật 

Bồ Tát giúp chúng ta, chúng ta không biết, như thân thể mạnh khỏe, bệnh tật tự 

nhiên  hết,  không  còn,  Phật  Bồ  Tát  âm  thầm  gia  hộ  chúng  ta.  Chúng  ta  tu  hành 

như pháp, như pháp nó sẽ có cảm ứng. 

Về sự, chúng ta đoạn tận sát đạo dâm vọng tửu, phải đoạn từ trong tâm. Đây 

là ngũ giới, ngũ giới là giới căn bản, nhất định phải trì thật thanh tịnh, hình dáng 

thanh tịnh như thế nào? Là không còn tham sân si mạn nghi, đó là thật sự thanh 

tịnh,  còn  tham  sân  si  mạn  nghi  là  chưa  thanh  tịnh.  Bên  ngoài  làm  ra  vẻ,  nhưng 

bên trong chưa được. Bên ngoài là ngũ ác, đây là năm việc xấu, bên trong tham 

sân si mạn nghi gọi là năm độc, vẫn chưa đoạn hết độc. Não nộ oán hận, đó là tập 

Tập 494  271 



khí, tâm  trạng.  Vẫn còn những biểu  cảm  này phát tác,  chứng  minh quý vị chưa 

đoạn  được.  Oán  hận  não  nộ  phiền  không  còn,  bất  luận  ở  trong  cảnh  giới  nào, 

những thứ này đều không phát tác, lúc này tâm mới thật sự gọi là thanh tịnh. Đến 

được cảnh giới này Phật sẽ gia trì quý vị, Phật gia trì, những độc bệnh trên thân 

quý  vị  đều  được  hóa  giải  hết,  quý  vị  khôi  phục  sức  khỏe  hoàn  toàn.  Phiền  não 

không còn, trí tuệ hiện tiền, chuyển phiền não thành bồ đề, trí tuệ liền hiện tiền. 

Trí tuệ có thể giải quyết vấn đề, trí tuệ giúp quý vị nâng cao cảnh giới, trí tuệ có 

thể hóa giải thiên tai, tai nạn bệnh khổ của mỗi người, còn có tai họa tự nhiên bên 

ngoài, đều có thể tránh được. Tai nạn trong gia đình, tai nạn nơi khu vực chúng ta 

ở, tất cả đều có liên quan. 

Người  xưa  thường  nói:  Người  có  phước  ở  đất  phước,  đất  phước  người  có 

phước ở. Phước của vùng đất đó từ đâu mà có? Là đến từ con người, người có 

phước đất sẽ có phước, vì đất có phước, thông thường người không có phước ở 

đó,  họ  cũng  hưởng  được  ánh  sáng  của  phước.  Thế  nên  một  người  có  phước, 

những người lân cận đều không gặp tai ương, công đức này rất lớn. Trong vô tình 

hay cố ý, trong hữu hình hay vô hình, quý vị đã làm được việc tốt, khiến khu cực 

này ít thiên tai, khiến khu vực này yên  ổn hài hòa, đây đều là bản nhiên của tự 

tánh. 

“Như thị niệm đạo chi tự nhiên”. Tự nhiên này là niệm đạo, niệm đạo chi tự 

nhiên là chỉ vấn đề gì? Chính là chỉ niệm Phật, trì danh niệm Phật. Trì danh niệm 

Phật là niệm đạo chi tự nhiên, điều này nói quá tuyệt diệu, nói quá hay! 

“Diệc tức niệm thật tướng. Như Kinh Di Đà Yếu Giải vân: Thật tướng vô nhị, 

diệc  vô  bất  nhị.  Thị  cố  cữ  thể  tác  y  tác  chánh,  tác  pháp  tác  báo,  tác  tự  tác  tha- 

chúng ta đọc tiếp- Nãi chí năng thuyết sở thuyết, năng độ sở độ, năng tín sở tín, 

năng nguyện sở nguyện, năng trì sở trì, năng sanh sở sanh, năng tán sở tán, vô phi 

thực tướng chánh ấn chi sở ấn dã”. 

Ở đây toàn bộ đều là niệm đạo chi tự nhiên, quý vị xem công đức nhiều như 

vậy, nhưng chỉ một phương pháp hoàn thành, chính là dùng chân tâm niệm Phật 

A Di Đà. Phật hiệu này công đức quả là siêu việt, không thể nghĩ bàn! Chư Phật 

Bồ Tát chứng được vô lượng vô biên công đức, chỉ trong một câu Phật hiệu, câu 

Phật hiệu này là đại viên mãn. Nếu chúng ta không xem qua kinh điển đại thừa, 

không  biết  đến  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  cho  rằng  câu  A  Di  Đà  Phật  này  chẳng  ai 

không biết niệm? Vì quá dễ! Thực tế mà nói, không dễ chút nào. Người thật sự 

biết niệm không nhiều, người chỉ học ngoài miệng không ít. Trên miệng niệm A 

Di Đà Phật, nhưng trong tâm không có, trong ý thức không có, trong hành động 

không có, như vậy gọi là không biết niệm. 

272  Tập 494 



Cổ đức có câu: “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, niệm khô cổ họng chỉ uổng 

công”, đây là không biết niệm. Họ không biết công đức của câu Phật hiệu này, 

không  nhận  thức  được  danh  hiệu  Phật,  cũng  không  nhận  thức  về  thế  giới  Cực 

Lạc. Bởi thế tuy niệm Phật, niệm cũng tốt, không phải không được, nhưng chỉ kết 

duyên với Phật A Di Đà. Cổ đức nói trồng chủng tử kim cang vào trong A lại da 

của họ, đời này không đạt được lợi ích, phải đợi đến đời kiếp sau gặp được nhân 

duyên với Tịnh độ, nó mới khởi tác dụng, họ có ấn tượng sâu sắc hơn. 

Khi nào nó mới khởi tác dụng? Khi thật sự đã  minh bạch rõ ràng, lúc đó sẽ 

khởi tác dụng, nó khởi tác dụng nhất định được vãng sanh. Sanh đến thế giới tây 

phương Cực Lạc, một đời viên thành Phật đạo, không cần đợi đến đời sau, trong 

một đời chắc chắn thành Phật. Chứng được quả vị cứu cánh, trở về tự tánh, trở về 

thường tịch quang. 

Trong Yếu Giải Ngẫu Ích đại sư nói: “Thật tướng vô nhị, diệc vô bất nhị”, nhị 

và  bất  nhị  đều  buông  bỏ  hết.  Đây  gọi  là  thật  tướng,  thật  tướng  chính  là  chân 

tướng. “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, quý vị biết được tất cả pháp đều là 

hư vọng, quý vị sẽ thấy được thật tướng, vì sao vậy? Vì tâm của quý vị ở trong tất 

cả pháp không còn có phân biệt, không còn có chấp trước. Chẳng những không 

có phân biệt, không có chấp trước, đến khởi tâm động niệm cũng không có, đây 

gọi là đệ nhất nghĩa đế của trung đạo. Chính là lấy danh tự này, danh tự là giả, 

đừng nên chấp trước, chấp trước giả dể bị mắc lừa. Trong Kinh Kim Cang Đức 

Thế tôn dạy chúng ta rằng: “Pháp còn phải xả huống gì phi pháp”, pháp đó chính 

là Phật pháp, Phật pháp cũng phải buông bỏ, không nên để trong lòng, là giả, để 

trong tâm sẽ hỏng hết,  mãi  mãi không thấy được chân tướng. Nhưng Phật pháp 

khi chưa giác ngộ vẫn có lợi ích, nó dẫn dắt chúng ta giác ngộ, khi giác ngộ rồi 

phải buông bỏ nó, không được dùng nó, dùng nó lại hư hoại. Giống như chúng ta 

bệnh phải uống thuốc vậy, bệnh lành không thể tiếp tục uống thuốc, bệnh lành mà 

ngày ngày vẫn uống thuốc thì bệnh lại sanh. Thường thức này chúng ta biết, bệnh 

lành  thì  không  cần  đến  thuốc  nữa.  Nếu  hiểu  được  như  vậy  thì  Phật  pháp  cũng 

không có, Phật pháp là để cho những người chưa giác ngộ, họ cần, chúng ta đem 

Phật pháp đưa cho họ. Như vậy là chúng ta hiểu được, Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế 

gian, giảng kinh thuyết pháp cho chúng ta, biểu diễn cho chúng ta, chính là truyền 

phương pháp cho chúng ta, còn bản thân quý ngài thì sao? Quý ngài không cần 

đến nữa. Những điều này chúng ta dần dần đều có thể lãnh hội được. 

“Cử lễ tác y tác chánh, tác pháp tác báo”, thể ở đây là tự tánh, là chân như, là 

bản tánh. Thực tế mà nói các bậc cổ đức cũng thật đáng nể, họ nói một cách rất 

Tập 494  273 



đơn giản. Họ nói với chúng ta rằng: Bản tánh vốn thiện, “nhân chi sơ, tánh bản 

thiện”, không có giải thích tường tận, Phật pháp nói vô cùng thấu triệt. 

Tiến sĩ  Townenbe người Anh nói rất hay: tâm lượng cổ nhân rất lớn, có thể 

bao dung văn hóa dị tộc. Đây chính là chỉ Phật pháp, Phật pháp truyền từ Ấn độ 

đến, cổ nhân có thể bao dung, có thể tiếp nhận, có thể hoan hỷ, và có thể siêng 

năng học tập. Nhưng Phật giáo cũng đã làm phong phú thêm cho văn hóa bản địa, 

hai nền văn hóa này vừa tiếp xúc, cả hai đều được lợi ích. 

Quý vị xem cổ đức nói: Nhân tánh vốn thiện, khi hiểu được Phật pháp lại nói 

rằng: Thiện đó không phải là thiện của thiện ác, thiện đó là chỉ điều gì? Là khen 

ngợi,  hay  quá,  hay  quá!  Họ  giải  thích  cái  thiện  đó  thành  năm  loại  đức  của  bản 

tánh. Đây chính là ngài Huệ Năng nói: Thanh tịnh, bất sanh bất diệt, vốn tự đầy 

đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp, đây chính là thiện! Thiện nghĩa là 

như vậy. Nên Phật pháp đã nâng cao thêm cảnh giới tư tưởng của Nho giáo và 

Đạo giáo. Trong điển tịch Trung quốc tìm không thấy cách giải thích này, đây là 

dùng Phật pháp giải thích. Bởi thế chính Phật giáo đã làm phong phú thêm nền 

văn hóa bản địa, nâng cao nền văn hóa bản địa, quả đúng như câu nói: Hợp quần 

tăng sức mạnh. 

Ở đây khó hiểu nhất chính là: “Thật tướng vô nhị, diệc vô bất nhị”. Vô nhị là 

nói về thể, vô bất nhị là nói đến tướng, nói đến tác dụng. Thể không tịch, tướng 

và tác dụng vẫn là không tịch, nên đừng chấp trước nó, chấp trước phân biệt nó là 

sai. Bên dưới đưa ra một sự thật cụ thể: 

“Cử  thể  tác  y  tác  chánh”,  thể  chính  là  tự  tánh,  tự  tánh  trở  thành  y  báo,  trở 

thành chánh báo. Chánh báo là thân thể chúng ta, nhất định phải hiểu rõ về chánh 

báo này, chánh báo không phải người khác, mà chính bản thân ta. Y báo là hoàn 

cảnh của chúng ta, tất cả mọi người là hoàn cảnh nhân sự của tôi, đó không phải 

tôi. Tôi là tự tánh, đây là chánh báo, ngoài ra đều là y báo của tôi, Chư Phật Như 

Lai đều là y báo của tôi, tất cả động vật là y báo của tôi. Cũng nghĩa là tất cả hữu 

tình chúng sanh trong mười pháp giới đều là y báo hữu tình của tôi. Cây cỏ hoa 

lá, sơn hà đại địa, bao gồm hư không pháp giới là y báo vô tình, đều là y báo. 

Phải  hiểu  rõ  hai  chữ  y  chánh  này.  Không  phải  nói  hữu  tình  chúng  sanh  đều  là 

chánh báo, nói như vậy là sai. 

Như chúng ta nằm mộng, trong mộng nhất định có mình, mình là chánh báo, 

ngoài bản thân ra, toàn bộ cảnh trong mộng đều là y báo, sau khi tỉnh mộng y báo 

chánh báo đều không còn. Như vậy mới biết cả y báo và chánh báo đều là giả, 

nhưng có thể hiện thể của y báo, nó vĩnh hằng bất biến, nó là thật. 

274  Tập 494 



Thế nên “cử thể tác y tác chánh, tác pháp tác báo”. Pháp là pháp thân, báo là 

báo thân, “tác tự tác tha” đều là tự tánh, đều không tách rời tự tánh. Bản thân là tự 

tánh  biến,  tha_chúng  sanh  cũng  là  tự  tánh  biến,  biến  pháp  giới  hư  không  giới 

hoàn toàn là tự tánh biến. Đến đây chúng ta có thể lãnh hội được, biến pháp giới 

hư không giới có liên quan như thế nào với chính mình? Là nhất thể, không phải 

một nhà,  một nhà còn rất xa lạ, là nhất thể, ví như thân thể của chính chúng ta. 

Cảnh giới bên ngoài là gì? Là lục phủ ngũ tạng trong thân thể chúng ta, mắt tai 

mũi lưỡi bên ngoài, mỗi tế bào trên thân thể chúng ta là nhất thể. Biến pháp giới 

hư  không  giới  y  chánh  trang  nghiêm  với  chính  mình  là  nhất  thể,  thân  mật  biết 

bao! Đức Phật đã nói như vậy. Khi biết được tất cả là nhất thể, tâm thương yêu 

của quý vị liền sanh khởi, vì sao vậy? Vì yêu thương bản thân, nên lòng thương 

yêu này gọi là: “Vô duyên đại từ, đồng thể đại bi”, từ bi đều là thương yêu. Vô 

duyên là không có điều kiện, vì sao chúng ta phải làm như vậy? Vì nhất thể. Tay 

phải bị đau, tay trái xoa bóp giùm, đây là hiện tượng tự nhiên, như vậy là vì sao? 

Nguyên nhân gì mà anh phải giúp nó? Nhất thể. 

Con người hiện nay  mê nên không biết là nhất thể, biến thành như thế nào? 

Tự  tương  tàn  sát,  điều  này  rất  đáng  thương,  tự  mình  tổn  thương  mình.  Rõ  ràng 

nhất là chiến tranh, tự sát, chiến tranh là tự sát. Tiếp theo là thiên tai tự nhiên, vẫn 

là tự sát, tự nhiên làm gì có thiên tai? Thiên tai tự nhiên là ý niệm bất thiện chiêu 

cảm nên, vẫn là tự sát. 

Trong kinh điển đại thừa Đức Phật dạy chúng ta rằng: Thủy tai do tham lam 

chiêu cảm, hỏa tai do sân nhuế chiêu cảm. Núi lửa bộc phát, nhiệt độ địa cầu tăng 

cao đều thuộc về lửa, từ đâu mà có? Do hay gây gổ, hay nổi nóng, nó đến như 

vậy. Ngu si chiêu cảm phong tai. 

Tháng trước chúng ta thấy, trong vòng một tháng ở Mỹ có một hai trăm trận 

gió lốc, xưa nay chưa từng có. Phong tai là do ngu si chiêu cảm, động đất là do 

ngạo mạn và tự đại chiêu cảm. Đáng sợ nhất là thứ sau cùng: Nghi, hoài nghi, thứ 

này rất đáng sợ. Nghi chiêu cảm thiên tai khủng khiếp hơn bốn loại trước nhiều. 

Quý  vị  xem  do  cái  nghi  này  mà  hiện  nay  đã  thành  vấn  đề  rồi.    Quý  vị  thử  đi 

phỏng vấn thăm dò xem, thăm dò bất kỳ người nào, quý vị  có tin vào bản thân 

mình chăng? Không nói gì khác, họ đều không tự tin. Chính họ không tin vào bản 

thân, thì đối với cha mẹ cũng không tin, vợ chồng không tin tưởng nhau, cha con 

không tin tưởng nhau, bạn bè không tin nhau. Ở thế gian này họ không có người 

nào đáng tin, vấn đề này quá nghiêm trọng. Đương nhiên càng không tin tổ tông, 

càng không tin truyền thống văn hóa, Phật pháp cũng không ngoại lệ, không thể 

tiếp  thu.  Tai  họa  này  dẫn  phát  điều  gì?  Khiến  mất  hết  năng  lực  miễn  dịch  trên 

Tập 494  275 



thân thể chúng ta, đây là do quý vị không có lòng tự tin. Hay nói cách khác, thân 

thể này của quý vị, nó tiếp thu tất cả mọi loại vi khuẩn gây bệnh, đây là thứ chết 

người. Đất nơi chỗ quý vị ở bị lỏng lẻo, đất lỏng lẽo rất dể bị chìm xuống, núi 

lỏng  lẻo  rất  sụp  xuống.  Phiền  phức  này  còn  đáng  sợ  hơn  bốn  loại  trước.  Trước 

đây chúng ta không phát hiện ra nghi, bây giờ biết được nghi quả là thảm họa. 

Thế nên nhà Phật coi tín tâm quan trọng hơn bất kỳ điều gì: “niềm tin là mẹ 

các công đức”. Chúng ta học Phật điều đầu tiên phải nói đến là tín tâm, ba điều 

kiện  căn  bản  của  Tịnh  độ,  tín  đứng  hàng  đầu_Tín  nguyện  hạnh,  đây  là  ba  tư 

lương của Tịnh độ, vãng sanh phải đầy đủ ba điều kiện này. 

Ngẫu Ích đại sư nói về tín tâm này rất hay, trong Yếu Giải Kinh Di Đà ngài 

dạy,  điều  đầu  tiên  là  gì?  Tin vào  bản  thân,  tin  bản  thân  là  gì?  Tin  rằng mình  là 

Phật,  mới  có  thể  thành  Phật  được.  Nếu  không  tin  mình  là  Phật,  Phật  A  Di  Đà 

muốn giúp cũng không giúp được. 

Ngày xưa nhà Nho dạy học, điều đầu tiên dạy các em nhỏ: Thánh nhân, mỗi 

người đều có thể làm thánh nhân, phải tin mình có thể thành thánh nhân. Thánh 

hiền là do đào tạo mà ra, Phật Bồ Tát cũng là đạo tạo nên. Nếu không tin mình là 

thánh hiền, làm sao có thể thành thánh hiền? Không tin mình là Phật Bồ Tát, làm 

sao có thể thành Phật Bồ Tát. Quý vị xem nền giáo dục ngày xưa là đem mục tiêu 

cao  nhất  của  giáo  dục,  truyền  cho  quý  vị  ngay  buổi  học  đầu  tiên.  Câu  đầu  tiên 

trong Tam Tự Kinh: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, đó chính là thánh hiền. Một 

đời giáo dục, chính là phải đạt đến mục đích này, phải từ tập tánh bất thiện trở về 

bản tánh bản thiện, đây là truyền thống giáo dục ngày xưa. 

Còn đối với Phật pháp, hiện nay là phàm phu, từ  phàm phu phải trở về đến 

Phật, bởi chúng ta vốn là Phật, như vậy giáo dục của Phật giáo mới viên mãn, vì 

sao có thể viên mãn? Vì quý vị vốn là như vậy. Đây là pháp nhĩ như thị, gọi là tự 

nhiên, trở về với tự nhiên, không phải từ bên ngoài vào. Chúng ta nhất định làm 

được, không có ai không làm được, bởi vậy không có tín tâm sao được! 

Đại sư Ngẫu Ích dạy chúng ta, trong Kinh Di Đà ngài dạy chúng ta về sáu loại 

tín. Điều đầu tiên là tin chính mình, mình chính là Phật. Bản thân mê, tin rằng do 

bản thân hiện tại đang mê nên biến thành phàm phu, bây giờ chúng ta tinh tấn tu 

học,  phá  mê  khai  ngộ,  nhất  định  tôi  có  thể  thành  Phật.  Thành  Phật  nào?  Thành 

Phật  A  Di  Đà,  tôi  hoàn  toàn giống như  Phật  A  Di  Đà,  Phật  A  Di  Đà  là  “quang 

trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương”.  Học  kinh  A  Di  Đà,  học  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ, tương lai thành tựu chính là Phật A Di Đà. 

Đầu tiên phải tin mình, thứ đến mới tin người khác, người khác là ai? Là Phật 

Thích Ca, Phật A Di Đà, chúng ta tin các ngài, các ngài có thể giúp ta thành Phật, 

276  Tập 494 



giúp ta trờ về tự tánh. Phật Bồ Tát ở vị trí thứ hai, đầu tiên là phải tin chính bản 

thân mình. 

Ngày xưa, lúc tôi ở Mỹ tại Dallas cũng giảng về Tịnh độ, gần đó có vị cha cố 

của đạo Cơ đốc, dẫn theo hai ba người đến phỏng vấn tôi, nói với tôi: Trên mặt 

cơ bản thì niềm tin chúng ta đều tương đồng. Tôi hỏi tương đồng điểm nào? Ông 

ta  nói  là  tín  tâm.  Tôi  nói  không  giống  nhau.  Ông  hỏi  sao  vậy?  Chúng  tôi  là  tin 

giáo  chủ,  còn  quý  vị  là  tin  Phật  mà.  Tôi  nói  không  giống  nhau.  Sao  lại  không 

giống nhau? Tôi nói, chúng tôi tin Phật là đặt ở vị trí thứ hai, đầu tiên là tin chính 

mình. Quý vị điều đầu tiên là tin giáo chủ, chính mình không tin chính mình là 

không được. Chúng tôi trước tiên là phải tin vào chính mình, kế đến mới tin Phật. 

Nói như vậy ông ta mới hiểu được. Phật giáo khác với các Tôn giáo khác ở điểm 

này. Bởi thế tin mình, tin người, tin lý, tin sự, tin nhân, tin quả, đại sư Ngẫu Ích 

dạy  chúng  ta  có  sáu  loại  tin  này.  Nếu  tu  viên  mãn  được  sáu  loại  tin  này,  thì 

nguyện và hạnh của quý vị là chân chật. 

Ngày  nay  chúng  ta  đã  niệm  Phật  không  biết  bao  nhiêu  năm,  hỏi  quý  vị  có 

nắm chắc việc vãng sanh chăng? Lắc đầu, không chắc chắn. Hòa thượng bảy tám 

mươi tuổi, niệm Phật suốt một đời, hỏi ngài có nắm chắc được vãng sanh chăng? 

Hòa thượng chân thật trả lời rằng, không chắc, nguyên nhân vì sao? 

Mấy  năm  trước,  cư  sĩ  Hoàng  Trung  Xướng  ở  Thẩm  Quyến,  khoảng  hơn  30 

tuổi. Anh ta bế quan đọc Kinh Vô Lượng Thọ, đọc Kinh A Di Đà, hy vọng trong 

vòng  ba  năm  đạt  được  hiểu  quả.  Đúng  như  nguyện,  hai  năm  mười  tháng,  biết 

trước  giờ  chết  và  đã  vãng  sanh,  làm  ra  tấm  gương  cho  chúng  ta  thấy,  là  thật 

không phải giả. Anh ta vốn là muốn thử xem, nghe tôi giảng kinh đến chỗ niệm 

Phật vãng sanh trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục và Vãng Sanh Truyện. Hầu như 

một  nửa  đều  là  ba  năm  vãng  sanh,  nên  có  rất  nhiều  người  hoài  nghi.  Từng  có 

pháp sư đến hỏi tôi vấn đề này, phải chăng họ ba năm đều hết thọ mạng? Tôi nghĩ 

như  vậy  không  hợp  logic,  làm  gì  có  nhiều  người  niệm  Phật  ba  năm  là  hết  thọ 

mạng. Tôi nói cách nói này không hợp lý, có thể là như thế nào? Họ đã thành tựu 

công phu niệm Phật, tuy còn thọ mạng nhưng họ không cần. Giống như pháp sư 

Doanh Khả thời nhà Tống, ngài niệm Phật đến Phật A Di Đà phải hiện thân, Phật 

A Di Đà nói với ngài: Thọ mạng của ông còn 10 năm, cố gắng tu hành, mười năm 

sau khi ông mạng chung ta sẽ đến tiếp dẫn. Pháp sư Doanh Khả nói: Con không 

cần 10 năm thọ mạng đó, con muốn đi theo ngài ngay bây giờ. Phật A Di Đà liền 

chấp  nhận,  được!  Ba  ngày  sau  ta  sẽ  đến  tiếp  dẫn  ông.  Ba  ngày  sau  ngài  Doanh 

Khả thật sự vãng sanh, không hề sanh bệnh.  Vì sao Phật A Di Đà cần ba ngày, 

mà không đưa ngài đi ngay lúc đó? Nhất định có dụng ý, dụng ý gì vậy? Chính là 

Tập 494  277 



để Doanh Khả pháp sư làm gương cho mọi người noi theo, khiến cho mọi người 

sanh  tín  tâm.  Nếu  đưa  đi  ngay  lúc  đó,  sẽ  như  thế  nào?  Quý  vị  xem,  một  người 

đang yên đang lành, mạnh khỏe như thế sao lại chết trong phòng? Thời gian ba 

ngày là để ngài nói với mọi người: Phật A Di Đà đồng ý, ba ngày sau tiếp dẫn tôi 

vãng sanh tây phương, chấn động cả chùa, mọi người ai cũng biết. Tốt, vì người 

này,  pháp  sư  này  là  một  người  phá  giới,  không  giữ  thanh  quy,  đều  làm  những 

điều không hay. Một người phá giới như vậy, mới niệm Phật có mấy ngày, chỉ 

niệm được ba ngày, niệm ba ngày ba đêm, ba ngày ba đêm không ăn không ngủ, 

niệm  hết  sức,  vì  sao  vậy?  Vì  ngài  biết,  những  việc  xấu  xa  mình  làm,  nhất  định 

đọa địa ngục, ngài sợ! Sợ đọa địa ngục A tỳ, nên cố sức niệm Phật cầu xin Phật A 

Di Đà, quả thật Phật A Di Đà đã ứng hiện, vì sao vậy? Vì ngài dùng chân tâm 

niệm,  không  phải vọng  tâm.  Phật  A  Di  Đà  đồng  ý  sau  ba  ngày  đến  tiếp  dẫn,  là 

thời gian để ngài thông báo cho mọi người biết. Mọi người thấy vậy, được! Xem 

ông là thật hay giả, cũng may ba ngày không dài quá. Đến ngày thứ ba, ngài yêu 

cầu niệm Phật đưa ngài vãng sanh, ngay ở đại điện. Niệm hơn một giờ đồng hồ, 

ngài nói với mọi người Phật A Di Đà đã đến, người khác không nhìn thấy. Ngài 

nói: tôi đi đây, và đứng như vậy vãng sanh, thật đã vãng sanh. Câu chuyện này 

ghi chép trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

Đây là nói người ác phá giới niệm Phật ba ngày vãng sanh. Chỉ cần chúng ta 

thật  sự  sám  hối,  về  sau  không  tái  phạm,  thật  tâm  tôi  sẽ  không  tái  phạm  những 

điều xấu đó nữa. Lúc đó Phật A Di Dà nói với ngài: Con còn thọ mạng 10 năm, 

cố gắng tu hành, ngài nói với Phật rằng: Tập khí của con rất nặng, 10 năm đó con 

không biết lại làm bao nhiêu điều xấu, con sợ mình không duy trì được tâm thanh 

tịnh này, nên  muốn đi ngay bây giờ. Phật A Di Đà đồng ý, và tiếp dẫn ngài đi, 

đây là sự thật. 

Thế nên chúng ta niệm Phật là phải chân thành, đây là việc quan trọng, là đại 

sự, ngoài ra đều là việc nhỏ nhặt, không đáng để trong lòng, niệm Phật như thế 

nào? Trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì không còn gì nữa. 

Thiền sư Trung Phong nói: “Tâm tôi tức là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là 

tâm  tôi”.  Ngoài công việc ra, thời  gian làm việc không nhiều lắm, sau khi làm 

việc xong lập tức niệm Phật, chính là Phật A Di Đà, buông bỏ hết những điều vụn 

vặt. Nhất định thời gian niệm Phật mỗi ngày phải vượt qua thời gian vọng niệm, 

không  niệm  Phật  liền  khởi  vọng  niệm.  Một  ngày  24  tiếng,  thử  xem  mình  niệm 

được bao nhiêu danh hiệu Phật? Và có bao nhiêu vọng tưởng? Vọng tưởng nhiều 

hơn  Phật  hiệu,  coi  như  không  chắc  được  vãng  sanh.  Phật  hiệu  vượt  qua  vọng 

tưởng, vãng sanh mới nắm chắc được. Điều này rất khó khăn đối với người mới 

278  Tập 494 



học, nhưng khó khăn ta có thể dùng pháp phương tiện như đọc kinh, nghe kinh. 

Đọc tụng, nghe kinh đều là niệm Phật, đây là nhớ Phật. 

Chúng  ta  phải  quen  thuộc,  phải  rõ  về  thế  giới  Cực  Lạc,  phải  nhận  thức  về 

Phật A Di Đà. Vậy thì bộ kinh này tốt nhất, cứ nghe lặp đi lặp lại nhiều lần, giống 

như cư sĩ Lưu Tố Vân vậy, suốt 10 năm chỉ nghe bộ kinh này và chỉ niệm một 

câu Phật hiệu. Trong tâm bà Phật A Di Đà nhiều, chúng ta dự đoán chắc đến 80% 

Phật hiệu, tạp niệm chỉ có 20%, công phu của bà rất nổi bật. Quý vị hỏi bà ta có 

chắc vãng sanh chăng? Chắc, bà có thể vãng sanh bất cứ lúc nào. Bây giờ Phật A 

Di Đà chưa tiếp dẫn bà, như vậy là sao? Chính bà biết, thị hiện cho mọi người 

thấy,  đây  cũng  là  việc  công  đức,  nên  hoan  hỷ  tiếp  nhận  làm  tấm  gương  tốt  cho 

mọi  người_mười  năm  là  thành  tựu.  Chúng  ta  lãng  phí  bao  nhiêu  lần  mười  năm 

như vậy, quả là đáng tiếc? Vì không y giáo phụng hành! Xuất gia mười năm, nhất 

môn thâm nhập, trường thời huân tu, có thể trở thành bậc tôn sư mẫu mực. 

Mấy lần trước tôi ở Nhật bản, đến núi Tỷ Nhuệ phỏng vấn, là nơi rất nỗi tiếng 

ở Nhật, họ xem nơi này là cái nôi của Phật giáo. Tổ sư của 13 Tông phái Phật 

giáo Nhật bản, đều tu hành trên núi này, nên tôi lên núi phỏng vấn, đến thỉnh giáo 

hòa thượng phương trượng: Ngày xưa chư vị tổ sư ở  trên núi này tu hành, bao 

nhiêu năm mới hạ sơn? Tôi nói ít nhất. Họ nói ít nhất là 17 năm, nhiều là ba bốn 

mươi năm. Không hạ sơn, nên tâm họ định, định có thể khai tuệ. 

Nên chúng ta trong vòng mười năm này, mười năm là số ít, thời gian ít nhất, 

không  phải  quá  dài.  Mười  năm  nhẫn  nại  chúng  ta  không  có,  làm  sao  thành  tựu 

được? Đúng là điều không thể, chắc chắn phải định vào một chỗ. 

Từ khi tôi học Phật trong lòng luôn nghĩ, và rất hâm mộ các bậc tổ sư, họ đều 

ở một nơi suốt đời không hạ sơn. Quý vị thấy sơ tổ Huệ Viễn, lúc ngài ở Lô Sơn 

thành lập nên  một đạo tràng: Đông Lâm  Niệm Phật Đường. Những người đồng 

chí hướng có 123 người cùng ở trên núi. Lúc đó chỉ có một bộ Kinh Vô Lượng 

Thọ, còn Kinh Di Đà và Kinh Quán Vô Lượng Thọ vẫn chưa phiên dịch. Họ thấy 

chính  là  bản  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  ,  tôi  đoán  rất  có  thể  là  bản  dịch  của  An  Thế 

Cao, bản này hiện nay đã thất truyền, trong mục lục của Tạng Kinh có. An Thế 

Cao dịch rất hay, mọi người đều rất thích, ngài dịch ý giống như ngài Cưu Ma La 

Thập vậy, nên rất hợp sở thích của người Trung quốc. Họ chỉ nương vào bộ kinh 

này và một câu Phật hiệu, 123 người đều thành tựu, người vãng sanh trước tiếp 

dẫn người vãng sanh sau. Phật A Di Đà đến tiếp dẫn, họ đều theo bên cạnh ngài, 

những vị đồng tu của Liên xã, đều ở bên cạnh Phật Di Đà, điều này không phải 

giả. 

Tập 494  279 



Suốt đời ngài Huệ Viễn, thấy thế giới Cực Lạc ba lần, ngài chưa từng nói với 

ai, đến lúc vãng sanh ngài mới nói ra, nói với mọi người về sự hiện tiền của thế 

giới Cực Lạc. Ngài đã nhìn thấy, khi sắp vãng sanh ngài nói: Cảnh giới này ngài 

từng thấy qua ba lần. Người ta hỏi ngài, thế giới Cực lạc như thế nào? Ngài nói 

hoàn toàn giống như trong Kinh Vô Lượng Thọ nói. 

Đời này chúng ta quá may mắn, mới gặp được pháp môn này! Mới gặp được 

bộ kinh điển này! Là do nguyên nhân gì? Chúng tôi suy đoán, nhất định là chúng 

ta có duyên thâm sâu với thế giới Cực lạc và Phật A Di Đà, nên trong thời đại này 

Phật đến gia trì chúng ta. Hội tập bổn kinh, và hội tập chú giải đều không phải 

người phàm. Tôi từng nghe được một thông tin nhưng không giám nói, hiện nay 

họ đều không còn nên  mới giám nói. Cư sĩ Hạ Liên Cư là Bồ Tát Phổ Hiền tái 

sanh, Hoàng Niệm Tổ là Bồ Tát Quan Âm tái sanh. Họ không còn mới được nói, 

họ còn không thể nói, không phải phàm phu, họ đến để cứu khổ cứu nạn. Bộ sách 

này đích thực giống như cư sĩ Mai Quang Hy nói trong bài tựa, khẳng định nó là 

phổ độ tất cả chúng sanh 9000 năm trong thời mạt pháp, 9000 năm thời mạt pháp 

của Đức Phật Thích Ca Mâu Ni. 

Theo cách nói của người xưa, trong lịch sử ghi chép, năm Đức Thế Tôn xuất 

thế, là năm Giáp dần thứ 24 của Chu Chiêu Vương_Đức Thế Tôn thuộc tuổi dần. 

Khi ngài diệt độ là vào năm thứ 53 của Chu Mục Vương, trú thế 79 tuổi, người 

xưa nói tuổi mụ là 80 tuổi. Theo niên đại này tính đến nay là 3038 năm, đây là 

ghi chép của người xưa, chư vị pháp sư đời trước đều dùng niên đại này. 

Hay nói cách khác, Phật cách chúng ta 3000 năm. Những nguyên lý nguyên 

tắc cực kỳ vi diệu mà ngài nói trong 3000 năm trước, ngày nay đã được các nhà 

lượng  tử  học  phát  hiện,  chứng  minh  là  thật  không  phải  giả.  Bởi  thế  trong  kinh 

Phật_khi thầy Phương Đông Mỹ dạy tôi nói: kinh Phật là triết học cấp cao. Hiện 

nay chúng ta thông qua nhiều năm học tập, nghe được báo cáo của các nhà khoa 

học nước ngoài, chúng ta khẳng định: Nó là khoa học cấp cao trên toàn thế giới. 

Chúng ta đã gặp được điều tốt đẹp này, trong đời này nhất định được độ. 

Bởi thế “năng thuyết sở thuyết” là tự tánh, “năng độ sở độ” cũng không tách 

rời  tự  tánh.  Thậm  chí  “năng  tín  sở  tín,  năng  nguyện  sở  nguyện”,  có  thể  phát 

nguyện là chính chúng ta, nguyện vọng mà chúng ta cầu là thế giới Cực Lạc, là 

Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là người đã đoạn tận tập khí phiền não, chúng ta cần 

phương pháp kinh nghiệm của ngài để giúp chúng ta đoạn phiền não, chứng bồ 

đề, trở về tự tánh. Đây là một việc mà ngài rất hoan hỷ làm. 

“Năng sanh sở sanh”, sở sanh là thế giới Cực Lạc, năng sanh là những người 

như chúng ta. “Năng tán sở tán”, năng tán là Chư Phật Bồ Tát, sở tán là thế giới 

280  Tập 494 



tây phương Cực Lạc và Phật A Di Đà. “Vô phi thật tướng chánh ấn chi sở ấn”, ấn 

ở đây chính là ấn chứng, ấn chứng của thật tướng. “Thị cố Hội Sớ dĩ vô vi vô tác 

vi đạo chi tự nhiên”. Niệm đạo chi tự nhiên, đạo là gì? Đạo là vô vi vô tác, hoàn 

toàn là tự tánh, trở về tự tánh chính là đạo tự nhiên. “Phục dĩ tha lực pháp môn”, 

tha lực pháp  môn là chúng ta nương tựa Phật A Di Đà, nương tựa thế giới Cực 

Lạc. Thế giới Cực Lạc là hoàn cảnh học tập, Phật A Di Đà là thầy chỉ đạo. Đây là 

điểm nương tựa duy nhất để chúng ta được độ ngay trong đời này. 

“Nhất siêu trực nhập vi tự nhiên”, đây là nói sự thù thắng của pháp môn này. 

“Tịnh chỉ vi đạo trung chi chánh chỉ, dữ Yếu Giải chi thuyết, từ dị nhi chỉ đồng”, 

lời  nói  không  giống  nhau,  nhưng  tôn  chỉ  là  một,  một  phương  hướng,  một  mục 

tiêu.  Chúng  ta  “y  tín  nguyện  trì  danh”,  phải  tin  thật,  phải  có  đại  nguyện  khẩn 

thiết, Phật không rời tâm, tâm không rời Phật, danh không rời khẩu, khẩu không 

rời danh, tu thật hành trì thật. 

“Tha lực đại đạo, tức đắc vãng sanh cực lạc”, chúng ta có tin thật, có nguyện 

thiết. Chân tâm niệm Phật hiện tại được Phật A Di Đà gia trì. Gia trì có minh gia 

và hiển gia. Minh gia là bản thân chúng ta không phát hiện, hiển gia thì phát hiện 

được, như ngài Doanh Khả đã cảm ứng được Phật A Di Đà, đó là hiển gia. Minh 

gia là bình thường nhất, chúng ta gọi là âm thầm bảo hộ, âm thầm gia trì, để mọi 

thứ quý vị đều được thuận lợi, việc không nghĩ đến đều viên mãn, đây là âm thầm 

gia trì. Chỉ cần quý vị tỉ mỉ đều có thể phát giác được, Phật đang bảo hộ chúng ta, 

đang gia trì chúng ta. 

“Trì danh tức thị niệm Phật tướng, nhất siêu trực nhập diệu trang nghiêm lộ, 

như thị chi đạo, pháp nhĩ tự nhiên”. Tổng kết này quá hay, đây là Hoàng Niệm Tổ 

tổng kết. Trì danh chính là niệm thật tướng, trì danh chính là niệm tự tánh, vì sao 

vậy?  Vì  Phật  A  Di  Đà  vốn  là  chính  mình.  Câu  này  là  tiếng  Phạn,  có  thể  dịch 

thành tiếng hoa. A dịch là vô, Di Đà dịch là lượng, Phật dịch là giác. Vô lượng 

giác, vô sở bất giác, bản tánh chúng ta chính là vô lượng giác, bởi thế nó là niệm 

bản tánh, không phải niệm người khác. 

Vô  niệm  giác  niệm  vô  lượng  giác  trở  về  vô  lượng  giác,  nếu  quý  vị  không 

niệm vô lượng giác sẽ có vọng tưởng, có một vài tà tri tà kiến, như vậy sẽ không 

trở  về  được  vô  lượng  giác.  Chỉ  có  dùng  vô  lượng  giác  giúp  chúng  ta  trở  về  vô 

lượng giác. Phương pháp này quá tuyệt diệu, người bình thường không nghĩ đến, 

nhưng  Phật  A  Di  Đà  đã  nghĩ  đến.  Chỉ  dùng  một  câu  danh  hiệu  phổ  độ  tất  cả 

chúng sanh có duyên trong biến pháp giới hư không giới, quả là khó được. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn bên dưới, tiêu đề nhỏ của tôi là: “Hành đạo 

hòa chánh”, đây là đoạn nhỏ đầu tiên. 

Tập 494  281 



“Quán hành vô giải”. Chúng ta đọc kinh văn. “Xuất nhập cúng dường, quán 

kinh hành đạo, hỷ lạc cửu tập, tài mãnh trí tuệ, tâm bất trung hồi, ý vô giải thời”. 

Đây là đoạn thứ nhất. 

“Ngoại  nhược  trì  hoãn,  nội  độc  sử  cấp,  dung  dung  hư  không,  thích  đắc  kỳ 

trung, trung biểu tương ưng, tự nhiên nghiêm chỉnh”. Đây là đoạn nhỏ thứ hai. 

“Kiểm liễm đoan chánh, thân tâm khiết tịnh, vô hữu ái tham, chí nguyện an 

định, vô tăng khuyết giảm, cầu đạo hòa chánh. Bất ngộ khuynh tà, tùy kinh ước 

linh, bất cảm sa điệt, nhược ư thằng mặc, hàm vi đạo mộ”. Đây là đoạn nhỏ thứ 

ba. Hai câu sau: “Khoáng vô tha niệm, vô hữu ưu tư”. 

Đoạn kinh văn này Hoàng Niệm Tổ chú giải cũng không ít, chúng ta xem chú 

giải của ông. 

“Hựu văn hiển Cực Lạc hội chúng”, chính là những người vãng sanh về thế 

giới  Cực  Lạc.  Điều  này  có  liên  quan  đến  chúng  ta,  vì  chúng  ta  niệm  Phật  vãng 

sanh về đó, cũng tham gia vào đại hội này. Công đức thù thắng của họ, câu đầu 

tiên là: “Xuất nhập cúng dường”. Câu này xem trong hai bản dịch của thời nhà 

Hán và nhà Ngô, “trong nguyên văn còn có đầy đủ tướng tùy phi hành, dịch thành 

bối xuất nhập, cúng dường vô cực”, họ có mấy chữ như vậy. Hội tập của Hạ Liên 

Cư đem nó hội tập thành bốn chữ: “Xuất nhập cúng dường”. Xuất, chúng ta xem 

giải thích ở dưới. 

“Đây  là  chỉ  chư  Bồ  Tát,  A  la  hán  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  họ  phi  hành  mười 

phương, phổ biến cúng dường, để tu phước”. Xuất là cúng dường mười phương 

Như Lai, đây là điều chúng ta vô cùng ngưỡng mộ. Quý vị xem ở thế giới Cực 

Lạc, Phật A Di Đà đối đãi với học trò, giúp những người học trò này sớm ngày 

thành tựu, khiến họ quảng học đa văn. Họ có thể tùy ý đi lễ bái tất cả chư Phật 

Như Lai khắp biến pháp giới hư không giới, quý vị đi lễ Phật đương nhiên phải 

cúng dường, khi trở về là cúng dường thầy mình, đây gọi là xuất nhập. 

Cúng dường là tu phước, nghe kinh là tu tuệ, mỗi vị Phật đều giảng kinh dạy 

học, sau khi cúng dường xong là nghe kinh. Vô lượng vô biên Chư Phật làm sao 

đi hết được? Nói với chư vị, họ phân thân đi. Đến thế giới Cực Lạc đều có năng 

lực  này.  Có  bao  nhiêu  Phật  thì  phân  ra  bấy  nhiêu  thân,  cùng  một  lúc  xuất  hiện 

trước mỗi vị Phật. Còn bản thân thì bất động trong đại giảng đường của Phật A 

Di Đà, điều này quá vi diệu! Tu học như thế này đến đâu để tìm? 

Cùng  một  lúc,  có  thể  nghe  được  tất  cả  chư  Phật  trong  ba  đời  mười  phương 

giảng kinh thuyết pháp, chỉ có đến thế giới Cực Lạc mới có cơ hội này, những nơi 

khác không có, chúng ta phải biết quý trọng điều này. Đây là nhân duyên, ngày 

nay chúng ta gọi là cơ hội, không thể bỏ qua cơ hội này. Trong đời một người có 

282  Tập 494 



thể thân cận một vị Phật quả thật phước báo vô lượng, cho đến thân cận một vị 

Bồ Tát, một vị A la hán, phước báo này đều rất lớn. 

Ở thế giới Cực Lạc, mỗi người hằng ngày đều có thể thân cận tất cả chư Phật 

mười phương, quý vị nói phước báo họ tu được lớn biết chừng nào. Nghe tất cả 

chư  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp,  trí  tuệ  họ  tu  được  cũng  không  biết  lớn  bao 

nhiêu. Bởi thế muốn tu đại phước báo, đại trí tuệ chỉ có ở thế giới Cực Lạc, như 

vậy  có thể không đi được chăng? Ngoài thế giới Cực  Lạc ra thì không còn chổ 

nào được như vậy, làm gì còn nơi nào tốt đến thế? Bởi vậy chúng ta nhất định 

phải biết điều này. 

“Quán kinh hành đạo”, đây là tu tuệ. “Bỉ độ thánh chúng ư thử phước tuệ nhị 

chủng  trang  nghiêm  tất  giai  hỷ  lạc  nhi  nguyện  cửu  tập”.  Thời  gian  cư  trú  ở  thế 

giới Cực Lạc_theo cách nói trong Kinh Hoa Nghiêm, nhất định không dưới ba a 

tăng kỳ kiếp, vì ba a tăng kỳ kiếp là cõi thật báo trang nghiêm. Chúng ta không 

phải đến cõi thật báo, mà đến cõi phàm thánh đồng cư, ở giữa còn cách một cõi 

phương tiện hữu dư. Nhưng đừng sợ, vì ở đây là vô lượng thọ, mà nơi đó không 

có biến hóa. Khi chúng ta đến đó là hóa sanh, không phải thai sanh, là hóa sanh. 

Tướng hóa sanh là biến hóa ra, quý vị đến thế giới Cực Lạc là ở trong liên hoa 

hiện thân ra, giống như thân của Phật A Di Đà vậy, điều này nói trong 48 nguyện. 

Trong kinh văn ở trước chúng ta có học qua, vì sao Phật A Di Đà làm như vậy? 

Chính là vì thân tướng của người trong mười phương thế giới không giống nhau, 

người có tướng tốt cảm thấy kiêu ngạo, người tướng không tốt lại thấy tự ti, nên 

sanh  tâm  bất  bình.  Bởi  vậy  Phật  A  Di  Đà  nghĩ  ra  phương  pháp  này,  mọi  người 

đến thế giới Cực Lạc tướng mạo hoàn toàn giống nhau, như vậy thì không còn gì 

để nói. Nhờ vậy mà không sanh khởi tâm ngạo mạn, cũng không cảm thấy tự ti, 

mọi  người  đều  bình  đẳng.  Tướng  mạo  hoàn  toàn  tương  đồng,  thể  chất  tương 

đồng, đều là thân tử ma chân kim sắc. Trong Quán Kinh nói về tướng rất rỏ ràng: 

Thân có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp. Trong Quán Kinh còn nói ra 

con số: Thân có tám vạn bốn ngàn tướng, mỗi tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp, 

trong Quán Kinh nói như vậy. Thân tướng như thế, đích thực là “tướng hảo quang 

minh vô đẳng luân”, đây là câu nói trong Kệ tán Phật, không có ai có thể sánh với 

ngài được. Nên người ở thế giới Cực Lạc, mỗi người đều giống Phật A Di Đà, 

vậy rốt cuộc người nào là Phật A Di Đà? Đúng là khó nhận ra được. 

Ở  thế  gian  chúng  ta  những  người  sinh  đôi,  tướng  mạo  giống  nhau  như  đúc, 

không phân biệt được. Đến thế giới Cực Lạc tướng  mạo đều tương đồng. Đừng 

lo, bởi vì mỗi người đều có trí tuệ, đều có thần thông, không những có thể nhận 

ra, mà Phật và Bồ Tát từ đâu đến quý vị đều biết rất rõ, còn có thể nhìn thấy đời 

Tập 494  283 



đời kiếp kiếp quá khứ của mỗi vị Bồ Tát, đó chính là hoàn toàn khác nhau. Nên 

Phật A Di Đà có tam minh lục thông, đến thế giới Cực Lạc, mỗi người đều đầy 

đủ tam minh lục thông. Đây là phước báo của Phật A Di Đà gia trì cho chúng ta, 

phước báo, trí tuệ, thần thông, đạo lực đều gia trì chúng ta. 

Cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đến đó cũng hưởng đãi ngộ 

của A Duy Việt Trí, A Duy Việt Trí chính là Bồ Tát minh tâm kiến tánh_đãi ngộ 

của pháp thân Bồ Tát. Bất luận là hưởng thụ về mặt vật chất hay về mặt tinh thần, 

đều hoàn toàn bình đẳng với Phật A Di Đà. 

Hiện nay Trung quốc hâm mộ chủ nghĩa cộng sản, thế giới tây phương Cực 

Lạc  là  đệ  nhất  cộng  sản,  nên  thích cộng  sản  thì  đến  thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới 

Cực Lạc là cộng sản thật sự, những nơi khác không làm được. Quý vị xem, đến 

tướng mạo đều giống nhau, không có gì sai biệt. Thể chất giống nhau, cuộc sống 

hoàn toàn tương đồng, nhất định không có khác biệt giữa giàu và nghèo, cộng sản 

thật. Chỉ có Phật A Di Đà có thể kiến lập xã hội cộng sản, thế giới Cực Lạc là xã 

hội cộng sản, tất cả mọi nguồn tài nguyên thiên nhiên đều là công đức tu hành vô 

lượng kiếp của Phật A Di Đà thành tựu nên. Ngài đem hết những công đức thành 

tựu này chia sẻ cho mọi người, không phải chỉ riêng mình hưởng. Chúng ta phải 

nhận thức về Phật A Di Đà, nên biết về người này, một người như vậy chúng ta 

làm sao có thể không thân cận được? 

Tu phước tu huệ đều là viên mãn, đều là cứu cánh, nên thánh chúng ở thế giới 

Cực Lạc, “đối với hai loại phước huệ trang nghiêm này đều rất hỷ lạc”, pháp hỷ 

sung  mãn,  nên  gọi  là  thế  giới  Cực  Lạc.  Tên  Cực  Lạc  này  từ  đâu  mà  có?  Là  do 

người ở cõi này luôn được an vui mà có,  ở đó không ai không an vui. Mà còn 

“cửu tập”, học tập lâu dài. Phật A Di Đà dạy, tất cả chư Phật trong mười phương 

thế giới đều dạy. Quý vị có thần thông, có năng lực này để đến mười phương cõi 

nước để đãnh lễ Phật, cần bao nhiêu thời gian? Tâm vừa nghĩ thì người đã đến 

nơi, không cần như chúng ta bây giờ nói lái xe mất bao nhiêu thời gian, mất mấy 

tiếng, không có, ý niệm vừa khởi đã đến nơi rồi, đây là gì? Là thế giới tây phương 

Cực  Lạc  không  có  không  gian,  không  có  không  gian  chứng  tỏ  không  có  cự  ly. 

Không có thời gian, không có thời gian là không có trước sau. Chúng ta có thể 

thấy chư Phật quá khứ, cũng có thể thấy chư Phật vị lai, nó không có trước sau. 

Nên đến thế giới Cực Lạc đích thực làm quý vị mãn nguyện. 

Quý vị có thể thấy được, thân cận được tất cả Chư Phật Như Lai trong ba đời 

mười  phương,  họ  giảng  kinh  thuyết  pháp  chúng  ta  đều  nghe  được.  Nếu  quý  vị 

thích, mỗi ngày đều có thể đi, muốn đi là đi, bất kỳ lúc nào, muốn đi là đi. Chư 

Phật Như  Lai thuyết pháp không hề gián đoạn, Phật  A Di Đà thuyết pháp cũng 

284  Tập 494 



không  gián  đoạn.  Giống  như  đài  phát  thanh  vô  tuyến  vậy,  phát  suốt  24  tiếng 

không hề gián đoạn, lúc nào mở ra cũng nghe được. Tiện lợi hơn chúng ta ở đây, 

chúng ta còn phải mở tần số, còn họ không cần. Thế giới tốt đẹp như thế, hoàn 

cảnh  tu  học  tốt  đẹp  như  thế,  chúng  ta  đã  hiểu  rỏ,  đã  minh  bạch,  ước  gì  đến  đó 

ngay lập tức! Tôi ngày ngày đều muốn đi, muốn đi từ lâu, nhưng Phật không đến 

tiếp dẫn tôi. Đại khái như lời của Lưu Tố Vân: Có thể ở đây tôi còn một ít nhiệm 

vụ, làm gương cho mọi người noi theo. Nếu không phải vậy, thì Phật đã đến tiếp 

dẫn từ lâu rồi. Chúng tôi không còn lưu luyến thế gian này, không lưu luyến tức 

có thể được tiếp dẫn. Có lưu luyến thì phải đợi thọ mạng, khi thọ mạng hết mới 

đi, còn như không cần thọ mạng có thể đi bất kỳ lúc nào. Cần thọ mạng này để 

làm gì? Để ở đây chịu tội, sống thêm một ngày thì chịu khổ một ngày, tội gì phải 

thế! 

Hạ Liên Cư đến thế gian này, chúng ta biết chính là vì hội tập bộ kinh này. 

Hoàng  Niệm  Lão  đến  cõi  đời  này  là  vì  chú  giải  bộ  kinh  này,  không  vì  gì  khác, 

xong việc họ liền ra đi. Vậy chúng ta ở đây biểu trưng điều gì? Chúng ta đến là 

biểu diễn việc học tập, đến chia sẻ, đến học tập, chúng ta biểu trưng điều này. 

Hiện  nay,  bộ  kinh  này,  trong  hoàn  cảnh  của  chúng ta,  là  hoàn  cảnh  tốt  nhất 

trong cuộc đời chúng ta. Mỗi ngày chúng tôi chia sẻ bốn tiếng, ngoài ra tôi còn 

bốn tiếng học tập, niềm vui này không sao tả hết! Mọi người cùng nhau chia sẻ 

rất nhiều! Không phải đối diện, mà thông qua mạng internet, qua truyền hình vệ 

tinh, qua băng đĩa, người có thành tựu quả thật không ít! Chúng tôi nghe được vô 

cùng hoan hỷ. 

Thế nên “cửu tập” nhất định phải có, chính là trường thời huân tu. Trong này 

có  niềm  vui,  càng  học  càng  thấy  vui,  pháp  hỷ  sung  mãn.  Không  phải  càng  học 

càng phiền, càng học càng  mệt, như vậy là sai, là chưa khế  nhập. Khế nhập rồi 

mới thấy niềm vui này là vô cùng. Đây là phước tuệ song tu, hỷ lạc cửu tập. 

Bên  dưới  nói  “Tài  mãnh”,  nhưng  bây  đã  hết  giờ  rồi,  phần  này  chúng  ta  để 

ngày mai học tiếp. 



 

Tập 494  285 



Tập 495 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:14.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 616, hàng thứ ba, bắt đầu xem từ câu thứ hai: 

“Hạ vân tài mãnh giả, tức Pháp Tạng Nhân Địa Phẩm trung, cao tài dõng triết, 

dữ thế siêu dị chi nghĩa”. Đây là tán thán Chư Phật Như Lai đối với Bồ Tát của 

thế giới Cực Lạc,  cũng chính là những người trong  mười phương thế giới vãng 

sanh đến thế giới Cực Lạc, có cõi đồng cư, có cõi phương tiện, có cõi thật báo, tất 

cả đều xưng là Bồ Tát, đây là bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nguyện thứ 

20 trong 48 nguyện Phật A Di Đà nói: Phàm là người vãng sanh đến thế giới tây 

phương Cực Lạc, bất luận là cấp bậc nào, cho dù là thấp nhất như hạ hạ phẩm 

vãng  sanh,  chính  là  hạ  phẩm  hạ  sanh,  cũng  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Hạ  hạ 

phẩm vãng sanh là nhân thiên, nhân thiên cũng đạt được sự đãi ngộ của A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, đây quả thật là điều không thể nghĩ bàn. Nên không có ai không 

phải là: “Cao tài dõng triết, dữ thế siêu dị”. 

“Tài năng dõng mãnh, là vì có trí tuệ. Nên trí tuệ tài mãnh, nghĩa là tuệ căn 

sắc  bén,  tài  năng  siêu  thế”.  Những  lời  này  đều  là  thật,  rất  có  thể  khi  vãng  sanh 

một người rất bình phàm, không có biểu hiện gì đặc biệt, nhưng vừa đến thế giới 

Cực  Lạc  liền  khác.  Thế  giới  Cực  Lạc  là  thế  giới  bình  đẳng  thật  sự,  không  bình 

đẳng thì Phật A Di Đà lấy công đức tu hành vô lượng kiếp của mình nâng họ cao 

lên, nâng lên tương đồng với đãi ngộ của pháp thân Bồ Tát, quả là không thể nghĩ 

bàn. Không những phước báo được tăng lên rất nhiều, mà trí tuệ cũng được nâng 

lên. 

Trí tuệ nâng cao, ở trước chúng ta đã học nên cũng hiểu. Vì họ mỗi ngày đều 

đến mười phương thế giới, đi lễ lạy vô lượng vô biên chư Phật, không sót một ai. 

Mà còn là ba đời chư Phật, Phật quá khứ, Phật vị lai, vì sao vậy? Vì ở thế giới 

Cực Lạc không có thời gian, không có quá khứ hiện tại vị lai, nên chúng ta cùng 

một lúc thấy cả quá khứ và vị lai, điều này không thể nghĩ bàn. Thế giới Cực Lạc 

không có không gian, không có thời gian là không có khoảng cách, bất luận xa 

bao  nhiêu  cũng  đều  ở  ngay  hiện  tại.  Không  có  thời  gian  và  không  gian.  Hiện 

tượng này các nhà khoa học biết, và đều khẳng định có khả năng này, đây là điều 

ngày nay khoa học chưa phát triển đến bước này. 

286  Tập 495 



Từ đó cho thấy thế giới Cực Lạc, khoa học và triết học đều đạt đến tột đỉnh 

cứu cánh viên mãn, đây là một điều thật sự không thể nghĩ bàn. Đến đó thân thể 

tướng hảo của chúng ta giống như Phật A Di Đà, tất cả những người vãng sanh 

đều không có gì khác biệt, đây là Phật Di Đà thực hiện sự bình đẳng ở nơi thế 

giới này. Vì nếu như tướng mạo con người khác nhau, sẽ sanh khởi tâm lý không 

bình đẳng. Người có tướng mạo tốt, sẽ có một chút tập khí kiêu ngạo, còn như 

tướng mạo xấu xí sanh ra tự ti mặc cảm, điều này khiến nhân tâm bất bình. Phật 

A Di Đà quan sát mười phương thế giới có hiện tượng này, nên ngài kiến lập thế 

giới  Cực  Lạc  hy  vọng  vĩnh  viễn  không  có  hiện  tượng  này,  mọi  người  đều  bình 

đẳng, tất cả đều có thân kim sắc như Phật, thân thể vĩnh viễn bất hoại. Mà pháp 

tánh thân, thân pháp tánh là gì? Chỉ có tâm hiện không có thức biến.  Thân này 

của chúng ta gọi là thân pháp tướng, tâm hiện còn thêm thức biến, nên ngày ngày 

sản  sinh  biến  hóa,  tùy  theo  tâm  niệm  mà  biến  hóa.  Người  ở  thế  giới  Cực  Lạc 

không có ý niệm, vốn không có ý niệm, là pháp thân Bồ Tát ở cõi thật báo mới 

có. Cõi đồng cư là lục đạo chúng ta, cõi phương tiện là tứ thánh pháp giới, làm 

sao không có ý niệm được? Đây là bổn nguyện công đức tu hành của Phật A Di 

Đà gia trì, hưởng phước báo của Phật A Di Đà. Di Đà Thế Tôn giảng kinh thuyết 

pháp không hề gián đoạn, sanh đến thế giới Cực Lạc là đi học, tham gia một chỗ 

trong đại hội của Phật Di Đà, có một chỗ ngồi. 

Họ có thể đi tham phỏng mười phương thế giới bất cứ lúc nào, còn bản thân 

vẫn bất động trong giảng đường của Phật A Di Đà, vậy họ đến mười phương thế 

giới  bằng  cách  nào?  Họ  phân  thân  đi,  có  năng  lực  phân  vô  lượng  vô  biên  thân, 

quý  vị  đều  có  mặt  trước  mỗi  vị  Phật.  Ở  đó  cúng  dường  tu  phước,  nghe  kinh  tu 

tuệ, phước tuệ song tu. Nên đến thế giới Cực Lạc chưa được mấy ngày, phước tuệ 

không biết tăng trưởng bao nhiêu lần, “tài mãnh trí tuệ” liền hiện tiền. Không cần 

lâu, chỉ vài ngày đã được Chư Phật Như Lai khen ngợi tài năng siêu thế, tuệ căn 

sắc bén của quý vị. Người tu hành trong quốc độ Chư Phật không sánh kịp. Thế 

giới tây phương Cực Lạc đích thực là lớp tinh tấn tu học phước tuệ. 

“Tâm bất trung hồi”, hồi là thoái chuyển, cũng chính là những học sinh ở thế 

giới Cực Lạc không có ai bỏ cuộc giữa chừng. Họ chỉ có tiến về trước, không có 

thoái lui sau. 

Bên dưới nói vì sao họ không thoái chuyển. “Sở dĩ thoái chuyển, là do tín niệm 

không kiên định, gặp duyên liền thoái chuyển”. Thế  gian chúng ta nhiều người 

thoái  chuyển,  còn  người  tinh  tấn  dõng  mãnh  rốt  ráo  rất  ít,  đa  số  là  nửa  đường 

thoái  chuyển.  Nguyên  nhân  đích  thực  là  vì  tín  tâm  không  kiên  cố,  nguyện  lực 

không vững chắc, nên khi gặp duyên cám dỗ là thoái chuyển. 

Tập 495  287 



Cổ nhân thường nói: “cao danh hậu lợi”, cao danh là địa vị rất cao, gặp được 

địa vị cao quý vị liền thoái tâm. Hậu lợi là đại phú, quý vị gặp được đại phú đại 

quý,  lập  tức  bỏ  ý  niệm  học  Phật  cầu  vãng  sanh,  những  phú  quý  trước  mắt  mê 

hoặc quý vị, nên không thể thành tựu. 

Những thánh chúng ở thế giới Cực Lạc: “trí tuệ dõng mãnh, đoạn nghi sanh 

tín, kiên cố bất động, như núi kim cang, nên giữa đường tâm không thoái chuyển, 

luôn hướng về phía trước”. Ở thế giới Cực Lạc không thoái chuyển là có duyên 

cớ, mỗi ngày đều là phước tuệ song tu. Nhìn thấy phước báo của Chư Phật Như 

Lai,  thiên  nhân  không  sánh  được.  Đại  phạm  thiên  vương,  Ma  hê  thủ  la  thiên 

vương là phú quý tột cùng của thế gian, ở trước có so sánh. Nhưng so với Bồ Tát 

ở thế giới Cực Lạc thì họ thua xa, vậy làm sao sánh được với Phật được! Bởi vậy 

thế giới Cực Lạc đúng là phước báo viên mãn, trí tuệ viên mãn, đã đoạn tận hoài 

nghi.  Hoài  nghi,  trong  năm  loại  phiền  não  thì  nó  là  nghiêm  trọng  nhất,  nhưng 

người thường không dễ gì phát hiện. Trong kinh điển đại thừa Đức Thế Tôn dạy 

rằng:  Tham  tâm  cảm  ứng  thủy  tai.  Bây  giờ  những  thiên  tai  này  đều  xuất  hiện, 

không ai nghĩ đến đây là do nguyên nhân gì. Nước biển dâng cao, nước lụt lan 

tràn đều do tham! Cư dân ở đây tham tâm quá nặng. Núi lửa bộc phát, nhiệt độ 

địa cầu tăng lên, là do tâm sân nhuế, thường hay nỗi nóng tạo nên. Gió lốc, gió 

xoáy là phong tai, do ngu si chiêu cảm. Động đất do tâm ngạo  mạn chiêu cảm. 

Hoài nghi, hoài nghi là gì? Sự nghiêm trọng của hoài nghi không thua gì bốn loại 

trước. Tôi suy nghĩ tường tận, hoài nghi còn gây ra thiên tai nghiêm trọng hơn 

bốn  loại  trước.  Đối  với  bản  thân  mà  nói,  hoài  nghi  chính  là  không  có  tín  tâm. 

Không có lòng tin đối với sức khỏe của mình, không có lòng tin đối với thể lực 

của mình, không có lòng tin với trí tuệ của mình. Coi như xong, quý vị không làm 

được gì cả, thân tâm  yếu đuối rất dễ  nhiễm độc bệnh, vì sao vậy? Vì chúng ta 

không  có  sức  miễn  dịch,  thông  thường  gọi  là  chúng  ta  không  có  sức  đề  kháng, 

chúng ta sẽ chịu bệnh khổ. 

Sơn hà đại địa nơi cứ trú càng phiền phức, vì sao vậy? Vì sơn hà đại địa lỏng 

lẻo, không kiên cố. Đại địa lỏng lẻo rất dễ chìm xuống biển, núi cao lỏng lẻo rất 

dể sụp đổ, danh từ đất đá chảy xuống 50 năm trước chưa từng nghe qua. Khoảng 

ba bốn mươi tuổi tôi chưa từng nghe đến đất đá chảy là gì, cận đại mới có danh từ 

này, đây là nguyên nhân gì? Đều là từ hoài nghi chiêu cảm nên, sơn hà đại địa 

không kiên cố, quý vị xem nghiêm trọng biết bao. Ứng trên thân chúng ta, là thân 

tâm mất đi tín tâm, phiền phức này nghiêm trọng hơn bất kỳ điều gì. 

Đức Phật đem năm loại độc, gọi là ngũ độc. Tham sân si là ba loại, thêm vào 

mạn và nghi thành ngũ độc, đây là ngũ độc của nội tâm, là căn nguyên của tất cả 

288  Tập 495 



bệnh tật và thiên tai. Đối với chính mình mà nói là tật bệnh, đối với bên ngoài mà 

nói là thiên tai. Nên bệnh tật bên trong và thiên tai bên ngoài đều không phải tự 

nhiên, tự nhiên vốn rất tốt đẹp, tự nhiên làm gì có thiên tai. Tất cả đều do ý niệm 

bất thiện của mình chiêu cảm nên, đúng như câu nói tự làm tự chịu. 

Nên  con  người  khi  bệnh  khổ,  làm  sao  mới  khôi  phục  sức  khỏe  được?  Điều 

tâm,  vì  sao  vậy? Vì  trong  kinh  Đức  Phật  thường  nói,  nhưng  chúng  ta  quá  sơ  ý, 

không cảm nhận được, ngài thường nói: “Nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”. 

Thế giới Cực Lạc là tâm tưởng sanh, chư vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc tâm tưởng 

sanh, thế giới này của chúng ta cũng tâm tưởng sanh, thân thể chúng ta cũng là 

tâm tưởng sanh. Vì sao y chánh của thế giới Cực Lạc tốt đẹp như thế? Tư tưởng 

thuần chánh, thuần tịnh thuần thiện, nên nó biến thành tốt đẹp. 

Người ở thế giới ngày nay của chúng ta tâm tư hổn loạn, tạp niệm quá nhiều. 

Ý niệm bất thiện quá nhiều, tạo thành tai hại cho thân thâm và thảm họa cho địa 

cầu. Sự việc chính là như vậy. Điều chỉnh thân tâm chính là khôi phục sức khỏe, 

tức tiêu tai miễn nạn. Lý niệm này, chân tướng sự thật này cần phải tuyên dương 

rộng rãi, mọi người đều biết sẽ điều phục lại thân tâm. Như Bladen nhà khoa học 

người Mỹ nói: Nếu cư dân trên địa cầu thật sự có thể bỏ ác dương thiện, cải tà 

quy  chánh,  đoan  chánh  tâm  niệm,  sẽ  hóa  giải  được  lời  dự  ngôn  thiên  tai  năm 

2012  của  Maya.  Những  gì  Bladen  nói  hoàn  toàn  tương  đồng  với  những  gì  Đức 

Phật nói trong điển đại thừa. Đó là một nhà khoa học, ông đạt được đáp án này từ 

trên  thành  quả  nhiều  năm  nghiên  cứu  khoa  học.  Phát  hiện  được  chân  tướng  sự 

thật  chính  là  ý  niệm,  ý  niệm  của  con  người,  ý  niệm  mới  đúng  là  tạo  vật  chủ,  ý 

niệm  có  thể  hóa  giải  tất  cả  mọi  vấn  đề.  Bởi  thế  mới  hy  vọng  con  người  đoan 

chánh tâm niệm, mọi người đều có thể có một ý niệm đều thanh tịnh, đều lương 

thiện,  thì  mọi  vấn  đề  đều  được  giải  quyết.  Bởi  thế  tín  niệm  không  kiên  cố,  gặp 

duyên  lập  tức  thoái  chuyển,  thoái  chuyển  là  điều  không  tốt.  Thoái  chuyển  như 

vậy thì sức khỏe của thân thể liền suy yếu, thiên tai cũng giáng xuống ở nơi hoàn 

cảnh cư trú. 

“Thánh chúng ở Cực Lạc trí tuệ dõng mãnh, đoạn nghi sanh tín, kiên cố bất 

động,  như  núi  kim  cang”,  như  núi  kim  cang  là  ví  dụ,  “nên  tâm  không  thoái 

chuyển”.  Tâm  không  thoái  chuyển,  nghĩa  là  tín  tâm  của  họ  nhất  định  không bỏ 

cuộc giữa chừng. Sẽ không thoái chuyển giữa chừng, không có chuyện thay đổi 

giữa chừng. “Luôn tiến về phía trước”, đây chính là dõng mãnh tinh tấn, “không 

khi nào có ý giải đãi”, giải là giải đãi. “Nguyên nhân của giải đãi là do nguyện 

không thâm sâu”. 

Tập 495  289 



Ở trước nói: “Lòng tin không kiên cố, nên gặp duyên liền thoái chuyển”, điều 

này  liên  quan  đến  nghi,  họ  không  thể  đoạn  nghi,  đoạn  nghi  không  phải  là  một 

việc đơn giản. Khoa học hiện nay đề xướng hoài nghi, hầu như là hoàn toàn quét 

sạch lòng tin, không còn tin vào giáo huấn của cổ nhân, không tin vào những gì 

người khác nghiên cứu được, nhất định phải thông qua chính mình làm. Đây phải 

chăng là lý niệm giáo dục tốt? Đáng để cho chúng ta phải suy nghĩ. 

“Nguyên nhân giải đãi là do nguyện không thâm sâu, nguyện không kiên cố 

thì không có sức mạnh để hành trì.  Bởi vậy  lúc tinh cần lúc giải đãi là tự  mình 

thường hay phóng dật”. Đây là hiện tượng phổ biến nhất mà hiện nay chúng ta 

thường thấy, nếu khắc phục được vấn đề này_cổ nhân nói một câu là thực hiện 

được:  “Nhất  môn  thâm  nhập,  trường  thời  huân  tu”,  mười  năm  thành  tựu.  Nhà 

Nho nói: “bảy năm thành tựu nhỏ, chín năm thành tựu lớn”. Điều này phải cần tín 

nguyện kiên cố mới làm được. Nhất môn thâm nhập, mới bảy năm công phu, đây 

là thành tựu nhỏ,  đây là lời nói khiêm  tốn, rất lợi ích! Chín năm  thành tựu lớn. 

Thành  tựu  nhỏ  vào  thời  cổ  đại  là  quân  tử,  thành  tựu  lớn  là  hiền  nhân,  cao  hơn 

hiền  nhân  chính  là  thánh  nhân.  Thánh  nhân đa  phần  là  người  đời  sau  tôn  xưng, 

lúc còn tại thế không ai tự xưng mình là thánh nhân, đều là hiền nhân hoặc là hiền 

quân tử. Đều là chuyên một môn, một môn có thể được định, định lâu ngày liền 

khai trí tuệ. Nhà Phật nói đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, đây là thành tựu 

lớn. Đích thực mười năm, hai ba mươi năm, người minh tâm kiến tánh rất nhiều. 

Xem  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên  sẽ  thấy,  trong  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục  cũng 

thấy  được.    Đạo  lý  này  cũng  chính  là  Đức  Thế  Tôn  thường  nói:  “chế  tâm  nhất 

xứ”, cũng có nơi dùng là“chỉ tâm nhất xứ”. Chỉ tức là dừng lại, ý nghĩa giống với 

chế tâm một chổ, để tâm vào một nơi. 

Người  niệm  Phật  chúng  ta  càng  thù  thắng  hơn  các  pháp  môn  khác,  vì  sao 

vậy? Vì chúng ta chú tâm vào một chỗ là Phật A Di Đà. Chú tâm vào Phật A Di 

Đà, khi chưa thật sự đạt đến một chỗ, đã đầy đủ điều kiện vãng sanh, có thể vãng 

sanh. Đạt đến một chỗ rồi thì sao? Đạt đến một chỗ là thành Phật. Nếu chúng ta 

hiểu được đạo lý này, biết được chân tướng sự thật công đức không thể nghĩ bàn 

này, tôi tin rằng quý vị sẽ buông bỏ hết tất cả ý niệm. Nhất tâm chuyên niệm Phật 

A Di Đà, chính là một câu danh hiệu, như vậy là thành công. 

Chúng ta nên biết, Đức Thế Tôn 49 năm giảng kinh thuyết pháp là vì điều gì? 

Chính là vì muốn quý vị thâm tín câu Phật hiệu này, chính là đạo lý này. Nếu thật 

sự thâm tín, thì mục đích mà ngài phải gian khổ suốt 49 năm đã đạt được. Khi đã 

thâm tín rồi, thì những thứ còn lại không cần phải nói nữa, đều là lời dư thừa, vì 

sao vậy? Vì câu Phật hiệu này chính là toàn thể của vạn sự vạn pháp khắp biến 

290  Tập 495 



pháp giới hư không giới, quý vị hoàn toàn nắm bắt được. Tất cả pháp thế xuất thế 

gian đều sanh ra từ Phật A Di Đà, có thể nói như vậy, vì sao? Vì Phật A Di Đà là 

tự tánh. Ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh năng sanh vạn pháp”. Phật A Di 

Đà là tự tánh. 

Ở trước Hoàng Niệm Tổ trích dẫn những kinh luận và chú sớ của chư vị Tổ 

sư, cũng nói rất rõ ràng. Câu Phật hiệu này chính là thật tướng. Thật tướng chính 

là  chân  như,  là  tự  tánh,  cũng  chính  là  pháp  tánh,  cũng  chính  là  đệ  nhất  nghĩa, 

cương lĩnh chung của tất cả pháp. Vì thông thường chúng ta không biết, nên đối 

với việc niệm Phật lúc tinh tấn lúc giải đãi, có khi niệm rất rốt ráo, có khi lại quên 

mất, đây đều là tín nguyện không kiên cố, vì sao tín nguyện không kiên cố? Vì 

nhận thức không rõ ràng, nếu nhận thức rõ ràng sẽ không có hiện tượng này. 

“Nhưng  thánh  chúng  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  thâm  đạt  chí  lý”.  Vì  sao  vậy?  Vì 

ngày  ngày  họ  nghe  Phật  A  Di  Đà  thuyết  pháp,  ngày  ngày  nghe  tất  cả  mười 

phương Như Lai thuyết pháp. “Tin sâu nguyện thiết”, bốn chữ này quá hay, họ tin 

sâu nguyện thiết. “Nên dõng mãnh tinh tấn không có khi nào giải đãi”, họ không 

khi nào buông lơi, vĩnh viễn tinh tấn, nên họ nhanh thành tựu! 

“Trì hoãn”, trì có nghĩa là chậm chạp. “An từ”, an là an ổn, từ là chầm chậm. 

Ở Nhật bản chúng tôi nhìn thấy một con đường hơi nguy hiểm, nên họ đặt một 

tấm bảng để nhắc nhở mọi người: Từ hành, ở nước chúng ta là: Mạn hành. Người 

Nhật gọi là: Từ hành, từ có nghĩa là mạn. Chúng ta có rất nhiều người nhìn thấy: 

Từ  hành,  nhưng  không  biết  nghĩa  là  gì,  chính  là  đi  chậm,  chạy  xe  giảm  tốc  độ. 

Nên những từ ngày xưa dùng, bây giờ ở Nhật bản có thể nhìn thấy. 

“Hoãn có nghĩa là khoan dung từ tốn, nên gọi là trì hoãn, tức an nhàn trầm ổn 


mà không lo lắng cấp bách”, ý là như vậy. “Trì cấp”, trì là tật tốc, tức là nhanh 

chóng. Cấp là khẩn cấp, cấp tốc. 

“Ngoại  nhược  trì  hoãn,  nội  độc  trì  cấp”,  đây  là  chỉ_Bên  dưới  có  giải 

thích_Những vị Bồ Tát này biểu hiện ở bên ngoài vô cùng “khoan dung từ tốn an 

nhàn, như không có việc gì”, giống như không có việc gì vậy. “Nhưng nội tâm 

của họ thì tinh tấn không thôi, niệm niệm tương tục, tâm tâm vô gián, không để 

sát na nào mất sự quán chiếu, nên gọi là nội độc trì cấp”. 

Điều này rất có ý nghĩa, bên ngoài quý vị nhìn thấy họ là định, bên trong nhìn 

thấy  họ  là  tuệ.  Định  hình  như  bất  động,  tuệ  hình  như  đang  chạy  nhanh,  thật  sự 

tinh tấn. Đặc biệt là nói đến: “Niệm niệm tương tục, tâm tâm vô gián”. Tâm tâm 

vô gián hiện nay chúng ta lãnh hội sâu sắc hơn, tâm tâm và niệm niệm cùng một 

ý nghĩa. 

Tập 495  291 



Di Lặc Bồ Tát nói cho chúng ta biết rằng: một khảy móng tay có 32  ức 100 

ngàn niệm, niệm niệm tương tục, tâm tâm vô gián. Niệm niệm tương tục, tâm tâm 

vô gián, đều thực hành nơi Phật A Di Đà. Không có tạp niệm, không có hai niệm, 

niệm niệm đều là Phật A Di Đà, tâm tâm đều tương ưng với Phật A Di Đà. Đây là 

thật sự trở về tự tánh, là một con đường rộng lớn nhanh chóng. 

“Dung dung”, có nghĩa là hòa đồng, không lập dị, gọi là dung dung. “Trong 

Tả Hùng Truyện nói: hòa đồng nhiều phước về sau”. “Kinh này nói hòa đồng với 

hư không, chỉ tâm của thánh chúng hòa đồng với hư không, hư không vô biên tế, 

nên  tự  tâm  cũng  vô  biên  tế.  Hư  không  vô  nhất  vật,  nên  tự  tâm  cũng  vô  vật,  hư 

không lấy không vô, sum la vạn tượng mười phương quốc độ đều nương không 

mà sanh, hư không kiến lập vạn vật, nên tự tâm cũng kiến lập vạn vật”. 

Đây chính là ngài Huệ Năng nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh vạn pháp”. Vạn 

pháp từ đâu mà có? Vạn pháp vốn tự đầy đủ trong tự tánh, khi không có duyên nó 

ẩn, chứ không phải không có, lục căn chúng ta không cách nào tiếp xúc được, nên 

gọi nó là không. Không này không phải vô, không không phải cái gì cũng không 

có, nó có tất cả. Cái gì cũng có, nhưng nó không có hiện tướng, không hiện tướng 

chính  là  nó  không  có  hiện  tượng  vật  chất,  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  cũng 

không có hiện tượng tự nhiên. Đến hiện tượng của hư không cũng không có, hư 

không là giả. Nên không thể nói nó là vô, cũng không thể nói nó là có, Phật pháp 

gọi nó là chân không, chân không bất không. Huyễn tướng gọi là hữu, diệu hữu, 

diệu  hữu  phi  hữu,  vì  sao  nói  phi  hữu?  Vì  nó  đương  thể  tức  không,  liễu  bất  khả 

đắc. Khế nhập cảnh giới này, con người liền được đại tự tại, thật sự giải thoát, 

thật  sự  thấu  triệt  biến  pháp  giới  hư  không  giới  với  chính  mình  là  nhất  thể.  Thể 

này  là  phi  không  phi  hữu,  phi  hữu  phi  vô,  ở  trong  này  không  khởi  một  ý  niệm 

nào.  Gọi  là  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  chứng  được  viên  mãn,  khởi  tâm 

động niệm là mê, là sai lầm. Không khởi tâm không động niệm là trở về tự tánh, 

trở về thường tịch quang. 

“Vô nhất vật, nên không rơi vào hữu”. Vô nhất vật. “Dung vạn vật, nên không 

rơi vào không”, không rơi vào không hữu nhị biên. Như thế nào mới có thể khế 

nhập?  Không  khởi  tâm  không  động  niệm  là  khế  nhập.  Cho  nên  khởi  tâm  động 

niệm,  trong  kinh  điển  đại  thừa  gọi  nó  là  vô  thỉ  vô  minh,  vô  minh  ở  trước  thêm 

vào vô thỉ, hiện rõ chân nghĩa, chân lý của nó. Vô thỉ là không có bắt đầu, không 

có bắt đầu là nói với quý vị rằng đây là giả, không phải thật, chớ coi đó là thật. Vì 

sao  vậy?  Nếu  coi  là  thật  quý  vị  lại  khởi  phân  biệt,  khởi  chấp  trước,  như  vậy  là 

xong, lập tức bị đọa lạc. Bởi thế thêm vô thỉ vào là nhắc nhở quý vị, nó không có 

bắt đầu. Không có bắt đầu, nó cũng không có kết thúc. 

292  Tập 495 



Vô thỉ đương nhiên là vô chung, vô sanh đương nhiên là vô diệt. Tất cả pháp 

vốn không sanh không diệt, tất cả pháp vốn vô thỉ vô chung. Nếu có thỉ có chung, 

nó là thật, không phải giả. Có sanh có diệt cũng là thật, cũng không phải giả, căn 

bản không có sanh diệt. 

Chúng ta phàm phu đang mê, mê gì? Trong vô sanh vô diệt, cho rằng có sanh 

có diệt, là vì mê. Vô thỉ vô chung cho rằng nó có thủy có chung, đây là mê. Mê 

ngộ chỉ trong một niệm. Một niệm mê, niệm niệm mê, một niệm giác, niệm niệm 

giác. Làm sao để chuyển mê thành ngộ? Đây là đầu mối trọng yếu tu hành của 

Phật pháp đại thừa. Vô nhất vật là tánh đức, tự tánh vốn như vậy. Dung vạn vật 

cũng là tánh đức, cũng vốn là như vậy. 

Vô  nhất  vật  mà  dung  vạn  vật,  song  chiếu  không  hữu.  Dung  vạn  vật  mà  vô 

nhất vật, không hữu nhị biên đều không tồn tại. Phật pháp đặt cho nó một cái tên 

gọi là “tùng dung trung đạo”, trong kinh văn chúng ta gọi là “thích đắc kỳ trung”. 

Thích nghĩa chính là thích hợp, đắc là khế hội, trung là trung đạo. 

Như  trong  Kinh  Kim  Cang  nói:  “Ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm,  vô  trụ  tức 

sanh tâm, sanh tâm tức vô trụ”. Ngài Huệ Năng từ câu này mà đại triệt đại ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh.  Chỗ  ngộ  của  mỗi  người  không  tương  đồng.  Có  người  giác 

ngộ từ trong câu này, có người giác ngộ ở câu khác, có người thấy sắc mà ngộ, có 

người nghe âm thanh mà ngộ, còn có người ngửi hương nếm vị mà khai ngộ. Đây 

chính  là  duyên  của  mỗi  người  không  giống  nhau,  nên  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn, mỗi pháp môn đều là duyên khai ngộ. Duyên khác nhau, sai biệt hoàn toàn, 

nhưng nhân tương đồng, nhân là gì? Là thanh tịnh bình đẳng. 

Quý vị xem  ở  trước: “Vô nhất vật  mà dung vạn vật, song chiếu không hữu. 

Dung  vạn  vật  mà  vô  nhất  vật,  không  hữu  câu  mẫn”,  đây  là  nhân,  ở  trong  cảnh 

giới này, không nhất định là duyên gì, lập tức khiến quý vị khai ngộ, kiến tánh. 

Cảnh giới này là ranh giới của khai ngộ. Một người ở trong cảnh giới này sẽ có 

cảm,  không  có  tâm,  không  muốn  cảm,  họ  tự  nhiên  có  cảm.  Hay  nói  cách  khác 

Chư Phật Bồ Tát có duyên với quý vị, quý vị ở trong cảnh giới này họ sẽ biết, họ 

biết nên nhất định đến giúp. Vì quý vị có cảm, cảm này là minh cảm. Ứng của họ 

hoặc là hiển ứng, hoặc là minh ứng. Nhất định có ứng, ứng giúp quý vị khế nhập, 

đây gọi là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

“Ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”. Vô trụ và sanh tâm là cùng một nghĩa. Nên 

vô trụ chính là sanh tâm, sanh tâm chính là vô trụ. Phàm phu thì sao? Phàm phu 

coi  vô  trụ  và  sanh  tâm  là  hai  vấn  đề,  chứ  không  phải  một  vấn  đề.  Sanh  tâm  là 

sanh chân tâm, không phải vọng tâm. Chân tâm sanh như thế nào? Vô trụ sẽ sanh, 

chân  tâm  liền  hiện  tiền.  Vô  trụ  là  gì?  Chính  là  chúng  ta  thường  nói:  Buông  bỏ 

Tập 495  293 



khởi tâm động niệm phân biệt chấp trước, đây gọi là vô trụ. Chúng ta phiền phức 

là do ngoan cố không buông bỏ. 

Quý  vị  xem  trong  kinh  điển  đại  thừa  nói  rất  hay,  buông  bỏ  chấp  trước  liền 

chứng quả A la hán, chứng tỏ A la hán không có chấp trước. Buông bỏ phân biệt 

liền thành Bồ Tát, Bồ Tát không có phân biệt. Không khởi tâm không động niệm 

là thành Phật, không khởi tâm không động niệm là vô trụ, chân tâm hiện tiền gọi 

là thành Phật. Nên vô trụ ở đây là không khởi tâm không động niệm. Không phân 

biệt không chấp trước vẫn chưa được, vẫn không thể kiến tánh. Không khởi tâm 

không  động  niệm  sẽ  kiến  tánh,  sanh  tâm  chính  là  kiến  tánh.  Sanh  tâm  là  chân 

tâm, trong chân tâm  không có trụ, trong chân tâm nhất niệm bất sanh. Nên biết 

rằng  trong  chân  tâm  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  có  khởi  tâm  động  niệm  là 

vọng  tâm,  không  phải  chân  tâm,  đó  gọi  là  A  lại  da.  Chân  tâm  năng  sanh  năng 

hiện, A lại da năng biến, vọng tâm năng biến, cảnh giới này thiên biến vạn hóa, 

đó là tác dụng của ai? Đó không phải tác dụng của chân tâm, chân tâm như như 

bất động, hiện tượng mà chân tâm hiện là vĩnh hằng bất biến. 

Thế giới Cực Lạc, chúng ta đến thế giới Cực Lạc, điều đầu tiên là hiện thân 

tướng, thân tướng này vĩnh hằng bất biến. Vì sao vậy? Nó là tâm hiện, trong đây 

không có thức. Tuy thọ  mạng ba đại a tăng kỳ kiếp, nhưng nhìn thấy là trẻ  mãi 

không  có  biến  hóa,  không  có  biến  hóa  của  sự  già  yếu,  không  có  biến  hóa  của 

bệnh khổ, không có biến hóa của sanh tử, không có, thật là trường sanh bất lão. 

Người thế gian trường sanh phải lão hóa, còn ở thế giới này bất lão, bất lão nên 

họ  không  có  vọng  tâm.  Hay  nói  cách  khác  họ  không  có  khởi  tâm  động  niệm, 

không có phân biệt chấp trước. Thân bất lão, cây cỏ hoa lá bất lão, sơn hà đại địa 

bất lão, vĩnh viễn giữ nét thanh xuân, là thật ư? Là thật, chỉ cần không dùng vọng 

tâm sẽ đạt được. 

Thế  giới  ngày  nay  của  chúng  ta,  thế  giới  là  tâm  thức  chúng  ta  biến  hiện  ra, 

nhưng tâm hiện ra mà không làm chủ, ai làm chủ? Vọng tâm làm chủ, chính là 

vọng tưởng phân biệt chấp trước làm chủ, điều này rất phiền phức, trôi lăn trong 

lục đạo. Thân tâm thế giới có nhiễm tịnh, có thiện ác, những thứ này đều hiện ra 

hết. 

Hiểu  rõ  đạo  lý  và  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  có  thể  thay  đổi  chính 

mình, thay đổi từ đâu? Thay đổi từ tâm, phải đưa tâm chúng ta về với sự thuần 

tịnh  thuần  thiện.  Thuần  tịnh  là  chân  tâm,  chính  là  không  khởi  tâm  không  động 

niệm, không phân biệt không chấp trước. Thuần thiện là không dùng vọng tâm, 

không  dùng  vọng  tâm  trong  đại  thừa  Phật  giáo  gọi  là  chuyển  thức  thành  trí. 

294  Tập 495 



Chúng ta chuyển A lại da, chuyển bằng cách nào? Không dùng nó tức là chuyển, 

tự nhiên chuyển, chính là đừng dùng nó. 

Không phân biệt đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, là chuyển thức thứ sáu. 

Không  chấp  trước  là  chuyển  thức  thứ  bảy.  Không  khởi  tâm  không  động  niệm 

chuyển A lại da. Lục căn đối với cảnh giới lục trần bên ngoài rõ ràng phân minh, 

đây là trí tuệ quán chiếu, thấu suốt rõ ràng, phân minh sáng tỏ, như như bất động. 

Như như bất động là tự tánh vốn định, rõ ràng thấu triệt là đức dụng của trí tuệ. 

Khi  đang  khởi  tác  dụng,  không  có  phân  biệt  chấp  trước,  cũng  không  khởi  tâm 

động niệm. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, ngài biểu diễn cho chúng ta suốt 80 năm, nhưng 

chúng ta không nhận ra được, đại Bồ Tát nhận ra được. Đức Thế Tôn giống như 

bận rộn từ sáng đến tối, quý vị xem một ngày ngài tiếp xúc bao nhiêu người? Học 

trò của ngài có 1250 vị thường tùy tùng, Phật đến đâu họ theo đến đó, chưa từng 

rời xa, đây là số người cố định. Không cố định còn nhiều hơn. Thân cận Đức Phật 

một tháng, nữa tháng, hai tháng, ba tháng, một năm nữa năm rồi ra đi, số người 

này  không  biết  bao  nhiêu.  Trong  kinh  ghi  chép  là  1250  người,  số  người  này 

thường tùy tùng, không bao giờ xa Phật. Một đoàn thể lớn như vậy, mỗi người 

đều  muốn  đến  thỉnh  giáo  Đức  Phật,  bất  cứ  vấn  đề  gì  đều  đến  hỏi  ngài,  còn  có 

người nghe danh mộ danh ngài mà từ xa đến tham bái, là khách quý của Đức Thế 

Tôn. Quý vị xem  một ngày từ sáng  bận rộn đến tối.  Đây  là phàm phu chúng ta 

nhìn thấy. Nếu bát địa Bồ Tát nhìn thấy, Đức Thế Tôn từ sáng đến tôi không hề 

động, không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước, bản 

thân đích thực trú trong tự tánh bổn định, tức giống như ngài Huệ Năng nhìn thấy 

vậy, ngài nhìn thấy gì? Ngài thấy thanh tịnh không có ô nhiễm, nhìn thấy nó bất 

sanh  bất  diệt.  Bất sanh  bất  diệt  này chính  là  không  khởi  tâm  không  động  niệm. 

Nhìn thấy Đức Thế Tôn vốn tự đầy đủ, những phương pháp trí tuệ mà ngài giáo 

hóa chúng sanh, phương tiện thiện xảo, ứng đối trôi chảy. Ngài không hề chuẩn 

bị, cũng không học, tự nhiên trả lời quý vị, đó là gì? Vốn tự đầy đủ, thấy Đức Thế 

Tôn bận rộn như vậy, nhưng vốn không dao động. Ngài giúp chúng sanh chính là 

xuất  sanh  vô  tận,  chính  là  năng  sanh  vạn  pháp.  Ngài  Huệ  Năng  thấy  được  điều 

này! Năm câu nói 20 chữ đã miêu tả thể tướng dụng của tánh đức, chưa vào cảnh 

giới  này  không  thể  nói  ra  được.  Bởi  vậy  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn  nghe  báo  cáo  của 

ngài Huệ Năng, được rồi, khồn cần nói nữa. Liền đem y bát truyền cho ngài, làm 

tổ sư đời thứ sáu của Thiền tông. Đây tuyệt đối không phải là cảnh giới của người 

bình thường. Thần Tú cũng không đạt được. Ngài Thần Tú theo học với ngũ tổ 

Tập 495  295 



Hoằng  Nhẫn  cũng  có  hai  ba  mươi  năm  mà  chưa  nhập  cảnh  giới.  Ngài  Hoằng 

Nhẫn truyền pháp chưa bao lâu thì vãng sanh. 

Bên dưới là: “Trung biểu tương ưng”. Trung là nội tâm, biểu là biểu hiện bên 

ngoài. Tâm Bồ Tát khế nhập trung đạo, được bên trong mà hiện ra bên ngoài, nên 

biểu  hiện  và  nội  tâm  đều  nhất  như,  tự  nhiên  tương  ưng.  Không  cần  sắp  đặt  tạo 

tác, mà tự nhiên nghiêm chỉnh. Nghiêm là nghiêm chỉnh, chỉnh là chỉnh tề, không 

chút lẫn lộn, biểu hiện ra bên ngoài như vậy. 

Điều này nhà Phật gọi là công đức. Công là công phu tu hành, đức là gì? Đức 

chính là tự nhiên nghiêm chỉnh. Tự nhiên là tánh đức, không cần thiết kế, không 

cần  tưởng  tượng,  không  cần  thiết.  Ngày  nay  chúng  ta  kiến  tạo  một  đô  thị,  hay 

kiến tạo một phòng ốc, muốn thiết kế như thế nào phải động não suy nghĩ. Phật 

Bồ  Tát  không  nghĩ  gì  cả,  mà  sự  trang  nghiêm  của  ngài,  chúng  ta  không  tưởng 

tượng đến được. Chúng ta không thể tưởng tượng được, nghĩ như thế nào cũng 

nghĩ không ra sự viên mãn như thế, đây là đạo lý gì? Là tự tánh viên mãn, quý vị 

tưởng tượng là phá hoại nó. Ngày nay chúng ta gọi là phá hoại tự nhiên. Ý niệm 

vừa động lập tức tự nhiên bị phá hoại. 

Quý vị có nghĩ đến, khi người mẹ đang mang thai, trong kinh Phật gọi thai 

đó là danh sắc, danh sắc là gì? Danh là có thọ tưởng hành thức, sắc là đống vật 

chất, nó chưa có mắt tai mũi lưỡi thân. Vì sao khi sanh ra thì ngũ tạng đã đầy đủ, 

nhãn nhĩ tỷ thiệt thân cũng không thiếu thứ nào, điều này kỳ diệu biết bao, sao nó 

lại mọc ra đầy đủ? Là tự nhiên nghiêm chỉnh. Nếu như phải thiết kế, tưởng tượng, 

như vậy khi sanh ra sẽ biến thành yêu quái,  phá hoại là hỏng rồi, như vậy là hủy 

hoại nó, nên phải tự nhiên nghiêm chỉnh. 

Quý vị xem gà con, trứng gà, nó ấp ra chính là gà, vịt thì nó ấp ra vịt. Quý vị 

thử nghĩ xem đó là tự nhiên, tự nhiên nghiêm chỉnh, không thể phá hoại nó! Con 

người bây giờ bắt đầu phá hoại, tự tạo ra gen, gen chính là phá hoại tự nhiên, vấn 

đề này rất nghiêm trọng. Kết quả của sự nghiêm trọng này, kết quả về sau nhất 

định xuất hiện quả báo bất thiện, đây chính là trái với tự nhiên. Đại tự nhiên là tốt 

đẹp  nhất,  viên  mãn  nhất,  bốn  chữ  tự  nhiên  nghiêm  chỉnh  này  rất  vị  diệu  nói 

không cùng tận! 

Đoạn  kinh  văn  từ  tự  nhiên  nghiêm  chỉnh  cho  đến  không  có  ưu  tư,  trong  đó 

“chủng chủng diệu đức của Bồ Tát, đều vì thích hợp trong đó mà tự nhiên thành 

tựu”. Người bây giờ khởi tâm động  niệm, chính là nghĩ làm  sao để phá hoại tự 

nhiên, vì sao vậy? Vì họ  có thể thắng thiên, nói  rằng  nhân định thắng thiên, họ 

muốn  từ  tư  tưởng  của  mình  thay  đổi  tự  nhiên.  Hiện  nay  họ  còn  phát  hiện  gen 

muốn thay đổi sinh thái tự nhiên.  Mới bắt đầu là từ gen của động vật, thay đổi 

296  Tập 495 



sanh thái của nó. Từ trên gen thực vật thay đổi hoa quả của nó, khi con người ăn 

vào đều mắc bệnh lạ, sức khỏe không tốt chính là do ăn những thức ăn này, lục 

phủ ngũ tạng đều sinh bệnh. Người xưa gọi như vậy là khuyết đức, việc khuyết 

đức này đã làm đến tận cùng! Không có việc gì khuyết đức bằng việc này_Quả 

báo, chư vị học Phật có thể tưởng tượng được, họ sẽ gặp quả báo như thế nào. 

Bên  dưới  nói:  Nghiêm  chỉnh  là  nghiêm  túc  tề  chỉnh,  chỉ  oai  nghi  của  thánh 

chúng họ biểu hiện ra bên ngoài trang nghiêm tề chỉnh. “Kiểm điểm và thúc liễm 

đoan trực, tức nội dung nghiêm chỉnh”, biểu hiện ra bên ngoài là nghiêm chỉnh, 

biểu hiện ở bên trong là nội tâm kiểm liễm đoan trực. “Kiểm là kiểm thúc không 

để phân tán”, tinh thần ý chí tâm niệm có thể tập trung, chính là có thể chế vào 

một nơi. 

Ở trong này chúng ta tự nhiên sẽ nghĩ đến, tất cả Bồ Tát ở thế giới tây phương 

Cực  Lạc,  tâm  niệm  đều  tập  trung  vào  Phật  A  Di  Đà,  vì  sao  vậy?  Vì  họ  thật  sự 

hiểu câu Phật hiệu này, là cương lĩnh chung, mấu chốt chung của đại pháp mà tất 

cả chư Phật chứng được. Câu Phật hiệu này bao hàm vô lượng pháp môn của tất 

cả Chư Phật trong ba đời mười phương, đều ở trong câu Phật hiệu này. Họ thật sự 

đạt  được  tổng  trì.    Chúng  ta  ngày  nay  pháp  môn  vi  diệu  ở  ngay  trước  mắt  mà 

không nhận ra, vậy mà còn học cái này, học cái kia, không nhận ra. 

Liễm  là thúc liễm.  Nên trong kinh nói kiểm điểm, thúc liễm thì  mắt tai  mũi 

lưỡi đều tự nhiên đoan chánh”, chính là ý này. Nghĩa là tuy tiếp thu nghe nhìn 

cảnh  giới  bên  ngoài  nhưng  đoạn  tuyệt  các  duyên”.  Ông  Bladen  người  Mỹ  bảo 

chúng  ta  đoan  chánh  tâm  niệm,  cũng  chính  là  ý  này.  Cải  tà  quy  chánh,  bỏ  ác 

dương thiện có thể hóa giải thiên tai! 

Dù cảm nhận thấy nghe nhưng không bị các duyên bên ngoài chi phối, ý này 

giống như Bồ Tát Đại Thế Chí đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục. Cách nói 

không giống nhau, nhưng ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. Trong kinh này lại nói: 

“Mắt tai mũi lưỡi đều tự nhiên đoan chánh”, nghĩa là đô nhiếp lục căn tịnh niệm 

tương tục. Đối với bản thân có thể hóa giải tất cả bệnh khổ thiên tai. Mạnh khỏe 

trường thọ hạnh phúc, là điều bản thân có thể cầu được. Đối với bên ngoài có thể 

hóa  giải  thiên  tai của  sơn  hà  đại  địa,  không  thể  hoàn  toàn  hóa  giải,  nhưng  chắc 

chắn giảm nhẹ rất nhiều, thiên tai không đến nỗi nghiêm trọng. 

Nên  nhớ  Đức  Phật  thường  nói  cảnh  tùy  tâm  chuyển,  câu  này  là  thật  không 

phải giả. Cảnh giới bên ngoài thay đổi tùy theo ý niệm của chúng ta. Ý niệm thiện 

đều biến thành thiện, ý niệm ác tất cả đều biến thành ác. 

Ngày nay trên địa cầu rất nhiều điều không hay xảy ra, là do con người có ý 

niệm thiện quá ít, người bất thiện quá nhiều, nên đã trở nên như vậy. Khi thiên tai 

Tập 495  297 



xuất hiện  mỗi người đều sợ hãi. Nhất định phải biết thiên tai này liên quan đến 

khởi tâm động niệm của chính mình, không phải không liên quan. Quý vị muốn 

cứu bản thân thì phải hồi tâm chuyển ý, không còn có ý niệm ác, không còn có 

hành vi ác. 

Nguồn  gốc  của  vạn  vật  chính  là  từ  dục  vọng,  trong  dục  vọng  nghiêm  trọng 

nhất là tham  tài tham sắc. Bởi thế trong kinh điển thường đặt nó  ở đầu  tiên, nó 

nghiêm trọng nhất, nên tu hành việc đầu tiên là buông bỏ nó,  mới có thể tương 

ưng với đạo. Không buông bỏ sẽ không tương ưng với đạo. 

Đoan  là  đoan  chánh,  trực  là  không  cong  quẹo,  có  nghĩa  là  chánh  trực.  Nên 

đoan  nghiêm  chánh  trực,  là  chỉ  oai  nghi  đoan  trang  bên  ngoài  của  thân.  Con 

người phải giữ lễ, học Phật phải trì giới, oai nghi giới luật của nhà Phật. Oai nghi 

cũng chính là lễ tiết, ý nghĩa giống với lễ của Nho giáo. Giới sa di có mười điều, 

oai  nghi  có  24  loại  cần  phải  học,  chính  là  24  thiên  oai  nghi,  mới  hiển  lộ  đoan 

trang, đoan chánh trang nghiêm của họ. 

Bên  trong  chỉ  tâm  ý  chánh  trực,  chính  là  trên  đề  kinh  nói:  Thanh  tịnh  bình 

đẳng giác. Phải dùng tâm thanh tịnh bình đẳng giác để xử sự đối nhân tiếp vật, 

phải dùng tâm thanh tịnh bình đẳng giác để sống trong cuộc sống, đây chính là 

thân  tâm  đều  đoan  chánh.  Phải  bắt  đầu  từ  nội  tâm,  tâm  chánh  thì  hành  vi  bên 

ngoài  tự  nhiên  đoan  chánh.  “Thân  tâm  tịnh  khiết,  không  có  tham  ái”,  có  ái  có 

tham thân liền ô nhiễm, tức không sạch sẽ, đã bị ô nhiễm. Nên phải hạ thủ từ chỗ 

này. 

Phải biết khế nhập trung đạo, tức sắc bất dị không, không bất dị sắc, chiếu soi 

phá tận khách trần, tự nhiên rời tham ái. Không có tham nhiễm, thân tâm tự nhiên 

tịnh khiết. Hai câu trong Tâm Kinh: “Sắc bất dị không, không bất dị sắc. Sắc tức 

thị không, không tức thị sắc”, đây là gì? Dạy chúng ta nhìn thấu, khi nhìn thấu rồi 

tự nhiên sẽ buông bỏ. Buông bỏ điều gì? Buông bỏ tham ái, buông bỏ năm độc 

tham sân si mạn nghi. 

Sắc là gì? Là hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên, 

đều dùng một chữ này để tượng trưng. Tất cả mọi hiện tượng vật chất, hiện tượng 

tự nhiên, hiện tượng tinh thần đều đầy đủ, nhưng bất khả đắc. Đức Thế Tôn nói 

đến vấn đề này suốt 22 năm, nói về bát nhã, không dễ hiểu. Tuy nói suốt 22 năm, 

nhưng  người  hiểu  sơ  sơ  thì  nhiều,  còn  người  thấu  hiểu  triệt  để  không  nhiều. 

Người thông suốt triệt để đều đã chứng quả, người hiểu qua loa thì trồng được 

chút  ít  thiện  căn.  Đây  là  chủng  tánh  của  đại  thừa,  đích  thực  rất  khó  hiểu.  Nó 

tượng trưng cho tất cả vạn pháp khắp biến pháp giới hư không giới, vì sao vậy? 

Dùng lời của các nhà khoa học ngày nay: Giữa vũ trụ này không có gì ngoài vật 

298  Tập 495 



chất, tin tức, năng lượng, họ cho rằng giữa vũ trụ chỉ có ba loại này, vạn sự vạn 

vật đều do ba loại này tổ hợp thành. 

Năng lượng là nghiệp tướng của A lại da, tin tức là chuyển tướng của A lại 

da, vật chất là cảnh giới tướng của A lại da. Hiện nay đã được các nhà khoa học 

phát hiện, hoàn toàn giống như Phật pháp nói, danh từ khác nhau nhưng cùng một 

việc, tất cả những thứ này đều liễu bất khả đắc. Tất cả mọi hiện tượng đều sanh ra 

từ hiện tượng dao động, dao động này chính là nghiệp tướng, là năng lượng. Tần 

suất  không  tương  đồng,  không  hoàn  toàn  tương  đồng,  tốc  độ  cũng  không  hoàn 

toàn tương đồng, các nhà khoa học nói tốc độ cực kỳ nhanh. 

Tuy Bồ Tát Di Lặc đã nói ra con số, nhưng chúng ta nên biết trong con số này 

có tăng giảm, chắc chắn không phải giữ nguyên chữ số này, có lúc nhiều, có lúc 

ít. Nhưng có thể dùng một câu chung chung để hình dung nó, đích thực tần suất 

nó rất nhanh g, quá nhanh. Lục căn chúng ta không duyên được nó, vì tốc độ quá 

nhanh, nên mới nói: “Sắc bất dị không, không bất dị sắc, sắc tức thị không, không 

tức thị sắc”, đều bất khả đắc. 

Khách  trần  chính  là  vạn  pháp,  dùng  hai  chữ  này  tượng  trưng  vạn  pháp,  nó 

giống như khách vậy. Khách không thể ở đây lâu, mấy ngày rồi ra đi. Trần là vi 

trần, không trung có những vi trần, nó cũng không ở lâu dài, đều là tượng trưng 

biến  hóa  rất  nhanh,  tượng  trưng  cho  ý  này,  hiểu  rõ  sắc  không  giống  như  khách 

trần vậy, không ở lâu dài. Nên tự nhiên không còn chấp trước, đối với nó không 

sanh khởi tham ái, vì nó chớp mắt là không còn, là không. 

Nên  sau  khi  nhìn  thấu,  mới  thật  sự  buông  bỏ  được.  Buông  bỏ  rồi  tâm  liền 

thanh  tịnh,  không  có  nhiễm  trước,  không  còn  tham  nhiễm.  Nhiễm  của  tham, 

nhiễm  của  sân,  nhiễm  của  si,  nhiễm  của  mạn,  nhiễm  của  nghi,  không  có  những 

nhiễm trước này, thân tâm tự nhiên  khiết tịnh. Như vậy chúng ta đã biết những 

thứ này không buông không được, không buông chúng ta sẽ có bệnh khổ, sẽ có 

sanh tử và luân hồi, đều từ đây mà có. Nếu như thật sự buông bỏ, bệnh khổ không 

còn, sanh tử không còn, luân hồi cũng không còn. Chúng ta có thể di chuyển đến 

thế giới Cực Lạc, đến đó là viên thành bồ đề, trở về tự tánh, trở về tự tánh chính 

là chứng được quả Phật cứu cánh. 

Nếu  chúng  ta  muốn  đạt  được  thành  tựu  như  vậy,  thành  tựu  này  có  thể  làm 

thỏa  đáng  ngay  trong  đời  này.  Hạng  người  này  là  ai,  người  này  gọi  là  đại  anh 

hùng,  anh  hùng  nghĩa  là  gì?  Là  họ  làm  được  những  gì  người  khác  không  làm 

được. Nói thực tế thì người người đều có thể làm được, chỉ xem quý vị có chịu 

buông bỏ hay không? Mấu chốt chịu buông bỏ hay không chính là quý vị đã thật 

sự nhìn thấu hay không? Thật sự nhìn thấu, tự nhiên sẽ buông bỏ. 

Tập 495  299 



Trong kinh nói rất rõ ràng, không buông được là vì chưa nhìn thấu. Lời dạy 

này là trước đây đại sư Chương Gia nói với tôi, ông nói Phật pháp khó hiểu dễ 

hành, dễ buông bỏ, vì sao buông bỏ lại khó như vậy? Vì không biết nó, cho nên 

thấu triệt nó sẽ buông bỏ ngay lập tức. 

Do đó chúng ta thật sự lãnh hội được Phật pháp là gì? Phật pháp là giáo dục. 

Giáo dục về vấn đề gì? Dạy chúng ta hiểu rõ chân tướng của nhân sinh vũ trụ, đó 

tức là nhìn thấu, thấu hiểu triệt để nguồn gốc của nhân sinh vũ trụ. Hiểu rõ ràng 

minh bạch, như vậy là nhìn thấu. Khi nhìn thấu liền được tự tại, vì sao được tự 

tại? Vì không còn tham trước nên được đại tự tại. Người thế gian không tự tại là 

vì có tham sân si mạn nghi, khi hiểu rõ vấn đề sẽ đoạn tận tất cả tham sân si mạn 

nghi, quét sạch tất cả, làm sao không tự tại? Liền được đại tự tại! Buông bỏ triệt 

để. 

Khi đã buông bỏ, nhất định khế nhập cảnh giới Chư Phật Bồ Tát, cảnh giới 

này chính là cảnh giới của tự tánh, cảnh giới của tánh đức tự tánh. Chưa từng học 

những  thứ  này,  tuy  chưa  học  nhưng  họ  đều  biểu  hiện  ra  bên  ngoài.  Như  những 

điều cổ nhân nói, ngũ luân, ngũ thường tự nhiên hiện tiền, không ai dạy, tự nhiên 

biết hết tất cả, tận hiếu với cha mẹ, tận trung với lãnh đạo, giữ chữ tín với bạn bè, 

có  lòng  yêu  thương  với  tất  cả  chúng  sanh,  họ  biểu  hiện  ra  một  cách  tự  nhiên. 

Không ai dạy, chưa từng học nhưng nó hoàn toàn thể hiện ra. 

Lục tổ Huệ Năng vạn đức vạn năng, ngài có học qua chăng? Chưa từng học, 

cũng không ai dạy ngài. Nhưng đều biểu hiện ra trong cuộc sống, trong xử sự đối 

nhân tiếp vật, và trong một đời sau này chính thức thế độ xuất gia hoằng pháp của 

ngài, hoàn toàn là tánh đức tự nhiên hiển lộ ra. Hay nói cách khác, khi nhìn thấu 

thì tất cả những cái ban sơ đều hiện thành, thế nên nhìn thấu quan trọng nhất! 

Chúng ta xem tiếp kinh văn: “Chí nguyện an định, vô tăng khuyết giảm”, an 

có rất nhiều ý nghĩa. “An giả, cụ tĩnh, định, chỉ, ninh, lạc, thiện, vô sở cầu vi chư 

thiện”. Có nhiều nghĩa như vậy ở trong đó. Vô sở cầu, có sở cầu sẽ bất an, vô sở 

cầu sẽ an. Nên Đức Phật dạy chúng ta tùy duyên, tùy duyên sẽ an, vì sao vậy? Vì 

chúng  ta  vô  cầu.  Phan  duyên  sẽ  bất  an,  phan  duyên  là  có  sở  cầu.  An  đáng  quý 

nhất trong các pháp thế xuất thế, trong pháp thế gian cũng đáng quý, trong pháp 

xuất thế gian cũng đáng quý, nên chúng ta phải an. 

An từ đâu mà có? An là quả báo. Nhân của an là gì? Là bình, người xưa gọi là 

bình an. Nếu tâm không bình sẽ không đạt được an, tâm không bình cũng không 

đạt được hòa, người xưa gọi hòa bình, bình an. Chúng ta cũng thường  nói hòa 

bình an định. Đầu tiên phải hòa khí, hòa là nhân, bình là quả. Bình là nhân, an là 

quả. An là nhân, lạc là quả, đây là hòa bình an lạc. Thế nên Đức Phật dạy chúng 

300  Tập 495 



ta về lục hòa kính, các bậc cổ đức dạy chúng ta nhân ái hòa bình, bên dưới hòa 

bình có an lạc. Xã hội hiện nay sở dĩ bất bình là vì không có hòa, sở dĩ bất an là 

vì bất bình. Bất an con người sẽ chịu khổ, không vui. 

Chúng ta bình tĩnh quan sát tường tận, có thể lãnh hội được, có thể phát hiện 

được trí tuệ của các bậc thánh hiền, hiện nay chúng ta không đạt đến. Người bây 

giờ tự cho mình thông minh nên ngạo mạn, khinh thị thánh hiền, cho rằng mình 

hay  hơn  họ.  Phát  minh  của  khoa  học  hiện  nay  xóa  bỏ  tất  cả  những  gì  cổ  nhân 

truyền lại. Hiện nay văn minh tiên tiến đem đến cho chúng ta điều gì? Hiện nay 

tâm chúng ta rất hoang mang, vì sao vậy? Vì địa cầu sắp hủy diệt, sắp tận thế, thế 

giới tận thế, địa cầu hủy diệt. Chư vị thánh hiền đem đến cho chúng ta là hòa bình 

an lạc, rốt cuộc là ai có trí tuệ ai thông minh? Chúng ta nên suy nghĩ lại, nổ lực 

chất  vấn  về  vấn  đề  này.  Chúng  ta  nên  khôi  phục  sự  tôn  trọng  đối  với  cổ  nhân, 

khẳng định đối với cổ nhân. Trí tuệ của họ, lý niệm của họ, phương pháp của họ, 

đức  hạnh  của  họ,  thành  tựu  của  họ  trong  quá  khứ.  Phải  tìm  lại  tâm  thành  kính 

trong tánh đức của chúng ta!  Một phần thành kính được một phần lợi ích, chúng 

ta có thể học được một phần kiến thức. Mười phần thành kính, chúng ta có mười 

phần  thu  hoạch,  còn  như  không  có  thành  kính  chúng  ta  không  học  được  gì  cả. 

Phật Bồ Tát đến dạy cũng vô ích, Khổng lão phu tử đến dạy quý vị cũng không 

hiểu. Thật sự có tâm thành kính, không có thầy cũng có thể học được, điều này 

ngài Huệ Năng làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta noi theo, dựa vào điều gì? 

Tôi xem Pháp Bảo Đàn Kinh đã lãnh hội được một điều rằng: Ngài Huệ Năng 

đối với Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, đối với Phật pháp có vạn phần thành kính. Nên tuy 

thời gian rất ngắn, nhưng hiệu quả ngài đạt được là vạn phần thành tựu, vạn phần 

lợi ích. Tu học, thành kính là then chốt. Một đời của  con người ở trong xã hội, 

thành công hay thất bại, mấu chốt cũng là ở chỗ thành kính, người thành kính làm 

gì có lý không thành công! 

Định là quyết định, kiên định, không có dao động biến dị, đây là đức lớn. Bất 

luận trong hoàn cảnh nào họ đều không dao động, đều không thay đổi. Thay đổi, 

hoặc  biến  dị  là  họ  không  có  định  công.  Không  có  định  công,  những  gì  họ  học 

được chỉ là cái vỏ bên ngoài, không vượt qua được sự cám dổ, như vậy làm sao 

họ  không  động  tâm  trước  cao  danh  hậu  lợi  được?  Bởi  thế  động  tâm  là  bình 

thường, chúng ta không thể trách những người này. 

Trong  kinh  này  Đức  Phật  dạy  chúng  ta,  ở  sau  chúng  ta  sẽ  học  đến:  “Tiên 

nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái dã”. Đức Phật dạy 

chúng  ta  đừng  trách  những  người  này,  vong  ân  phụ  nghĩa,  lập  trường  không 

Tập 495  301 



vững, không thể trách họ, vì sao vậy? Vì chúng ta đã bỏ quên nền giáo dục thánh 

hiền rất nhiều đời rồi! 

Lần này tôi đến Nhật bản, lần đầu tiên đến Nhật bản giảng kinh, pháp sư bên 

đó nói với tôi: 400 năm trước, các bậc tổ sư trong những ngôi chùa ở Nhật đều 

giảng kinh, tôi tin điều này. Vì sao vậy? Vì tôi thấy trong Đại Tạng Kinh, các chú 

sớ của các vị Tổ sư Nhật Bản được cất giữ trong Đại Tạng. Chúng tôi thấy vậy 

nên không hoài nghi 400 năm trước, nó suy yếu là vào 400 năm sau này. Nhìn lại 

Trung quốc, Trung quốc vào khoảng 150 năm trước, nếu suy đoán tiếp thì khoảng 

200 năm trước, pháp sư trong tự viện am đường giảng kinh rất nhiều, cũng chính 

là 200 năm gần đây đã bỏ quên, đã biến chất. Bởi thế ngày nay những người này 

dao động biến dị, nhất định đừng trách  họ, phải thương xót họ, vì sao vậy? Vì 

định luật nhân quả khó tránh. 

Chư Phật Bồ Tát hiểu được nên tha thứ cho họ, nhưng không tránh được nhân 

quả, quả báo không tốt. Nghĩ đến quả báo của họ, chúng ta liền sanh tâm lân mẫn, 

không trách cứ họ. Làm sao để cứu vãn? Nhất định phải khôi phục lại nền giáo 

dục, khôi phục lại truyền thống giáo dục mới được. Giáo dục hiện nay, chỉ là một 

loại giáo dục khoa học kỹ thuật, không có luân lý đạo đức. Ở phương tây, từ mẫu 

giáo đến đại học, nghiên cứu sở, không có giáo dục luân lý đạo đức. 

Tôi  ở  Úc  gặp  một  vị  giáo  thọ  người  Mỹ,  dạy  học  ở  trường  đại  học 

Queensland, cũng là một vị giáo thọ rất nổi tiếng, rất có địa vị. Tôi thỉnh giáo với 

ông ta, tôi nói giáo dục của Mỹ từ mẫu giáo đến nghiên cứu sở, phải chăng đều 

dạy cạnh tranh? Ông ta nói:Đúng vậy. Không nói đến luân lý, không nói đến đạo 

đưc, cũng không nói đến nhân quả? Đúng vậy. Không nói đến giáo dục Tôn giáo? 

Đúng thế. Như vậy thì rất phiền phức. Người làm việc tri thức có, có năng lực, 

nhưng trí thức làm người không có, không biết làm người, do đó giết cha giết mẹ 

là chuyện thường nghe đến. Vì sao vậy? Vì họ lấy nhân bản làm lý niệm, nghĩa là 

lợi ích của tôi, nếu lợi ích của cha mẹ xung đột với tôi, lợi ích của tôi hơn cha mẹ. 

Họ đến cha mẹ cũng không cần, lấy mình làm gốc, lợi ích bản thân là hàng đầu, 

lợi ích người khác đứng thứ hai, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình, như vậy 

thế  giới  có  thể  không  loạn  chăng?  Ngày  nay  do  đâu  mà  thế  giới  loạn?  Do  giáo 

dục, do gia đình dạy mà ra, do nhà trường dạy mà ra, xã hội cũng dạy ra như vậy, 

tất cả đều biểu diễn như vậy. Từ xã hội động loạn dẫn đến thiên tai cho địa cầu. 

Nguyên nhân thảm họa địa cầu thông thường chúng ta không biết, họ thường nói 

đây là hiện tượng đại tự nhiên, có liên quan gì đến khởi tâm động niệm của chúng 

ta chứ? Hiện nay chỉ có số ít, rất ít các nhà khoa học, họ nghiên cứu lượng tử vật 

302  Tập 495 



lý, nguyên tử vật lý, có một số trong những người này biết. Ý niệm có liên quan 

đến thế giới vật chất, không phải không có liên quan. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  Thắng  người  Nhật  làm  thí  nghiệm  nước  suốt  mười  mấy 

năm, là một chứng minh khoa học rất hay, ông từng báo cáo rất nhiều lần tại Liên 

Hiệp  Quốc.  Rất  nhiều  người  đến  tham  quan  phòng  thí  nghiệm  của  ông,  là  thật 

không phải giả. Những vị học giả tham quan phòng thí nghiệm của ông đều khen 

ngợi, điều này phù hợp với điều kiện khoa học. Thế nên ngày nay cứu bản thân, 

cứu gia đình, cứu xã hội, cứu quốc gia, cứu thế giới, cứu địa cầu nhất định phải 

tìm lại trí tuệ, phương pháp và kinh nghiệm của cổ nhân. 

Tuổi tác tôi đã lớn, không còn muốn làm thêm bất kỳ điều gì nữa, không còn 

thể lực, không đủ tinh thần thể lực, nên tôi muốn định cư ở đây. Thật khó được, ở 

đây có mấy vị đồng học hộ trì, họ mua lại một căn nhà lớn gần đây. Chúng tôi có 

mấy  người,  nhân  số  không  nhiều,  năm  sáu  người,  các  bạn  trẻ  cùng  chí  hướng 

cùng  nhau  học  tập.  Chúng  tôi  phân  thành  ba  khoa:  một  lớp  Phật  học,  một  lớp 

quốc học, một lớp trị yếu. Trị yếu chính là chuyên môn nghiên cứu Quần Thư Trị 

Yếu. Lớp quốc học là chuyên môn nghiên cứu Quốc Học Trị Yếu. Lớp Phật học 

chuyên  môn  nghiên  cứu  Tịnh  tông  và  kinh  luận  đại  thừa.  Chúng  tôi  chia  ra  ba 

lớp, nhân số chỉ năm sáu người, tôi tin rằng 10 năm sau mỗi người đều có thành 

tựu. Lớp trị yếu, giúp xã hội an định. Lớp quốc học, giúp phục hưng truyền thống 

văn hóa xưa. Lớp Phật học, giúp mỗi người chúng ta tương lai đều vãng sanh thế 

giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà, viên thành Phật đạo. Ngoài ra đều buông bỏ 

hết, không làm thêm gì nữa. Điều này chúng ta phải đặc biệt cám ơn_Bây giờ tôi 

đến tên họ người ta cũng không biết, một vị đồng tu tặng cho tôi hai bộ sách này, 

họ  tìm  được  Quần  Thư  Trị  Yếu  và  tặng  cho  tôi.  Tôi  không  ngờ  còn  có  một  bộ 

Quốc Học Trị Yếu, đây là bộ sách mà tôi không giám nghĩ đến trong nhiều năm 

qua, vậy mà họ tìm được, đúng như tưởng tượng của tôi, tôi vô lượng hoan hỷ. 

Hai bộ sách này đều là đầu năm dân quốc, là sách của hơn 90 năm trước, vô cùng 

khó được!  Bản Quần Thư Trị Yếu bảo tồn rất hoàn chỉnh, còn bộ Quốc Học Trị 

Yếu rất cũ, có hư tổn, nhưng chữ trong sách vẫn còn nguyên. Lần này tôi đều in 

mỗi loại mười ngàn bộ, sách đã in xong, có thể vài ngày nữa Quốc Học Trị Yếu 

được  gởi  đến.  Tôi  có  được  hai  bộ  sách  này  như  đạt  được  vật  chí  bảo!  Xã  hội 

chúng ta được cứu, truyền thống văn hóa của chúng ta được cứu. Hy vọng những 

người đồng học trẻ tuổi, thật sự muốn học, ở chổ chúng tôi có tặng sách miễn phí, 

quý  vị  cần  có  thể  đến  Phật  Đà  Giáo  Dục  Hiệp  Hội_HongKong,  ở  đó  chúng  tôi 

tặng sách.  Tôi vô cùng cảm kích vị đồng tu tìm ra hai bộ sách này, tôi chưa gặp 

mặt họ nên không biết tên của họ, vô cùng cám ơn mấy vị đồng tu này. Tôi biết 

Tập 495  303 



những bộ sách này, nhưng cho rằng đã thất truyền không bao giờ tìm được nữa, 

không ngờ còn tìm được hai bộ. 

Chúng ta tiếp tục xem bên dưới: “Thánh chúng cõi này, phát ra những lời thệ 

nguyện, tự nhiên  kiên định, không có lúc tăng lúc giảm, lúc có lúc không. Như 

trong  kinh  nói,  mặc  dù  thân  chịu  trong  cảnh  khổ,  nhưng  tâm  nguyện  không  hề 

thoái  chuyển.  Đúng  là  chí  nguyện  an  định,  không  có  trường  hợp  tăng  khuyết 

giảm”.  Là  mô phạm  rất tốt, tấm gương rất tốt, đây đều là chúng ta cần nên học 

tập. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 496 

Chuyển ngữ: Võ Mai Hoa 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 14.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 618, bắt đầu xem từ hàng thứ tư. 

“Cầu  đạo  hoà  chánh,  bất  ngộ  khuynh  tà.  Hoà  giả  cụ  điệu,  hài,  ôn,  thuận, 

bình, mục, hợp, đồng, lạc, tương ứng”. Có nhiều ý nghĩa, thực tế có nhiều ý nghĩa 

như vậy, xin nêu một vài ví dụ, có ẩn chứa nhiều nghĩa trong đó. 

“Chánh  giả,  tòng  nhất,  chỉ  ư  nhất  dã.  Cụ  thị,  trung,  thường,  chỉ,  hành  vô 

khuynh tà, phương trực bất khúc chư nghĩa”. Chữ chánh có nhiều nghĩa như vậy. 

Cầu đạo phải hòa chánh, bất ngộ khuynh tà,  ở đây đều nói với chúng ta về tâm 

thái của việc học tập, tâm thái chuẩn xác thì mới có thể đạt được chánh đạo. 

Hành là hành vi, “hành vô khuynh tà, phương trực bất khúc”. Tất cả những 

điều trên đều phải hội tụ đầy đủ. Hoà về mặt tâm tư mà nói, năng điều, năng hài, 

năng ôn, năng thuận. Cái chánh này là năng nhất, nhất tâm chánh niệm, hai niệm, 

ba  niệm  thì  ắt  sẽ  loạn,  mà  loạn  thì  bất  chánh.  Vì  thế  nó  có  chánh,  có  nhất,  có 

trung, có thường, thường là vĩnh viễn bất biến. Chỉ là dừng ở một điểm nào đó. 

Trong  kinh  đức  Phật  thường  dạy  chúng  ta  rằng,  “chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất 

biện”, cũng có nghĩa là mọi vấn đề đều có thể được giải quyết, chỉ cần tâm dừng 

ở một chỗ. Nhất không chỉ định một chỗ nào, nghĩa là nhậm nhất, nhậm nhất là 

trạng  thái  gì?  Chắc  chắn  là  trạng  thái  thiền  định,  một  thì  sẽ  định,  hai  thì  sẽ  bất 

304  Tập 496 



định. Vì thế trong thiền tông, biện pháp có vô lượng vô biên, đều khiến cho con 

người đem tâm thu lại, thu về một nơi, thì định công sẽ xuất hiện, tác dụng của  

định chính là trí tuệ. Chúng ta biết định đến mức nào là tốt nhất không? Chúng ta 

thông qua việc học Kinh đại thừa, sự hiểu biết về Kinh Vô Lượng Thọ, mới gọi là 

biết đúng nghĩa, chỉ  dừng lại ở chỗ  Phật A Di Đà  mới thù thắng không gì sánh 

bằng. Trong tâm có Phật, ngoài Phật ra, không có gì cả, nhất định là hoà chính, 

bất ngộ khuynh tà. Cầu đạo là cầu  minh tâm kiến tính, niệm  Phật  chắc chắn có 

thể minh tâm kiến tính. 



Tiếp sau đây xin nói về “cực lạc thánh chúng”, người ở đó, tâm trạng, tính 

tình của họ, “hoà bình trung chánh, dĩ cầu vô thượng chi đạo, cố bất vi khuynh tà 

sở ngộ”. Khuynh tà sẽ đựơc giải thích dưới đây. Khuynh có nghĩa là tà, là cong, 

tắc là khuynh phục. Tà là tà ác, tà ngoại. “Bỉ độ, thánh chúng bất vi khuynh tà sở 

ngộ  giả”.  Tà  môn  ngoại  đạo  rất  nhiều,  nhất  là  trong  thế  giới  của  chúng  ta  ngày 

nay, muôn hình muôn vẻ, do vậy người cầu đạo rất dễ đi theo con đường lệch lạc, 

mà bản thân họ không biết, xem tà là chánh, đến khi giác ngộ ra thì đã quá muộn. 

Đối  với  việc  cầu  đạo,  phải  hết  sức  thận  trọng,  phải  có  sự  chuẩn  bị  đầy  đủ  từ 

trước.  Trước  hết  phải  quan  sát,  mà  quan  sát  phải  khách  quan,  không  có  thành 

kiến, mới có thể đủ khả năng phân biệt chánh tà phải trái; ngược lại nếu dùng tình 

cảm, thành kiến, thì phán đoán sẽ sai lầm. Nên đọc nhiều sách Thánh hiền, lắng 

nghe sự dạy bảo của Thánh hiền, sẽ có sự hỗ trợ và mang đến cho chúng ta nhiều 

điều  tốt  đẹp.  Nếu  gặp  đựơc  người  thầy  giỏi,  người  Thầy  đúng  như  cổ  nhân 

thường nói “khả ngộ bất khả cầu”, đây là cảm ứng, tâm chúng ta chánh, hành vi 

của chúng ta chánh. Tiêu chí rất đơn giản để tâm chánh, hành chánh, không màng 

danh lợi cho bản thân đó là chánh; xen lẫn danh lợi của bản thân vào trong đó thì 

không dễ gì chánh đựơc, cũng có nghĩa là quí vị rất dễ nhìn nhận sai trái. Buông 

bỏ danh lợi, tâm ắt sẽ đoan chánh, tâm là nhất, đây là điều quan trọng nhất, chúng 

ta nên biết điều này. 

Họ sở dĩ không bị tà ác, tà ngoại lừa gạt, thay đổi, quả là do vì “tuỳ kinh 

ước lệnh, bất cảm sa điệt, nhược ư thằng mặc”. Nhược ư thằng mạc là người thật 

thà,  những  người  này  rất  trung  thực,  biết    nghe  lời,  thật  sự  thực  hành,  phàm  là 

người  hội  tụ  những  ưu  điểm  này,  hầu  như  không  có  ai  không  thành  công.  Thế 

giới cực lạc phương tây đều hội tụ, ai ai cũng thật thà, nghe lời, thực hành. Nghe 

lời ai? Nghe lời Phật. 

Tập 496  305 



“Ước  giả  ước  thúc,  lệnh  giả  mệnh  lệnh”.  Những  người  này  nghe  theo  lời 

dạy  của  kinh  Phật,  để  chế  ước  hành  vi  của  bản  thân,  đây  chính  là  trì  giới,  giới 

hành thanh tịnh.  Sa là ngã, là vấp ngã. Thằng mặc là quy ước, hai thứ này ngày 

xưa là dụng cụ của người thợ mộc, gỗ muốn cưa thẳng, phải dùng sợi dây mực 

đen, lấy đinh đóng vào một đầu gỗ, rồi buộc dây mực đen vào kéo thẳng thành 

một đường đen, sau đó cưa theo đường đen đó, gọi là thằng mặc. Đó là cách của 

thợ  mộc,  lấy  cách  này  để  làm  so  sánh.  “Dĩ  thằng  mặc  đàn  họa  chi  hắc  tuyến, 

tượng nhân y tuyến thí dĩ phủ cự”. Hoặc là dùng búa, hoặc là dùng cưa, không 

dám sai sót đến từng li, nếu có một chút sai sót, hai miếng gỗ được cưa sẽ không 

thể ăn khớp nhau, nên bắt buộc phải tuân thủ cái chuẩn này. Các vị Bồ tát của thế 

giới cực lạc, họ đối với lời dạy của Phật, giáo lý kinh Phật, “nhược tượng nhân 

chi vu thằng mặc, y tuyến thi công, bất cảm sảo hữu vi thất. Cố khả miễn vu sa 

điệt, bất vi khuynh tà sở ngộ”. Giống như sự dụng tâm của thợ mộc, dùng cái này 

để so sánh với Bồ tát trong thế giới cực lạc, đối với sự dạy bảo của đức Phật Di 

Đà, và mười phương chư Phật. Đến thế giới cực lạc học tập, thì phạm vi lại càng 

rộng, chúng ta không thể tưởng tượng nổi, họ có thể đồng thời phân vô lượng vô 

biên thân. Bản thân bất động tại giảng đường của đức Phật A Di Đà, có thể phân 

vô lượng vô biên thân, đồng thời đến thế giới vô lượng vô biên thân cận với Chư 

Phật Như Lai. Cúng dường là tu phước, quý vị xem họ tu được bao nhiêu phước 

báo! Nghe Kinh là tu tuệ, quả thực là phứơc tuệ song tu, thù thắng không gì sánh 

bằng. Đây là lý do vì sao quý vị đi đến thế giới cực lạc, bảo đảm quý vị một đời 

thành Phật, quý vị quyết không lùi bước, đạo lý là ở đây. Những thứ này đều là 

đức Thế Tôn khích lệ chúng ta, dạy bảo chúng ta, nơi này nhất định phải đi.  Nếu 

quý vị không hiểu nó, có sự hoài nghi, thì không thể quyết tâm được; ngược lại 

nếu quý vị minh tường, hiểu rõ về nó, thì sẽ quyết tâm đến cùng, đời này quyết 

tâm đi đến thế giới cực lạc, quyết tâm thân cận Phật A Di Đà. 





Phẩm Cần  Tu Kiên Trì trong kinh này, tức là đệ tứ thập lục phẩm, nằm ở 

phía sau, có mấy câu kinh văn như sau: “tuỳ thuận ngã giáo, đương hiếu ư Phật. 

Vô  đắc  vi  vọng,  tăng  giảm  kinh  pháp”.  Ý  nghĩa  giống  với  đoạn  kinh  văn  này. 

Hiện  nay  trở  ngại  lớn  nhất  của  việc  học  Phật  là  tâm  thái  có  vấn  đề,  vấn  đề  gì? 

Không cung kính với Phật. Thực ra đức Phật không yêu cầu chúng ta phải cung 

kính ngài, nếu đức Phật tham lam ép chúng ta phải cung kính thì là phàm phu chứ 

không còn là Phật nữa. Thế cung kính rốt cuộc ý là gì? Ý nghĩa của cung kính là 

thuộc về tánh đức. Chúng ta ngày nay  muốn  minh tâm kiến tánh, thế  minh tâm 

kiến tánh phải dùng cách nào mới đạt được? Nhất định phải dùng tánh đức, tánh 

306  Tập 496 



đức và tánh đức cảm ứng lẫn nhau. Tánh đức là chân tâm, chúng ta muốn thấy 

được bản tánh thì phải dùng chân tâm, vọng tâm sẽ không thấy được; bất cung 

kính là vọng tâm, do đó vọng tâm thì không thể thấy tánh. 

Trong dạy học thời xưa, sự quan sát của thầy đối với học sinh, đây là một 

điều kiện quan trọng nhất. Người Thầy quan sát thấy học sinh này rất coi trọng 

môn học, học tập chăm chỉ, tôn trọng thầy và mọi sự giáo huấn trong sách vở, học 

sinh này chắc chắn sẽ thành công. Lúc đó người thầy thế nào? Người thầy sẽ dày 

công dạy bảo họ. Ngược lại, nếu học sinh học tập tuỳ tiện, không tôn trọng thầy, 

thì thầy dù có chú tâm dạy đến  mấy, họ cũng không thể tiếp thu được,  cái lí là 

nằm ở đây. Hay nói cách khác, người thầy sẽ xem họ như là học sinh dự thính, 

không để ý dạy họ, nhưng người thầy vẫn miệt mài dạy những học sinh khác, lúc 

đó quý vị phải tự thân vận động mà học tập, cái đạo lí này quý vị phải biết. Do 

đó,  sự  cung  kính  chân  thành  là  tánh  đức  của  chúng  ta  được  biểu  hiện  ra  bên 

ngoài, chứ hoàn toàn không phải do người thầy yêu cầu, nhưng người thầy vẫn có 

thể nhận ra, họ rốt cuộc tiếp thu được bao nhiêu. Vì thế Ấn Quang đại sư giảng 

dạy rằng, một phần thành kính đạt được một phần lợi ích, mười phần thành kính 

thì sẽ có mười phần lợi ích, trăm phần thành kính thì ắt sẽ có trăm phần lợi ích. 

Do đó, như ở phần trên tôi thường đề cập, ngài Huệ Năng trong phòng phương 

trượng của Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, suốt đời Ngài chỉ nghe lần kinh đó, lần đó lâu 

nhất cũng chỉ hai tiếng đồng hồ, vào nữa đêm. Kinh Kim Cang chưa giảng xong, 

đại khái là mới chỉ giảng được một phần ba, giảng đến câu: “ưng vô sở trú nhi 

sanh kỳ tâm”, Ngài liền minh tâm kiến tánh. Không biết chữ, chưa từng đi học, 

chưa  bao  giờ  nghe  qua  kinh  Phật,  thế  tại  sao  Ngài  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh 

nhanh như vậy? Tôi nói Ngài có vạn phần thành kính, Ngài vừa nghe xong thì 

Ngài có được vạn phần lợi ích, chính là đạo lí này. Dưới Ngũ tổ Hoằng Nhẫn còn 

có một người học trò Thần Tú rất nổi tiếng, đi theo Ngũ Tổ khoảng gần 20 năm, 

đây quả là hiếm thấy, Ông là trợ giảng cho Ngũ Tổ.  Do vậy, mọi người đều cho 

rằng truyền pháp chắc chắn sẽ truyền cho Thần Tú, làm sao thể truyền cho ngài 

Huệ Năng? Chúng ta có thể nói rằng, Thần Tú chỉ có trăm phần thành kính, nên 

được hưởng  trăm phần lợi ích, ngài Huệ Năng có vạn phần thành kính, nên ngài 

được hưởng vạn phần lợi ích, đi theo mười mấy năm hay hai mươi năm, chân tâm 

chưa hiển lộ ra, do đó nghe không hiểu. Tổ Sư ngày nào cũng giảng, ông chưa 

hiểu hết, ông  chỉ nghe loáng thoáng, không hiểu một cách thấu triệt. Ngài Huệ 

Năng nghe nhiều nhất cũng chỉ hai tiếng đồng hồ, một buổi giảng, đề xuất năm 

câu báo cáo đầy tâm đắc: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”, không ngờ tự tánh 

Tập 496  307 



là thanh tịnh, xưa nay chưa bị ô nhiễm, thành Phật không bị ô nhiễm, cho dù ở 

dưới địa ngục cũng không bị nhiễm, đây là sự thật. “Tự tánh vốn không sanh diệt, 

vốn  tự  đầy  đủ,  vốn  không  động  dao,  năng  sanh  vạn  pháp”,  nói  xong  mấy  câu, 

Ngũ Tổ nói: Được rồi! Liền đem Y bát truyền cho ngài, ngài chân nhập cảnh giới. 

Mấy câu này Thần Tú không nói ra được, hoàn toàn nằm ở hai chữ thành kính. 

Ngày nay đối với giáo dục truyền thống, đối với Phật pháp đại thừa, khiếm 

khuyết phổ biến nhất hiện nay là thiếu tâm thành kính. Ai có tâm thành kính thì 

người  đó  sẽ  đạt  được,  sẽ  khiết  nhập;  không  có  tâm  thành  kính,  đến  việc  nghe, 

thường thức, thường thức Phật học, đến học một chút tri thức, không phải là trí 

huệ, không thể khai thông trí tuệ. Tâm thành kính có thể đắc định, có thể khai trí 

tuệ, có thể đại triệt đại ngộ. 



Những câu nói này của Phật, “tuỳ thuận ngã giáo, đương hiếu ư Phật”, tuyệt 

đối không phải yêu cầu học sinh cung kính với ngài, ý không phải như vậy, đây 

hoàn toàn là tánh đức của tự tính. Hiếu thuận với cha mẹ là tánh đức, chữ hiếu 

này bất khả tư nghì, pháp thế xuất thế gian có thể nói rằng được xây dựng trên cơ 

sở đạo hiếu. Phật pháp là sư đạo, cơ sở của sư đạo là hiếu đạo. Không hiếu vớí 

cha mẹ, ắt sẽ không hiếu với sư thầy, nếu như họ hiếu với thầy ắt sẽ có mưu đồ gì 

đó, không phải thành tâm, là giả tạo. Điều này chúng ra không thể không biết. Vì 

thế học Phật điều đầu tiên là hiếu đạo, tịnh nghiệp tam phước, Đức Phật nói rất 

rõ, câu đầu tiên trong điều đầu tiên là: “hiếu dưỡng phụ mẫu”, câu thứ hai mới là 

“phụng sự sư trưởng”. Thứ nhất là phải hiếu với cha mẹ, thứ hai là hiếu thảo với 

Phật, chứ không phải đem Phật đặt ở vị trí đầu tiên, mà đem cha mẹ đặt ở vị trí 

thứ nhất. Vì vậy Phật pháp là sư đạo, sư đạo được xây dựng trên cơ sở của hiếu 

đạo. Từ cái lý này, chúng ta hiểu rõ rằng, những đệ tử của Phật Thích Ca truyền 

pháp,  sau  khi  đức  Phật  diệt  độ,  đệ  tử  bốn  phương  tám  hướng  đi  hoằng  dương 

chánh pháp, từ bi dạy học giống như đức Phật. Nhưng chúng ta thấy kết quả của 

nó là: có một số nơi một hai trăm năm thì không còn nữa, có một số nơi ba, bốn 

trăm năm sau, có một số nơi sáu, bảy trăm năm sau thì sẽ không còn, còn có một 

số nơi có thể duy trì hơn ngàn năm, nhưng cuối cùng cũng không còn nữa. Duy 

chỉ  có  ở  Trung  Quốc  gần  hai  ngàn  năm,  do  nguyên  nhân  gì?  Trung  Quốc  nền 

móng tốt, người Trung Quốc coi trọng hiếu đạo, nền móng này hay quá. Nơi khác 

không  coi  trọng  hiếu  đạo,  vì  thế  nó  không  trường  cửu;  duy  chỉ  có  những  nơi 

giảng  về  hiếu  đạo,  Phật  pháp  sẽ  ở  mãi  với  đời,  cái  lý  là  ở  chỗ  này  đây.  Đây  là 

điều rất rõ ràng, chúng ta ai cũng nhìn thấy được. 

308  Tập 496 





Nếu  chúng  ta  hiện  nay  vứt  bỏ  hiếu  đạo,  Trung  Quốc  bỏ  hiếu  đạo,  khoảng 

150 năm. Trong 150 năm, 50 năm đầu tiên xem nhẹ, cũng có nghĩa là không coi 

trọng, dù có bàn đến đi nữa, cũng không có cách gì thực hiện đựơc. 50 năm tiếp 

theo là nước Dân Quốc, Dân Quốc hiện nay là 100 năm, 50 năm trước thời Dân 

Quốc, mặc dù có nói đến, nhưng không có ai thực hiện, có nói đến nhưng không 

ai làm. 50 năm gần đây, người nói đến cũng không có, chứ đừng nói gì đến làm, 

đây là nguy cơ. Thêm 50 năm nữa sẽ bị huỷ diệt, hiếu đạo không còn tồn tại nữa, 

hiếu đạo không tồn tại, thì Phật pháp sẽ không tồn tại, sẽ bị diệt vong. Văn hoá 

truyền thống không còn nữa, Phật pháp không còn, con người sẽ phải chịu khổ, 

không thể đến thế gian này nữa, quá đau buồn, khi đó tai nạn gì cũng có, thiên tai 

nhân  họa  đều  xảy  ra.  Vì  thế  ngày  nay  phải  cố  gắng  cứu  vãn  tình  thế  này,  công 

đức đó là vô lượng vô biên, không gì quan trọng bằng việc này. Vậy chúng ta cữu 

vãn bằng cách nào? Việc cứu vãn phải dựa vào thanh niên. Thanh niên có thiện 

căn, thiện căn này không của kiếp này, mà là được tu tích từ kiếp trước, người có 

thiện căn họ sẽ đến. Đây là gốc, gặp phải duyên phận tốt, phải có người dạy cho 

họ, giúp đỡ họ, gọi là ngoại duyên. Đây là công việc khẩn cấp mà chúng ta phải 

làm,  gánh  nặng  này,  chúng  ta  phải  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  họ.  Bảo  tồn  điển 

tích, đây là điều mà chúng ta có thể làm được, ngày nay có tiền thì có thể làm 

được. 



Chúng tôi trong hai năm lại đây, mua một trăm bộ Tứ Khố Toàn Thư của 

nhà  xuất  bản  Thương  Vụ,  mua  hai  trăm  bộ  Tứ  Khố  Hội  Yếu  của  nhà  xuất  bản 

Thế  giới.  Tứ  Khố  Toàn  Thư  sách  đã  được  giao,  Tứ  Khố  Hội  Yếu  khoảng  hai 

tháng sau sẽ giao sách, hai việc lớn này chúng tôi chi trả 10 triệu đôla. Quần Thư 

Trị Yếu mười ngàn bộ, Quốc Học Trị Yếu 10 ngàn bộ đều đang phát hành, đây là 

vì cái gì? Là vì bảo tồn điển tích. Thời xưa các điển tích nổi tiếng của các triều 

đại, nhiều người biết, hiệu sách đều phát hành, đều lưu hành. Nhưng nay lại thành 

thứ  bị  ruồng  bỏ,  ít  người  biết,  chúng  ta  phải  tích  cực  đề  xướng,  tuyền  truyền 

quảng  bá.  Có  được  người  học,  có  người  học  nghiêm  túc,  không  cần  nhiều,  ba 

người, năm người cũng là nhiều rồi, chỉ cần có người thật học. Chúng ta không 

thể kỳ vọng đời sau sẽ có được thành tựu tươi sáng, có lẽ không làm được. Giống 

như ngài tổ sư Đạt Ma đến Trung Quốc, đến đời thứ 6 mới đơm hoa kết trái, năm 

đời  trước  đều  đơn  truyền,  chỉ  truyền  được  cho  một  người,  người  này  tiếp  tục 

truyền cho người kia, cái đạo này không bị đoạn tuyệt. Do vậy chúng ta phải hiểu 

đạo lý này, gặt hái kết quả ít nhất cũng phải đến ba đời, chúng ta không nhìn thấy 

được. Chúng ta bồi dưỡng đời sau, đời sau lại bồi dưỡng đời sau nữa, dần dần 

Tập 496  309 



người  được  giác  ngộ  sẽ  nhiều  lên,  mới  đến  lúc  đơm  hoa  kết  trái.  Quyết  định 

không  thể  bởi  chúng  ta  hiện  nay  đang  học,  xã  hội  sẽ  nhanh  chóng  an  định,  thế 

giới  sẽ  hoà  bình,  tai  nạn  sẽ  được  hoá  giải,  đâu  có  nhanh  như  vậy,  đó  là  điều 

không thể. Vì thế việc này chúng ta phải làm, không làm thì đời sau sẽ không còn 

nữa, quyết tâm làm, cho dù có khó nhọc, gian nan đến đâu cũng phải làm. 

Đây là nói đến “tuỳ thuận ngã giáo, đương hiếu ư Phật, vô đắc vi vọng, tăng 

giảm kinh pháp”. Kinh điển chúng ta nhất định phải bảo tồn nguyên văn, không 

được chỉnh sửa. Việc tăng giảm kinh pháp nghĩa là thay đổi nó một cách tuỳ tiện, 

thêm vài chữ, bỏ  vài đoạn, đều không thể được, điều  đó đều gây ra tổn  thất rất 

lớn. 



Dưới đây, đều là lời Phật nói: “ly kinh nhất tự, tiện đồng ma thuyết”. Chúng 

ta chưa giác ngộ, chưa thành Phật, đức Phật là đã giác ngộ, đã thành tựu, thành 

tựu  là  gi?  Trí  tuệ  viên  mãn.  Đức  Phật  nói  với  chúng  ta,  mỗi  người  đều  là  Phật, 

“tất cả chúng sanh vốn là Phật”, đây có nghĩa là gì? Quý vị đều có chân tâm, quý 

vị đều có bản tánh, chân tâm của quý vị, bản tánh của quý vị đều gọi là Phật. Chỉ 

cần quý vị tìm được chân tâm và bản tánh, thì quý vị được gọi là Phật, đơn giản 

như vậy thôi. Thế chân tâm bản tánh nằm ở đâu? Ở ngay hiện thân của quý vị. Vì 

sao  không  tìm  thấy?  vì  quý  vị    bị  mê  muội  rồi.  Vì  sao  lại  mê  muội?  Khởi  tâm 

động niệm chính là mê, phân biệt chấp trước chính là mê, đơn giản thế thôi. Kinh 

giáo  Đại  thừa  giảng  rất  rõ  ràng,  quý  vị  buông  bỏ  vọng  tưởng,  phân  biệt  chấp 

trước,  quý  vị  sẽ  thấy  những  điều  mà  Kinh  giáo  của  Phật  nói,  hoàn  toàn  tương 

đồng với những điều quý vị nghĩ, một chữ quý vị cũng không động đến nó. Vì 

sao? Hoàn toàn giống với quý vị, quý vị khẳng định hoàn toàn, đúng vậy, những 

điều quý vị viết tôi thừa nhận, điều tôi muốn viết cũng viết như vậy, thật không 

thể nghĩ bàn. 

Ngài  Huệ  Năng  tìm  thấy  bản  tánh  của  mình,  tìm  được  chân  tâm,  mặc  dù 

không  biết  chữ,  chưa  học  qua  trường  lớp,  nhưng  người  khác  đọc  kinh  ngài  đều 

hiểu. Quý vị đọc xong, ngài giảng cho mà nghe, giảng rất thuyết phục, bản thân 

quý  vị  chưa  giác  ngộ,  nghe  Ngài  giảng,  rồi  giác  ngộ.  Do  vậy,  mỗi  người,  Đức 

Phật dạy chúng ta rằng, trong bản tánh, trong chân tâm của quý vị có trí tuệ viên 

mãn, có đức hạnh viên mãn, có năng lực viên mãn, cái gì quý vị cũng biết, việc gì 

quý vị cũng làm được, có phước báo viên mãn, không cần cầu bên ngoài. Minh 

tâm  kiến  tánh  thì  đạt  được  hết.  Cái  mà  cầu  bên  ngoài  không  phải  là  Phật  pháp, 

Phật  pháp  là  cầu  bên  trong,  cầu  bản  tánh  của  mình,  vì  vậy  kinh  Phật  gọi  là  nội 

310  Tập 496 



điển, Phật học gọi là nội học,  lý lẽ của nó là ở đây. Không học bên trong, mà học 

bên  ngoài,  Phật  gia  gọi  là  ngoại đạo,  ngoại  đạo  nguồn  gốc  là  như  thế.  Điều  mà 

ngoại đạo cầu là tri thức, điều mà Phật pháp cầu là trí tuệ, trí tuệ là do nội sanh, 

vốn dĩ đã có, tri thức là học được từ bên ngoài, không phải là thật, đây là điều quý 

vị cần phải phân biệt cho rõ khi học Phật. 



Lão  tổ  tông  cũng  thường  dạy  chúng  ta  rằng:  “hành  hữu  bất  đắc,  phản  cầu 

chư kỷ”, quý vị gặp phải khó khăn, gặp phải phiền phức, quý vị không nên tìm 

bên ngoài, bên ngoài không thể giải quyết được, bên trong nhất định có thể giải 

quyết được. 

Ngày nay thế giới này loạn rồi, xung đột xảy ra hàng ngày, Liên hiệp quốc 

từ  năm  70  mở  hội  nghị  về  hoà  bình  thế  giới,  tông  chỉ  của  hội  nghị  là  hoá  giải 

xung đột, thúc đẩy một thế giới hoà bình. Hội nghị này tôi tham gia mười mấy 

lần,  có  hiệu  quả  gì  không?  Không.  Nguyên  nhân  vì  sao?  Sai  lầm  ở  cách  giải 

quyết, các vị chuyên gia học giả cho rằng xung đột xảy ra từ hai phía. Làm sao để 

điều chỉnh? Bên nào đúng, bên nào sai, điều này không thể  giải nổi. Cách giải 

quyết của các bậc cổ Thánh tiên Hiền của chúng ta là “phản cầu bản thân”. Phản 

cầu  bản  thân  thì  có  thể  tìm  ra  được  nguyên  nhân  chính,  mới  có  thể  giải  quyết 

tranh  chấp.  Hai  bên  xẩy  ra  xung  đột,  bản  thân  phải  trung  chánh,  nên  dùng  đức 

hạnh để cảm hoá  hai bên, để cho hai bên có thể nhìn nhận lại,  phản tỉnh chính 

mình, thì xung đột sẽ được hoá giải. Bởi vì xung đột xảy ra, hai bên đều chịu tổn 

hại, đều bị ảnh hưởng, nếu hoà bình khiến hai bên đều được lợi thì sao lại không 

chịu hoà bình? Làm sao phải xung đột? Vì vậy nếu quý vị có thể đọc kinh Phật, 

đọc sách Thánh hiền, chắc chắn sẽ có cách hoà giải, thế giới ngày nay quả thực 

rất bức thiết cần những người như vậy. Bản thân quý vị không “bình ổn”, thì làm 

sao có thể “bình ổn” được người khác, bản thân quý vị tâm phải bình, tâm phải 

thành,  phải  có  đức  hạnh,  quý  vị  phải  yêu  quý  hai  bên,  yêu  quý  một  cách  bình 

đẳng, không có thiên vị, khi mọi người nể phục quý vị, mới nghe theo lời quý vị; 

ngược lại khi quý vị có thiên vị, thì họ sẽ có sự thắc mắc với quý vị. Đại công 

trung chính, nhân ái hoà bình, thì sẽ giải quyết được mọi vấn đề. 

Vì  vậy  “ly  kinh  nhất  tự,  tiện  đồng  ma  thuyết”,  chúng  ta  phải  khẳng  định 

điều này. Ngày nay nhiều người đọc sách đọc không hiểu, nên liền thay đổi chữ, 

cho rằng chữ này không thoả đáng, liền thay đổi nghĩa theo cách suy nghĩ của họ, 

nếu mỗi người ai cũng sửa một chút, thì quyển sách này sẽ loạn và đâu có còn là 

sách  nữa!  Thích  sửa  sách  của  cổ  nhân,  thích  phê  bình  mọi  thứ  của  cổ  nhân,  thì 

Tập 496  311 



không thể hiểu sâu được, đây là khó khăn lớn nhất trong việc hoằng dương Phật 

pháp  đại  thừa  và  văn  hoá  truyền  thống  hiện  nay.  Chúng  ta  nhất  định phải,  dày 

công đi tìm những người trẻ tuổi, những người thật sự có thiện căn, để kế thừa 

văn hoá truyền thống. Muốn làm được cho đến nơi đến chốn, ắt phải có ba đời, 

bốn  đời,  năm  đời,  văn  hoá  truyền  thống  mới  có  thể  phục  hưng.  Không  nên  vội 

vàng, không nên nói tôi muốn nhìn thấy ngay, đó là điều không thể, dục tốc bất 

đạt, như thế chúng ta quá sơ sài, nhất định phải sâu sắc. 



Chúng ta xem tiếp đoạn dưới đây: “Hàm vi đạo mộ, khoáng vô tha niệm, vô 

hữu ưu tư ”. Ba  câu này, câu thứ nhất là: “tâm sở  mộ cầu giả giai thị  chí đạo”. 

Điều này rất quan trọng. Trong tâm ta niệm niệm muốn cầu là gì? Chính là minh 

tâm  kiến  tánh,  ngoài  cái  này  ra,  tôi  không  cầu  cái  khác.  Tôi  không  cầu  danh, 

không cầu lợi, danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, thiên đàng hay nhân gian, tôi 

không  cầu  gì,  chỉ  cầu  minh  tâm  kiến  tánh.  Tâm  tánh  là  gi?  Tâm  tánh  là  căn 

nguyên của vũ trụ, trong triết học gọi là bản thể. Vạn vật trong vũ trụ này từ đâu 

mà có? Đức Phật nói: “tâm hiện thức biến”, tôi nhất định đem cái tâm này làm 

cho rõ nghĩa. Vì sao? Nó là năng sanh năng hiện, điều này đức Phật đã nói rất rõ, 

đó là chân tâm của bản thân chúng ta. Thật sự minh tâm kiến tánh rồi, khi đó là 

hiện tượng gì? Cảnh giới gì? Quả là điều không thể hiểu nổi. Quý vị thừa nhận, 

quý vị  khẳng định tất cả  hư không pháp giới, nói theo cách nói ngày nay là cả vũ 

trụ với ta là một thể, đột nhiên ngộ ra. Biến pháp giới và hư không giớicó quan hệ 

gì với chính mình? Là một thể. Đại từ đại bi tư nhiên sanh ra, từ bi là yêu thương, 

yêu  thương  vô  điều  kiện,  yêu  thương  bình  đẳng,  yêu  thương  thanh  tịnh,  yêu 

thương chân thành, yêu thương trí tuệ gọi là từ bi. Vì Vậy Đức Phật nói rất hay, 

đem những mục tiêu quan trọng này đều hiển thị cho chúng ta biết: “tất cả chúng 

sanh vốn là Phật”. Tôi không có mục đích khác, tôi cần phải hồi phục diện mạo 

Phật vốn có của tôi, tìm lại diện mạo vốn có của tôi. “Nhất thiết pháp tùng tâm 

tưởng sanh”, tôi phải tìm lại tâm tưởng mà có thể sanh nhất thiết pháp, đó là bản 

thân. Cái này, phải dùng thuật ngữ học thuật hiện nay mà nói, khoa học nhạy bén, 

triết học nhạy bén. 



Khi tôi mới học Phật, thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu Phật pháp cho tôi, 

nói cho tôi biết về Phật Thích Ca Mâu Ni, thầy chỉ gọi Thích Ca Mâu ni, không 

thêm chữ Phật: “Thích Ca Mâu Ni là nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới”. Tôi 

theo  tiên  sinh  học  triết  học.  “Triết  học  kinh  Phật  là  đỉnh  cao  nhất  của  triết  học 

toàn thế giới, học Phật là sự hưởng thụ cao nhất của nhân sanh”. Tôi đi theo Phật 

bằng cách đó, hoá giải những điều trước đây hiểu sai về Phật pháp. Chúng tôi học 

312  Tập 496 



60 năm giờ biết được, kinh Phật không chỉ là đỉnh cao nhất của triết học toàn thế 

giới, mà còn là đỉnh cao nhất của khoa học. 



Khoa học tự nhiên ngày nay phát triển theo hai hướng, một là hồng quan vũ 

trụ, hai là lượng tử lực học. Hồng quan vũ trụ nghiên cứu đại vô hạn, lượng tử lực 

học  ngược  lại  nghiên  cứu  về  tiểu  vô  hạn.  Cổ  nhân  dạy  rằng:  “lớn  không  gì  lớn 

hơn”, chính là hồng quan, thái không vật lý học. Thế còn vi quan?  Thế giới vi 

quan chính là lượng tử lực học,  Cổ nhân dạy rằng: “ nhỏ không gì nhỏ bằng”. 

Quả thực, hai thứ này phát triển đến ngày nay, theo những báo cáo mà ta có được, 

đọc được đều chưa vượt qua kinh Phật. Hơn nữa, những điều kinh Phật nói còn 

tường tận hơn, viên mãn hơn, ta càng đọc càng thấy đạo lý mà kinh Phật giảng 

hay hơn họ nhiều. Thành tựu của họ cũng rất khả quan, quý vị nói về hồng quan 

vũ trụ, họ có thể nói ra được những thăm dò về dụng cụ khoa học,  nhưng dụng 

cụ khoa học mới nhất chỉ có thể thấy được 10% toàn vũ trụ, 90% còn lại không 

thấy nữa. Chúng tôi nghe xong báo cáo này thì rất vui mừng, vì sao? 90% còn lại 

không thấy, nhưng họ không biết được chúng chạy đi đâu, nhưng chúng ta lại biết 

được,  chúng  ta  biết  được  chúng  đi  đâu.  Không  phải chúng  ta  có  những  nghiên 

cứu này, mà chúng ta nhìn thấy trong kinh Phật, kinh Phật nói cho chúng ta biết 

lý do vì sao? Trở về tự tánh, trở về tự tánh thì quý vị sẽ nhìn thấy. Vì sao vậy? Vì 

khoa học, triết học nghiên cứu phải có đối tượng, không có đối tượng sẽ không có 

phương pháp. Đối tượng ở đây là gì? Hiện tượng, đó là hiện tượng vật chất, hiện 

tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên, chỉ cần có ba loại hiên tượng này, họ đều có 

phương pháp. Tự tánh, nó không phải là hiện tượng vật chất, không phải là hiện 

tượng tự nhiên, cũng không phải là hiện tượng tinh thần, quý vị không có cách gì 

với nó, là cái lý như vậy. Vì thế báo cáo đó của họ rất phi thường, cuối cùng mặc 

dù là vấn đề, vấn đề này chúng ta biết. Giảng lượng tử lực học, họ đã phát hiện ra 

alaya rồi, alaya là năng biến. Tự tánh năng hiện, năng sanh năng hiện, alaya năng 

biến, alaya tìm thấy rồi. Vì vậy, bài báo họ đăng nói rằng, giữa vụ trụ chỉ có ba 

thứ, thứ nhất là năng lượng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Ba thứ này trong 

quan niệm của nhà Phật chính là tam tế tương của alaya. Năng lượng mà họ nói 

chính là nghiệp tướng của alaya, tin tức chính là chuyển tương của alaya, vật chất 

là  cảnh  giới  tương  của  alaya.  Tuy  nhiên  những  thứ  này  từ  đâu  đến  thì  họ  lại 

không biết. Họ bây giờ mới biết, vật chất là giả chứ không phải là thật, quả thật 

không có, nó được nảy sinh nhờ ý niệm. Ý niệm từ đâu mà có? Kết luận hiện nay 

của  họ  gọi  là  từ  không  sanh  ra  có,  nói  quá  hay!  Phật  pháp  nói  là  tự  tánh  sanh, 

chính là chân tâm của quý vị, bản tánh của quý vị. Chân tâm bản tánh không phải 

Tập 496  313 



vật  chất,  cũng  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  càng  không  phải  hiện  tượng  tự 

nhiên, nhưng nó có thể hiện ra ba hiện tượng này, nó quả thực là không có, nhưng 

nó có thể hiện hữu.  Vì thế tự  tánh  là linh tánh,  chúng sanh có cảm thì nó hiện 

tướng, chúng sanh không cảm thì nó không hiện tướng. Tướng thì hiện thế nào? 

Gọi là cảm ứng, chúng sanh có cảm thì nó sẽ ứng, tự nhiên ứng. Giống như chúng 

ta đánh trống, người đánh trống có ý nghĩ đánh trống, nên hễ đánh là trống kêu, 

trống kêu là phản ứng, chứ không hề phải thông qua là để trống suy nghĩ đã, nó 

không suy nghĩ, nó không có hiện tượng gì, âm thanh của nó là sự phản ứng qua 

lại, do đó cái ứng  này là sự phản ứng tự tánh  



Giống như thời đức Phật Thích Ca Mâu Ni còn tại thế, ngài là người minh 

tâm  kiến  tánh,  người  minh  tâm  kiến  tánh  ngài  dạy  học  49  năm  ở  thế  hiện  thân 

thuyết  pháp,  ngài  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Trong  suy  nghĩ  của  chúng  ta, 

đương  nhiên  là  có  khởi  tâm  động  niệm,  đương  nhiên  có  sự  phân  biệt,  có  chấp 

trước. Chúng ta nghĩ hoàn toàn sai, vì chúng ta nghĩ Phật như chúng ta, thực ra 

không  phải  vậy.  Ngài  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  không  có  phân  biệt  chấp 

trước.  Thế  ngài  là  gì?  Chúng  sanh  cần  những  người  như  thế  để  dạy  chúng  ta, 

chúng ta hy vọng có một người thầy tốt như vậy, tự nhiên nó sẽ ứng, hiện thân 

thuyết pháp đều là ứng. Quý vị thấy trong kinh dạy rằng: “cần lấy Phật thân để 

độ, bèn hiện Phật thân vì người đó thuyết pháp”, ngài sẽ hiện, ngài sẽ ứng. Cần 

lấy thân Bồ tát để độ, mọi người thích ngài Quan âm Bồ tát, thích Địa Tạng Bồ 

Tát, thì ngài sẽ hiện thân Bồ tát, ngài là tự nhiên, tuyệt đối không có chuyện để ta 

suy nghĩ đã, hoàn toàn không. Vì thế trong kinh Lăng Nghiêm nói rất hay, “tuỳ 

chúng sanh tâm, ứng sở tri lượng”, bản thân không khởi tâm động niệm. Nếu ngài 

mà khởi tâm động niệm thì ngài là phàm phu, ngài không còn là Phật nữa, ngài 

chưa tìm được bản thân; sau khi tìm được bản thân, tuyệt đối không bao giờ có 

chuyện khởi tâm động niệm, đó là được đại tự tại. Cho nên, cảnh giới này chúng 

ta không thể tưởng tưởng được, gọi là chẳng thể nghĩ bàn, đều không có cách gì 

để nghĩ, nghĩ không ra. 



Nhưng khoa học ngày nay quả thực đã đạt đến biên tế của kiến tánh, không 

thấy  được  nữa,  vấn  đề  này  Phật  đã  giảng  rất  rõ  trong  kinh,  ngài  giảng  cái  gì? 

Phàm phu lục đạo, bao gồm tứ thánh pháp giới, chúng sanh trong mười pháp giới, 

họ dùng là cái gì? Dùng tư tưởng, dùng suy nghĩ, cho rằng đây là tâm. Suy nghĩ 

là thức thứ sáu, công năng của thức thứ sáu vô cùng lớn, bên ngoài có thể duyên 

đến vũ trụ, bên trong có thể duyên đến Alaya, đây là điều Phật đang giảng. Hiện 

nay trường phái lượng tử lực học phát hiện ra, duyên đến Alaya rồi. Hồng quan 

314  Tập 496 



vũ trụ đã nhìn thấy biên duyên của vũ trụ, đã nhìn thấy vũ trụ có một số quả là 

không còn nữa, nhưng không thấy được tánh. Cách gì mới thấy được tánh? Đức 

Phật  dạy:  “duy  chứng  phương  tri”.  Chứng  pháp  thế  nào?    Buông  bỏ  phân  biệt 

chấp trước, quí vị sẽ chứng đắc, quý vị không dùng cái tâm này thì sẽ chứng đắc. 

Dùng tâm nghi vấn, dùng khởi tâm động niệm thì không thể thấy được; nhất định 

phải không khởi tâm không động niệm, thì sẽ nhập định, nhập định, định đến một 

mức độ nào đó thì quý vị sẽ ngộ ra, quý vị sẽ nhìn thấy. Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni thấy được trong thiền định, đây là biểu diễn cho chúng ta xem, làm sao mới có 

thể  kiến  tánh?  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  năm  19  tuổi  rời  xa  gia  đình,  ngài  là 

vương tử từ bỏ vương quyền, từ bỏ cuộc sống vinh hoa phú quý đi làm khổ hạnh 

Tăng, đi cầu học, biểu diễn này là để chúng ta nhìn thấy ngài buông bỏ mọi phiền 

não, ngài buông bỏ phiền não. Đúng vậy, Ngài học 12 năm, học mọi tôn giáo của 

Ấn  độ  cổ,  mọi  học  phái  ngài  đều  học  qua.  Mười  hai  năm  sau,  ngài  đem  tất  cả 

những  gì  học  được  đều  buoogn  bỏ,  buông  bỏ  cái  gì? Sở  tri  chướng,  vì  thế  ngài 

hoàn toàn dùng một cái, cái mà người hiện nay gọi là phần tử trí thức, ngài dùng 

danh  phận  này.  Phần  tử  trí  thức  chiếm  tuyệt  đại  đa  số,  ngài  dùng  danh  phận  là 

phần tử trí thức để thể hiện, buông bỏ hết tất cả những điều mà quý vị học được, 

thì cái tâm này sẽ sạch sẽ, không còn nữa, đây mới là thấy tánh; nếu những điều 

học quý vị được không buông được, thì sẽ không thấy tánh. Nói cách khác, Phật 

pháp cũng như vậy, những Phật pháp mà quý vị học được, không buông bỏ được 

Phật pháp, sẽ không thấy tánh. Tại sao vậy? Vì đây là giả, không phải thật. 



Vì vậy trong Kinh Kim  Cang đức Phật nói rất hay: “pháp còn phải bỏ, hà 

huống phi pháp”. Pháp ở đây là Phật pháp, Phật pháp cũng phải buông bỏ, quý vị 

mới thấy tánh. Hiện nay chúng ta không thể buông bỏ, vãng sanh thế giới cực lạc 

thì có thể được, đến thế giới cực lạc nếu muốn minh tâm kiến tánh, thì chắc chắn 

phải buông bỏ, nếu không buông bỏ vĩnh viễn không bao giờ thấy tánh. Hay nói 

cách khác, không buông bỏ, ở thế giới cực lạc, quý vị chỉ ở cõi phàm thánh đồng 

cư, hoặc cõi phương tiện hữu dư, quý vị vào không được cõi thật báo, cõi thật báo 

bắt  buộc  phải  buông  bỏ  Phật  pháp,  quý  vị  mới  có  thể  đến  được  cõi  thật  báo. 

Nhưng thế giới phương tây rất đặc thù, sự hưởng thụ trong cõi thật báo chúng ta 

không thể hiểu nổi, Phật A Di Đà quả thật có khả năng này, thần thông này, có 

thể khiến cho nhưng người vãng sanh vào cõi phương tiện và cõi đồng cư, hoàn 

toàn có được sự đãi ngộ giống như cõi thật báo, đây là điều không dễ dàng. Cũng 

có đủ trí tuệ giống như cõi thật báo, nhưng trí tuệ này không phải bản thân đắc 

chứng, mà là do Phật A Di Đà gia trì. Vì vậy họ có khả năng phân thân, cũng có 

Tập 496  315 



thể cảm ứng giao đạo với chúng sanh, có được khả năng này, là nhờ Phật A Di 

Đà đứng phía sau làm chỗ dựa, Phật lực gia trì đằng sau; nếu không có Phật lực 

gia trì thì sẽ không thể có khả năng này. Đây là điều mà thế giới phương tây xứng 

đáng được mọi người ca ngợi, bởi vì trong quốc độ của chư Phật khác không có. 

Những điều này chúng ta nên biết. Biết để làm gì? Biết để chúng ta không chọn 

sai  lầm.  Tôi  phải  làm  cho  rõ,  làm  rõ  rồi,  Tôi  quyết  định  chọn  thế  giới  cực  lạc, 

chọn  kinh Vô Lượng Thọ, tôi dùng nhất môn thâm nhập, trường thời huấn tu, lựa 

chọn  chính  xác,  chọn  đúng  rồi.  Khi  chọn  đúng  rồi,  quý  vị  sẽ  giảm  được  nhiều 

việc, và ngày nay xem như quý vị ít phải đi đường vòng, nếu quý vị chọn sai, quý 

vị  phải đi nhiều đường vòng. Đây là điều giúp chúng ta biết cách lựa chọn. Vì 

thế bộ kinh này vừa phải giảng kỹ, lại phải giảng thô, tiếp dẫn sơ học; cũng phải 

giảng sâu, giúp mọi người nhận thức được rõ, sẽ càng hiểu hơn. Sâu cạn, giảng 

sâu, giảng sơ, giảng dài giảng ngắn, tự tại! Căn tánh thế nào, dùng phương pháp 

đó để giảng, mọi người mới tin, mới thật sự hiểu. 



“Ly kinh nhất tự, tiện đồng ma thuyết”, đây là chân ngôn, lời nói thật, chắc 

chắn  không  phải  giả.  “Thế  chi  hành  nhân,  duy  đương  dĩ  thánh  ngôn  lượng  vi  y 

chỉ  dã”.  Kinh  điển  gọi  là  thánh  ngôn  lượng,  chúng  ta  không  được  phê  phán, 

chúng ta không được thay đổi, ý nghĩa của nó quá sâu sắc. 



Gần  đây  có  người  đồng  tu  tặng  cho  cái  đĩa,  tôi  xem  rồi,  biết  được  là  của 

thầy Lý hiệu trưởng đại học Đài Loan, Ông làm hơn 10 năm, 15 năm trước ông 

bắt  đầu  học  khí  công,  hình  như  sau  5  năm  học  khí  công,  ông  dần  dần  học  khả 

năng đặc biệt này, liên quan đến thần thông, ông học cái này, quả thật rất hiệu 

quả.  Ông  làm  thí  nghiệm,  thí  nghiệm  cái  gì?  Dùng  ngón  tay  nhận  biết chữ.  Rất 

nhiều nhà khoa học tìm đến ông, làm thí nghiệm ngay trước mắt để họ xem, mọi 

người  không  còn  gì  để  nói  thêm  nữa,  đúng  như  vậy.  Chữ  là  do  quý  vị  tự  viết, 

không cho người ta biết, khi viết thì viết một chữ, sau đó dùng giấy bọc lại, bọc 

rất  nhiều  lớp,  về  cơ  bản  là  không  thể  nào  thấy  được.  Quý  vị  cầm  đi  đưa  cho 

những người có khả năng đặc biệt, quý vị bảo ông dùng tay sờ, ông sẽ biết được 

quý vị viết chữ gì. Cho dù không biết chữ này, nhưng ông vẫn viết ra được dạng 

chữ, sau đó quí vị mở ra đối chiếu, giống hệt nhau. Ông nói duy chỉ có chữ Phật, 

người có khả năng đặc biệt cũng không thể nhìn thấy, mà họ chỉ nhìn thấy một 

mảng  sáng,  nhưng  không  thấy  được  chữ,  nên  không  thể  viết  ra  được,  nó  phát 

quang, đây là điều không thể nghĩ bàn. Nếu chữ Phật bỏ đi bộ nhân bên cạnh, thì 

họ nhìn thấy và có thể viết ra được; nếu thêm một nét phẩy thành chữ phất trong 

chữ phảng phất thì họ cũng nhìn thấy được, duy chỉ có chữ  Phật là không có cách 

316  Tập 496 



nào  nhìn  thấy  được,  nên  họ  không  viết  ra  được.  Thánh  ngôn,  quả  đúng  là  phi 

thường! Quý vị viết chữ Phật A Di Đà, nhìn không thấy, chỉ thấy nó phát quang; 

viết chữ Giê Su cũng không thể nhìn thấy, nó cũng phát quang. Ông ấy nói những 

thứ này đều là bậc cao, tên nó đều có đặc tính riêng, khác với thứ khác. Nhiều lần 

thí nghiệm kết quả không hề sai, vì thế ông ấy nói đây là điều hoàn toàn có thật, 

đây  không  phải  là  mê  tín.  Hơn  nữa,  người  có  khả  năng  đặc  biệt  này  có  thể  tu 

luyện, tốt nhất là trước tuổi 40, các em nhỏ từ độ tuổi 6,7 tuổi đến 14 tuổi. Ông 

nói trong số 100 người trải qua sự tu luyện, thành công chỉ có khoảng mười mấy 

đến  hai  mươi  người.  Tỷ  lệ  này  rất  cao.  Tâm  của  trẻ  con  phải  thanh  tịnh,  phải 

thuần  khiết,  phải  không  có  vọng  niệm,  thì  rất  dễ  tu  luyện  thành  công.  Ông  ấy 

dùng  ngón  tay  sờ  vào  là  biết  chữ  mà  quý  vị  viết  ra  là  chữ  gì,  đây  hoàn  toàn  là 

thật, chứ không phải giả. Ở đây chúng ta thấy được “thánh ngôn lượng”, khác với 

chữ thường, khác với ngôn ngữ văn tự phổ thông, nó phát quang, chúng ta không 

thể thay đổi nó một cách tuỳ tiện. 



Xem tiếp đoạn dưới đây, “hàm vi đạo mộ, khoáng vô tha niệm, vô hữu ưu 

tư”. Đây là điều mà chúng ta đã đọc, giống như vừa rồi đọc đến câu đầu, trong 

tâm chúng ta chỉ có đạo, các thứ khác đều là thứ yếu, đều không quan trọng. 



Câu thứ hai: “khoáng giả không khoáng, kỳ tâm không quảng vô hữu vọng 

niệm”. Câu này rất quan trọng, chúng ta dụng tâm, Thánh nhân dụng tâm,  Phật 

Bồ Tát dụng tâm, khác với chúng ta, trong tâm chúng ta lo lắng quá nhiều, day 

dứt quá nhiều, vì thế tâm bất linh. 



Người  có  khả  năng  đặc  biệt  tôi  gặp  nhiều  rồi.  Hồi  trẻ  tôi  ở  bang  Los 

Angerles, khoảng hơn hai  mươi năm rồi, hồi đó có khoảng  mười  mấy người có 

khả  năng  đặc  biệt  của  Trung  Quốc  đại  lục  sang  thăm  Mỹ,  có  ba  người  ở  Los 

Angerless, tôi đã gặp họ, tuổi đời khoảng hai mươi mấy tuổi, còn rất trẻ. Chúng 

tôi hỏi họ, khả năng này từ đâu mà có? Có một số khả năng là từ khi sinh ra đã 

có, từ nhỏ đã có rồi, họ có thể nhìn thấy được thứ mà người bình thường không 

nhìn thấy được. Các bạn học của chúng tôi có đến để thử họ, có một nữ đồng tu 

cho họ xem, họ lập tức chỉ ra trong phổi cô ấy đã từng bị lao phổi, nhưng đã bị 

can xi hoá rồi, không vấn đề gì nữa, còn để lại vết sẹo, chỉ ra vị trí của nó. Cô ấy 

giật mình, chỉ có mình cô ấy biết, ngay cả đến khi kết hôn, cũng chưa hề nói với 

chồng, không hề có ai biết nhưng họ làm sao có thể chỉ ngay ra được? Vì thế khả 

năng này là thật, không phải giả, họ có thể nhìn thấu tất cả. Chúng tôi hỏi họ, khả 

năng này liệu có thế giữ được vĩnh viễn hay không? Họ nói không được, có lẽ 

Tập 496  317 



khoảng sau ba bốn mươi tuổi là hết. Quý vị đi càng nhiều, kiến thức càng nhiều, 

tâm sẽ tạp, sẽ loạn, thì sẽ không còn nữa. Điều này hoàn toàn phù hợp với tâm 

thanh tịnh được đề cập trong kinh Phật. Khi trẻ tuổi, lúc còn nhỏ có khả năng này, 

đây là khả năng sau khi sinh ra đã có. 



Trong Phật pháp từng nói, khả năng thần thông này là do tu mà có, do báo 

mà có, người do báo mà có thì ít, do tu mà có thì nhiều, giống như quỷ thần, thiên 

thần họ do báo nhiều. Chúng ta là do tu mà có, nhưng cũng có thiểu số là do báo 

mà có. Do đó trẻ con nói những điều kỳ lạ, dùng ngôn ngữ kỳ lạ, thì qúy vị đừng 

sợ,  đừng  lo  lắng,  chúng  có  thần  thông.  Quý  vị  không  nhìn  thấy,  khi  chúng  nói 

chuyện với người khác ở đó, nói rất sinh động, chúng nhìn thấy thứ đối diện, mà 

chúng ta không thấy, cho rằng thần kinh chúng có vấn đề, không phải vậy. Do đó, 

những thường thức này quý vị phải biết, để  đối xử chính xác với trẻ con, dạy bảo 

chúng chính xác, thì chúng sẽ không bị lạc hướng, lệch lạc. Theo sự lớn lên của 

tuổi tác, tiếp xúc với nhiều chuyện, tâm không thuần nữa, tạp niềm nhiều, thì khả 

năng đặc biệt không còn nữa, cách nói này rất có lý. Người có khả năng đặc biệt 

thì nhìn người- người học khí công thì nói về khí, người có khí trường, người có 

khả năng đặc biệt nói họ có quang, trên cơ thể người có ánh sáng, ánh sáng đậm 

nhạt, màu sắc của ánh sáng có liên quan mật thiết đến sức khoẻ của quý vị, vì thế 

chỉ cần nhìn là họ biết được sức khoẻ của quý vị ra sao, bộ phận nào bị đau, họ 

cũng có khả năng chữa được bệnh cho quý vị. Năng lượng lớn nhỏ giữa hai bên 

cũng đều nhìn thấy được, trong tâm họ đều biết được. Nếu phát triển lên, nâng 

cao khả năng, chính là tu định, không có thứ khác, tức là những điều nói ở đây, 

“kỳ  tâm  vô khoáng vô hữu vọng niệm”. Vọng niệm  càng ít, thì khả  năng càng 

mạnh, có vọng niệm, thì khả năng này dần dần sẽ bị mất đi. 



Vì  vậy  “chân  tâm  ly  niệm”,  trong  chân  tâm  không  có  vọng  niệm.  Vọng 

niệm  là  gì?  Chính  là  căn  bản  vô  minh,  cũng  chính  là  khởi  tâm  động  niệm  mà 

chúng tôi nói đến. Nếu huấn luyện bản thân, trong cuộc sống thường ngày, trong 

việc đối nhân xử thế không có vọng niệm, đây là tu hành bậc cao nhất. Có vọng 

niệm, không có phân biệt, đây là bậc hai; có vọng niệm, có phân biệt, không có 

chấp  trước,  đây  là  bậc  ba.  Nếu  vọng  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước  cả  ba  đều  có, 

chính là phàm phu mà ở đây đang nói đến. Những người như chúng ta, đều mất 

hết khả năng, chôn vùi khả năng, nhưng nói thực ra thì không phải mất, mà chỉ 

cần  quý  vị  buông  bỏ  vọng  niệm,  phân  biệt,  chấp  trước,  thì  chúng  sẽ  được  phục 

hồi lại. Do đó khả năng đặc biệt này không sanh cũng không diệt, là bản năng của 

chúng ta, chúng ta khi nhìn thấy họ sẽ không cảm thấy họ kỳ là hiếm thấy nữa, họ 

318  Tập 496 



có quý vị cũng có, Phật có, quí vị cũng có, chỉ có điều Phật không có vọng niệm, 

nó có tác dụng. Quý vị hiện nay vọng niệm quá nhiều, có vọng niệm, phân biệt, 

chấp trước nên đều  mất hết,  mắt có  thể nhìn thấy, nhưng chỉ thấy được  cái bên 

ngoài, không thấy được nội tạng; nếu nhìn thấy được nội tạng thì lại không thấy 

được tâm tư. Càng siêu phàm hơn, ngay cả sự khởi tâm động niệm của quý vị họ 

cũng biết, đây chính là không chỉ nhìn thấy nội tạng của quý vị, mà còn nhìn thấy 

được ý niệm của quý vị. Vì vậy, có rất nhiều đẳng cấp, đại khái là phân thành ba 

cấp, ba cấp này chính là pháp thân Bồ Tát, Quyền giáo Bồ Tát, A La Hán, đại thể 

chia thành ba cấp như vậy. 



Chúng tôi tiếp xúc với những người có khả năng đặc biệt. Lần này tôi đến 

Nhật  bản,  ở  Nhật  cũng  có,  tôi  có  gặp  hai  ba  người,  họ  tiết  lộ  cho  tôi  rất  nhiều 

thông tin, có thể làm tham khảo. Không thể chỉ nghe nói, họ bảo chúng ta làm sao 

chúng ta làm vậy, thế thì sẽ bị lừa, chỉ là cung cấp tham khảo mà thôi. Cách xử lý 

của chúng tôi là, nhất định phải dựa vào kinh luận làm căn cứ, dựa vào lời giáo 

huấn của cổ Thánh hiền làm căn cứ, thì sẽ không phạm sai lầm. Vì vậy chúng tôi 

quyết định không làm theo họ, chỉ tham khảo thôi. Nếu họ bảo thế nào chúng ta 

thế đó, thì sẽ bị mắc lừa. Chúng ta chỉ tham khảo, chứ không nhất định phải làm 

theo. Những thông tin mà họ đưa ra phần lớn là chính xác. Nếu chúng ta tin họ, 

họ có thể chơi đểu chúng ta, cung cấp thông tin không chính xác, thì chúng ta sẽ 

bị lừa. Khi chúng ta bị lừa thì sẽ tìm họ không ra. Cho nên không được theo họ, 

dù họ nói có hợp tình hợp lý hợp pháp đến đâu đi nữa, chúng ta cũng nên lấy kinh 

giáo  làm  căn  cứ  đề  giải  quyết,  như  vậy  là  đúng.  Quyết  tâm  không  rời  xa  kinh 

giáo, phải tôn trọng kinh giáo. 



Câu  thứ  ba:  “vô  hữu  ưu  tư”.  Quý  vị  thấy  “tín  tâm  kiên  định,  trí  tuệ  minh 

liễu,  ư  thế  vô  lo,  ư  pháp  vô  nghi,  cố  vô  hữu  ưu  lo  chi  tư”.  Hiện  nay  hình  như 

trong tên các bệnh tật có thêm bệnh stress, nghe nói rất nghiêm trọng, và cũng rất 

phổ biến. Ở đây có cách chữa trị, người mắc bệnh stress chắc chắn tín tâm không 

kiên định, chắc chắn không có niềm tin, không tự tin với bản thân, cũng không có 

niềm tin đối với người khác, nếu họ có đi khám, thì cũng không tin vào bác sĩ. Họ 

không có trí tuệ, hồ đồ, mê hoặc, chắc chắn họ có nhiều suy nghĩ, nhiều lo lắng, 

nhiều nghi ngờ, chắc chắn có mấy triệu chứng này. Kinh này mặc dù là bản hội 

tập,  từng  chữ  từng  câu  đều  có  căn  cứ,  đều  là  nguyên  văn  trong  5  loại  bản  dịch 

gốc,  không  bị  sửa  một  chữ  nào,  không  bị  thay  đổi  lấy  một  chữ,  đều  rất  trung 

thành với kinh giáo, không dám làm liều thêm bớt kinh pháp. Đối với bản hội tập 

của Hạ Lão này, chúng tôi rất ca ngợi, chúng tôi hoan hỷ, bởi vì hai bản trước đây 

Tập 496  319 



quả thực có thêm bớt kinh pháp, mặc dù không nhiều, thay đổi vài chữ, sửa một 

hai câu, đây là điều Phật không cho phép. Bản sửa mặc dù xem ra dễ hiểu hơn 

bản gốc, nhưng tại sao không được làm như vậy? Vì nếu quý vị là người đầu tiên, 

quý vị dẫn đầu, quý vị sửa đổi, thì người khác sẽ nói quý vị sửa được, tôi cũng 

sửa được, họ cũng sửa được, ai cũng sửa một chút, truyền lại một hai trăm năm 

sau,  kinh  này  không  còn  là  kinh  nữa.  Vì  thế  cổ  nhân  rất  hiểu  cái  lý  này,  quyết 

định không dám sửa. Nếu có nghi ngờ, thì chú thích bên cạnh, chữ này nếu sửa 

thành  chữ  kia  thì  càng  dễ  giảng  hơn,  cũng  phải  chú  thích  bên  cạnh,  nguyên  tác 

không được động vào, như thế thì có thể được. Cổ đức có lúc cũng làm như thế, 

chúng tôi đã nhìn thấy trong kinh, ngài chú thích bên cạnh chứ không dám sửa 

đổi. Đây là thái độ  rất tốt khi học tập thánh giáo,  chúng ta không thể  làm  trái. 

Đoạn này, câu nói này phải học cho thuộc, bởi vì có thể phải ứng đối với thiên tai 

trước mắt. 



Điều  khiến  cả  thế  giới  vô  cùng  lo  lắng  là  lời  tiên  đoán  về  thiên  tai  của 

Maya,  ngày  tháng  nói  đến  là  ngày  21  tháng  12  sang  năm,  hiện  nay  rất  nhiều 

người đang bàn luận về vấn đề này. Tôi nhận được lời mời của Đức Giáo Hoàng 

toà  thánh  Vatican,  có  thể  cũng  là  bàn  luận  về  vấn  đề  này.  Cách  giải  quyết,  thì 

mấy câu này là đủ rồi: “tín tâm kiên định”. Nếu chúng ta nghi ngờ, thì phiền phức 

sẽ đến. Thiên tai là từ đâu mà có? Trong kinh Phật giảng rất hay, tham sân si mạn 

nghi, là từ đây sanh ra. Nghi ngờ rất nghiêm trọng, nghi tức là không có tự tin. 

Nếu „tín tâm kiên định‟ thì sẽ không có nghi, nếu không nghi thì đại địa sẽ kiên 

cố, chúng ta nói rằng thiên tai tự nhiên trên trái đất này có xu hướng giảm nhiều, 

cho dù vần còn một số thiên tai, không đến nỗi có nguy hại lớn, niềm tin thật là 

quan  trọng!  Mỗi  một  tôn  giáo  đều  phải  giảng  cầu  về  tín  tâm,  người  học  Phật 

không  nghi  ngờ  với  Phật,  học  cơ  đốc  giáo  không  nghi  ngờ  về  cơ  đốc,  học  Do 

Thái giáo không nghi ngờ với thượng đế, học đạo hồi  không nghi ngờ về Chân 

chủ, tín tâm kiên định, thì thiên tai sẽ được giảm thiểu. Quý vị xem tên của những 

giáo chủ này, như chúng tôi vừa nói, thực nghiệm mà ông Lý hiệu trưởng trường 

Đại học Đài Loan làm, những thứ mà dùng tay sờ vào đều sờ không ra được, đều 

phát quang, những tên này đều phát quang, chứng tỏ những tên này không phải là 

tên  của  những  người  bình  thường,  những  người  này  không  phải  là  người  bình 

thường,  đúng  là  người  rất  có  đức  hạnh,  thân  tâm  thanh  tịnh,  không  nhiễm  bụi 

trần, vì thế nó phát quang, quang ở đây là trí tuệ quang minh. Do vậy tín tâm còn 

quan trọng hơn bất cứ điều gì. Hàng tri thức phải có niềm tin với cổ Thánh tiên 

Hiền, với những thứ mà cha ông để lại. 

320  Tập 496 





Cương lĩnh của luân thường đạo đức rất đơn giản, tôi thường nói, tôi cho 

rằng  những  điều  này  không  phải  Không  Tử  nói.  Khổng  Tử  sống  cách  chúng  ta 

2500  năm,  tôi  tin  rằng  những  thứ  mà  tổ  tông  để  lại  chắc  chắn  sẽ  hơn  10  ngàn 

năm. Bà La Môn giáo của Ấn độ có 13 ngàn năm, cổ Thánh tiên hiền lão tổ tông 

của  chúng  ta  không  thể  nào  có  sau  được.  Bởi  vì  hồi  đó  không  có  chữ  viết,  chữ 

viết là do Hoàng đế phát minh, từ khi có chữ viết đến này là 4500 năm. Thái độ 

của Không Tử rất hay, xứng đáng để chúng ta học tập, trong Luận Ngữ ông nói: 

“thuật nhi bất tác, tín nhi hảo cổ”, hai câu này minh chứng thái độ làm học vấn 

suốt đời của ông: thật thà, đúng là thật thà, nghe lời, thật làm, là người tốt chuẩn 

mực. Ông không sáng tạo, không phát minh, ông tin tưởng vào những gì mà cổ 

Thánh tiên Hiền truyền lại, ông thích. “Thuật nhi bất tác”, thuật là nói về người 

trước  đây,  tiếp  thu  cái  trước  đây.  Nói  cách  khác,  suốt  đời  ông  học  cái  của  cổ 

nhân, điều ông tu dưỡng cũng là do cổ nhân dạy, cái ông dạy người khác, truyền 

lại  cho  đời  sau  đều  là  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền,  chứ  không  phải  của  mình,  đây 

chính là “thuật nhi bất tác”. “Tín nhi hảo cổ”, không hoài nghi với những điều 

của cổ nhân,  niềm tin kiên định, hơn nữa vô cùng yêu thích, say mê. Tôi tin đây 

là lời nói thật của Không Tử, chứ không phải ông khiêm tốn. Đây là tấm gương 

cho ngày nay chúng ta học tập. Những điều mà Khổng Tử nói trong Luận Ngữ, 

đều là của cổ nhân, ông chỉ đem những lời cổ nhân dạy viết thành sách truyền lại 

cho đời sau.  Vì thế  Khổng Tử  được người đời sau tôn xưng là Tập Đại Thành 

Giả, ông không sáng tạo phát minh ra điều gì,  cái của cổ Thánh tiên Hiền vào tay 

ông, được ông sưu tập lại, viết thành chữ, thành sách lưu truyền lại cho đời sau, 

công đức này không thể nghĩ bàn. 



Giáo  dục  của  người  xưa  chúng  ta  chắc  chắn  có  từ  rất  sớm,  mặc  dù  không 

được ghi lại bằng văn tự, lão tổ tông dạy người ta cách làm người thế nào. Giáo 

dục thời xưa gồm tứ khoa, không thể truyền sai được. Ngũ luân là: “phụ tử hữu 

thân,  phu  phụ  hữu  biệt,  quân  thần  hữu  nghĩa,  trưởng  ấu  hữu  tự,  bằng  hữu  hữu 

tín”, chỉ có hai mười chữ chẳng lẽ lại truyền sai sao? Có truyền trăm ngàn năm 

sau cũng không bị sai. Đây là căn cứ nguyên thuỷ nhất về quan niêm dạy học của 

người  xưa,  nói  quá  hay.  Đây  nói  lên  điều  gì?  Mối  quan  hệ,  mối  quan  hệ  giữa 

người với người trước hết phải làm cho rõ. Khi mối quan hệ được xác lập rõ ràng 

rồi,  mấu  chốt  trong  mỗi  mối  quan  hệ,  quý  vị  phải  có  nghĩa  vụ  gì,  quý  vị  được 

hưởng quyền lợi gì, tất cả đều có, đều rõ ràng. Người xưa chỉ nói về tận tâm với 

nghĩa vụ, không nói về hưởng thụ quyền lợi, quá cao siêu! Vì vậy họ không có 

cạnh  tranh.  Nếu  có  hưởng  thụ  thì  ắt  phải  cạnh  tranh,  chỉ  nói  về  nghĩa  vụ,  mọi 

Tập 496  321 



người  không  có  tranh  giành,  cách  giáo  dục  này  rất  hay,  thật  là  hoàn  mỹ.  Giữa 

người với người có năm mối quan hệ. 



Giữa người với người nên quan hệ với nhau thế nào? Ngũ Thường,  thường 

là vĩnh viễn không thay đổi, là đức hạnh cơ bản để làm người, có năm chữ, không 

thể  truyền  sai  được:  “nhân  nghĩa  lễ  trí  tín”,  sao  lại  truyền  sai  được!  Trăm  ngàn 

năm,  một  triệu  năm  cũng  sẽ  không truyền  sai.  Nhân  là  ái  nhân,  nghĩ  đến  mình 

chắc chắn phải nghĩ đến người, nhân giả ái nhân. Nghĩa là nói về đạo lý, đây cũng 

là điều mà người đời sau chúng ta thường nói là hợp tình hợp lý, đây gọi là nghĩa, 

tình lý pháp  mặt nào cũng hội tụ.  Lễ là lễ tiết, vô cùng quan trọng, chứ không 

phải vì người trong một nhà suốt ngày gặp nhau thì cần gì phải coi trọng  cái lễ? 

Đương nhiên là quan trọng, vì sao? Thành tại tâm mà phải bộc lộ ra ngoài. Vất bỏ 

cái bên ngoài thì sự thành tâm bên trong sẽ bị mờ nhạt dần, lâu ngày sẽ mất đi, vì 

thế trong và ngoài phải phối hợp với nhau. Điều này chúng tôi thấy rất rõ khi ở 

Nhật Bản, người Nhật ở quê khi gặp nhau đều chào hỏi nhau, gặp người khác đều 

cung kính cúi xuống 90 độ, bất kể là có quen hay không, thói quen này của người 

Nhật  được  hình  thành  từ  nhỏ,  vì  vậy  quý  vị  cảm  thấy  rất  thân  thiết,  gần  gũi. 

Người trong một nhà, họ cũng cung kính chào hỏi cúi lạy lẫn nhau như vậy tự 

sáng đến tối. Nhìn họ chúng tôi hoan hỷ, giữa người với người, người trong gia 

đình cũng nên như vậy, nên đối xử hoà nhã với nhau, đây không phải là khách 

sáo, đây là tình cảm nội tâm được biểu hiện rất tự nhiên. Xin quý vị chớ xem đây 

là điều không cần thiết, hoàn toàn sai lầm, chắc chắn phải có cái này, sự an định 

của xã hội là dựa vào cái này đây, thiên hạ thái bình cũng phải  dựa vào nó. Quý 

vị đừng cho rằng đây là chuyện nhỏ, chuyện nhỏ tích tụ lại sẽ thành chuyện to, 

nếu quý vị ai cũng vứt bỏ, thì tâm cung kính giữa người với người sẽ không còn 

nữa.  Quý  vị  nhất  định  phải  rèn  từ  nhỏ,  phải  thật  tâm,  đó  không  phải  làm  cho 

người khác khen. Trí là   lý trí, điều đó chứng tỏ  trong  cuộc sống của chúng ta 

việc đối nhân xử thế phải dựa vào lí trí, không thể dựa vào tình cảm, vì tình cảm 

thường xảy ra phiền phức, phải dựa theo lý trí. Nhất là quan hệ thân tình, chúng 

ta thường thường bỏ lý trí sang một bên, làm việc theo tình cảm, nên thường để 

xảy  ra  nhiều  đau  khổ.  Cuối  cùng  là  tín,  “nhân  vô  tín  tắc  bất  lập”,  quan  hệ  với 

người, với mọi chúng sanh đều phải trọng chữ tín. 



Hôm  trước,  có  mấy  người  đồng  tu  từ  Vân  Nam  đến,  họ  nói  với  tôi,  mấy 

năm nay họ trồng lúa, trồng rau, trồng hoa quả, đều có sự giao lưu bằng ngôn ngữ 

với sâu bọ và chim chóc, đạt hiệu quả rất tốt. Sản phẩm nông sản của họ không 

cần dùng thuốc, không cần phân bón. Có sâu ăn, họ chỉ ra vùng này có mấy mẫu 

322  Tập 496 



đất,  vì  họ  trồng  diện  tích  rất  lớn,  khoảng  những  mấy  trăm  mẫu,  họ  chỉ  ra  mấy 

mẫu đất nào là chuyên để cung cấp cho sâu ăn, và nói rõ với sâu bọ, kết quả là 

sâu bọ tuân thủ quy định. Họ nói chỉ cách nhau một bờ ruộng khoảng 10 đến 20 

cm, nhưng sâu bọ ở vùng đất này quyết không sang bên kia ăn, quý vị nhìn thấy 

trên lá rau bên này đều đầy những lỗ nhỏ. Họ nói trái cây cũng như vậy, chỉ rõ 

những cây nào để giành  riêng cho chim, chim chỉ đến đó ăn thôi; những cây nào 

không cho chúng, chúng đều không ăn, đây là tín . Chúng ta trọng chữ tín với sâu 

bọ, chim chóc, thì sâu bọ, chim chóc đáp lại chúng ta cũng bằng chữ tín, bên nào 

cũng trọng chữ tín, thì trồng trọt sẽ không cần dùng thuốc, không cần phân bón. 

Thuốc và phân bón sẽ làm ô nhiễm nguồn đất, đây là điều khủng khiếp nhất, phải 

trả giá đắt nhất, vụ này quý vị thu hoạch, nhưng vụ sau thì không thể trồng được 

nữa, vì sao? Vì đất có độc. Cách trồng trọt của họ rất thành công, nghe nói lãnh 

đạo  địa  phương  cũng  đến  thăm,  ai  cũng  rất  thích,  dần  dần  quảng  bá,  hy  vọng 

những người nông dân, người trồng lúa, trồng rau, trồng trái cây đều trồng theo 

cách này, nói không với phân bón và thuốc trừ sâu. Sản phẩm trồng ra rất ngon, 

hoa nở rất thơm, trái cây rất ngọt. 



Thông qua điều này có thể nói rằng đây là kinh nghiệm mười mấy năm của 

chúng tôi, mười năm chúng tôi ở Úc Châu, trang trại trồng rau của chúng tôi chưa 

dùng phân bón và phun thuốc, nhưng vẫn trồng trọt thành công, làm  cho người 

trồng rau ở vùng xung quanh đến xem đều rất ngưỡng mộ, sao lại xanh tốt như 

vậy?  Hỏi  chúng  tôi  trồng  bằng  thứ  gì?  Chúng  tôi  nói  không  phân  bón,  không 

phun  thuốc.  Nước  tưới  là  nước  giếng,  chúng  tôi  đào  mấy  cái  giếng,  việc  dùng 

nước giếng tưới rau, trái cây, đây đều là nói đến chữ tín. Chúng ta phải giữ chữ 

tín với thiên địa quỷ thần, thế thiên địa quỷ thần có không? Nói đến thiên địa quỷ 

thần đúng là có, giống như ông Lý hiệu trưởng trường đại học Đài Loan nói, ông 

luyện khả năng đặc biệt, đúng là có, không sai chút nào, ông nói chỉ có điều quý 

vị không nhìn thấy, người có khả năng đặc biệt có thể nhìn thấy, chứ hoàn toàn 

không phải vì nhìn không thấy nên nói là không có, đúng là có, hơn nữa còn có 

quan hệ mật thiết với cuộc sống của chúng ta. 



“Tâm tính kiên định, trí tuệ minh liễu”, cuộc sống, công việc, đối nhân xử 

thế đều phải dựa vào trí tuệ. Tri thức có thể xử lý  một số việc nhưng lại bị hạn 

chế, hơn nữa phần lớn còn có hậu di chứng. Trí tuệ tốt hơn, trí tuệ xử lý sự việc 

không có hậu di chứng, hơn nữa trí tuệ không bị hạn chế, thế trí tuệ từ đâu mà có? 

Trí tuệ tự tâm thanh tịnh mà ra. Nếu tâm thanh tịnh không có, thì nó ở đâu ra? Từ 

những lời giáo huấn của Thánh hiền mà ra. Công phu tu hành của quý vị chưa đủ, 

Tập 496  323 



tâm  thanh  tịnh  sẽ  không  xuất  hiện,  nghe  những  lời  Phật  dạy  trong  kinh,  và  làm 

theo được, đó chính là trí tuệ. Bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu từ đệ tử quy, từ cảm 

ưng thiên, từ thập thiện nghiệp. Xin quý vị đừng xem những thứ này hình như 

quá giản đơn, không có tác dụng gì. Nó có tác dụng rất lớn, hai ba năm lại đây, ở 

Trung  Quốc  dường  như  có  rất  nhiều  hội  thảo  về  văn  hoá  truyền  thống,  với  nội 

dung rất phong phú, có rất nhiều nội dung được lên báo cáo tại hội thảo. Hiệu quả 

của việc học đệ tử quy làm thay đổi quý vị, thay đổi gia đình, thay đổi sự nghiệp. 

Đề  xuất  nhiều  chứng  cứ  thuyết  phục,  chứng  minh  cái  này  hay,  mà  trước  đây 

không  ngờ  tới.  Những  thứ  này  là  chúng  ta  học  tập  từ giáo  dục  của  Thánh  hiền, 

học tập căn cơ giáo dục của Phật Bồ Tát, nếu như không có cơ sở này, thì việc 

học  những  điều  của  Thánh  hiền  của  quý  vị  sẽ  biến  thành  tri  thức,  không  dùng 

được. Nếu thực hiện được ba thứ này, quý vị sẽ có gốc, có gốc của Thánh hiền, 

có gốc của Phật Bồ Tát, thì khi quý vị học giáo dục Thánh hiền, học kinh điển sẽ 

lập tức hữu dụng. Quý vị sẽ hiểu ý nghĩa bên trong của nó, có thể tương ứng với 

bản thân, và có thể giải quyết được vấn đề của quý vị. Sâu xa hơn, nó có thể giúp 

quý vị giải quyết vấn đề sanh tử, nó có thể giúp quý vị giải quyết vấn đề kiếp sau, 

quả là hiếm thấy. Đây gọi là vấn đề lớn, chuyện đại sự! 



“Ư thế vô lo”, không có lo lắng, mặc cho thế gian này nhiều thiên tai như 

vậy, nhưng trong tâm chúng ta xem như không có chuyện gì, tại sao? Biết nhân 

của nó, biết quả của nó, biết được quả báo và cũng biết được làm sao để hoá giải, 

đều biết hết. Cho nên không còn gì để lo lắng, day dứt, phiền não nữa. “Ư pháp 

vô nghi”, là không nghi ngờ gì với dạy học, và giáo pháp của thế xuất thế gian 

Thánh hiền. Ở đây phức tạp nhất, chính là người hiện nay chịu giáo dục hiện nay, 

giáo dục hiện nay lấy khoa học làm đầu, mà khoa học trước tiên với tinh thần là  

hoài nghi.  Hoài nghi với vật chất thì có thể được, nghiên cứu vật lý thì được, quý 

vị có thể nghi ngờ, để quý vị đi tìm căn nguyên. Nhưng nếu quý vị nghi ngờ với 

lời dạy của bậc Thánh hiền, thì nguy to, vì sao? Vì điều Thánh hiền dạy là từ tâm 

thanh tịnh mà ra, nói theo thuật ngữ của nhà Phật gọi là Thiền định. Quý vị không 

tu thiền định, quý vị hoàn toàn xa lạ với nó, quý vị không nhận thức được nó, nếu 

quý vị không có nghi ngờ cũng sai, mà có nghi ngờ cũng sai. Quý vị phải hiểu nó, 

giống  như  Phật  pháp,  Phật  pháp  đại  thừa  quý  vị  phải  hiểu,  quý  vị  phải  bỏ  dục 

vọng, nghĩa là nói giới luật mà Phật chế định, quý vị phải tuân thủ. Giới luật là 

gì? Giới luật bảo quý vị buông bỏ, buông bỏ tự tư tự lợi,  buông bỏ danh văn lợi 

dưỡng, buông bỏ sự tham luyến đối với ngũ dục lục trần, buông bỏ tham sân si 

mạn, dạy quý vị những điều đó. Buông bỏ sát đạo dâm vọng tửu, quý vị phải bỏ 

324  Tập 496 



hết, vì sao?  Vì tâm thanh tịnh hiện tiền, tâm bình đẳng thì trí tuệ càng cao, đại 

triệt đại ngộ là trí tuệ viên mãn, những trí tuệ này là có sẵn trong bản thân quý vị. 

Phật tại sao bảo Quý vị rũ bỏ những thứ này? Vì những thứ này nó cản trở trí tuệ, 

cản trở đức năng của bản thân quý vị, quý vị vất bỏ mọi thứ cản trở này, thì quý 

vị sẽ minh tâm kiến tánh. 



Do đó trong giáo lý đại thừa, Phật nói với chúng ta rằng, buông bỏ tất cả 

chấp trước với thế xuất thế gian, quý vị sẽ chứng quả A la hán, sẽ đạt được thanh 

tịnh, tâm thanh tịnh sẽ hiện tiền. Khi tâm thanh tịnh hiện tiền, thì lục đạo luân hồi 

không  còn  nữa.  Lục  đạo  là  nhiễm  ô,  tâm  không  thanh  tịnh  thì  quý  vị  mới  nhìn 

thấy cảnh giới này, nếu tâm thanh tịnh thì sẽ nhìn không thấy, đến lúc đó quý vị 

mới hiểu được lục đạo là giả, không phải thật, giống như một giấc mơ, vừa tỉnh 

giấc.  Nếu  tiếp  tục  nâng  cao  lên,  chẳng  những  không  chấp  trước,  mà  phân  biệt 

cũng không còn, quý vị sẽ thành Bồ Tát. Quý vị từ Thanh Văn Duyên Giác thăng 

lên  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  không  có  phân  biệt.  Từ  Bồ  Tát  đến  Phật,  đây  là  Phật  trong 

thập pháp giới, Thiên Thai đại sư gọi ngài là tương tợ tức Phật, chứ không phải là 

chân  Phật.  Vì  sao?  Vì  còn  dùng  vọng  tâm,  cũng  có  nghĩa  là  ngài  còn  khởi  tâm 

động niệm, mặc dù không có phân biệt, không có chấp trước, nhưng vẫn còn khởi 

tâm  động  niệm.  Nếu  khởi  tâm  động  niệm  được  không  còn,  ngài  sẽ  thành  chân 

Phật, chứ không phải là giả nữa, thập pháp giới không còn nữa. Từ đó biết được 

thập  pháp  giới  vẫn  là  một  giấc  mơ.  Phật  trong  kinh  giảng  rằng:  “phàm  sở  hữu 

tương giai thị hư vọng”, đến lúc này quý vị mới có thể hoàn toàn hiểu thấu đáo, 

thật  là  hư  vọng  chứ  không  phải  giả,  không  thấy  nữa.  Không  thấy  nữa,  thì  cảnh 

giới nào xuất hiện? Tỉnh dậy, chính là nhất chân pháp giới hiện tiền, cõi thật báo 

trang nghiêm của chư Phật Như Lai. Vì sao nói là chân? mọi hiện tượng trong thế 

giới này bất biến. Hiện tượng thập pháp giới có biến, con người có sanh lão bệnh 

tử, thực vật có sinh trụ dị diệt, sơn hà đại địa có thành trụ hoại không, chúng đều 

thay đổi.  Mọi điều trong nhất chân pháp giới bất biến, nguyên nhân vì sao? Nó 

chỉ có tâm hiện không có thức biến, thức là vọng tâm, nó không dùng vọng tâm, 

hoàn  toàn  dùng  chân  tâm,  chân  tâm  bất  biến.  Mọi  hoàn  cảnh  đều  bất  biến,  con 

người không già nua, người sống đến mấy ngàn tuổi, mấy chục ngàn năm, không 

chỉ dừng lại ở đó! Ba a tăng kỳ kiếp. Quý vị không có cách gì để tính được. Vậy 

thì sao? Vĩnh viễn trẻ mãi như vậy, hoa không tàn, lá xanh không bị vàng, vĩnh 

viễn như vậy, sơn hà đại địa đều không bị xấu đi, đây gọi là nhất chân pháp giới. 



Nhất chân giới pháp có có thật không? Vẫn không phải là thật. Đến khi quý 

vị  vọng tưởng- vọng tưởng còn có tập khí, nếu tập khí vọng tưởng đoạn tuyệt, 

Tập 496  325 



nhất chân pháp giới không còn nữa, giống như những gì mà các nhà khoa học nói 

90% vũ trụ không còn thấy nữa. Tập khí vô minh của quý vị đoạn tuyệt, thì nhất 

chân pháp giới không thấy nữa, thế nó đi đâu? Trở về với thường tịch quang, trở 

về  tự  tánh.  Thường  tịch  quang  tôi  vừa  nói  tới,  hiện  tượng  gì  cũng  không  có, 

không  có  hiện  tượng  vật  chất,  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  không  có  hiện 

tượng tự nhiên, vì thế lục căn của chúng ta không thể đạt đến, lục căn lục thức 

không duyên đến được, vì thế  mới nói nó không có. Thực ra nó có, nó tồn tại, 

nhưng  nó  không  có  hiện  tượng  gì,  duyên  không  tới.  Kinh  Phật  giảng  thấu  triệt 

hơn các nhà khoa học, khoa học còn có nghi vấn, từ không sanh ra có, họ chỉ nói 

được như vậy. Đức Phật giảng rất rõ, nó hồi quy tự tánh, tự tánh biến nhất thiết 

xứ,  biến  nhất  thiết  thời,  nhưng  nó  không  có  hiện  tượng,  ba  loại  hiện  tượng  đều 

không có, nhưng nó tồn tại. Làm sao biết được. Quý vị có thể buông bỏ ý niệm 

vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước,  thì  quý  vị  sẽ  nhìn  thấy,  quý  vị  sẽ  đắc  chứng, 

Phật  nói  việc  này  chỉ  chứng  mới  biết  được.  Chứng  là  không  có  cái  khác  ngoài 

việc  bảo  ta  buông  bỏ.  Vì  vậy  chân  công  phu  của  Phật  pháp  là  buông  bỏ  chấp 

trước, buông bỏ phân biệt, buông bỏ khởi tâm động niệm, quả là chân công phu! 

Khi  buông  bỏ  chấp  trước,  quý  vị  chứng  A  La  Hán;  buông  bỏ  phân  biệt,  quý  vị 

chứng Bồ Tát; buông bỏ bỏ khởi tâm động niệm, quý vị thành Phật. Quý vị vốn 

dĩ là Phật, chỉ cần quý vị buông bỏ ba thứ này quý vị sẽ thành Phật, vì vậy đức 

Phật nói tất cả chúng sanh vốn dĩ đều là Phật, điều này rất đúng. Hiện nay còn có 

người  phản  đối  Phật  giáo,  không  phải  là  phản  đối  chính  mình  hay  sao?  Đúng, 

đúng như vậy, họ phản đối sự buông bỏ, không chịu buông bỏ. Dám buông bỏ, 

mới đúng!  Câu này nói rất thú vị. 



“Ư pháp vô nghi, cố vô hữu ưu lự chi tư”, tinh thần của quý vị sẽ rất thoả 

mãn, tâm trạng phấn chấn, không có lo âu, không phiền não, không day dứt, thật 

là tự tại. Tâm tự tại, thân sẽ tự tại, cơ thể sẽ không mắc bệnh gì. Bệnh từ đâu mà 

có? Bệnh từ âu lo mà ra, người không có âu lo thì làm sao có bệnh! Người không 

có tham lam, phẫn nộ, ngu muội, ngạo mạn thì đâu có bệnh tật gì! Chẳng những 

cơ thể không có bệnh, mà ngay cả nơi cư trú sơn hà đại địa cũng không có thiên 

tai, đây gọi là người có phước ở đất phước. Thế người nào là có phước? Không 

có lo lắng là người có phước, không có tham sân si  mạn là người có phước, họ 

sống ở nơi nào thì nơi đó sẽ không có thiên tai. Nếu phước báo của quý vị càng 

lớn,  thì  phước  của  quý  vị  càng  xa;  phước  báo  ít,  thì  trong  vòng  trăm  dặm  cũng 

không có tai nạn gì; phước báo lớn, thì trong vòng ngàn dặm cũng không có thiên 

tai, gọi là đại phước. Một người có phước báo, thì nhiều người được hưởng theo, 

326  Tập 496 



vì  vậy  việc  hoá  giải  thiên  tai  không  còn  là  vấn  đề  lớn  nữa,  chỉ  cần  quý  vị  hiểu 

được thật làm, mọi người sẽ hồi tâm chuyển ý, buông bỏ ý nghĩ ác ý không làm 

nữa, hành vi ác quyết định không làm nữa. Rủ bỏ tham sân si mạn trong tâm, rũ 

bỏ hành vi sát đạo dâm vọng tửu, thì mọi vấn đề sẽ được giải quyết, lập tức thấy 

hiệu quả. 



Mười năm nay, kinh nghiệm trồng rau của chúng tôi là giao lưu trao đổi với 

sâu bọ, chim chóc. Nơi chúng tôi  ở, chúng tôi trao đổi giao lưu với chuột, gián, 

ruồi, muỗi, kiến, chúng rất biết nghe lời. Vườn phía ngoài của chúng tôi là không 

gian  hoạt  động  của  chúng,  trong  phòng  là  không  gian  hoạt  động  của  chúng  tôi, 

chúng  tôi  không  xâm  phạm  lẫn  nhau,  chúng  tôi  yêu  quý  bảo  vệ  nhau.  Chúng  ở 

bên ngoài, chúng tôi yêu quý bảo vệ chúng, giúp đỡ chúng, và chúng cũng không 

làm tổn hại đến chúng tôi. Thi thoảng có vài con kiến bò vào chỗ chúng tôi, đây 

nghĩa là gì? Chúng đến chơi, chúng tôi cũng không làm tổn thương đến chúng, và 

mời chúng bò ra ngoài, chúng quả thật rất ngoan ngoãn nghe lời bò ra ngoài. 



Hồi tôi ở Úc Châu, dãy nhà phía sau tôi ở là mới xây, sau khi xây xong tôi 

dọn đến ở đó, sáng sớm hôm sau  tỉnh dậy vào phòng vệ sinh thấy toàn là kiến, 

nhà mới xây, thế kiến từ đâu đến? Tôi nghĩ không ra, tôi liền nói với kiến rằng: 

kiến ơi, ta phải dùng nhà vệ sinh, chúng tôi cho nhau thời gian là nửa tiếng, tôi ra 

ngoài niệm Phật nửa tiếng, sau đó quay lại rửa mặt, súc miệng, các vị từ đâu đến, 

thì về chỗ đó. Nửa tiếng sau tôi quay lại quả thật không thấy  một con kiến nào 

nữa, đi hết cả rồi, chúng rất biết nghe lời. Quý vị đâu cần phải giết chúng? Không 

được sát sanh, quý vị giết chúng, chúng sẽ báo thù, thì sẽ xảy ra báo thù qua lại 

mãi, nếu chúng ta chung sống hoà bình với chúng thì thật là tốt biết mấy! chúng 

ta  hoan  hỷ,  chúng  cũng  hoan  hỷ,  chúng  ta  cảm  ơn,  chúng  cũng  cảm  ơn.  Đây  là 

kinh nghiệm của bản thân chúng tôi. 



Có một năm, có lẽ là khoảng năm 2007, tôi về quê, thành lập trung tâm  ở 

vùng Thang Trì, để thúc đẩy việc học tập đệ tử quy, rất có hiệu quả. Họ bố trí cho 

tôi một ngôi nhà, ban đêm tôi làm việc ở đó, nhà mà họ bố trí cho tôi ở gồm một 

phòng ngủ, một phòng đọc sách, tôi làm việc tụng kinh ở trong phòng đọc sách. 

Muỗi có khoảng bốn năm chục con, rất nhiều, chúng đều đậu trên tường. Tôi nói 

với  chúng,  được,  ta  tụng  kinh  trong  phòng,  các  vị  nghe  kinh,  đừng  quấy  rối  ta. 

Đúng như vậy, sau hai tiếng tôi đọc kinh xong, mà chúng vẫn bất động. Đến sáng 

sớm ngày hôm sau, tôi đến phòng đọc để xem, quả thật chỉ còn lại mười mấy con 

vẫn đậu ở đó, những con khác không thấy đâu nữa, chúng biết nghe lời, rất biết 

Tập 496  327 



nghe lời! Vì vậy quý vị không được giết chúng, phải yêu quý chúng. Nếu đúng là 

chúng  muốn  chích  thì  có  thể  chính một  chút,  đồng  nghĩa  với  việc  chúng  ta  cho 

chúng một bữa ăn, chúng bay đến cũng vì khất thực, chúng ta hãy cho chúng một 

bữa. Nhưng phải ra điều kiện với  chúng như không được  chích đau, không gây 

ngứa. Quả đúng như vậy, chích xong chúng bay đi ngay, không đau cũng không 

ngứa. Quý vị thấy đó đây thật là một mối quan hệ tốt đẹp. Ở chỗ chúng tôi đây 

còn có một vị thầy giáo, ông nói với muỗi rằng, tối ta ngủ tay chân có thể chích, 

nhưng tuyệt đối không được chích ở mặt, nếu chích vào mặt thì ngày mai ta lên 

lớp sẽ rất xấu. Đúng như vậy, tuyệt nhiên chúng không cắn vào mặt, không chích 

vào đầu, chỉ chích vào bắp tay và phần đùi, chúng đúng là làm theo như vậy. Do 

đó, chúng ta yêu cầu gì, chúng cũng đều đáp ứng, các loại động vật nhỏ rất dễ 

tiếp  xúc,  đều  là  linh  tánh,  chúng  hiểu  chúng  ta,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm 

chúng  cũng  biết.  Đây  là  điều  mà  mười  mấy  năm  nay  chúng  tôi  luôn  luôn  làm 

nghiên cứu, thí nghiệm, không có lần nào thất bại. 



Hết giờ rồi, hôm này chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 497 

Chuyển ngữ: Võ Mai Hoa 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 16.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 



Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang  619, hàng thứ nhất, bắt đầu xem từ đoạn 

giữa, từ câu thứ ba, đọc từ đoạn này: 

Câu thứ ba, “tín tâm kiên định, trí tuệ minh liễu, ư thế vô lự, ư pháp vô nghi, 

cố vô hữu ưu lự chi tư”. Câu thứ ba ở đây muốn nói là: “Khoáng vô tha niệm, vô 

hữu ưu tu”, tiếp sau phía dưới có “tự nhiên vô vi, hư không vô lập”, phía sau còn 

có một đoạn kinh văn, chúng tôi chưa giảng đến. Tín tâm kiên định phải có trí tuệ, 

328   



không có trí tuệ, đừng nói là tín tâm kiên định,  mà  có thể là tín tâm không còn 

nữa. Trong xã hội ngày nay, trai gái già trẻ, chúng ta hãy quan sát kỹ, liệu có mấy 

người có tín tâm? Đừng nói người khác,  xem bản thân mình liệu đã có tín tâm 

hay chưa? Vì thế có nhiều người nói với tôi rằng, xã hội hiện nay nguy cơ nghiêm 

trọng nhất đó là nguy cơ tín tâm, cái khác đều là thứ yếu, câu này nói rất có lý. 

Hơn nữa thế xuất thế gian pháp nếu muốn có thành tựu, hoàn toàn dựa trên cơ sở 

của  tín tâm. Trung Quốc từ xưa đến nay, am hiểu giáo dục, coi trọng giáo dục, 

bỏ rất nhiều công sức cho  giáo dục. Dạy cái gì ? Dạy không khác gì với Phật Bồ 

Tát, Phật Bồ Tát giáo hoá chúng sanh tín tâm được đặt lên hàng đầu: “niềm tin là 

mẹ  các  công  đức,  trường  dưỡng  tất  cả  chư  thiện  căn”.  Tín  tâm  quá  quan  trọng! 

Tín tâm nếu như không có, thế xuất thế gian nhất thiết pháp cũng sẽ không có. 

Tín là gì? Điều đầu tiên là tin bản thân. Hiện nay ai tin tưởng vào bản thân? 

Trong Phật pháp,  cái tín đầu tiên là  tin tưởng  mình vốn là  Phật, quý vị  mới trở 

thành Phật. Tại vì sao? Vì quý vị vốn là Phật. Quý vị học  Phật nhất định sẽ thành 

Phật.  Trong  truyền  thống  xưa,  cổ  Thánh  tiên  Hiền  dạy  người:  “nhân  tánh  bổn 

thiện”, của câu nói này ý nói là, người người đều là Thánh hiền. Quý vị liệu có 

thừa  nhận  mình  có  thể  thành  Thánh,  có  thể  thành  hiền  không?  Đây  là  mục  tiêu 

đâu  tiên  mà  thế  xuất  thế  gian  dạy.  Cầu  học  không  phải  vì  thăng  quan  phát  tài, 

hoàn  toàn  không  liên  quan  đến  những  việc  đó,  truyền  thống  xưa  là  dạy  quý  vị 

thành  Hiền  nhân,  thành  Thánh  nhân.  Giáo  dục  Phật  pháp  chính  là  dạy  quý  vị 

thành Phật, thành Bồ Tát.  Quý vị không tin, thì không còn cách nào khác. 

Đại sư Ngẫu Ích trong Di Đà Kinh Yếu Giải nói với chúng ta về tín, nói về 

sáu điều tín. Tịnh Tông có thành tựu hay không, liệu có vãng sanh không, có ba 

điều kiện, đầu tiên là tín, thứ hai là nguyện, thứ ba là hạnh. Tín là thứ nhất, không 

có thứ nhất thì không có cái thứ hai, thứ ba nữa. Có hai, chắc chắn có một, có ba 

chắc chăn có một có hai, họ mới thành tựu, họ mới có thể đắc quả. Quý vị thấy nó 

rất quan trọng! 

Thế  pháp  cái  tín  này  phải  thực  hiện  ở  tứ  khoa,  thực  hiện  ở  ngũ  luân,  ngũ 

thường, tứ duy, bát đức. Vì thế thời cổ đại, quả đúng là đất nước lễ nghĩa, xã hội 

hài hoà, gọi là “đại đồng chi trị”. Đây chưa phải là lý tưởng, mà đã từng làm được. 

Trong lịch sử Trung Quốc, Nghiêu Thuẫn Ngu Thang là nước  “đại đồng chi trị”, 

Hạ  Thương  Chu  là  thời  đại  tiểu  khang,  đạt  chuẩn    tiểu  khang,  ba  triều  đại  Hạ 

Thương Chu,  làm sao thành tựu ? Toàn bộ đều là thành tựu giáo dục. Vì thế, cổ 

nhân tổng kết thành tích này, có hai câu: “kiến quốc quân dân, giáo hoá vi tiên”. 

Tập 497  329 



Nhất là Phật pháp, Phật muốn giúp đỡ tất cả chúng sanh trong biến pháp giới hư 

không  giới  giác  ngộ,  phá  mê  khai  ngộ,  dùng  cái  gì?  Dùng  dạy  học.  Trong  Phổ 

Môn  Phẩm  nói  Quan  Âm  Bồ  Tát  có  32  ứng  hóa,  bất  luận  dùng  thân  gì  để  hoá 

thân, lần nào cũng vì dạy học. Hoá thân thành thân phận khác nhau, phương pháp 

cũng khác nhau, phương hướng và mục tiêu trước sau không có thay đổi, gọi là 

thành Phật chi đạo. Thực hiện ở đâu? Thực hiện ở tam học, lục độ. Tam  học là 

giới định tuệ, lục  độ là bố thí, trì giới đến bát nhã.  Đơn giản dễ  hiểu.  Hiện nay 

khó khăn lớn nhất là chúng ta đánh mất niềm tin, do đánh mất niềm tin, chân tâm 

của  chúng  ta  không  thể  hiện  tiền,  toàn  là  vọng  tâm.  Vọng  chỉ  có  thể  học  được 

vọng, tuyệt đối không học được chân, kinh điển đặt ra trước mắt chúng ta cũng là 

vọng.  Phật  pháp  nói  nhất  chân nhất thiết  chân,  nếu  là chân  tâm,  không  có  pháp 

nào  chẳng  chân;  nếu  là  vọng  tâm,  ngay  cả  đại  thừa  kinh  điển  cũng  đều  là  hư 

vọng. Đây gọi là gì? Là cảnh tuỳ tâm chuyển, việc này thật là khó! 

Muốn khế nhập cảnh giới Phật Bồ tát đúng nghĩa, cảnh giới đại Thánh đại 

Hiền, dùng vọng tâm chắc chắn không làm được. Một phần chân tâm, Ấn Quang 

đại sư nói đó là thành kính, thành kính là chân tâm, chân thành cung kính. Khi có 

chân tâm, thì vọng tâm không còn nữa. Trong vọng tâm có ngạo mạn, coi thường 

người khác, coi thường đối với tất cả mọi người và sự vật, tâm khinh mạn, không 

còn cách nào khác. Tuỳ tiện phê phán điển tích của Thánh hiền, đây chính là điều 

quý vị xem thường cổ Thánh tiên Hiền, xem thường Phật Bồ tát, thậm chí còn nói 

rằng  họ  có  nhiều sai  lầm,  họ  là  mê  tín,  họ  không  hiều  gì  về  khoa  học  kỹ  thuật, 

những thứ mà họ để lại đều không hữu dụng. Quý vị dùng thái độ đó để đánh giá 

về họ, những gì họ để lại trong mắt của quý vị không đáng một xu. Cảnh giới của 

bậc Thánh Hiền, đừng nói Thánh Hiền, cổ Thánh tiên Hiền của Trung Quốc quý 

vị không có cách gì tưởng tượng nổi, trong kinh Phật không thể nghĩ bàn, quí vị 

không thể suy luận được, đây là sự thật, không sai chút nào. Vì vậy nhắc đến câu 

nói tín tâm kiên định, chúng ta vô cùng cảm xúc. 

Chúng ta được cha mẹ dạy bảo từ nhỏ, đây đều là thời nhi đồng, lúc năm 

sáu tuổi, học một chút về hiếu thuận với cha mẹ, tôn sư trọng đạo. Tôi còn nhớ 

ngày  đầu  tiên  đi  học,  ba  tôi  dẫn  tôi  đi,  trường  tư  thục,  ở  ngay  trong  từ  đường, 

tông đường họ Uyển, ở nông thôn. Từ đường được xây rất to, rất trang nghiêm. 

Một năm ngoài mấy lần có tế tổ ra, từ đường bỏ trống, vì thế từ đường chủ yếu 

được tận dụng để dạy học. Giáo viên thì chỉ có một người dạy, học sinh có hơn 

hai mươi người, không đến ba mươi người, trình độ không đồng đều, hồi đó tôi là 

nhỏ nhất, từ sáu bảy tuổi đến mười lăm mười sáu tuổi, mỗi một học sinh học sách 

330  Tập 497 



giáo khoa khác nhau, giáo viên dạy mỗi người một cách. Ngày đầu tiên đi học, ba 

tôi mang quà, tiền đến tặng giáo viên. Đến lễ đường của họ, nhưng thực tế chính 

là tế điện trong từ đường, đại điện tế tự tổ tông. Chúng tôi nhìn thấy trong đó có 

dựng một bài vị, bài vị rất lớn, phía trên viết là “đại thành chí thánh tiên sư chi 

bài  vị”,  chính  là  bài  vị  Khổng  Tử.  Thầy  giáo  ngồi  bên  cạnh,  học  sinh  đứng  hai 

bên, ba tôi dẫn tôi đến làm lễ ba quỳ chín lạy trước bài vị Khổng Tử trước. Sau 

khi lạy xong, mời thầy giáo ngồi lên trên, ba tôi bảo tôi đến làm lễ ba quỳ chín 

lạy  trước thầy. Vì chúng tôi ai cũng phải làm những thủ tục này, nên vĩnh viễn 

nhớ mãi trong lòng, tôn sư trọng đạo, ba tôi ba quỳ chín lạy trước thầy. Thầy đó 

cũng chỉ khoảng gần 30 tuổi, trạc với tuổi của ba tôi, quý vị thấy đó làm sao mà 

không nghe lời thầy được? Chúng tôi tận mắt nhìn thấy ba mình lễ bái cung kính 

với thầy như vậy, học sinh đều đứng hai bên, ai cũng đều làm như vậy, mỗi học 

sinh đến học đều phải vái lạy thầy, làm đi làm lại bao nhiêu lần, ấn tượng quá sâu 

sắc, khiến cho quý vị vĩnh viễn ghi nhớ phải hiếu thuận cha mẹ, tôn sư trọng đạo. 

Với chút quan niệm như thế, tiếp xúc văn hoá Thánh Hiền, kinh điển Phật giáo, 

mới có thể có chút thành tựu như thế. 

Thành  tựu  lớn  hay  nhỏ  phụ  thuộc  vào  tâm  thành  kính  của  quý  vị,  Ấn  tổ 

giảng rất hay. Năm tôi ba  mươi tuổi mới nhìn thấy Ấn Quang Đại Sư Văn Sao. 

Lần đầu tiên đọc quyển sách này ở lều tranh Ấn Hồng, khi vừa rời bỏ chức vụ, đi 

theo pháp sư Sám Vân, thân phận cư sĩ, pháp sư dạy tôi đọc bộ sách này. Năm 

thứ hai tôi đến Đài Trung, Thầy Lý tặng tôi một bộ sách, khi mở ra xem, chính là 

bốn tập Ấn Quang Đại Sư Văn Sao. Một phần thành kính, một phần lợi ích, mười 

phần thành kính được mười phần lợi. Sau khi xuất gia tôi đi giảng kinh, tôi giảng 

về Lục Tổ Đàn Kinh, tôi từng nói với các học sinh. Thần Tú đại sư theo ngài Ngũ 

Tổ nhiều năm, dưới Ngũ tổ ông ngồi ở hàng đầu, là trợ giảng của Ngũ tổ đại sư. 

Nhưng Ngũ tổ truyền pháp lại truyền cho ngài Huệ Năng, không truyền cho ông, 

mặc dù ai cũng nghĩ rằng sẽ truyền lại cho ông. Thế tại sao Ngũ tổ lại truyền cho 

ngài Huệ Năng? Chúng ta nói theo cách nói của Ấn Quang đại sư, Huệ Năng đại 

sư có vạn phần thành kính, ngài được hưởng vạn phần lợi ích, còn Thần Tú đại sư 

có  thể  nói  ông  có  trăm  phần  thành  kính,  nên  được  hưởng  có  trăm  phần  lợi  ích, 

hoàn toàn khác nhau. Chúng ta so với Thần Tú, ngài có trăm phần, chúng ta nhiều 

nhất chỉ có mười phần. Một số người hiện nay? Ngay mười phần cũng không có, 

người này kém người kia, đây gọi là đời này kém đời kia. 

Nếu  quý  vị  muốn  hỏi,  điều  kiện  gì  mới  có  thể  giúp  quý  vị  học  được  Phật 

pháp chân chính. Nói giống như trong khai kinh kệ nói rằng: “nguyện giải như lai 

Tập 497  331 



chân thực nghĩa”. Hồi trước tôi gặp Chương Gia đại sư, lần đầu gặp mặt, tôi liền 

thỉnh giáo ngài vấn đề này: Phật pháp đại thừa liệu có có phương pháp gì có thể 

giúp  chúng  ta  nhanh  chóng  khiết  nhập  hay  không?  Chương  Gia  đại  sư  dạy  tôi 

nhìn  thấu,  buông  bỏ.  Quả  không  sai.  Chúng  tôi  đã  học  60  năm,  kinh  giáo  cũng 

đọc không ít, trong kinh giáo đại thừa đức Phật đúng thật sự đã dạy chúng ta như 

vầy: Buông bỏ kiến tư phiền não, quý vị chứng A La Hán; buông bỏ trần sa phiền 

não,  quý  vị  là  Bồ Tát;  buông  bỏ vô minh  phiền  não,  quý  vị  thành  Phật. Quý  vị 

thấy, không phải nhìn thấu và buông bỏ đó sao? Nhìn thấu nói như thế nào? Thế 

xuất thế gian nhất thiết pháp là giả, không phải là thật. Trong kinh Bát Nhã dạy 

rằng: “nhất thiết pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất  khả đắc”. Đây là  câu  Thế 

tôn  nói  ba  ngàn năm  trước,  nhà  lượng  tử  lực  học  hiện  đại  đã  chứng  minh  được 

rồi. Tiến sĩ Planck người Đức, đây là chuyên gia về lượng tử lực học, trong bài 

báo đã đăng ông nói cho chúng ta biết, giữa các vụ trụ không có cái gọi là vật 

chất. Vật chất từ đâu ra? Hiện tượng vật chất là có, thế tại làm sao nó không có? 

Nó là giả, không phải là thật. Vật chất từ đâu mà ra? Sinh ra từ ý niệm, đây quả 

giống  như  Phật  nói.  Đức  Phật  nói  trong  kinh  rằng  tất  cả  pháp  sanh  ra  từ  tâm 

tưởng, câu này đã nói ra quá nhiều lần rồi. Cảnh tuỳ tâm chuyển, vì sao vậy? Vì 

tất cả pháp sanh từ tâm tưởng sanh, vì thế tâm có thể chuyển cảnh giới. Suy nghĩ 

tập trung, có thể chuyển được. Biến ma thuật, nói là một cái ly đặt xuống đây, có 

thể đem nó chuyển đến bên này. Đó không phải ma thuật, là ý niệm đem nó dịch 

chuyển  qua  lại,  tức  là  ý  niệm  có  thế  tập  trung,  chúng  ta  không  thể  tập  trung, 

chúng ta tập trung, thì chúng ta cũng có khả năng này. Không những từ bên này 

bàn chuyển qua bên kia bàn, khả năng còn lớn hơn, vì thế Phật nói: “chế tâm nhất 

xứ, vô sự bất biện”, đều đã được khoa học hiện nay chứng minh. Chúng ta làm 

sao để kiến lập tín tâm, hồi phục tín tâm, nó quan trọng hơn bất cứ điều gì. Không 

có tín tâm, con người hết cứu vãn. 

Tín tâm này của cổ nhân được bồi dưỡng từ nhỏ, họ tin vào phụ mẫu, họ tin 

tưởng thầy giáo, họ tin tưởng chị em huynh đệ, tin tưởng bạn bè, tin vào hương 

thân phụ lão, họ đều tin. Họ tin tưởng người trong thế gian này đều là người tốt, 

không có người xấu. Vì thế xã hội hài hoà, xã hội an định, thế giới hoà bình. Hiện 

nay cả xã hội này loạn rồi, nguyên nhân vì sao lại loạn? Tín tâm mất hết rồi, đây 

chính  là  nhân  tố  đầu  tiên,  quý  vị  thấy  vấn  đề  này  quá  nghiêm  trọng.  Tín  tâm 

không  còn  nữa  thì  trí  tuệ  cũng  không  còn.  Cái  họ  có  là  gì?  Họ  có  tri  thức,  họ 

không có trí năng. Trí năng được sanh ra từ chân tâm quý vị, còn trí thức được 

sanh ra từ trong vọng tâm. Vọng tâm theo cách nói nhà Phật chính là A lại ya, bát 

332  Tập 497 



thức, tám thức và 51 tâm sở là vọng tâm. Nghiệp tướng trong A lại ya, hiện nay 

nhà khoa học gọi là năng lượng, chuyển tướng của A lại ya chính là ý niệm, cảnh 

giới tướng của A lại ya chính là vật chất. Do năng lượng sanh ra tin tức, từ tin tức 

lại sanh ra hiện tượng vật chất. Vật chất do ý niệm sanh ra, thế ý niệm từ đâu mà 

có? Hiện nay các nhà khoa học vẫn chưa chứng minh được, nhà khoa học nói với 

chúng ta, ý niệm là từ không sanh ra có. Câu này chúng tôi có thể hiểu. Phật pháp 

đã giảng rất rõ ràng, ý niệm là được sanh ra từ chân tâm của quý vị. Thế chân tâm 

ở đâu? Chân tâm chắc chắn có, không có chân tâm thì đâu có vọng tâm? Vọng 

tâm  là  dựa  trên  chân  tâm  mà  ra,  vọng  tâm  chính  là  A  lại  ya.  Vì  thế  nói,  năng 

lượng, tin tức, hiện tượng vật chất đều là sanh ra từ chân tâm. Thế chân tâm  ở 

đâu? Chân tâm chắc chắn quý vị tìm không ra, vì sao vậy? Chân tâm không có ba 

loại hiện tượng này, nhưng có thể sanh ra ba hiện tượng này. 

Khoa  học  có  thể  nói  là  đã  đạt  đến  biên  lề  của  minh  tâm  kiến  tính,  chỉ  chỉ 

kém một chút nữa là họ sẽ thành Phật, nhưng họ lại không thể thành Phật, nguyên 

nhân gì vậy? Phật nói rồi, quý vị muốn thấy chân tâm, phải dùng chân tâm, không 

thể  dùng  vọng  tâm;  hay  nói  cách  khác,  quý  vị  phải  đem  khởi  tâm  động  niệm, 

phân biệt chấp trước buông bỏ hoàn toàn, chân tâm sẽ hiện tiền, quý vị sẽ nhìn 

thấy, khoa học chỉ thiếu một chút này thôi. Hiện nay họ còn dùng tư duy tưởng 

tượng để tư duy, đây không làm được, cái này trong kinh đại thừa giảng rằng, cực 

hạn của họ chính là đến A lại ya, họ hiện nay đã đạt đến cực hạn rồi. Vì vậy, bây 

giờ chúng ta phải dựa vào Phật pháp đại thừa giúp chúng ta kiến lập tín tâm, sau 

khi có tín tâm rồi, quay lại đi học lại văn hoá truyền thống, quý vị mới cảm nhận 

chân thực về cảnh giới Thánh Hiền. Cổ nhân gọi là  Khổng Nhan chi lạc, niềm 

vui của Khổng Tử và Nhan Hồi, đó là cảnh giới của Thánh nhân. Thế tại sao tôi 

lại  dùng  đại  Phật  pháp  đại  thừa  để  kiến  lập  tín  tâm?  Bởi  vì  Phật  pháp  đại  thừa 

giảng  rất  thấu  triệt,  giảng  rất  rõ  ràng.  Chúng  ta  bây  giờ  dùng  khoa  học  để  đối 

chiếu, có thể sanh tín tâm. Văn hoá truyền thống không dễ dàng, tín tâm về văn 

hoá truyền thống phải kiến lập từ nhỏ, tầng lớp trí thức hiện đại vô cùng vô cùng 

khó khăn. 

Từ đây có thể thấy, văn hoá truyền thống và Phật pháp đại thừa đều nói về 

minh tâm kiến tánh. Trong Đại Học có nói: “đại học chi đạo, tại minh minh đức”, 

đó chính là minh tâm kiến tánh, “tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện”. Mục tiêu đầu 

tiên của giáo dục thời cổ đại chính là đạt đến cảnh giới này, minh minh đức, thân 

dân, chỉ vu chí thiện, là cảnh giới của thánh nhân. Vua Nghiêu Thuấn Ngu Thang 

đều cai trị quốc gia chí công vô tư, thiên hạ vi công, truyền ngôi không truyền 

Tập 497  333 



cho tử tôn. Quý vị thấy, Nghiêu truyền cho Thuấn, Thuấn truyền cho Ngu, thời 

đại đó quả là thiên hạ công bằng. Con trai vua Thuấn đúng là bậc hiền nhân, rất 

được mọi người ủng hộ. Vua Ngu ban đầu cũng muốn tìm người khác, mọi người 

đều nói con trai ngài quá giỏi, truyền cho ông sau này thiên hạ sẽ thành một nhà. 

Từ đại đồng biến thành tiểu khang, điều này được ghi lại trong lịch sử của Trung 

Quốc. Đây là tốt hay không tốt? Tốt hay không đều không thể nói được. Ắt phải 

là do nhu cầu thời đại, yêu cầu của người dân. Vì vậy, chế độ tất nhiên là trị quốc 

chi  bổn,  nó  không  phải  là  quan  trọng  nhất,  “nhân  thị  pháp  chi  nguyên  dã”,  con 

người quan trọng. Người nếu  mà là thánh hiền, ở  chế  độ  nào họ  cũng là thánh 

hiền, chế độ thánh hiền, người nếu bất thiện, thì chế độ tốt mấy đi nữa vào tay họ 

cũng trở nên xấu đi. Vì thế cố nhân đem chế độ đặt vị trí thứ hai, làm sao để dạy 

người thành người tốt được đặt lên đầu. 

Con người phải có trí tuệ, trí tuệ thật sự mở ra, vô lo với đời.Có tri thức vẫn 

chưa  đủ,  người  có  tri  thức  ưu  lo,  họ  có  nghi  ngờ,  lo  là  ưu  lo.  Người  có  trí  tuệ 

không có âu lo, người có trí tuệ không có nghi ngờ. Phật Thích Ca Mâu Ni không 

có âu lo, không có nghi ngờ, tâm của Phật Thích Ca Mâu Ni là gì? Là chân tâm. 

Chân tâm là gì? Trong Kinh đề này nói là thanh tịnh bình đẳng giác, tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng, giác ngộ mà không mê, đây là chân tâm. Mỗi một chúng ta 

đều  có,  bây  giờ  toàn  mất  hết  rồi.  Thanh  tịnh  biến  thành  ô  uế,  bình  đẳng  biến 

thành cao thấp, giác biến thành mê hoặc, chính là sai ở đây. Nhưng chân tâm vĩnh 

viễn không thể thay đổi, thay đổi gì? Cái thay đổi là vọng tâm, không phải chân 

tâm. Chỉ cần chúng ta đem vọng tâm vất bỏ, không cần nó nữa, chân tâm sẽ xuất 

hiện, không dùng nó, chân tâm sẽ hiện tiền. Quý vị nhìn sắc màu nghe âm thanh, 

lục  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  lục  trần  không  chấp  trước,  chính  là  không  dùng  đến 

thức  thứ  7,  không  chấp  trước;  nếu  không  phân  biệt,  không  dùng  thức  thứ  6; 

nhông nghĩ đến nó, không dùng thức thứ 8, chân tâm sẽ hiện tiền. Chỉ cần quý vị 

khẳng  định  không  dùng  nó  là  được!  Quý  vị  nghĩ  xem,  tôi  không  dùng  đến  cái 

này, chẳng phải là tôi vô tri, cái gì tôi cũng không biết sao? Quý vị sai rồi. Khi 

thật  sự  không  dùng  đến,  cái  gì  quý  vị  cũng  biết,  quá  khứ,  tương  lai  quý  vị  đều 

biết.  Chân  tâm  giống  như  một  tấm  gương,  soi  là  thấy,  không  phải  muốn  thấy, 

không  phải  phân  biệt  thấy,  không  phải  chấp  trước  thấy,  soi  thấy!  Nó  mới  thấy 

được chân tướng, chân tướng là gì? Ngũ uẩn giai không. Quý vị đọc Tâm Kinh, 

Quán Thế Âm Bồ Tát, Quán Tự Tại chính là Quán Thế Âm, Ngài nói với chúng 

ta rằng, Ngài hành thâm Bát nhã Ba La Mật, chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ 

nhất thiết khổ ách. Ngày nay tai nạn nhiều như vậy, không còn nữa, mất hết rồi, 

334  Tập 497 



toàn bộ đều hoá giải rồi. Đây là thật, trí tuệ khai thông, không còn gì nữa. Người 

có trí tuệ chưa khai thông thì gặp nạn, người khai thông trí tuệ thì không gặp nạn, 

không còn nữa. Vì vậy, khổ lạc vui buồn đều là do mình gây ra, không phải người 

khác gây ra cho quý vị, cũng không có gì gọi là tai nạn tự nhiên, quý vị hiểu rõ 

chân tướng thì sẽ biết. Vì vậy, không có ưu lo, không có vướng mắc, không có 

phiền não, không có nghi hoặc, không có nghi hoặc thì tín tâm kiên định. 

Chúng ta xem tiếp câu dưới đây: “Nhược ước tịnh tông”, quay trở lại thì là 

giáo nghĩa của tịnh độ tông, hiểu thế nào về đoạn kinh văn này. “Khoáng vô tha 

niệm giã, vạn duyên phóng hạ dã”, buông bỏ hết, nếu quý vị  muốn thành tựu ở 

Tịnh tông, quý vị không buông bỏ sao được, phải buông bỏ. “Hàm vị đạo mộ”, 

câu nói này là “nhất niệm đơn đề”. “Vô hữu ưu tư, đương niệm tức thị”. Cái này 

tiếp nối rất hay, hoàn toàn dùng tịnh độ tông để giải thích. Đầu tiên phải buông 

bỏ,  thế  xuất  thế  gian  nhất  thiết  phải  đều  phải  buông  xuống.  Tại  vì  sao?  Vì  nó 

không phải là thật. Nếu không buông bỏ, quý vị phải  tiếp lục chịu lục đạo luân 

hồi. Quý vị không muốn luân hồi lại, quý vị phải buông bỏ. Luân hồi quá khổ rồi, 

đời đời kiếp kiếp cái khổ này không nói hết, nhất là xã hội hiện nay. Tôi sống 

trong  xã  hội  này  đã  85  năm  rồi,  mọi  cái  đều  nhìn  rất  rõ,  rất  minh  tường.  Có  ý 

nghĩa gì? Có giá trị gì? Có lợi ích gì? Giống như  trong kinh Bát Nhã  nói: “nhất 

thiết pháp vô sở hữu, tất cánhkhông, bất khả đắc”. Đã 80 tuổi rồi, có thể mất đi 

bất  cứ  lúc  nào.  Cổ  nhân  đem  đời  người  gắn  liền  với  xuân  hạ  thu đông, cách  so 

sánh này rất thú vị. Con người từ khi sinh ra đến năm 20 tuổi, tuổi này trẻ, gọi là 

mùa xuân của cuộc đời  mỗi người,  20 đến 40 tuổi là mùa hạ của đời người, 40 

đến 60 mươi là mùa thu của đời người, 60 đến 80 là mùa đông của đời người. Sau 

80 tuổi không còn nữa, sau 80 có thể ra đi bất cứ lúc nào, xuân hạ thu đông quý 

vị đều trải qua rồi, nên rủ bỏ được rồi. Bỏ hết để đi đến đâu? Bỏ hết để đi đến thế 

giới cực lạc. “Hàm vi đạo mộ”, chính là  “nhất niệm đơn đề”, là cầu sanh tịnh độ, 

chính là ý nghĩ này đây. Ngoài ý nghĩ này ra, không còn ý nghĩ khác, nếu còn có 

ý nghĩ khác thì sai. Quý vị phải liễu sanh tử xuất tam giới, trên 80 rồi còn chưa 

liễu sanh từ xuất tam giới sao? “Vô hữu ưu tư”, tập khí phiền nào cũng đoạn hết, 

vì thế “đương niệm tức thị”, ý nghĩa của câu nói này rất sâu, quý vị đã được nghe 

trước đây rồi. 

“Nhất thanh Phật hiệu, vạn lự tề tiêu, linh quang độc diệu, quýnh thoát căn 

trần,  khánh  nhiên độc  tồn,  hà hỷ  hà  ưu,  cố  vân  vô  hữu  ưu  tư”.    Quả  đúng    như 

vậy!  vì  thế  chính  là  nhất  thanh  Phật  hiệu,  một  bộ    Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  nhất 

thanh Phật hiệu. Người thật sự có thiện căn sâu dày, người có phước đức, nghe 

Tập 497  335 



đến  kinh  này  sẽ  sanh  tâm  hoan  hỷ.  Đúng  là  nghe  xong  họ  đều  buông  bỏ  hết, 

giống như trong Kinh Kim Cang đứ cPhật từng dạy. “Pháp còn phải bỏ huống là 

phi pháp”. Pháp là nhất thiết pháp mà Phật Thích Ca Mâu Ni thuyết trong suốt 49 

năm, đều buông bỏ, không học nữa, chỉ học một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, chỉ 

niệm  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  một  phương  hướng,  một  mục  tiêu.  Một  phương 

hướng, là thế giới phương tây cực lạc, một mục tiêu là thân cận với Phật A Di Đà, 

Phật  A  Di  Đà  là  bổn  sư.  Mỗi  này  tôi  lễ  Phật  ba  lạy,  lạy  bổn  sư.  Lạy  thứ  nhất: 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật. Lạy thứ hai: Nam mô Bổn Sư A Di Đà 

Phật. Lạy thứ ba:  Nam  mô Bổn Sư  Tì Lô  Giá Na Phật. Vì sao lại lạy như vậy? 

Thích Ca là Ứng thân Phật, Di Đà là Báo thân Phật, Tì Lô Già Na là Pháp thân 

Phật, Phật có tam thân, pháp báo ứng tam thân, ba thân cũng là một thân, ba tức 

là một, một chính là ba. Pháp thân là thể, báo thân là tự thọ dụng, ứng thân là tha 

thọ  dụng,giáo  hoá  chúng  sanh.  Chúng  ta  lạy  Phật  là  lạy  như  vậy,  niệm  niệm 

không quên, niệm niệm không rời.  Vì thế “đương niệm  tức thị, nhất thanh Phật 

hiệu”. Nếu quý vị có lo lắng gì, trong tâm bất an, trong tâm vướng mắc, trong tâm 

phiền não, bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thứ này hễ xuất hiện, toàn bộ 

quy  về  A  Di  Đà  Phật,  dùng  một  câu  A  Di  Đà  Phật  để  thay  thế  nó.  Cái  gì  cũng 

không  nên  bỏ  trong  tâm,  trong  tâm  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật,  đó  không  có  nghĩa  là 

không  có  cái  gì.  Đây  là  cảnh  giới  gì?  Nói  theo  Thiền  tông  là  “linh  quang  độc 

diệu”, linh quang độc diệu, trí tuệ sẽ hiện tiền. “Quýnh thoát căn trần”, căn là lục 

căn: mắt tai mũi lưỡi thân ý,  trần là lục trần: sắc thanh hương vị xúc pháp. Từ lục 

căn lục trần giải thoát ra ngoài, gọi là thoát, đây là cảnh giới của pháp thân Bồ 

Tát.  “Khánh nhiên độc tồn”, cái độc tồn này là chân tánh, hoặc nói là pháp thân. 

“Hà hỉ hà ưu”, không những vui buồn đều không được, không có nữa, nhiễm tịnh 

cũng không. Vui buồn là việc của lục đạo, nhiễm tịnh là trong tứ thánh pháp giới, 

tứ thánh pháp giới cũng không có nữa, nên nói là “vô hữu ưu tư”. Đoạn dài này 

chúng ta học đến đây, bây giờ xem tiếp đoạn kinh văn dưới đây. 

“Tự nhiên vô vi, hư không vô lập, đạm an vô dục, tác đắc thiện nguyện, tận 

tâm cầu  sách, hàm ai từ mẫn, lễ nghĩa đô hợp, bao la biểu lý, quá độ giải thoát”. 

Hai chữ “tự nhiên” này xuyên suốt cả đoạn. “Nãi nhân thích đắc kỳ trung, 

nhi tự nhiên như thị”. Chữ quan trọng nhất ở đây chính là nói về chữ trung. Làm 

sao có thể “thích đắc kỳ trung”? Trong Phật pháp đại thừa, chữ trung này là trung 

đạo đệ nhất nghĩa, chính là tự tánh, chính là chân tâm. Dùng chân tâm, dùng tự 

tánh,  hoặc  nói  là  dùng  tánh  đức,  mọi  thứ  đều  là  tự  nhiên.  Tự  nhiên  này,  phần 

trước Niệm Lão đã giảng cho quý vị rất rõ rồi, tức là pháp nhĩ như thị mà trong 

336  Tập 497 



kinh đại thừa  đã nói đến, tất cả pháp vốn là như thế. Quý vị không nên ở trong 

pháp này khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm quý vị sẽ sai. Vì sao vậy? Vì 

động niệm quý vị bị mê rồi. Tâm của quý vị vốn dĩ giống như nước, nước rất sạch 

sẽ, không có ô nhiễm, nước rất phẳng, không có gợn sóng, giống như mặt gương, 

mọi cảnh giới bên ngoài được soi chiếu rất cụ thể, rõ rõ ràng ràng, đó là trí tuệ. 

Quý vị hễ động niệm thì sẽ gợn sóng, gợn sóng thì soi không rõ, khi nước không 

phẳng, cảnh quan chiếu xuống sẽ bị méo mó, nước càng động mạnh thì càng soi 

không thấy gì. Cổ nhân dùng lối so sánh này quả là rất hay. Cho nên dụng tâm 

cũng giống như dùng gương soi, dụng tâm như dụng thuỷ. Vì vậy chúng ta cúng 

Phật,  cúng  Phật,  cúng  Bồ  Tát,  trong  đồ  cúng  thứ  quan  trọng  nhất  đó  là  một  ly 

nước, không phải ngài uống, nó không phải dùng để  uống. Ly nước đó là biểu 

pháp, để quý vị tự nhìn vào, tâm của quý vị liệu có giống như nước hay không, 

không có ô nhiễm, không có gợn sóng, biểu là có nghĩa vậy đó. Cúng nước chính 

là dùng chân tâm  của quý vị để cúng Phật, với ý nghĩa như vậy. Vì vậy quý vị 

cúng trà là sai, trà có màu sắc, có ô nhiễm. Cái ly dùng để cúng, tốt nhất là dùng 

ly thuỷ tinh, trong suốt, quý vị nhìn rất rõ ràng. Nó là thứ biểu pháp, bất cứ lúc 

nào cũng nhắc nhở bản thân quý vị, tâm của quý vị có bằng phẳng như nước vậy 

không, đó chính là tâm bình đẳng; không có ổ nhiễm, chính là tâm thanh tịnh; nó 

soi, chính là giác. Vì thế trong tất cả đồ cúng, ly nước này là quan trọng nhất, đồ 

cúng khác có thể không có, nhưng phải có ly nước, bày tỏ chân tâm của quý vị 

khi cúng. Các thứ khác đều là phụ theo, có cũng được, không có cũng được. Quý 

vị phải hiểu ý nghĩa này, ly nước này có tác dụng lớn nhất. 

Hiểu  rõ  cái  ý  nghĩa  này,  cổ  nhân  cũng  có,  bây  giờ  tôi  cảm  thấy  còn  quan 

trọng  hơn  cả  cổ  nhân.  Vì  sao  vậy?  Cái  mà  cổ  nhân  thường  đặt  trên  bàn  là  văn 

phòng  tứ  bảo,  trong  văn  phòng  tứ  bảo  vẫn  có  nước  sạch.  Nó  dùng  để  làm  gì? 

Dùng rửa bút, bút sau khi viết xong, phải đem rửa sạch sẽ. Sau khi rửa sạch sẽ, 

đem đổ nước này đi, rồi thay bằng chậu nước sạch khác, trên bàn có nước. Người 

học Phật trên bàn học để một ly nước sạch, để quý vị nhìn thấy bất cứ lúc nào, 

quý vị đọc sách có chân tâm không? Quý vị viết chữ có chân tâm không? Quý vị 

đối nhân xử thế có chân tâm không? Cái này hay quá! Bây giờ những người làm 

quan, nếu trên bàn có một ly nước, tôi xử lý công việc có dùng chân tâm không, 

tâm có sạch sẽ giống như nước không? có bình đẳng như nước không? Đó không 

phải  là  Phật  Bồ  Tát  đang  làm  quan  sao?  Phật  Bồ  Tát  đang  làm  việc  sao?  Quá 

tuyệt vời! Quý vị không nhìn không biết, hễ nhìn là lập tức nhắc nhở bản thân, 

quyết tâm không bị ô nhiễm, quyết tâm không để gợn sóng, quý vị sẽ “thích đắc 

Tập 497  337 



kỳ trung”. Dùng chân tâm là trung đạo, vì sao vậy? “Bất thiên bất tà”, việc quý vị 

làm đều là việc tốt, chắc chắn ích lợi cho quốc gia, ích lợi cho nhân dân, chắc 

chắn không có suy nghĩ ích lợi cho bản thân. Có ích cho bản thân, nước này sẽ 

biến thành ô nhiễm, vì thể tự nhiên là như thế. 

“Tự nhiên vô vi, bất nhân tạo tác, tự nhiên an trú ư vô vi pháp trung, thử 

chân vô vi; nhược nhân tạo tác, tắc thị hữu vi”. Cái gì gọi là tạo tác? Khởi tâm 

động niệm là tạo tác, phân biệt là tạo tác, chấp trước là tạo tác, dùng bộ não của 

quý vị để suy nghĩ, nên làm thế nào làm thế nào, là tạo tác, đó gọi là hữu vi pháp. 

Hết  thảy  mọi  thứ  là  vì  tư  tưởng,  thiết  kế,  phát  minh  của  bản  thân  quý  vị,  đi  thi 

công, đều là hữu vi pháp, không phải là tự nhiên. Tự nhiên mới gọi là vô vi pháp. 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã thị hiện cho chúng ta, vô vi pháp. Buổi tối Ngài trú ở 

nơi nào? Dưới gốc cây, đêm ngủ dưới cây, ăn ngày một bữa. Ăn ngày một bữa, ra 

ngoài  đi  khất  thực,  không  khởi  tâm  không  động  niệm,  không  phân  biệt  không 

chấp  trước,  mọi  người  cho  thứ  gì  ăn  thứ  đó.  Ngài  sống  là  một  cuộc  sống  vô  vi 

pháp,  ngài  đem  vô  vi  pháp  trong  cuộc  sống  biểu  hiện  cho  chúng  ta.  Mỗi  ngày 

Ngài dạy vô vi pháp. Phật Thích Ca Mâu Ni chưa viết qua bản thảo, chưa viết gì 

gọi là đề cương, không cần suy nghĩ trước là giảng cho quý vi điều gì, không cần. 

Quý vị đặt câu hỏi, cũng không cần suy nghĩ phải trả lời quý vị ra sao, không cần, 

đều không cần, đều là theo tự nhiên, vô vi. Vô vi mà vô sở bất vi, vô sở bất vi mà 

vô vi, đây gọi là chân vô vi pháp. Được không? Quý vị dám làm thì sẽ được, quý 

vị không làm thì không được. Vì sao vậy? Ở Trung Quốc, Đại sư Huệ Năng lục 

tổ thiền tông đời  Đường làm  gương cho chúng ta, thị  hiện ở Trung Quốc.  Ngài 

không biết chữ, ngài suốt đời giống như Phật Thích Ca Mâu Ni, an trú vô vi, cũng 

chính là an trú thanh tịnh bình đẳng giác. Ngài Huệ Năng suốt đời giáo hoá chúng 

sanh, giống hệt như Phật Thích Ca Mâu Ni, không có bản thảo, cũng không viết 

đề cương. Bất luận giảng cho một người, hai người, hay là nhiều người, Ngài vừa 

ngồi xuống, giảng liền một mạch không ngớt, ghi âm lại lời Ngài nói, là một bài 

giảng  rất  tuyệt  diệu,  quý  vị  bảo  Ngài  viết,  ngài  viết  không  ra,  Ngài  không  biết 

chữ. Tất cả mọi kinh điển của đức  Thế Tôn Ngài đều chưa đọc qua, người khác 

cầm kinh điển đến thỉnh giáo ngài, “Anh đọc cho ta nghe”, nghe đọc xong ngài sẽ 

giảng giải cho quý vị. Vô vi! Đây là cái gì? Đây là trí tuệ. Trí tuệ từ đâu mà có? 

“Thích đắc kỳ trung”, trí huệ sẽ mở ra. Hơi có chút thiên tà, trí tuệ sẽ không có. Ý 

nghĩa của trung là không thiên không tà, một chút thiên tà cũng không có, cái tâm 

này ở chánh trung. Phật nói với chúng ta, mỗi một người đều có chân tâm, chân 

tâm chính là trung, có ý nghĩa là trung ở đây, cũng chính là thanh tịnh bình đẳng 

338  Tập 497 



giác. Vì sao chân tâm của quý vị không hiện ra? Quý vị có vọng tâm, quý vị có ý 

nghĩ. Niệm trước diệt rồi,  niệm sau lại sanh khởi, đây là vọng tâm, toàn là vọng 

cả, chân tâm của quý vị chưa bao giờ lộ ra lần nào. Người học Phật, người niệm 

Phật, người tham thiền, người trì chú, người tụng kinh đều có kinh nghiệm, có thể 

là  chân  tâm  hiện  ra  trong  một  sát  na,  nhưng  niệm  thứ  hai  chân  tâm  không  còn 

nữa.  Quý  vị  không  giữ  được,  nếu  quý  vị  giữ  được  công  phu  thì  sẽ  thành  công, 

quý vị không giữ được. Có hay không? Có, khi thật sự dụng công thì sẽ có. Có 

hiện tượng này, hiện tượng này là hiện tượng tốt, bản thân quý vị phải từ từ giữ 

vững nó, tức là thời gian cho nó kéo dài. Trước là một chút, nháy mắt là qua đi, 

hy vọng có thể giữ nó trong vài giây, giữ được đến mười mấy giây, giữ vững một 

đến hai phút, đó gọi là cái gì? Đó gọi là  định. Cái định này trong danh từ của 

kinh Phật gọi là vị đáo định, khi đạt được rồi, sẽ giữ vững nó trong một thời gian 

dài.  Quý  vị  lúc  này  chưa  đạt  đến,  chỉ  có  thể  giữ  vững  trong  thời  gian  ngắn  thì 

không có nữa. Nhưng nó hỗ trợ rất lớn đối với tín tâm của quý vị, quý vị có kinh 

nghiệm này, quý vị sẽ tin đúng là có chân tâm, đúng là có chuyện như thế. Trước 

hết là định, định chính là chế tâm nhất xứ. Niệm Phật, tôi đem tâm định tại Phật 

hiệu,thì sẽ nảy sinh hiện tượng này. Lâu ngày quả đúng là được định, sau khi định 

rồi thì giữ chặt, không nên vất bỏ nó đi, sẽ khoát nhiên đại ngộ, quý vị sẽ được 

ngộ.  Ngộ  cũng  không  cần  vui  mừng,  giữ  vững  tâm  quý  vị  bình  thường.  Vì  sao 

vậy? Vì vốn dĩ đều là ngộ, Mê hoặc trước đây là quý vị sai rồi, những thứ mà quý 

vị vốn có tìm về lại, có cái gì xứng đáng để vui mừng, dùng tâm bình thường giữ 

lại. Vì sao vậy? Nó có tiểu ngộ, có đại ngộ, có triệt ngộ, quý vị không phải đại 

triệt đại ngộ. Đại triệt đại ngộ phải trải qua rất nhiều lần đại ngộ, mới có thể đạt 

triệt ngộ. Nhưng có cảnh giới này, mặc dù không phải là đại ngộ, vãng sanh tịnh 

độ quyết định có phần. Thậm chí muốn đi lúc nào thì đi lúc đó, không một chút 

cản trở. Cái này trong Phật pháp gọi là liễu sanh tử xuất tam giới, sanh tử đã liễu 

được rồi. 

Quý vị muốn hỏi, chúng tôi phải học trong thời gian dài bao nhiêu thì mới 

có thể làm được? Vấn đề này đừng hỏi bất cứ ai, bất cứ ai nói với quý vị đều sai, 

đều không phải là thật. Hỏi ai? Hỏi bản thân mình, bản thân khi nào buông bỏ, 

buông bỏ bao nhiêu, quý vị hỏi điều này, quý vị sẽ hiểu ra. Nếu giống như ngài 

đại sư Huệ Năng trong chốc lát buông hết, ngài đúng là bỏ hết sạch, sau một câu 

nói của Hoà thượng Ngũ Tổ, ngài liền có thể đem khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước đồng thời rũ bỏ, thì ngài thành Phật ngay. Người như thế này không 

nhiều, điều này trong Phật pháp nói là hàng thượng thượng căn. Hàng thượng căn 

Tập 497  339 



làm không được, phải hàng thượng thượng căn. Lục tổ Huệ Năng suốt đời, trải 

qua  sự  hướng  dẫn  của  ngài,  đại  triệt  đại  ngộ,  đạt  đến  trình  độ  tương  đồng  như 

ngài, có 43 người, đều là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Nhưng mà, 

không  giống  như  ngài  chỉ  một  lần  có  thể  rũ  bỏ  hết,  nghĩa  là  không  có  hàng 

thượng thượng căn. Học sinh mà Ngài dạy, có người chỉ mấy tháng là khai ngộ, 

có  người  mấy  năm  mới  khai  ngộ,  có  người  mười  mấy  năm  mới  khai  ngộ,  có 

người hai mươi mấy năm mới khai ngộ. Thế nhưng sau khi khai ngộ xong, cảnh 

giới hoàn toàn tương đồng; đây chính là buông bỏ đi bao nhiêu có khác nhau, đến 

cuối  cùng  đúng  là  buông  bỏ  hết,  cảnh  giới  bình  đẳng  ngay.  Vì  thế,  trong  số  43 

học sinh căn tánh có khác nhau, nhưng mà đều là lợi căn, nếu không phải hàng lợi 

căn, thì suốt đời không đạt đến cảnh giới này. Nếu suốt đời không đạt đến cảnh 

giới này, thì sẽ phiền phức to. Vì sao vậy? Vì quý vị không ra khỏi luân hồi, còn 

ở trong lục đạo.  Kiếp sau, đương nhiên họ sẽ không mất nhân thân, kiếp sau sẽ tu 

tiếp. Nhưng mà kiếp sau tu, ít nhất cũng bỏ lỡ mất mười mấy năm, họ phải đầu 

thai, lại từ từ lớn lên. Kiếp sau liệu có gặp được thầy giáo giỏi? Do phước phần 

của họ nên có thể, nhưng không nhất định. Gặp được thầy giáo giỏi, kiếp đó có 

thể được thành tựu. Cũng có thể gặp phải thầy không tốt, mấy kiếp luân hồi xoay 

chuyển,  công  phu  sẽ  thụt  lùi.  Cái  này  rất  phiền  phức,  tiến  tiến  thoái  thoái,  bao 

nhiêu kiếp cũng không thể thành tựu. 

Vì vậy nó vĩnh viễn không bằng tịnh độ, pháp môn tịnh độ tốt, chỉ cần hơi 

có  một  chút  tiểu  công  phu  là  có  thể  vãng  sanh,  sau  khi  vãng  sanh  chắc  chắn 

không thoái chuyển. Trong thế giới cực lạc, có thể nói rằng bảo đảm cho quý vị 

suốt đời đại triệt  đại ngộ, kiến tánh thành Phật. Đến thế giới cực lạc là  lớp bảo 

chứng. mỗi người học tập trong thế giới cực lạc, thành Phật sớm hay muộn đều 

khác nhau. Có người đến đó, họ thành Phật rất nhanh, có người ở đó phải trải qua 

thời gian rất dài, căn tánh có khác nhau. Thực tế mà nói, liệu có chịu buông bỏ 

tập  khí  hay  không,  vấn  đề  mấu  chốt  chính  là  ở  đây,  buông  bỏ  triệt  để  sẽ  thành 

Phật ngay. Phật Thích Ca Mâu Ni năm 30 tuổi, ngồi dưới cây bồ đề, cũng giống 

như ngài Huệ Năng buông bỏ triệt để, thành Phật ngay. Đại sư Huệ Năng trong 

phương trượng của Ngũ tổ buông bỏ triệt để, có thành tựu, đem y bát truyền cho 

Ngài ngay. Vì thế đây là một hiện tượng rất tự nhiên, hữu vi và vô vi nhất định 

phải hiểu cho rõ ràng, hiểu cho minh bạch. 

“Hư không, chỉ tâm như thái không, khai quảng vô tế, ly câu vô nhiễm, bất 

thọ nhất trần”. Đây là gì? Đây là chân tâm của quý vị, Chân tâm của quý vị là như 

thế đấy. Bây giờ chúng ta đưa ra một chuẩn mực, rồi tiến hành đối chiếu cụ thể 

340  Tập 497 



với bản thân, thì biết được chân tâm của chúng ta hoàn toàn bị mê hoặc. Cái đầu 

tiên, tâm lượng của chúng ta rất nhỏ, không giống như thái không. Tâm chúng ta 

có thế chứa bao nhiêu người? Người thích tôi, tôi bao dung họ, người ghét tôi, tôi 

bài xích họ, đây là cái tâm gì? Tâm phàm phu, tâm lục đạo luân hồi. Trong kinh 

Phật dạy rằng: “tâm bao thái hư, lượng chu sa giới”, đó là nói ai? Nói bản thân 

chúng ta, không phải nói người khác. Phật A Di Đà “tâm bao thái hư, lượng chu 

sa giới”, Phật Thích Ca Mâu Ni cũng như vậy, thập phương Phật đều như vậy, tôi 

quý vi họ cũng đều như vậy, không có gì khác. Tâm lượng nhỏ là gì? Tâm lượng 

nhỏ là phiền não, là tập khí, là vọng tưởng, phân biệt chấp trước của quý vị. Vọng 

tưởng phân biệt chấp trước đều là  giả, không phải là thật. Vì sao lại phải chấp 

trước như vậy?  Rõ ràng là kiếp này quý vị có thể thành Phật thành tổ sư, hà cớ gì 

phải đi làm lục đạo luân hồi! Lục đạo luân hồi vốn dĩ không có, do quý vị tự làm 

tự  chịu,  là  do  bản  thân  quý  vị  phân  biệt  chấp  trước  biến  hiện  ra.  Nhất  là  chấp 

trước, chấp trước vừa rũ bỏ, thì lục đạo không còn nữa, giấc mộng này sẽ tỉnh lại. 

Khi  tỉnh  lại  rồi  thì  là  cảnh  giới  gì? Là  cánh  giới  tứ  thánh,  chính  là  từ  cõi  phàm 

thánh đồng cư, quý vị sẽ được thăng lên cõi phương tiện hữu dư. Cõi phương tiện 

hữu dư là những người nào? A La Hán, Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, họ đều ở bên 

đó, quý vị thăng cấp rồi, thăng đến cảnh giới đó. Nếu quý vị còn chút chấp trước, 

quý  vị  không  đi  được,  quý  vị  ở  tại  lục  đạo.  Ai  có  thể  giúp  quý  vị  vượt  qua  lục 

đạo? Chỉ có bản thân quý vị giúp đỡ quý vị, Phật Bồ Tát không có khả năng này. 

Nếu Phật Bồ Tát có khả năng này thì chúng ta không cần tu hành nữa, không cần 

phải buông bỏ, ngài không giúp đỡ chúng ta thì từ bi ngài ở đâu? Ngài không có 

cách gì. 

Vì  thế  Phật  Bồ  Tát  có  thể  giúp  chúng  ta,  chư  vị  phải  nhớ,  đó  là  bằng  dạy 

học. Đem cái lý này giảng cho quý vị hiểu, giảng rõ ràng, ngài làm thế nào để từ 

phàm phu tu được thành Phật, đem phương pháp, kinh nghiệm của ngài nói cho 

quý vị, cung cấp  để quý vị  suy  nghĩ.  Đây  là  việc  mà  ngài  chắc  chắn  giúp  được 

quý  vị,  giúp  không  được  thì  ngài  nói  không  giúp  được,  ngài  không  lừa  quý  vị. 

Phật Bồ Tát gia hộ quý vị, che chở cho quí vị. Dùng cách nào? Chính là kinh giáo 

che  chở  cho  quí  vị,  kinh  giáo  gia  hộ  quí  vị.  Quí  vị  phải  thật  sự  nghe  hiểu  mới 

được, mới được gia trì. Nếu quý vị nghe không hiểu, quý vị không nhận được gia 

trì. Phải dùng phương pháp gì mới có thể nghe hiểu được? Như phần trên tôi đã 

giảng, phải dùng chân tín, chân tâm, cái tâm chân thành khẩn thiết để cầu pháp, 

quý vị sẽ nghe hiểu. Quý vị đọc kinh văn này, quý vị đọc phần chú giải, quý vị 

chắc chắn sẽ cảm nhận được ý nghĩa trong đó. Quý vị không có chân tâm, quý vị 

Tập 497  341 



không  có  chân  tín,  quý  vị  có  nghe  cũng  không  hiểu.  Nghe  không  hiểu  thì  làm 

sao? Nghe nhiều, một năm chưa nghe hiểu, hai năm, hai năm chưa nghe hiểu, ba 

năm, tám năm mười năm, hai mươi năm, ba mươi năm, quý vị cứ tiếp tục nghe, 

dần dần sẽ nghe hiểu. 

Tôi  có  chút  chân  tâm  như  vậy  thôi,  tâm  chân  thành,  nhưng  tôi  không  tin 

tưởng tịnh độ, tôi thích cái lý luận trong kinh giáo. Vì thế tôi học Phật, sau khi 

nghiên cứu mười mấy năm kinh đại thừa mới tin tưởng Tịnh độ. Nếu không trải 

qua  thời  gian  dài  như  vậy,  Tịnh  độ  thật  khó  tin.  Vì  thế,  sau  này  nhìn  thấy  kinh 

văn, pháp môn này gọi là khó tin dễ làm, tôi cảm nhận được ý nghĩa đó. Tôi học 

Phật, tin vào Tịnh độ mười mấy năm, làm sao tin tưởng vào Tịnh độ? Tôi đã nói 

cho quý vị rồi, tôi giảng về Hoa Nghiêm, giảng Lăng Nghiêm, giảng Pháp Hoa, 

mới  tin  vào  Tịnh  độ.  Vì  vậy  pháp  môn  Tịnh  độ  này  của  tôi  là  Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm,  Hoa  Nghiêm  đem  tôi  dẫn  vào  Tịnh  độ.  Nếu  như  không  có  những  đại 

kinh đại luận này, hồi đó thấy Lý thiện ý kiên trì khuyên tôi tu Tịnh độ, tôi rất 

cảm  kích  thầy,  tôi  không  có  tiếp  thu,  tôi  cảm  kích  lòng  từ  bi  của  thầy,  sự  chân 

thành dạy bảo. Vào thời gian đó, tôi cho rằng Tịnh độ không bằng những đại kinh 

đại luận như kinh Hoa Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm. Cho nên dùng nhiều 

thời  gian,  tinh  lực  vào  nghiên  cứu  đại  kinh,  Tịnh  độ  không  đáng  để  xem,  coi 

thường nó. Trong những kinh điển này đọc được Văn Thù, Phổ Hiền, đây là vị 

Bồ Tát mà chúng ta nghưỡng mộ nhất, khâm phục nhất, làm sao quý ngài thành 

công? Thì ra đều là niệm A Di Đà Phật mà thành công. Đọc những kinh văn này, 

lông tơ dựng đứng, cái này là thế nào? Đọc lại cẩn thận, lần này phục rồi. Đến 

cuối cùng đọc đến  Di Đà  Kinh Yếu Giải  của Đại sư  Ngẫu Ích, trong Yếu Giải 

ngài nói rằng, Phật Thích Ca Mâu Ni tu pháp môn gì mà thành Phật? Ngài niệm 

Phật  thành  Phật.  Chúng  tôi  lúc  này  mới  thay  đổi  ý  nghĩ,  mới  hiểu  được  sự  thù 

thắng của pháp môn này. Đọc lại kinh này, cảm nhận khác hoàn toàn. Trước đây 

không thấy được sự diệu kỳ, bây giờ xem lại, từng chữ từng câu ý nghĩa vô cùng, 

từng chữ từng câu đều thâm thuý tuyệt vời, kinh khác đều không so sánh được. 

Nếu như tôi không trải qua những cơ bản như vậy, nếu không có ai giảng cho tôi 

thấu triệt như vậy, minh bạch như vậy, quý vị bảo tôi tin thật là khó. 

Tôi từ nhỏ, nếu bảo tôi tin một thứ gì đó, tôi nhất định phải làm cho rõ, cho 

minh bạch, thì tôi mới tin. Nếu tôi chưa làm rõ ràng, chưa minh bạch, thì tôi sẽ 

không tin. Vì thế từ hồi nhỏ, mẹ tôi cũng lạy Phật, nhưng bà lại không học Phật, 

chỉ có đến miếu thắp hương lạy Phật mà thôi. Hồi nhỏ bà thường dẫn chúng tôi 

đi, đến miếu để thắp hương, một năm phải đi đến Miếu Thành Hoàng vài ba lần. 

342  Tập 497 



Điện Diêm Vương cho tôi hiểu sâu sắc về giáo dục nhân quả, thế nhưng khi lớn 

lên, chưa phải đã lớn, mười  mấy tuổi đi học rồi, tôi vẫn còn không tin, tôi cho 

rằng đó là mê tín. Cho đến lúc gặp được thầy Phương Đông Mỹ tôi mới hồi tưởng 

lại, năm hai mươi sáu tuổi. Hồi tưởng lại để suy nghĩ về quá khứ, về nơi mẹ dẫn 

tôi đến xem, điều tôi nhìn thấy, điều nghe thấy, rồi lại hồi ức về, cảm thấy rất có 

lý.  Nhất  là  điều  quý  vị  nói  mê  tín,  mê  tín  mà  có  thể  truyền  mấy  ngàn  năm,  nó 

không có lý thì bị người ta vất bỏ từ lâu rồi. Vì thế, chúng tôi đối với những thiên 

thần quỷ thần này, thì nên chú ý lưu tâm nghiên cứu về họ, dần dần sẽ hiểu ra. 

Dùng Phật pháp để nghiên cứu  rất nhanh, hiểu về cái  gì? Họ là chúng sanh, họ 

giống chúng ta, chúng ta tồn tại, họ cũng tồn tại, chỉ là khác nhau về tầng không 

gian. Đây là điều mà khoa học từng nói. Trong Phật pháp, không phải cùng trong 

một pháp giới. Vì vậy thập pháp giới, thập pháp giới không chỉ là mười, mà vô 

lượng vô biên. 

Pháp  giới,  nói  thật  ra,  chính  là  tầng  không  gian  mà  khoa  học  nói  đến.  Từ 

đâu mà ra? Từ phân biệt chấp trước mà ra. Nếu chúng ta không có phân biệt chấp 

trước, thì tầng không gian này sẽ không có nữa. Không có, quý vị sẽ có thể nhìn 

thấy hết, có thể nghe thấy, có thể tiếp xúc được, vì sao vậy? Vì không có chướng 

ngại nữa. Vì vậy chúng ta đối với những người gọi là có khả năng đặc biệt, người 

có một số thần thông, chúng ta phải khẳng định họ. Họ không phải đang loan tạo 

tin đồn, đây là điều không thể có. Đối với những người này chúng ta phải rất cẩn 

thận thận trọng, là có khả năng, nhưng cũng có giả tạo, là giả, điều này nhất định 

phải biết. Khi gặp phải là đúng, thì không có vấn đề gì, gặp phải người giả, quý vị 

nếu nghe theo họ, quý vị sẽ  bị lừa. Phải dùng tâm thái gì để đối phó đây? Phải 

dùng  trí  tuệ,  phải  dùng  Phật  pháp,  phải  dùng  lời  giáo  huấn  của  Thánh  hiền  để 

phán  đoán,  họ  cung  cấp  thông  tin  gì  cũng  không  sao.  Chúng  ta  nên  tiếp  nhận 

những  thông  tin  này  ra  sao?  Làm  sao  dùng  những  thông  tin  này  để  có  lợi  cho 

chúng ta, mặt tích cực, mà không nên bị tổn hại về mặt tiêu cực, cái này cần phải 

định, phải có trí tuệ. 

Do đó giải quyết vấn đề, chúng ta phải theo giáo huấn của Thánh hiền, theo 

giáo huấn kinh điển, để tránh bị sai lầm. Khổng Tử nói: “kính quỷ thần nhi viễn 

chi ”, viễn không phải vất bỏ,  viễn là có thể tiếp cận họ, phải cung kính họ, họ 

cũng là một loại chúng sanh, phải tôn trọng họ, lễ kính họ, cúng dường họ, không 

thể tiếp tu giáo huấn của họ. Họ có rất nhiều điều khuyên thiện sửa lỗi lầm, có thể 

dùng, còn nói cho quý vị pháp môn tu hành, thì không thể dùng. Vì sao vậy? Vì 

họ không ra khỏi lục đạo luân hồi. Quý vị tu theo phương pháp của họ, quý vị sẽ 

Tập 497  343 



cùng loài với họ. Tu theo cách của ma quỷ, tương lai quý vị sẽ thành quỷ đạo; tu 

theo cách của thiên đạo, quý vị tương lai sẽ đến thiên đường, tu theo cách của ma, 

quý vị sẽ biến thành ma. Họ là thầy của quý vị, quý vị học theo họ, không phải là 

theo  đạo  lý  này  sao?  Vì  thế  chúng  ta  không  nên  học  theo  họ  những  điều  này, 

chúng  ta  học  theo  Phật.  Họ  có  cái  giống  với  điều  kinh  Phật  giảng,  ví  dụ  như 

không sát sinh, không trộm cướp, là việc tốt, chúng ta ca ngợi họ, tôi theo Phật 

dạy, tôi không phải theo quý vị dạy. Giới hạn này phải vạch ra cho rõ, quý vị sẽ 

không bị lừa. Nghe được thông tin là tăng thêm hiểu biết, nhất định phải đem sự 

hiểu biết này biến thành trí tuệ, chứ không phải là tri thức, như thế mới đúng. 

Do vậy tâm lượng phải mở rộng, mở rộng vô biên, tránh xa cái xấu. Tự tư 

tự  lợi  là  nhiễm  ô,  danh  văn  lợi  dưỡng  là  nhiễm  ô,  ngũ  dục  lục  trần  là  nhiễm  ô, 

những  thứ  này  đều  không  được  lấy.  Phải  cảnh  giác  từng  phút  từng  giây,  vì  sao 

vậy? Vì chúng ta nhiễm ô đã thành thói quen, nhiễm ô của chúng ta đã rất nghiêm 

trọng, thời gian vô cùng lâu dài, bây giờ mới giác ngộ. Sự nhiễm ô này nếu không 

được trừ bỏ, thì không thể vãng sanh. Nhiễm ô càng ít, vãng sanh càng chắc chắn, 

mà sanh đến thế giới phương tây cực lạc, phẩm vị càng tăng cao, cố gắng phải vất 

bỏ nó sạch sẽ. Không chút bụi trần, một chút bụi trần cũng không nên bỏ trong 

tâm. Trong tâm phải bỏ cái gì? Chỉ bỏ Phật A Di Đà, hoặc là chỉ bỏ một Kinh bộ  

Vô Lượng Thọ. Quý vị có thể đọc thuộc Kinh Vô Lượng Thọ, mười hai canh giờ 

từng giờ từng phút, khi nào không có việc gì thì đọc kinh, đọc từng lần từng lần. 

Hoặc là niệm Phật, Phật hiệu không được gián đoạn. Nếu không đọc kinh, không 

niệm Phật, tạp niệm của quý vị trổi dậy. Tạp niệm là tiếp tục làm luân hồi, đọc 

kinh,  niệm  Phật  là  chắc  chắc  sanh  thế  giới  cực  lạc.  Hai  con  đường  đặt  ra  trước 

mắt quý vị, quý vị đi đường nào? 

Cái này bản thân chúng ta phải thường xuyên nghĩ đến, đi theo con đường 

nào? thời gian không nhiều, nhân sinh tại thế, người sống đến 100 tuổi e là thiểu 

số, lời cổ nhân nói: “hoàng tuyền lộ thượng vô lão thiếu”. Tôi bây giờ mười mấy 

năm không đọc báo rồi, khi chưa học Phật tôi ngày hàng ngày đều đọc báo, trước 

năm 26 tuổi. Tôi đọc báo chí có khác với người khác, người ta đọc báo trước hết 

đọc về thiên hạ đại sự, tôi không đọc cái này. Tôi đọc tin cáo phó đăng trên báo 

chí, những người nào những người nào hôm nay mất rồi, hàng ngày đọc cái này. 

Đọc cái này làm gì? Dần dần rồi sẽ đến lượt tôi, tôi có cái tâm cảnh giác này. Vì 

thế đây có lẽ là do kiếp trước có chút thiện căn, sanh tử đại sự. Những người mất 

đi hàng ngày đó không chắc hẳn đều là người già, có người bốn, năm mươi tuổi, 

có người hai, ba mươi tuổi, có hết, quý vị đi xem. Đây là sự cảnh giác rất lớn đối 

344  Tập 497 



với chúng ta. Sau khi học Phật, tôi liền đem báo chí vất hết, không đọc nữa, phim 

ảnh, ti vi, tất cả truyền thông đều vất bỏ hết. Ngoài kinh Phật ra chỉ đọc thư tịch 

Thánh hiền, đọc cái này, thì sẽ nảy sinh sở thích với nó, không nhiễm bụi trần. 

Dưới đây, “vô lập”, “nhất pháp bất lập”. Tốt, sạch sẽ. Nhất pháp bất lập là 

gì? Chính là “thuật nhi bất tác” mà Khổng Phu Tử từng nói. Khổng lão phu tử cả 

đời đúng là nhất pháp bất lập. Những điều mà chính bản thân ông học được, tu 

được, dạy được, truyền lại được, đều là những thứ của cổ Thánh tiên Hiền. Chúng 

ta cũng không nên tạo lập cái mới để lập nhất pháp, chúng ta có sẵn, lượm người 

ta cũng có sẵn, hội tập của Hạ Liên Cư, chú giải của Hoàng Niệm Tổ, đều có sẵn. 

Tôi còn đi lập cái gì nữa? Không cần thiết. Tôi dựa theo phương pháp này, đến 

thế giới cực lạc đi lạy Phật A Di Đà làm bổn sư cho chúng ta. Nam mô bổn sư A 

Di Đà Phật, đi học theo ngài. Tôi nói với các vị, bản thân ngài cũng là nhất pháp 

bất lập. Vì sao vậy? Không được lập, trong tâm thanh tịnh nhất pháp đều không 

có, quý vị làm sao lập nhất pháp? Lập nhất pháp, sẽ bị các nhà khoa học tìm thấy, 

chính là vì ngài nhất pháp bất lập, nên khoa học không có cách gì đối với ngài. 

Cái đạo lý này nhất định phải biết, nhất pháp bất lập là đúng, Phật thật, lập nhất 

pháp là Phật giả. Phật Phật đạo đồng! Tự tánh là viên mãn, trí tuệ viên mãn, đức 

năng viên mãn, tướng hảo viên mãn. Lập nhất pháp, cái này toàn bộ đều không 

còn nữa, biến chất rồi. Không chỉ là lục đạo, chúng sanh của thập pháp giới đều là 

lập nhất pháp, lập hư rồi, pháp này là cái gì? Ta, có ta thì hư rồi, cái pháp này lập 

không đúng. Không có ta, ta là giả, không phải là thật. Vì vậy Kinh Kim Cang 

dạy chúng ta, bỏ tứ tướng: “vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, 

vô thọ giả tướng”. Chẳng những tứ tướng phải buông bỏ, mà ý nghĩ về tứ tướng 

đó cũng không được có, mới sạch sẽ. Vì thế nửa bộ sau giảng: “Vô ngã kiến, vô 

nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”,  kiến đều phải vất bỏ. Ý nghĩ về 

tôi, người, chúng sanh đều không có. Thế Tôn biểu diễn cho chúng ta, dạy bảo 

chúng ta, là tuỳ thuận vào ý niệm của chúng ta mà nói, nói về tứ tướng, nói về tứ 

kiến, trong tâm ngài đều không có, ngài là chân tâm, nhất pháp bất lập. 

“Đạm an”, đạm là đạm bạc,  an là yên tĩnh. Người tu đạo nhất định phải khế 

nhập cảnh giới này. Đạm bạc, mới có thế tuỳ duyên, hằng thuận chúng sanh, tuỳ 

hỷ  công  đức,  tuỳ  duyên  tiêu  nghiệp  cũ,  không  nên  tạo  sai  lầm  mới.  Chỉ  có  tiêu 

nghiệp, không tái tạo nghiệp, thì nghiệp của quý vị mới xoá hết sạch sẽ. Quý vị 

đang tiêu nghiệp, đồng thời lại đang tạo nghiệp, thì nghiệp của quý vị vĩnh viễn 

xoá  không  sạch.  Do  đó  hai  chữ  “đạm  an”  này  là  vô  cùng  quan  trọng,  phải  đạm 

bạc, phải yên tĩnh. “Thuỷ lưu bình mãn chi mạo”, nước chảy rất phẳng lặng, thì 

Tập 497  345 



cũng đầy rồi, đây là dạng của đạm an. Văn Tuyển Tống Ngọc Phú nói: “Hối đạm 

đạm nhi tính nhập”. Đây có nghĩa là “ thuỷ ba tương kế, tương tự tương kế, thử 

dụ tâm ly đoạn thường, bình mãn dụ bình đẳng viên mãn”. Những thứ này đều là 

tự  nhiên,  vốn  là  như  vậy.  Tâm  ly  đoạn  thường  chính  là  ý  nghĩ  không  còn  nữa. 

Đoạn thường là đối lập. Chân tâm là thường, thường trú, nó vĩnh viễn bất sanh 

bất diệt, mọi hiện tượng đều đoạn diệt.  Tướng là đoạn diệt, tác dụng là đoạn diệt, 

thể là thường trú. Đây là chân tướng sự thật, liệu có cần bỏ vào trong tâm? Không 

cần. Bỏ vào trong tâm, tâm của quý vị sẽ biến thành A lại ya, chính là vọng tâm. 

Không bỏ vào trong tâm, quý vị không có vọng tâm. Không có vọng tâm là ai? 

Pháp thân Bồ Tát. 41 vị pháp thân đại sĩ trong kinh Hoa Nghiêm, với Diệu Giác 

Như lai, họ đều không có vọng tâm, họ dùng chân tâm. Chân tâm ly niệm, không 

có ý nghĩ, quý vị làm sao còn có thể có cái thường niệm, đoạn niệm? Cái ý nghĩ 

này không có nữa, không có nữa mới là bình đẳng viên mãn. Bình mãn là so với 

bình đẳng viên mãn, trí tuệ bình đẳng viên mãn, đức năng bình đẳng viên mãn, 

tướng  hảo  bình  đẳng  viên  mãn,  không  có  cái  nào  không  bình  đẳng  viên  mãn. 

Trong thế giới cực lạc, Phật A Di Đà dùng hoằng nguyện của bản thân, tu trì công 

đức, đem tướng bình đẳng viên mãn bộc lộ ra ngoài, để cúng dường những chúng 

sanh vãng sanh về thế giới cực lạc.  Ngài làm đại thí chủ, ngài cúng dường biết 

bao nhiêu người, công đức này quá to lớn. Chư Phật Như Lai đều không cách nào 

so sánh kịp. Tâm  chân thành, hoàn toàn là chân tâm.  Vì những chúng sanh này 

mà giảng kinh thuyết pháp, để cho họ khế nhập vào cảnh giới Phật cứu cánh viên 

mãn. Thế xuất thế gian giảng đến ân đức, Phật A Di Đà là cứu cánh viên mãn，

không ai có thể so với ngài. Chúng ta phát tâm vãng sanh về thế giới cực lạc, thân 

cận Phật A Di Đà, đây là nhân duyên đại sự đầu tiên, công đức thù thắng không 

gì  sánh  bàng.  Kiếp  này  may  mắn  gặp  được,  đừng  bỏ qua  cơ  hội,  bỏ  qua  thật  là 

đáng tiếc. 

“Vô dục”. “Dục giả, Đại Thừa Nghĩa Chương viết: nhiễm ái trần cảnh, danh 

chi vi dục”. Trần là lục trần, sắc thanh hương vị xúc pháp, cảnh giới này gọi là 

trần  cảnh.  Quý  vị  đối  với  cảnh  giới  này,  nhãn  đối  sắc,  nhĩ  đối  thanh,  khỏi  tâm 

động niệm thì nhiễm rồi, nhiễm ô rồi. Bởi vì quý vị không biết lục căn là giả, lục 

trần cũng là giả, đều không phải là thật. Nếu trong đó nảy sinh tham ái, chữ ái này 

nghĩa  rất  rộng,  nếu  thuận  theo  ý  của  bản  thân,  quý  vị  thích  chiếm  hữu,  quý  vị 

thích  khống  chế,  nếu  không  thuận  theo  tâm  mình,  quý  vị  thích  họ  nhanh  chóng 

biến đi. Vì thế cảnh giới thuân nghịch đều dùng chữ ái này để thay thế. Chính là 

cái  gì?  Quý  vị  có  phân  biệt,  quý  vị  có  chấp  trước,  quý  vị  ở  đó  khởi  tâm  động 

346  Tập 497 



niệm, thế thì sai rồi, đó gọi là dục vọng. Vì vậy ái dục thường thường được dùng 

liền nhau. Luôn luôn phải thuận theo ý của mình, trong thực tế ý của bản thân là 

giả, cũng không phải thật, chỉ là tạo nghiệp mà thôi, rất đáng sợ! 

Dưới  đây  lại  nói:    “ư  duyên  dục  thụ,  xưng  dục”.  Duyên,  là  phan  duyên, 

phan  duyên  tài  sắc  danh  thực  thùy,  quý  vị  muốn  thọ  dụng  chúng,  tức  là  quý  vị 

muốn khống chế, quý vị muốn chiếm hữu, đây chính là dục, ý nghĩa của dục. 

Hựu Câu Xá Luân vân: “dục, vị hy cầu sở tác sự nghiệp”. Đây cũng là một 

loại  dục  vọng.  Quý  vị  có  hy  vọng,  quý  vị  có  cầu  nguyện,  cầu  cái  gì?    Cầu  sự 

nghiệp của quý vị. Trong lục đạo có ai không làm? Sự nghiệp làm càng lớn thì 

càng tốt. Nếu sự nghiệp là vì bản thân, phần lớn là tại tam đồ, vì sao vậy? Vì ý 

nghĩ của họ toàn là tham sân si, tăng trưởng tham sân si. Tham tâm đường ngạ 

quỷ, sân nhuế đường địa ngục, ngu si đường súc sinh, đều là những thứ này. Nếu 

sự nghiệp của quý vị vì người khác, vì quốc gia, vì dân tộc, vì tất cả chúng sanh, 

quá tốt! Sự nghiệp này tương lai đạt được kết quả phần lớn là thiên đạo. Vì thế 

Thánh hiền, tương lai là vãng sanh thiên đạo, nhưng đều không ra khỏi lục đạo 

luân hồi, điều này quý vị phải hiểu cho rõ ràng. Thế gian này người làm việc đại 

thiện thực sự, luôn nghĩ về quốc gia dân tộc, luôn nghĩ về khổ nạn chúng sanh, 

không  vì  bản  thân,  nhiều  người  đều  làm  thiên  thần.  Thần,  có  một  cách  giảng  ý 

nghĩa của nó, đại công vô tư chính là thần, gọi là minh thần, họ đều đi đến đường 

đó rồi, rất nhiều người. 

“Cứ  thử,  tắc  kinh  trung  xá  chư  ái  trước,  dữ  diệc  vô  hy  cầu,  bất  hy  cầu 

tưởng”. Những điều này đều thuộc về vô dục. Chúng ta không có mong cầu, cũng 

không có không mong  cầu,  mong cầu và không  mong cầu đều buông bỏ, tất cả 

thuận theo tự nhiên. Tốt! Trong mệnh quý vị có phước báo,  đều tự nhiên, việc gì 

phải cầu. Việc gì phải bỏ nhiều suy nghĩ đi kinh doanh nó. Cứ thật thà làm kinh 

doanh, những gì có trong số mệnh đều xuất hiện, cái không có trong mệnh có cầu 

cũng  không  được,  cái  không  có  trong  mệnh,  nếu  cầu  mà  có  thể  cầu  được,  thì 

Khổng  phu  tử  đã  cầu  rồi.  Vì  sao  ông  không  cầu?  Ông  biết  rằng  cái  không  có 

trong  mệnh  thì  cầu  cũng  không  được.  Vận  mệnh  không  có  chức  vị,  thì  có  cầu 

cũng không được, mệnh không có tài phú, cầu cũng không có, hà tất phải cầu! 

Cái  quý  vị  cầu  được  đều  là  những  cái  có  sẵn  trong  vận  mệnh.  Cổ  nhân  có  câu: 

“nhất sanh giai thị mệnh, bán điểm bất do nhân”, câu nói này quá tuyệt. Quý vị 

nghe  hiểu  rồi,  quý  vị  suốt  đời  an  nhiên.  Sống  như  thế  nào?  Thuận  theo  chúng 

sanh. Phổ Hiền Bồ Tát nói tuỳ hỷ công đức, hằng thuận chúng sanh, tuỳ hỷ công 

Tập 497  347 



đức, quý vị sống thật hạnh phúc, tự tại mỹ mãn. Nếu như gặp được Phật pháp, cái 

mà quý vị đời này cầu nguyện chỉ là một sự việc: giải thoát. Quý vị không làm 

lục đạo luân hồi, đời này quyết định phải siêu việt, không làm việc dại này nữa. 

Liệu có làm được  không? Quyết tâm phải làm được. Nho giáo dạy người thành 

Thánh, Đạo giáo dạy người thành tiên, Phật pháp dạy người thành Phật. Thành 

Thánh, thành Hiền, thành Phật đều có khác nhau. Thánh nhân trong lục đạo, quả 

báo  của  họ  phần  lớn  trên  trời,  bởi  vì  họ  không  có  đoạn  dục,  họ  sanh  dục  giới 

thiên.  Nếu  dục  vọng  đoạn  tuyệt,  họ  sanh  sắc  giới  thiên.  Vì  thế  nho  giáo  Trung 

Quốc  phần  lớn  tại  sắc  giới  thiên;  Đạo  giáo  phần  lớn  tại  vô  sắc  giới  thiên.  Phật 

phải thoát ly lục đạo, vì thế Phật giáo quả báo nhỏ nhất, cơ bản nhất là A La Hán. 

A La Hán không ở trong lục đạo, rời xa lục đạo, đi đến tứ thánh pháp giới rồi. Đại 

Thừa lại càng cao, Đại thừa phần lớn, tu pháp môn thông thường họ đến thế giới 

Hoa tạng, người niệm Phật sanh tịnh độ Di Đà, thế giới cực lạc, họ đi đến đây rồi. 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 



Tập 498 

Chuyển ngữ:  Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  620,  hàng  thứ  hai,  bắt  đầu  xem  từ  đoạn 

giữa. 

Ba  câu  trên  đây,  hiển  bày  thực  tế  lý  địa,  không  nhiễm  mảy  trần.  Nhưng 

trong  vạn  hạnh,  không  bỏ  pháp  nào.  Nên  nói  tiếp:  “làm  được  thiện  nguyện,  tận 

tâm tìm cầu”, thật hiển sự lý vô ngại, viên dung diệu nghĩa tự tại. 

Trên đây là những điều trong Kinh Vô Lượng Thọ  và Câu Xá Luận nói: xả 

các  ái  trước,  cũng  không  mong  cầu,  không  mong  cầu  tưởng.  Những  đoạn  kinh 

này đều nói về vô dục. Hiển bày thực tế lý địa, thực tế là chân thật, chân thật chỉ 

348   



có chân tâm, tự tánh. Lý địa, địa nghĩa là năng sanh, năng sanh vạn pháp. Lý thực 

tế là năng sanh vạn pháp, đem nó ví dụ cho địa. Cho nên thực tế lý địa chính là 

bản tánh, chính là chân tâm. Huệ Năng đại sư  nói: “đâu ngờ tự tánh, năng sanh 

vạn pháp”, chính là ý này vậy. 

Không  nhiễm  mảy  trần,  trước  đây  chúng  ta  học  qua  rất  nhiều  rồi.  Trong 

chân  tâm  nó  là  thanh  tịnh,  không  sanh  không  diệt.  Nó  là  một  pháp  cũng  không 

lập. Cho nên nó không có hiện tượng, không có hiện tượng vật chất, cũng không 

có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên, nó không có thứ gì 

cả. Cho nên người thường chúng ta không thể nào hiểu được. Trên thực tế, nó có 

mặt khắp nơi, lúc nào cũng có. Bởi vì nó không có hiện tượng, cho nên chúng ta 

không  nhìn  thấy,  không  nghe  được,  không  thể  đụng  chạm  đến  nó,  cũng  không 

tưởng tượng ra nó. Bởi vì nó không phải là hiện tượng tinh thần, cho nên quí vị 

không nghĩ đến được. Với khoa học triết học ngày nay cũng không thể đạt đến 

được. Bởi vì khoa học triết học phải cần có đối tượng, chính là hiện tượng, mới 

có thể thăm dò đến được. Nó không có hiện tượng, cho nên khoa học kỹ thuật và 

triết học đều không có cách gì. Làm thế nào mới biết được? Trong kinh Phật nói 

với chúng ta: “chỉ chứng mới biết”. Chỉ cần quí vị thực sự chứng đắc quí vị liền 

biết được. Chứng đắc thế nào? Buông bỏ vọng tưởng xuống liền chứng đắc. Vọng 

tâm chướng ngại chân tâm. Nó từ chân tâm biến hiện ra. Trong chân tâm không 

có vọng tâm, có thể hiện vọng tâm. Vọng tâm có thể hiện vọng tướng. Mười pháp 

giới  y báo  chánh  báo trang nghiêm, ngày nay chúng ta  nói là vũ trụ, hư không. 

Vạn sự vạn vật trong Phật Pháp đều gọi là huyễn tướng. Nó không phải thật. Nó 

thuộc về sát na sanh diệt. Nói một cách nghiêm túc nó căn bản không tồn tại. Đó 

mới là chân tướng sự thật. Cho nên bản thể năng sanh năng hiện, chính là chân 


tâm, chính là tự tánh. Tự tánh của bản thân, chân tâm của bản thân, trong đó thứ 

gì cũng không có, gọi là không nhiễm mảy trần. Không mảy may nhiễm trước. 

Đây là thể năng hiện năng sanh. Là bản thể mà triết học nói đến, đức Phật thực sự 

tìm ra nó rồi. Nhưng trong vạn hạnh môn, không bỏ pháp nào. Hành là hiện hành, 

thức là A lại ya thức. Chính là chân tâm của chúng ta. Trong kinh Đại Thừa nói: 

Nhất niệm bất giác liền sanh khởi vô minh. Vô minh này chính là nghiệp tướng 

của  A  lại  ya.  Nghiệp  tướng  sanh  chuyển  tướng,  chuyển  tướng  sanh  cảnh  giới 

tướng. Nói cách  khác, ba loại hiện tượng này, trong mỗi sát  na đều đã đầy đủ. 

Nhất niệm bất giác là nghiệp tướng của A lại ya. Hiện tượng tinh thần, ngày nay 

nhà khoa học nói là tin tức, là chuyển tướng của A lại ya. Cho nên vật chất từ đâu 

mà  có?  Vật  chất  là  tinh  thần  biến  hiện  mà  ra.  Tinh  thần  từ  đâu  mà  mà  có?  Từ 

trong nhất niệm bất giác mà phát sanh ra. Nhất niệm bất giác chính là thứ ngày 

Tập 498  349 



nay nhà khoa học gọi là năng lượng. Năng lượng từ đâu mà có? Từ tự tánh biến 

hiện ra. Tự tánh chưa gặp được duyên sẽ không biến hiện. Duyên là gì? Duyên là 

nhất niệm bất giác, đây là duyên. Nhất niệm bất giác không có nguyên nhân. Nhất 

niệm bất giác không có thời gian, cũng không có không gian. Điều này rất khó lý 

giải. Bản thân tôi thâm nhập kinh tạng ba bốn mươi năm rồi, mới dần dần thể hội 

được vấn đề này, dần dần hiểu ra, khẳng định nó, thừa nhận nó, không còn hoài 

nghi nữa. Không huân tập thời gian dài như vậy, thông thường chúng ta nói thực 

tập, đích thực rất khó hiểu rõ nó. Vì sao vậy? Vì nhất định quí vị phải buông bỏ 

phiền não. Chỉ cần quí vị có phân biệt chấp trước, quí vị vĩnh viễn không thể hội 

được. Chỉ là nghe nói mà thôi, trong kinh Phật nói như vậy, biết có sự việc như 

vậy, nhưng bản thân quí vị không thể nghiệm được. Quí vị buông bỏ càng nhiều, 

quí vị càng tiếp cận với nó hơn, tiếp cận đến một trình độ nào đó, quí vị liền thể 

hội được. Thực sự thấy được đó là Pháp thân Bồ Tát. 

Viên giáo sơ trụ trong Kinh Hoa Nghiêm  mới vừa tiếp xúc được. Sơ trụ là 

thành Phật rồi. Phật Giáo Trung Quốc thường nói minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành  Phật.  Lục  Tổ  Huệ  Năng  đời  nhà  Đường  thấy  được  rồi.  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật  năm  xưa  dưới  cội  Bồ  đề  thấy  được  rồi.  Phật  Giáo  ở  Trung  Quốc  hai  ngàn 

năm nay, thực sự  đạt đến cảnh giới  này, cũng chính là trong triết học nói thấy 

được bản thể. Thông thường chúng ta tính toán, tính toán một cách bảo thủ nhất, 

hơn ba ngàn người. Phật Giáo ở Trung Quốc thành tựu thù thắng vô cùng. Nếu 

như người niệm Phật vãng sanh càng nhiều, người niệm Phật vãng sanh tính toán 

nghiêm túc nhất, hơn 100.000 người. Sanh đến thế giới tây phương cực lạc chưa 

chắc đã là kiến tánh. Nhưng họ đồng với kiến tánh, điều này không thể nghĩ bàn. 

Bởi vì họ phiền não chưa đoạn, cũng chính là nói họ  còn phân biệt chấp trước. 

Tập khí thì không cần phải nói nữa, nhưng tại thế giới cực lạc, đạt được oai thần 

bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, làm cho thần thông, trí tuệ, đạo lực của quí 

vị và pháp thân Bồ Tát gần giống nhau, tương đồng. Sự việc này không thể tưởng 

tưởng được. Trong kinh Phật nói là không thể nghĩ bàn, không thể tưởng tượng 

được. Đây toàn là thật không phải là giả. Phật Thích Ca sẽ không dối người, Phật 

A Di Đà cũng sẽ không dối người. Học Phật cầu sanh Tịnh độ là con đường tắt để 

thành  Phật,  một  con  đường  nhanh  nhất.  Cho  nên  Thế  Tôn  tận  tình  khuyên  bảo, 

hướng dẫn chúng ta. Cảnh giới tu đạo liền hiện tướng, khởi tác dụng, không bỏ 

một pháp, một pháp này là nói thế gian pháp, đầy đủ tất cả pháp thế gian. 

Cho nên dưới đây tiếp tục nói: “làm được thiện nguyện, tận tâm tìm cầu”. 

Con người nhất định phải phát thiện nguyện, hơn nữa phải đem thiện nguyện thực 

hiện ra. Tận tâm tìm cầu, hi vọng thiện nguyện này có thể thành tựu. Chắc chắn 

350  Tập 498 



không  phải  làm  ác,  làm  ác  đáng  sợ  quá.  Quả  báo  của làm  ác  tại  tam  đồ,  tại  địa 

ngục, khổ không thể nói hết. Những hiển thị này lý sự vô ngại. Kinh Hoa Nghiêm 

đến cuối cùng là sự sự vô ngại, diệu nghĩa viên dung tự tại. 

“Như Đức Tôn Phổ Hiền Phẩm viết”- phẩm Đức Tôn Phổ Hiền thứ hai của 

quyển kinh này, trong kinh văn nói: “Chư đại Bồ Tát trong hội đó vào pháp môn 

không,  vô  tướng,  vô  nguyện”.  Đây  là  cảnh  giới  Pháp  thân  Bồ  Tát.  Không,  vô 

tướng, vô nguyện, tất cả đều từ thực tế lý địa mà nói. Không nhiễm nhất trần, làm 

gì có không? Làm gì có vô tướng, làm gì có vô nguyện? Không hữu đều không có 

nữa, hữu vô cũng không có nữa, nguyện và vô nguyện cũng không thể thành lập. 

Vì sao vậy? những thứ này nếu quí vị chấp trước tướng, đều là vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Quí vị nếu không chấp tướng, tất cả đều không có nữa. Nhưng 

trên sự thì có, trên lý không có, đó mới là viên dung. Nghiêng về mặt lý là chấp 

không. Thiên trên mặt sự là chấp có. Chấp không chấp có đều là sai lầm. Không 

có nhị biên không chấp nữa, nhị biên cũng không bỏ. Đây mới gọi là viên dung tự 

tại. 

Chư Bồ Tát đều tu theo đức của Bồ Tát Phổ Hiền, đầy đủ vô lượng hạnh 

nguyện, có hạnh có nguyện, vào pháp môn không vô tướng vô nguyện, đây là vô 

trụ. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói  vô  trụ,  đều  cùng  tu  theo  đức  của  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền, đầy đủ vô lượng hạnh nguyện, đây là khởi tâm, sanh tâm. Trong Kinh Kim 

Cang  nói:  “ưng  vô  sở  trụ  nhi  sanh  kỳ  tâm”.  Huệ  Năng  đại  sư    khai  ngộ  ngay 

chính câu nói này. Nhị biên không chấp, nhị biên không rời. Đây là đại thừa, đây 

là Bồ Tát, đây là Phật. Nhị biên đều chấp là phàm phu. Chấp trước không, không 

chấp  trước  có,  là  Tiểu  thừa.  Tiểu  thừa  chấp  không,  không  chấp  có,  có  là  giả. 

Phàm phu chấp có, không chấp không. Người tu hành thường thường rơi vào một 

bên. Người chấp có trở thành ngoại đạo, người chấp không cũng trở thành ngoại 

đạo. 

Căn tánh đại lợi,  nghe được những  câu  kinh  này họ  liền hiểu rõ.  Đối với 

chân tướng tất cả pháp thông đạt hiểu rõ, không còn mê hoặc nữa, đây là Bồ Tát. 

Vô trụ mà sau sanh tâm. Sanh tâm này nghĩa là gì? Là chân tâm khởi tác dụng. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni khi còn tại thế, thị hiện cho chúng ta tám tướng thành 

đạo. Quí vị xem ngài thị hiện, ngài cũng đầu thai, Ngài cũng ra đời, giống như 

mọi người bình thường vậy. Từ nhỏ dần dần lớn lên, cầu học, tu đạo, thành Phật, 

giáo  hóa  chúng  sanh,  cuối  cùng  nhập  diệt.  Quá  trình  thị  hiện  này  cho  chúng  ta 

thấy.  Vậy  nếu  chúng  ta  hỏi,  Ngài  có  chấp  trước  hay  không?  Ngài  có  phân  biệt 

không? Nếu Ngài có chấp trước, có phân biệt, Ngài là phàm phu.  Vậy là chẳng 

Tập 498  351 



khác  gì  chúng  ta.  Chính  vì  Ngài  không  còn  phân  biệt,  không  còn  chấp  trước, 

chẳng những không còn phân biệt chấp trước, ngay cả khởi tâm động niệm Ngài 

cũng không có. Đây nghĩa là gì? Đây chính là điều Thế Tôn thường nói: “vốn là 

Phật”.  Vốn  là  Phật  không  phải  chỉ  có  một  mình  Ngài,  mà  người  nào  cũng  vậy. 

Chỉ là mọi người chúng ta không chịu buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước. Nếu như chịu buông bỏ, buông bỏ là được rồi. Vì sao không buông 

bỏ?  Điều  này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Buông  bỏ  mới  là  bản  thân  thật  sự. 

Không buông bỏ chính là  mê. Phân biệt chấp trước là tạo nghiệp. Phân biệt tạo 

nghiệp nhẹ, chấp trước tạo nghiệp nặng, là tạo nghiệp. Tạo nghiệp đương nhiên 

liền có quả báo. Không tạo nghiệp thì không có quả báo. Đức Phật Thích Ca Mâu 

Ni  thị  hiện  tám  tướng  thành  đạo,  Ngài  không  tạo  nghiệp,  vì  sao  vậy?  Vì  Ngài 

không  khởi  tâm  động  niệm,  cho  nên  Ngài  không  có  quả  báo.  Đây  là  gì?  Đây 

chính là điều Phật pháp thường nói: làm mà không làm. Quí vị nhìn thấy tôi đang 

làm, kỳ thật không làm, không có khởi tâm động niệm làm sao mà làm? Cho nên 

về sự nói là giả. Trong tâm có ấn tượng, ấn tượng đó là thật. Đó là thế tục nói giả 

thật, tướng là giả, A lại ya ghi ấn tượng là thật. Nếu như nói với quí vị là thật, từ 

trên tự tánh mà nói, A lại ya là giả. Vì sao vậy? Vì nó có sanh diệt, trong tự tánh 

không có sanh diệt. Biết được tự tánh không có sanh diệt, liền hiểu được A lại ya 

không  phải  là  thật.  A  lại  ya  dường  như  là  thật,  trên  thực  tế  nó  không  phải  thật. 

Nếu chúng ta thực sự hiểu được Bồ Tát Di Lặc nói, nghe hiểu được. A lại ya là sự 

việc gì? Là niệm niệm sanh diệt. Trong một giây có một ngàn sáu trăm triệu lần 

sanh diệt. Trong một giây xuất hiện bao nhiêu A lại ya? Một ngàn sáu trăm triệu, 

cái  này  nối  tiếp  cái  khác.  Chúng  ta nhìn  thấy  dường  như  là  một,  dường  như  nó 

đang tồn tại, kỳ thực nó không tồn tại. Chúng ta nhìn rồi nhìn sai, nghĩ sai mất. 

Nó đích thực không tồn tại. Thứ thực sự tồn tại là tự tánh, nó thật là bất sanh bất 

diệt. A lại ya có sanh diệt, tốc độ sanh diệt nhanh quá, cũng dường như là không 

sanh không diệt, nhưng thật sự nó có sanh có diệt. Lúc nào họ thực sự giác ngộ 

rồi,  một  niệm  không  sanh,  thì  diệt  không  còn  nữa.  Đó  gọi  là  chuyển  A  lại  ya 

thành Đại viên cảnh trí. Chúng ta liền hiểu được A lại ya từ đâu mà có? Tự tánh 

vốn  đủ  bát  nhã  biến  hiện  mà  ra.  Chuyển  nó  là  Đại  viên  cảnh  trí.  Chấp  trước, 

chuyển chấp trước trở lại, trở thành bình đẳng tánh trí. Chuyển phân biệt trở lại 

trở thành Diệu quang sát trí. Ở đây chỉ cần vừa chuyển, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân liền 

trở thành Thành sở tác trí. Thành tựu được gì? Thành tựu thuyết pháp cho người. 

Câu nói này quan trọng. Thiên kinh vạn luận, có bộ kinh nào không nói nhiều lần 

về việc thọ trì đọc tụng là việc của bản thân, thành tựu bản thân. Diễn thuyết cho 

người khác là thành tựu người khác. Diễn là gì? Là biểu diễn, không phải vì bản 

352  Tập 498 



thân,  mà  vì  người  khác.  Biểu  diễn  cho  người  khác,  giảng  giải  cho  người  khác. 

Đây gọi là hoằng pháp lợi sanh. Có Đức Phật nào không làm như vậy? Có vị Bồ 

Tát  nào  không  làm  như  vậy?  Quí  vị  thấy  vị  Phật  Bồ  Tát  nào  đang  không  biểu 

diễn, có vị Phật Bồ Tát nào không đang thuyết pháp, quí vị không tìm thấy một vị 

nào. Thế là chúng ta liền hiểu rõ Phật giáo là giáo dục của Phật đà, là dạy học của 

Đức  Phật.  Nó  và  tôn  giáo  mà  người  ta  thường  nói  hoàn  toàn  không  liên  quan. 

Phật Giáo có nói trời đất quỷ thần, trời đất quỷ thần là người thế gian. Lục đạo 

thập pháp giới là bình đẳng. Chỉ là mê ngộ sâu cạn khác nhau, mà chia ra khác 

nhau. Họ nếu như mê nặng một chút họ liền đi xuống; họ mê nhẹ một chút họ lại 

đi lên, họ lên xuống bất định, đều không phải thật, cho nên chúng ta nhất định 

phải nhận thức nó một cách rõ ràng, quí vị thực sự học được vài thứ. Nó là giáo 

dục, giáo dục rất tốt. Giáo dục thế gian xuất thế gian nó là sự giáo dục viên dung 

nhất, rốt ráo nhất. Giáo dục Nho giáo chỉ nói về một bộ phận của  dạy học. Nếu 

dùng pháp đại thừa để nói, giáo dục Nho giáo là bộ phận trời người. Trời người 

trở lên nó không nói, trời người trở xuống cũng không nói. Đạo giáo là giáo dục 

lục đạo luân hồi. Nó nói đến cõi trời, nó cũng nói đến địa ngục. Phạm vi rộng hơn 

nho giáo, nhưng nó không có ra khỏi sáu cõi. Thông thường tôn giáo và đạo giáo 

gần giống nhau, đều trong phạm vi này. Có thể ra khỏi lục đạo luân hồi, có thể 

siêu  việt  thập  pháp  giới  chỉ  có  Phật  Giáo  đại  thừa,  tiểu  thừa  vượt  qua  lục  đạo, 

không vượt qua thập pháp giới. Thực sự vượt qua được thập pháp giới chỉ có đại 

thừa, gọi là giáo dục rốt ráo viên mãn. Tốt nghiệp là thành Phật, lấy được học vị 

cao nhất, cho nên Phật đà là danh xưng của học vị. Phật Bồ Tát họ không phải là 

thần, không phải là tiên, họ ở trong Phật Giáo lấy được học vị, giống như chúng 

ta ngày nay đi học ở trường học, học vị tiến sĩ, học vị thạc sĩ, tương tự những thứ 

này.  Quí  vị  đến  một  tầng  thứ  nào  đó,  quí  vị  lấy  được  học  vị  này,  tầng  thứ  của 

Phật Pháp là buông bỏ. Cho nên không liên quan đến việc quí vị học hành. Quí vị 

không buông bỏ được, thì học có nhiều, quí vị cũng không lấy được. Quí vị học 

hết tam tạng mười hai bộ kinh, đều giảng thông hết, quí vị khởi tâm động niệm, 

phân biệt chấp trước chưa buông bỏ, quí vị là phàm phu, quí vị không lấy được. 

Cho nên Lục Tổ nói không liên quan đến những thứ này. Lời này là thật, không 

giả dối tí nào. Buông bỏ chấp trước chính là A la hán, học vị đầu tiên đã lấy được 

rồi. Buông bỏ phân biệt, học vị Bồ Tát đã lấy được rồi. Không khởi tâm, không 

động niệm, lấy được học vị cao nhất là Phật đà. Ai là Phật? Người người đều là 

Phật, chỉ cần quí vị chịu buông bỏ. Ai là Bồ Tát? Người đều là Bồ Tát. Ai là A la 

hán?  Người  người  đều  là  A  la  hán.  Giáo  dục  bình  đẳng,  giáo  dục  rốt  ráo  viên 

mãn.  Những thứ tốt như vậy bày ra trước  mắt, biết bao người không biết được, 

Tập 498  353 



quí  vị  xem  đáng  tiếc  biết  bao.  Nói  một  cách  khó  nghe  hơn,  quí  vị  xem  đáng 

thương biết bao. Họ vốn là tất cả đều tròn đầy, họ không học, vậy là tất cả đều mê 

hoặc rồi, tất cả đều điên đảo, vậy là bản thân phải chịu khổ chịu nạn. Gọi là tự 

làm  tự  chịu.  Phật  nhìn  thấy  nói:  “người  đáng  thương  quá”.  Đây  là  câu  nói  cảm 

thán của Phật đối với chúng sanh. 

Vì  sao  không  hồi  đầu?  Vì  sao  không  giác  ngộ?  Vì  sao  không  chịu  học? 

Ngày xưa tốt, ở nhà cha mẹ dạy, trong xã hội quốc gia dạy, đế vương đại thần đều 

dạy, họ đều hiểu. Hiện nay chúng ta đều là người có tội, tội gì? tội bất hiếu cha 

mẹ. Không kính tổ tông, tội lỗi này rất nặng! Cha mẹ, Tổ tông để lại những thứ 

tốt như vậy, vì sao quí vị không hiểu? Hiện nay đối với văn hóa truyền thống, có 

thể nói người Trung Quốc không bằng người nước ngoài, người nước ngoài còn 

có người thực sự hiểu được, có người tán thán, có người hướng về, Trung Quốc 

không  có.  Cho  nên  chúng  ta  đời  này  con  người  phần  nhiều  bất  hiếu.  Bất  hiếu 

không thể trách họ, Phật từ bi vô cùng. Vì sao không thể trách họ? Họ mất nhiều 

đời rồi, không phải họ không hiểu, cha mẹ họ không hiểu, ông bà họ không hiểu, 

ông bà cố của họ cũng không hiểu. Khoảng đến hàng cao tổ của họ mới biết có 

những sự việc như vậy. Bản thân cũng không chịu chăm chỉ tu học. Hướng đi lên 

nữa,  dường  như  đối  với  sự  việc  này  dần  dần đều  hiểu  được.  Ở  Trung  Quốc  hai 

trăm năm trước thầy giáo rất nhiều, người tu hành nhiều, người giảng giải cũng 

nhiều, người truyền bá cũng nhiều. Hai trăm năm lại đây dần dần đi xuống, xuống 

đến năm mươi năm gần đây nhất không có nữa. Cho nên chúng ta có được nhân 

duyên này, tiếp xúc được, hiểu được, không thể không thực hành. Thế gian này 

rất nhiều việc có rất nhiều người làm, sự việc này không có ai làm. Không có ai 

làm,  chúng  ta  không  thể  không  phát  tâm  để  làm.  Không  biết  không  làm  những 

việc này, Phật Bồ Tát, tổ tông không trách chúng ta. Vì sao vậy? Vì quí vị không 

biết, quí vị biết rồi mà không làm là không được. Quí vị có lỗi với Phật Bồ Tát, 

có lỗi với tổ tông. Cho nên biết rồi thì nên làm, để toàn tâm toàn lực vào đó. Điều 

này không phải là mê tín, không phải là bước đường cùng trên xã hội này. Mọi 

người không nên nghĩ sai về nó.  Đây là tổ tông chúng ta để lại sự nghiệp vĩ đại 

nhất. Thật sự tiếp nối tổ tông, làm cho dân tộc này ngàn năm vạn đời hưng thịnh 

tuyệt vời, để lại bảo bối nhiều như vậy, con cháu không ra gì phản lại lời dạy của 

tổ tông, phải chịu sự trừng phạt như thế nào? Lão tổ tông nếu dùng roi đánh quí 

vị, kẻ đại bất hiếu, đại bất kính này. 

Chúng ta xem tiếp đoạn văn dưới đây. 

“Chánh dữ thử xứ vô vi, vô lập, vô dục, nhi tác đắc thiện nguyện, tận tâm 

cầu  sách,  viên  dung  nhất  vị,  vô  vi  vô  sở  bất  vi,  vô  lập  vô  sở  bất  lập,  thể  tướng 

354  Tập 498 



dụng nhất như”. Vô dục, làm được thiện nguyện, tận tâm tìm cầu, không gì không 

làm.  Viên  dung  nhất  vị  là  tùy  duyên  diệu  dụng.  Tùy  duyên  là  có  tạo  tác,  diệu 

dụng là tâm địa thanh tịnh  mảy trần  không nhiễm. Đó  gọi là diệu dụng. Trí  tuệ 

của quí vị hoàn toàn hiện ra rồi, quí vị sẽ không có mảy  may tác dụng của tình 

chấp, tình chấp là mê. 

Phẩm thứ năm Chí Tâm Tinh Tấn Phẩm. Phần trước chúng ta học qua, trên 

kinh văn nói: kết được đại nguyện, tinh cần tìm cầu, nên biết thánh chúng Cực lạc 

đều là Di Đà pháp sư. Năm câu dưới đây vô cùng quan trọng. Quí vị đến Thế giới 

Cực Lạc, đến làm gì?  học Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là thầy giáo tốt.  Ngài lấy 

thân làm gương, tức thân hạnh ngôn giáo. Những điều Ngài nói Ngài đều đã làm 

được. Quí vị xem Ngài đem những lời Ngài nói dùng vào trong cuộc sống, trong 

cuộc sống dùng rất hoạt bát, dùng vào trong công việc, dùng vào trong việc đối 

nhân xử thế, cao diệu đến cực điểm, đó là một tấm gương tốt. Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni năm xưa còn tại thế, cũng thị hiện cho chúng ta một tấm gương tốt nhất. 

Chúng sanh trong thế gian này tham sân si  mạn nghi, tập khí bất thiện vô cùng 

sâu dày. Tham sân si mạn nghi gọi là năm loại ác, năm ác. Đối với thân thể chính 

mình không tốt, đem lại cho thân thể chúng ta vô số bịnh tật. Đó là chúng mang 

lại.  Mang lại cho trái đất chúng ta cư trú,  rất nhiều tai biến, đều là do năm loại 

này. Cho nên đức Phật dạy chúng ta nên đoạn trừ nó, phải buông bỏ nó, viễn ly 

nó.  Nói  cho  chúng  ta  biết  ngược  lại,  không  tham,  không  sân,  không  si,  không 

ngạo mạn, không hoài nghi, năm thiện căn này, tất cả những thiện pháp thế gian 

và xuất thế gian, đều từ đây mà sanh ra. Năm độc, tất cả pháp ác từ năm độc mà 

sinh ra. Quí vị xem những thứ này lật qua lật lại. Mặt chính, nó là tất cả thiện căn 

của thế gian xuất thế gian, ngược lại nó là tất cả gốc tội. Lúc chúng ta sám hối, 

dùng bài kệ sám hối của Bồ Tát Phổ Hiền, bài kệ cuối cùng là sám trừ tội căn. Tội 

căn là gì? là tham sân si mạn nghi. Cho nên pháp sư Di Đà kết thành đại nguyện. 

Tổng  kết  Phật  A  Di  Đà,  thiện  căn  vô  lượng  vô  biên  vô  tận  vô  số,  tổng  kết  lại 

chính là 48 nguyện, kết thành đại nguyện. Đây là điều chúng ta nên học với Phật 

A Di Đà. Phải thật học. Nếu như quí vị không phải hiểu rõ thấu triệt đối với họ, 

tâm này quí vị sẽ không phát ra được. Quí vị có thể học nhiều ít chính là quí vị 

phát tâm đến mức độ nào đó. Quí vị hiểu được bao nhiêu, quí vị liền có thể học 

được bao nhiêu. Quí vị hiểu được càng nhiều, học được càng nhiều, hiểu được 

càng  thấu  triệt,  quí  vị  học  được  càng  sâu  sắc.  Quí  vị  không  hiểu  họ,  quí  vị  sẽ 

không có cách gì học được họ, muốn học cũng học không được. 

Tinh cần tu tập, tu là sửa đổi, những sai lầm của chúng ta, tư tưởng sai lầm, 

kiến giải sai lầm, lời nói sai lầm, hành vi sai lầm đều phải tu sửa trở lại, hoàn toàn 

Tập 498  355 



sửa  đổi  lại,  “trú  chân  thật  huệ”,  “để  cầu  thành  tựu”  thành  tựu  vô  thượng  bồ  đề. 

Thành  tựu  vô  lượng  trí  tuệ,  vô  lượng  đức  năng,  tướng  hảo.  Thật  sự  có  thể  làm 

được không? Có thể. Vì sao vậy? Vì tất cả pháp là từ tâm tưởng sanh, cho nên 

mới có thể nói như vậy. Bản thân tâm tưởng sanh, có lý gì lại không làm được? 

Người khác tâm tưởng sanh, ta chưa chắc có thể làm được, người ta có chịu cho 

mình không phải coi thái độ của họ. Bản thân tâm tưởng sanh, vậy thì có lý gì lại 

không làm được! Vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, vô lượng tướng tốt, là từ 

tâm  tưởng  bản  thân  mà  sanh.  Tưởng  này  là  chân  tâm,  chứ  không  phải  là  vọng 

tưởng. Vọng tâm không nghĩ ra được, là chân tâm. Chân tâm chính là phần trước 

đã nói, pháp môn nhập không, vô tướng, vô nguyện. Tu đức của Phổ Hiền đại sĩ. 

Ý  nghĩa  này  nghe  có  hiểu  hay  không?  Pháp  môn  nhập  không,  vô  tướng,  vô 

nguyện chính là chân tâm hiển lộ. Dùng chân tâm hiển lộ để tu đức của Phổ Hiền 

đại sĩ. 

Đức của Phổ Hiền đại sĩ là gì? Tổng kết mười điều, điều thứ nhất là lễ kính. 

Đầu  tiên  là  đối  với  bản  thân  có  lễ  kính  hay  không,  có  tôn  trọng  bản  thân  hay 

không,  có  hay  không?  Không  có.  Làm  sao  thấy  được?  Quí  vị  không  tôn  trọng 

tánh đức của quí vị, quí vị không tôn trọng trí tuệ trong tánh đức quí vị. Quí vị 

không tôn trọng đức năng trong tánh đức. Quí vị không tôn trọng tướng tốt trong 

tự tánh. Quí vị ngày ngày chạy bên ngoài tìm cầu, đi làm loạn. Đó là không biết 

tôn trọng. Cho nên tôn trọng đầu tiên là bản thân, lễ kính bản thân, xưng tán bản 

thân, cúng dường bản thân, đều bắt đầu từ bản thân. Bản thân chưa làm được, quí 

vị làm sao có thể giúp đỡ người khác. Có lý gì lại như vậy? 

Chúng ta mỗi ngày công phu sáng lạy Phật, lạy Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni 

Phật là ứng thân hiện tiền của chúng ta. Lạy Phật A Di Đà là báo thân của chính 

mình. Lạy Phật Tỳ Lô Giá Na là pháp thân của chính mình. Không phải lạy người 

khác, không phải mê tín. Người ta nói chúng ta lạy Phật là mê tín, chúng ta lạy 

Phật là tôn trọng bản thân. Quí vị nói chúng tôi mê tín, là quí vị không tôn trọng 

chính mình. Hiện tại Tỳ Lô Giá Na, A Di Đà Như Lai, Thích Ca Như Lai, đem ba 

thân trong tự tánh của chúng ta hiển thị ra. Diện mạo ở đâu? Ứng thân của ta vốn 

là như vậy. Báo thân của ta là như vậy. Pháp thân của ta vốn là như vậy. Tự tha 

bất nhị, tự tha hóa ra là một. Quí vị nên học theo như thế, tiếp tục lạy như vậy là 

có công đức, công đức vô lượng. Công đức này thành tựu thế giới Cực Lạc. Thế 

giới của đức Phật A Di Đà thành tựu như thế nào? Không phải là thành tựu như 

vậy sao. Chúng ta ngày nay hiểu rõ rồi, hiểu thấu đáo rồi. Sở dĩ họ không biết tôn 

trọng, họ không hiểu được lạy là ai, lạy bên ngoài và bản thân không liên quan. 

Quí vị lạy họ làm gì? Sai rồi. Trong ngoài là một không phải hai. Người ta là bản 

356  Tập 498 



thân, bản thân là người ta. Từ điểm này để học, đầu tiên tôn trọng bản thân. Sau 

đó đem tâm tôn trọng bản thân này, hành vi này, đi tôn trọng tất cả chúng sanh. 

Vì sao vậy? Vì tất cả chúng sanh đều là một tự tánh biến hiện ra. Đây gọi là tự 

giác giác tha. 

Bản thân chúng ta chưa giác ngộ, làm sao mà giác ngộ cho người? Cho nên 

lạy Phật phải biết lạy, phải biết dụng tâm. Không biết dùng tâm, lạy cũng phí. 

“Xưng tán Như Lai”, xưng tán tánh đức, xưng tán bổn thiện. Lão Tổ tông 

nói nhân tánh bổn thiện. Trong  Tam Tự Kinh vừa mở đầu: “nhân chi sơ tánh bổn 

thiện”. Tôi xưng tán bổn thiện, điều trái ngược với bổn thiện thì không xưng tán. 

Chẳng những không xưng tán, cũng không để ở trong tâm, coi như không có việc 

đó. Điều này tốt, không để ở trong lòng. Thứ tốt để ở trong lòng, để ở nơi miệng, 

vì sao vậy? Vì để khích lệ người quay đầu, khích lệ người hướng thiện. Đây đều 

là phương tiện thiện xảo giáo hóa chúng sanh. Phương tiện thiện xảo là hậu đắc 

trí. Cũng chính là diệu dụng của chân thật trí tuệ. 

“Quảng tu cúng dường”, thứ nhất là cúng dường bản thân, cúng dường bản 

thân, trong đây có trí tuệ chân thật. Bản kinh này dạy cho chúng ta ba loại chân 

thật, đều từ tự thân  mà nói. Đầu tiên là chân thật chi tế, chính là chân tâm, bản 

tánh của bản thân. Thứ hai là trí tuệ chân thật. Thứ ba là lợi ích chân thật. Trí tuệ 

chân  thật  không  phải  từ  bên  ngoài,  mà  là  tự  tánh  giác.  Giác  đó  chính  là  trí  tuệ 

chân thật, không liên quan đến bên ngoài. Tự tánh như thế nào là giác? Chúng ta 

hiện nay tự tánh không giác. Bởi vì tự tánh quí vị có nhiễm ô. Tự tánh giác bị ẩn 

mà không hiển thị, không nhìn thấy nữa. Quí vị có nhiễm ô. Thứ hai là quí vị có 

phân biệt. Phân biệt là không bình đẳng. Giống như nước vậy, dao động rồi nổi 

gợn sóng, tác dụng của soi chiếu liền bị mất đi. Soi chiếu là trí tuệ. Họ cũng làm 

mất trí tuệ. Nếu chúng ta ở trong tất cả pháp, không phân biệt, tâm quí vị là tâm 

bình đẳng. Không chấp trước, tâm quí vị là thanh tịnh, không nhiễm ô. Nó khởi 

tác dụng cũng giống như nước vậy. Cảnh giới bên ngoài, sẽ chiếu ở trong đó một 

cách rõ ràng. Giống như tấm gương vậy. Đó gọi là trí tuệ, trí tuệ chân thật. Loại 

thứ  ba  gọi  là  lợi  ích  chân  thật.  Lợi  ích  chân  thật  không  phải  là  có  tài  sản,  cũng 

không phải làm quan lớn. Mà là gì? Duy trì thân tâm quí vị thanh tịnh bình đẳng 

giác. Đó là lợi ích chân thật. Tâm thanh tịnh bình đẳng có thể chiếu soi. Đối với 

vạn sự vạn vật trong vũ trụ quí vị rõ ràng, thông suốt, quí vị vui biết bao. Thân 

tâm  tự  tại,  pháp  hỉ  sung  mãn,  niềm  vui  vô  bờ!  Con  người  hướng  đến  cuộc  đời 

hạnh phúc rốt ráo viên mãn, quí vị đã hoàn toàn đạt được rồi, thực sự có được rồi. 

Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thị hiện chính là điều này. Đáng tiếc là không ai 

thấy  hiểu  được.  Còn  nói    Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  sinh  sống  khổ  quá,  tôi  không 

Tập 498  357 



chịu nổi. Quí vị thực sự chịu không nổi. Chúng ta đều không chịu nổi. Một năm 

bốn mùa nắng táp mưa chan, ở dưới gốc cây. Sống cuộc sống như vậy, cuộc sống 

dã  ngoại,  Ngài  không  bị  bệnh,  Ngài  cũng  không  trúng  gió  cảm  mạo,  mỗi  ngày 

sinh sống vui vẻ như thế. Nói lên điều gì? Nói rõ thân của Ngài là thân kim cang 

bất hoại. Thân thể này tốt biết bao. Ngài và đại tự nhiên hòa thành một thể, đây là 

sự việc an vui nhất. Ngủ ở đâu? Tùy ý ở đâu đó cũng được, đi đến đâu liền ngủ ở 

đó, quí vị xem tự tại biết bao. Mỗi ngày ăn một bữa, đi khất thực, người ta cúng 

dường gì thì ăn thứ đó, không có phân biệt, không có chấp trước. Ở đây tôi còn 

nghĩ đến một việc, đây là lời Phật nói, cảnh tùy tâm chuyển, tâm Phật thanh tịnh 

vô cùng, thanh tịnh bình đẳng giác, cho nên tôi nghĩ, Ngài khất thực một bình bát 

cơm vô cùng khó ăn, đến miệng của Ngài đều trở thành đề hồ thượng vị. Vì sao 

vậy?  do tùy tâm  chuyển, không có thứ gì là bất thiện, đến  miệng Ngài liền trở 

thành đề hồ thượng vị. Trong miệng phàm phu chúng ta thì có chua ngọt đắng 

cay mặn. Đến nơi Ngài là đề hồ thượng vị. Trong kinh chúng ta có thể lãnh hội 

được. Lúc Ngài sống cuộc sống dã ngoại, cảm thọ cũng vô cùng an vui, không 

lạnh  không  nóng.  Luôn  luôn  duy  trì  được  không  khí  trong  lành  nhất,  nhiệt  độ 

thích hợp nhất, tâm của Ngài có thể chuyển cảnh giới.  Ngày nay chúng ta đáng 

thương lắm. Tâm của chúng ta bị cảnh giới xoay chuyển, quí vị xem đáng thương 

biết  bao.  Ngài  có  thể  chuyển  cảnh  giới.  Thực  tế  mà  nói,  thực  sự  có  thể  chuyển 

cảnh giới được, núi sông đất đai bên ngoài và ngài đều phối hợp với nhau. Ví dụ 

như bây giờ thời tiết rất nóng, ban trưa gần đến 40 độ, Phật nếu như ở đây, quí vị 

nếu  đo  thân  nhiệt cho  Ngài,  thì  khoảng  20  độ  thôi,  thật  sự  là  như  vậy.  Đo  thân 

nhiệt quí vị là 40 độ, đo thân nhiệt của Ngài chỉ 20 độ. Vì sao vậy?  Trong tâm 

ngài không có nóng nảy, cho nên Ngài luôn luôn mát mẻ tự tại. Trên thân chúng 

ta có nóng nảy, cho nên không thể sánh với Ngài được. 

Nói đến đây tôi liền nhớ đến một ví dụ, Chương Gia đại sư, quí vị thấy y 

phục Ngài mặc, nói cho chư vị biết, một năm bốn mùa đều mặc y phục đó. Mùa 

đông dường như không vấn đề gì, nhìn thấy dường như không vấn đề gì. Mùa hè 

cũng mặc y phục đó. Người ta nóng toát cả mồ hôi, cầm quạt để quạt. Năm nọ 

Đài Loan in Đại Tạng Kinh, mời Chương Gia đại sư du hành khắp đảo, đi khắp 

nơi hô hào kêu gọi mời mọi người góp của góp sức, hi vọng sự nghiệp vĩ đại này 

có  thể  thành  công.  Khuyên  nhủ  mọi  người  đến  thỉnh  Đại  Tạng  Kinh.  Được  rồi, 

đại sư cùng với mọi người, Ngài cũng mặc bộ y phục đó. Chúng tôi có một vị là 

lão pháp sư Đạo Nguyên. Lúc tôi thọ giới, Ngài là đắc giới sư của tôi, Đắc giới 

hòa  thượng.  Cùng  nhau  tham  gia  hoạt  động  này,  cùng  với  Chương  Gia  đại  sư, 

nhìn thấy Chương Gia đại sư ăn  mặc như vậy, lão pháp sư hỏi Chương Gia đại 

358  Tập 498 



sư: ông có nóng không? Họ ăn mặc áo quần rất mỏng mà phải dùng quạt để quạt. 

Chương Gia đại sư nói với lão pháp sư: tâm tĩnh tự nhiên mát. Đạo Nguyên pháp 

sư là pháp sư giảng kinh, nghe rồi rất buồn, cảm thấy rất hổ thẹn, người ta mặc 

nhiều như vậy, tâm tĩnh tự nhiên mát. Ngài mặc áo quần rất mỏng như vậy, còn 

phải dùng quạt mà quạt, không thể sánh với người ta được. Từ ví dụ này chúng ta 

có  thể  tưởng  tưởng  được,  trên  thân  Phật  nhất  định  rất  mát  mẻ  tự  tại,  mùa  đông 

không lạnh, mùa hè không nóng. Đây là công phu. Chúng ta hổ thẹn, không thể 

sánh với người ta được. Cho nên người ta một đời, chỉ một kiểu áo quần là đủ rồi. 

Ngoài ra không cần gì nữa. 

Thời kỳ kháng chiến, có rất nhiều đệ tử Phật môn biết chùa Kim Sơn có một 

vị  Phật  sống,  pháp  sư  Diệu  Thiện.  Hành  vi  của  Ngài  rất  giống  với  Tế  Công, 

không có một điều kiêng kị gì cả, bên trong chỉ là một bộ đồ ngắn, bên ngoài chỉ 

một chiếc áo dài, ngoài ra không có gì. Một năm bốn mùa chỉ mặc như vậy. Mùa 

đông ngài không lạnh, mùa hè không nóng, đích thực có thần thông. Đó không 

phải là đồn huyễn, là có thật. Trong tâm quí vị khởi tâm động niệm nghĩ gì ngài 

liền  biết  được.  Tôi  ở  Đài  Loan,  pháp  sư  Lạc  Quan  từng  ở  chung  với  ngài  bốn 

tháng,  cho  nên  đối  với  Ngài  tương  đối  hiểu  rõ,  ông  cũng  vô  cùng  khâm  phục. 

Pháp sư Lạc Quan nói với tôi, Ngài thật sự có thần thông. Có một số tín đồ nhớ 

nghĩ đến Ngài: Sư phụ lâu ngày rồi, không được nhìn thấy mặt ngài, Ngài liền 

đến. Có lần mọi người đang cùng nhau ăn cơm, tín đồ thích pháp sư, đơm cơm 

đưa cho Ngài, Ngài liền ăn luôn, ăn rất nhanh, chốc lát đã ăn xong, tín đồ khác lại 

dâng  ngài  một  bát,  thoáng  một  lát  ăn  hết  hơn  mười  bát,  ăn  đến  mười  bảy  mười 

tám bát, pháp sư Lạc Quan ngồi bên cạnh, ông nói, Sư nên nói với tín đồ đừng có 

hại  pháp  sư  nữa,  sư  xem  ăn  nhiều  như  vậy,  không  được!  Ngài  quay  đầu  lại  nói 

với pháp sư Lạc Quan: bất tăng bất giảm,  không tăng không giảm, ăn quá nhiều 

cũng như không ăn, không ăn cũng giống như ăn, không thể nghĩ bàn. Cảnh giới 

của Ngài không thể tưởng tượng được. Ngài còn nhặt rác ăn, điều này thật không 

tưởng tượng nổi. Người khác cúng dường ngài tiền giấy tiền xu ngài đều ăn hết. 

Tiền xu cũng ăn, ngài ăn như ăn đậu vậy. Đồng nát sắt vụn nhặt được trên đường 

Ngài cũng ăn luôn. Trị bệnh cho người, giống như Tế công vậy, suốt đời không 

tắm rửa. Phía sau áo, Ngài chỉ một chiếc áo, cho nên đồ dơ trên cổ áo đều đen sì, 

nhưng ngửi lại có mùi thơm, rất thơm, không thể nghĩ bàn. Trị bịnh, ngửi ngửi 

trên cổ áo đó liền trị lành bịnh. Có lúc cào cào trên thân một tí đồ dơ bỏ vào trong 

trà, quí vị bưng lên uống, một mùi thơm lừng. Uống rồi bịnh liền lành thật. Bất kể 

bịnh gì đều có thể trị được hết. Dạy người khuyên người niệm Phật, cho nên mọi 

người xưng Ngài là Phật sống. Một đời không tắm rửa, một đời không thay áo 

Tập 498  359 



quần,  chỉ  một  chiếc,  đi  đến  đâu  cũng  thật  tự  tại.  Cái  gì  cũng  không  có,  hai  tay 

rỗng không. Đó là gì? Đó là bản lai diện mục của bản thân. Không dùng những 

trang sức này, đó là đồ giả. Trú trí tuệ chân thật, đó mới có thể có thành tựu. 

Dưới đây nói “hàm ai”. Ai là bi ai, là tâm đại bi vậy. Lại từ mẫn, là tâm đại 

từ vậy. Dùng đại từ bi nên tuy biết rõ thật không có chúng sanh đáng độ, mà hạnh 

nguyện độ sanh vô cùng vô tận, nên tâm thường trú nơi đạo độ thế. Họ thực sự 

biết được có chúng sanh có đáng độ hay không? Nói thật lòng với quí vị, không 

có chúng sanh đáng độ. Vì sao vậy? Căn bản không có chúng sanh. Chúng sanh 

có tồn tại hay không? Thời gian chúng sanh thực sự tồn tại, chính là một niệm mà 

Di Lặc Bồ Tát đã nói. Đó là thời gian chúng sanh tồn tại, thời gian một niệm này 

bao lâu? Một ngàn sáu trăm triệu trong một giây. Thời gian nó tồn tại dài chỉ như 

vậy. Là giả. Đích thực không có. Thật giống như chúng ta xem phim vậy. Xem 

phim  quí  vị  nên  biết  ảnh  gốc  của  nó,  quí  vị  liền  rõ  ràng  được.  Phim  ảnh  là  gì? 

Trên tay tôi đây chính là cuộn phim nhựa, đặt vào máy chiếu làm cho nó chuyển 

động, Đây là gì? Chúng ta gọi là phim đèn chiếu. Hai mươi bốn tấm này, đặt vào 

trong máy chiếu, tốc độ của nó là một giây, một giây hai mươi bốn tấm hình. Nói 

cách  khác, chúng ta nhìn thấy hình ảnh trên  màn hình,  một giây là 24 tấm,  mỗi 

tấm đều độc lập. Tấm trước không phải là tấm sau. Hoạt động của nó nhanh rồi, 

chúng ta liền xem nó dường như là một cảnh, cho rằng là thật, kỳ thực toàn là giả. 

Phật nói với chúng ta, môi trường hiện thực này của chúng ta và nguyên lý phim 

ảnh này hoàn toàn tương đồng, một giây bao nhiêu ảnh? Ở đây một giây 24 tấm. 

Trong môi trường hiện thực của chúng ta, một giây là một ngàn sáu  trăm triệu, là 

Bồ Tát Di Lặc nói vậy. Quí vị làm sao mà biết nó là giả? Một giây có một ngàn 

sáu  trăm  triệu,  ở  đây  một  giây  chỉ  24  tấm.  Niệm  niệm  không  tương  đồng,  một 

niệm  là  hiện  tượng  vật  chất,  một  niệm  là  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  tinh 

thần bất khả đắc,  bao gồm cả hiện tượng tự nhiên, tức là A lại  ya. Ba loại hiện 

tượng đều không thể nắm bắt. Chúng ta xem sai rồi, sai ở đâu? Nhìn thấy nó là 

tướng tương tục, rồi cho rằng nó là thật. Kỳ thực nó là tương tục. Tương tục còn 

không thể nói là tương tục, tương tục là hoàn toàn tương đồng, nó không tương 

đồng mỗi tấm mỗi khác. Cho nên phải thêm một chữ là tướng tương tợ tương tục. 

Dường như là tướng tương tục, nó kế tục không ngừng. Nhưng mỗi niệm không 

tương  đồng.  Cho  nên  nó  không  phải  thật  là  tướng  tương  tục.  Hiểu  được  chân 

tướng sự thật liền biết được vạn pháp đều không. 

Trong Kinh Bát Nhã nói toàn là chân thật không giả tí nào. Phật dạy chúng 

ta “tất cả pháp- bao gồm Phật pháp trong đó, vô sở hữu tất cánh không, bất khả 

đắc. Cho nên quí vị ở trong tất cả pháp, quí vị muốn khống chế nó, quí vị muốn 

360  Tập 498 



chiếm hữu nó, quí vị  muốn chi phối nó, toàn là vọng tưởng. Chư Phật   Bồ Tát, 

người  tu  hành  chân  chánh,  hơi  khế  nhập  cảnh  giới,  họ  không  còn  chấp  trước, 

không còn phân biệt nữa. Cho nên họ có thể hằng thuận chúng sanh. Quí vị muốn 

làm  thế  nào  thì  làm  thế  ấy.  Tất  cả  tùy  duyên,  tất  cả  tùy  thuận.  Không  có  gì  là 

không đại hoan hỷ. Họ thật sự luôn đại hoan hỷ. Họ hoan hỷ điều gì? hoan hỉ tất 

cả đều không. Họ hoan hỉ điều này. Họ hoan hỷ liễu bất khả đắc. Cho nên tâm họ 

ở trong cảnh giới đều bất động. Điều này tuyệt vời. Đây là gì? Đây là chân tâm. 

Tâm  trong  cảnh  giới  tùy  theo  cảnh  giới  đang  phân  biệt  chấp  trước  mà  chuyển 

động. Điều này thật tệ hại, rất đáng thương, rất vất vả. Bất động thì không còn 

nữa. Cho nên đều này vô cùng vô cùng quan trọng, đó là chân tướng sự thật. 

Nói rõ Bồ Tát đại từ đại bi. Rõ ràng biết những thứ này là huyễn tướng. Họ 

vẫn  ở  đây  giáo  hóa  chúng  sanh,  giúp  chúng  sanh  giác  ngộ.  Giác  ngộ  điều  gì? 

Giúp họ hiểu được chân tướng sự thật. Nếu chân tướng sự thật hiểu được rồi, vậy 

là giống như họ, giống như chư Phật  Bồ Tát, đắc đại tự tại, thật lìa khổ, thật đắc 

lạc. Khổ từ đâu mà mà có? Khổ từ mê hoặc điên đảo mà có. Đối với chân tướng 

sự thật không  mảy  may hay biết.  Luôn cho rằng thứ  ta tự tưởng tượng  ra là  rất 

hay, ai ngờ toàn là sai hết. Điều quí vị nghĩ, việc quí vị làm toàn sai rồi. Quả báo 

mà quí vị thọ nhận cũng là giả, không phải thật. Bởi vì quí vị cảm thấy nó khổ, nó 

liền khổ. Nếu như quí vị cảm thấy nó không khổ, nó đích thực không khổ. Như 

thế nào là không khổ? Chúng ta xem ti vi, ti vi đang chiếu là cháy lớn, quí vị thấy 

trong đó người bị thiêu cháy rất đáng thương, quí vị ở đây xem không thấy khổ. 

Nếu như lúc quí vị mê, quí vị liền thấy quí vị đang ở trong ti vi, lửa cũng thiêu tới 

tôi  rồi,  quí  vị  cảm  thấy  rất  khổ.  Quí  vị  sai  rồi,  quí  vị  làm  sao  lại  chạy  vào  đó 

được? Quí vị không ở trong đó, họ ở trong đó chịu thế nào đi nữa, quí vị cũng 

không có cảm giác gì, không mảy may cảm giác. Họ khổ, quí vị cũng khổ, họ vui 

quí vị cũng vui. Họ khóc quí vị cũng khóc, họ cười quí vị cũng cười, quí vị hoàn 

toàn bị họ chuyển rồi, đó là phàm phu. Tâm của quí vị bị cảnh giới chuyển, vậy là 

quí vị rất khổ. Nếu như quí vị có thể nhảy ra được, nhìn thấy chân tướng sự thật. 

Khổ vui là một không phải hai. Phàm Thánh là một không phải hai. Đó chính là 

điều trước đây đã nói “thực tế lý địa, bất thọ nhất trần”. Trong tâm quí vị thanh 

tịnh, cái gì cũng không có, nhưng là gì? năng sanh vạn pháp. Quí vị ở trong cảnh 

của ti vi năng sanh vạn pháp. Vạn pháp và bản thân là một không phải hai. Quí vị 

là giác, nó là mê. Có khổ có vui, đều là mê. Không khổ không vui, là giác rồi, rõ 

ràng rồi. Sau khi bản thân hiểu rõ, quí vị mới có phương pháp giúp đỡ người khác 

hiểu rõ. Rõ ràng rồi chính là giải thoát. Trong bất cứ cảnh giới nào, quí vị cũng 

không khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là đi vào rồi. Quí vị liền rơi vào 

Tập 498  361 



trong đó. Nhìn thấy rõ ràng, nhìn được thấu đáo, mảy may không nhiễm, như vậy 

mới có thể giống với Bồ Tát, hạnh nguyện độ sanh vô cùng vô tận. Phật A Di Đà 

phát  48  nguyện,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  phát  mười  đại  nguyện  vương.  Thông  thường 

Phật  Bồ  Tát  từ  trên  cương  lĩnh  mà  nói,  tứ  hoằng  thệ  nguyện,  thật  là  không  có 

cùng tận. 

Nên “tâm thường  đế  trú  đạo độ  thế”. Thường trú  độ  thế  chính là giúp đỡ 

những  chúng  sanh  mê  hoặc  này.  Giúp  đỡ  họ  giác  ngộ,  giúp  đỡ  họ  quay  đầu. 

Trong tâm họ như thế nào? Mảy trần không nhiễm trước. Nếu như quí vị nhiễm 

trước thì quí vị có mệt, quí vị chịu khổ, quí vị rất cực khổ. Quí vị không nhiễm 

trước, tâm luôn luôn thanh tịnh, luôn luôn là tự tại, luôn luôn là an lạc. Tuy rằng 

an  lạc,  chúng  sanh  đang  rất  khổ,  cũng  biểu  hiện  một  chút  cảm  thông  với  họ. 

Không nên người ta khổ  như vậy, quí vị  ở  đó  mà vui vẻ, chẳng ra gì, làm cho 

người ta phiền não. Cho nên dường như cũng phải biểu diễn một chút, giống như 

hát kịch vậy, rơi một chút nước mắt thương cảm, đó là giả, không phải thật. Cho 

nên người khác vui vẻ, quí vị cũng biểu hiện vui vẻ. Người khác đau khổ, quí vị 

cũng biểu thị đau khổ. Họ là thật, quí vị là giả. quí vị mới có phương tiện thiện 

xảo, trí tuệ chân thật giúp đỡ họ. Giúp đỡ họ từ trong cảnh giới tỉnh ngộ ra. Biết 

được  phàm  có  hình  tướng  đều  là  hư  vọng.  Sự  việc  lớn  nhất  bày  ra  trước  mặt 

chúng ta, chẳng có gì bằng sanh tử. Chúng ta làm thế nào để thoát sanh tử ra khỏi 

ba cõi. Đây là việc lớn. Chúng ta giúp đỡ người khác không có gì khác ngoài đại 

sự này. Ngoài ra gọi là điều linh tinh nhỏ nhặt. Việc đó sao cũng được. 

Người ở thế gian này thọ mạng có giới hạn, điều này là thật. Vì sao vậy?  Vì 

đời  quá  khứ  quí  vị  tạo  nghiệp  nhân,  đời  này  quí  vị  phải  chịu  quả  báo.  Những 

nghiệp  tội  đời  này  quí  vị  tạo,  đời  sau  sẽ  chịu  quả.  Nhân  quả  thông  ba  đời.  Đại 

thiện đại ác, không đợi kiếp sau, kiếp này phải chịu quả rồi. Thông thường không 

phải là thiện ác cực lớn, dường như đều sẽ không chuyển định nghiệp của quí vị. 

Tức là những nghiệp quí vị tạo tác ở tiền kiếp gọi là định nghiệp, không dễ dàng 

chuyển. Người hiểu được Phật pháp dễ dàng. Giống như tu hành của đạo gia, tu 

hành của Phật giáo  rất dễ dàng chuyển. Vì sao vậy?  Đây là đại thiện, đây không 

phải  là  tiểu  thiện.  Nghiệp  mà  quí  vị  tạo  này  là  lợi  ích  rất  nhiều  chúng  sanh. 

Không những lợi ích hiện tiền, mà còn lợi ích đời sau. Đây là đại thiện. 

Đại thiện là gì? Chính là dạy học. Quí vị nghĩ xem Khổng lão phu tử dạy 

học. Lúc còn tại thế chẳng có gì là vĩ đại, là bình dân, trong xã hội ông không có 

địa vị chính trị, là bình dân. Trên cuộc sống vật chất, ông cố gắng để sinh sống, 

không có của cải dư giã. Nguồn sinh sống từ đâu mà có? Chính là gia đình học 

trò tặng một ít lễ vật. Gia đình học trò khá giả thì tặng nhiều một tí, gia đình khó 

362  Tập 498 



khăn một chút, thấp nhất là gì? Là thúc tu. Thúc tu là gì? Phần lớn người trong 

nước đều hiểu được đó là thịt khô. Cắt từng miếng nhỏ, những miếng nhỏ dài, đó 

gọi là thúc tu. Chẳng qua cũng chỉ là bốn lạng nữa cân thịt mà thôi. Ngày tết ngày 

lễ tặng thầy giáo một ít, cho nên cuộc sống của thầy giáo rất thanh đạm. Tuy rất 

nghèo khổ vẫn có người khổ hơn. Chúng ta biết được Nhan Hồi là học trò thông 

minh nhất, là học sinh giỏi nhất, ông ấy khổ nhất. Tôi tin rằng Khổng Tử thường 

phải giúp đỡ ông ấy. Người đồng tâm này, tâm đồng lý này. Trong chúng đồng tu 

của chúng ta, nếu thấy người nào khổ quá, tự nhiên chúng ta sẽ giúp đỡ họ. Trên 

nhân quả Phật Ppáp chúng ta liền hiểu rõ. Nhan Hồi vì sao  mà nghèo như vậy? 

Trong đời quá khứ tu huệ không tu phước, cho nên quả báo phải nghèo khổ. Có 

những người rất ngốc nghếch nhưng họ lại rất giàu có. Cuộc sống của họ rất tốt. 

Vì sao vậy? Họ tu phước không tu huệ. Cho nên họ mê hoặc điên đảo, phước báo 

của họ rất lớn. 

Trong nhà Phật cũng có cách nói như vậy: “Tu huệ không tu phước, la hán 

xin bát không”. La hán đi khất thực bên ngoài không ai cúng cho họ. Vì sao vậy? 

Vì  không  có  phước  báo.  Có  người  chuyên  môn  tu  phước:  “tu  phước  không  tu 

huệ, voi lớn đeo anh lạc”. Bởi vì họ không tu huệ, kiếp sau đầu thai trở thành loài 

voi. Loài voi này là loài để quốc vương ngồi lên, cho nên toàn thân đều đeo anh 

lạc. Nó có phước báo, nó là súc sanh. Cho nên trong kinh Phật thường nói khích 

lệ mọi người, phước huệ song tu. 

Sau khi tôi đã học Phật mới biết được bản thân ngày xưa hoàn cảnh nghèo 

khổ, cuộc sống khổ như vậy, liền biết được, trong đời quá khứ tôi cũng là tu huệ 

không tu phước, có một chút trí tuệ thông minh, không có phước báo, hơn nữa 

còn đoản mệnh. Đây thật là khổ. Biết bao người nói tôi thọ mạng 45 tuổi. Tôi tin, 

bởi vì gia phổ chúng tôi tôi nhìn thấy rồi. Trong nhà tôi đã có ba đời đều không 

qua được 45 tuổi. Cho nên tôi nghĩ điều này có lẽ là di truyền. Ngày trước còn 

trẻ,  không  hiểu  những  đạo  lý  này,  nói  đó  là  di  truyền,  tôi  tin  vậy.  Bản  thân  tôi 

đem thọ mạng của tôi định chắc là 45 tuổi. Nghe được Phật pháp rồi, cầu vãng 

sanh, 45 tuổi cầu sanh Tịnh Độ. Năm tôi 45 tuổi tôi đổ bệnh, một tháng sau liền 

khỏi bệnh. Tôi không đi khám bác sĩ, cũng không uống thuốc, lúc đó trong lòng 

tôi rất rõ, bác sĩ chỉ có thể trị bệnh, không thể trị mệnh. Mệnh đến rồi, tìm họ làm 

gì nữa? Mệnh đến rồi tìm Phật A Di Đà mới đúng, không nên tìm bác sĩ nữa. Lúc 

đó  đúng  lúc  tôi  đang  ở  chùa  Thập  Phương  Đại  Giác  giảng  kinh  Lăng Nghiêm. 

Giảng đến một phần ba thì ngã bệnh. Tôi liền biết được thọ mạng đã đến rồi. Sau 

khi khỏi bệnh liền tiếp tục giảng kinh. Đây là bản thân coi trong vận  mệnh quá 

khứ  khiếm  khuyết  điều  gì  thì  bổ  sung  vào.  Quá  khứ  không  tu  phước,  Đại  sư 

Tập 498  363 



Chương Gia dạy tôi tu phước. Từ nhỏ tôi đối với những thứ tiền bạc đã không coi 

trọng,  không  để  ở  trong  lòng.  Đại  sư  Chương  Gia  bảo  tôi,  hoằng  pháp  lợi  sanh 

vẫn không xa rời được tiền bạc. Nếu như quí vị không có phước báo, cũng không 

thể hoằng pháp lợi sanh. Quí vị chỉ có trí tuệ không có phước báo. Ví dụ không 

có phước báo, quí vị giảng kinh giảng rất hay, quí vị là một thầy giáo tốt, nhưng 

trường học người ta không cần quí vị, không  mời quí vị, quí vị  cũng hết cách. 

Chúng  ta  mới  hiểu  được  phước  báo  cũng  rất  quan  trọng.  Cách  tu  như  thế  nào? 

Ngài liền nói với tôi: bố thí. Tài từ đâu mà có? Trong số có tài vật. Kiếp trước bố 

thí  tài  sản  nhiều,  trong  mạng  mới  có  tài  sản.  Hiện  tại  trong  mạng  không  có  tài 

sản, vậy thì tu bố thí, bổ sung cho nó. 

Bố  thí  pháp  được  thông  minh  trí  tuệ.  Bố  thí  vô  úy  được  sức  khỏe  trường 

thọ. Ngài dạy tôi tu ba loại này: tài, pháp, vô úy. Không có tiền, Ngài hỏi tôi, một 

hào  có  không?  Tôi  nói  một  hào  thì  được.  Một  đồng  có  không?  Một  đồng  cũng 

được. Ông cứ từ một đồng một hào mà bố thí. Phải luôn luôn có tâm bố thí, điều 

này  rất  quan  trọng.  Quí  vị  có  tâm  bố  thí,  yêu  thích  bố  thí,  tương  lai  trên  bước 

đường hoằng pháp lợi sanh, cần tiền của để dùng sẽ không thiếu thốn. Không dễ 

dàng gì. Tôi tu sáu mươi năm rồi, năm 26 tuổi học Phật, năm nay 85 tuổi rồi, đã 

60 năm. 60 năm mới nhìn thấy hiệu quả. Đây là hiệu quả hiển thị. 

Chúng  tôi  kiến  lập  ở  Úc  Châu  một  ngôi  đạo  tràng.  Hiện  nay  kiến  lập  một 

ngôi  đạo  tràng  nhỏ  này  ở  Hongkong,  đủ  rồi,  đủ  dùng  rồi.  Người  truyền  thừa 

chánh pháp của Như Lai không nhiều. Trong tâm trí tôi nếu có được 10 người là 

tốt lắm  rồi. Có lẽ không có, khoảng năm người chắc là có. Phật pháp nếu hưng 

thịnh lên, cũng phải sau ba đời nữa. Nói đến thời của chúng tôi đây xem ra không 

thể  được  rồi,  không  có  lý  gì  mà  được.  Nếu  như  tôi  có  thể  đào  tạo  được  năm 

người, năm người, thế hệ sau một người đào tạo năm người, vậy là có được hai 

mươi người rồi. Đến thế hệ thứ tư, thứ năm liền hưng thịnh trở lại. Cho nên có 

được một nơi nhỏ nhỏ như thế này, chúng ta nhất định phải hiểu được Phật pháp 

là sư đạo. Sư đạo nhất định dùng hiếu đạo làm cơ sở. Hiếu đạo nếu như không thể 

hưng thịnh, chắc chắn Phật pháp không có lý gì  mà được hưng thịnh. Cho nên 

chúng đồng tu chúng ta, phải học Nho, phải học Đạo, đây là căn  bản. Nho nói 

hiếu thân tôn sư, Đạo nói thanh tịnh vô vi, giúp đỡ chúng ta ly dục, sau đó lại tiến 

vào Phật pháp. Trí tuệ của quí vị sẽ khai mở. Quí vị liền có thể thực sự đạt được 

viên dung tự tại. Quí vị mới có phương tiện thiện xảo. Muốn cứu quần sanh, dùng 

lợi  ích  chân  thật.  Vậy  mới  có  thể  làm  được.  Giúp  đỡ  một  người  thân  tâm  khỏe 

mạnh,  đoạn  phiền  não,  khai  trí  tuệ,  phước  huệ  song  tu,  giúp  một  gia  đình  hạnh 

phúc mỹ mãn, giúp xã hội hòa bình an ổn, giúp quốc gia, giúp thế giới đều có thể 

364  Tập 498 



làm được. Đây là sự nghiệp của Phật Bồ Tát, phương tiện đều dùng dạy học. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni đã thị hiện cho chúng ta. Tổ sư các đời, quí vị xem xem họ 

để lại những giải thích kinh điển, mỗi trước tác của họ, quí vị đều biết được, văn 

chương đạo đức, bổ trợ chư Phật Như Lai, Thánh hiền giáo hóa. Đây chính là lợi 

ích chân thật. 

“Đại nguyện kết thành được tự nhiên khế lý khế cơ, chiếu chân đạt tục. Khế 

lý chiếu chân, nên đại nguyện của ngài thật tướng là thể, liễu nghĩa rốt ráo, lực 

dụng vô lượng”. 

Mấy câu này nói rất hay. Bồ Tát khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, trên 

tương ưng với lý mà chư Phật đã chứng, dưới đối với căn cơ đại chúng hiện tiền, 

cũng có thể tương ưng. Sự giáo hóa này vậy là thành công rồi. Nếu như khế lý mà 

không khế cơ, nói thì hay lắm nhưng không phải là thứ đại chúng hiện tiền cần 

đến, người ta sẽ không nghe quí vị, sẽ không tiếp thu lời quí vị. Nếu khế cơ mà 

không khế lý, vậy là không liên quan gì đến Phật pháp, cũng không liên quan gì 

đến sanh tử. Tai nạn, đau khổ không thể tránh được. Cho nên lý cơ đều phải khế. 

Chiếu chân, đây là đối với Phật đạo. Cũng là hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân 

sanh. Đạt tục, tục là người thế gian hiện tại. Cách nhìn cách nghĩ thông thường, 

quí vị đều phải hiểu được. Sau đó dùng trí tuệ, phương tiện thiện xảo của quí vị 

để điều hòa. Làm cho họ có thể tiếp thu. Những sai lầm, chấp trước nghiêm trọng 

trước mắt của họ, quí vị làm cho họ đều buông xuống là điều không thể. Họ sẽ 

không buông. Vậy phải làm thế nào để vừa lòng những dục vọng hiện tại của họ, 

lại đối với văn hóa truyền thống, đối với Phật Pháp sanh tâm hứng thú. Vậy là dễ 

dạy rồi. Dần dần họ hiểu biết nhiều hơn, họ tự nhiên buông xuống. Tự nhiên có 

thể hành Bồ Tát đạo. Cho nên đại nguyện của Bồ Tát, thực tướng là thể, rốt ráo 

liễu nghĩa, lực dụng vô lượng. 

Khế cơ đạt tục, nên khéo khế cơ. Đây là viên mãn rồi. Thực tướng là thể là 

điều khó nhất. Thật tướng là thể nghĩa là gì? Là minh tâm kiến tánh. Người nào 

làm được? Phật Thích Ca Mâu Ni làm được. Chư đại Bồ Tát làm được, Chư vị tổ 

sư làm được. Chúng ta tuy rất nổ lực nhưng vẫn còn kém một bậc. Nhưng chúng 

ta đối với điều này đã có dự định. Sống thêm vài năm nữa có thể đạt được. 

Cứu cánh liễu nghĩa thật tướng, họ không có gì là không biết, không có gì là 

không rõ ràng. Cho nên tác dụng của họ, năng lực họ đạt đến, thực sự vô lượng 

vô biên. Có thể khế hợp những yêu cầu của thời đại này, đây cũng là khế cơ đạt 

tục.  Người  trong  thời  đại  này,  hiện  nay  muốn  những  gì?  Nhưng  những  thứ  họ 

muốn  sai  rồi,  Vì  sao  vậy?  Vì  đều  muốn  những  thứ  danh  lợi.  Danh  lợi  đem  đến 

cho con người là tai nạn không phải là hạnh phúc. Nếu như danh lợi này thực sự 

Tập 498  365 



là vì quốc gia, vì nhân dân, là việc tốt, đó không phải là việc xấu. Nếu như danh 

lợi là vì bản thân, nhất định là việc xấu, đều là hại bản thân. Danh lợi có thể có, 

nhưng không thể quá đáng. Quá đáng quá sẽ tạo oan nghiệt. Tài vật biết vừa mà 

dừng, phải biết dừng lại.  Ở đây biết dừng là đại học vấn. Tôi đủ rồi là được rồi. 

Dư giã hơn nữa nhất định là vì chúng sanh, vì quảng đại quần chúng. 

Ngày nay khoa học kỹ thuật tiến bộ, công thương nghiệp phát triển, nhưng 

tạo thành xã hội giàu nghèo phân biệt. Hiện tượng này trên toàn thế giới, mỗi địa 

phương đều có. Người giàu ít, người nghèo nhiều. Người giàu đang hưởng thụ, 

sau khi hưởng thụ xong đều đi đến tam đồ. Người nghèo tuy nghèo khổ một đời, 

dường như đời sau vẫn được thân người. Họ không tạo nghiệp. Người nghèo cơ 

hội đời sau trở  lại nhân gian nhiều hơn. Người giàu cơ hội đời sau trở lại nhân 

gian rất ít. Đây đều là thật. Hoàn toàn là chân tướng sự thật. Nhưng  mọi người 

không hiểu, làm thế nào để chân tướng sự thật, dùng phương tiện thiện xảo gì, để 

mọi người có thể nhận thức được, có thể giác ngộ, có thể quay đầu? Người giàu 

nếu như dùng tài sản của họ, để chăm  sóc người nghèo, họ liền tích góp phước 

đức. Vậy phước bào đời sau không thể nghĩ bàn. Nếu như toàn bộ tài sản cung 

cấp cho bản thân mình, gia đình  mình, số ít người hưởng thụ, vậy là tội nghiệp 

này  càng  sâu  dày.  Khoa  học  không  nói  những  điều  này,  họ  không  hiểu.  Nhưng 

những điều Thánh hiền xưa nay trong nước ngoài nước nói, đều nói rất rõ ràng, 

đều  nói  rất  minh  bạch.  Những  điều  này  có  khắp  trong  kinh  điển  tất  cả  các  tôn 

giáo.  Quan  trọng,  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Cho  nên  Bồ  Tát  “thiện  khế  cơ 

nghi,  lễ  nghĩa  đô  hợp”,  tám  chữ  này  vô  cùng  vô  cùng  quan  trọng.  Đặc  biệt  là 

trong xã hội ngày nay, muốn thúc đẩy giáo dục thánh hiền, giáo dục Phật đà, thì 

tám  chữ  này  phải  coi  trọng.  Dạy  học  của  chúng  ta  nhất  định  thích  hợp  với  đại 

chúng bình dân trong xã hội. Họ đều hoan hỉ, họ đều tình nguyện tiếp thu. Dạy 

học Phật giáo là vĩ đại nhất, nó hằng thuận chúng sanh, nó không cố chấp. Không 

phải nói nhất định phải như thế nào, không phải như vậy. Cho nên tâm lượng của 

họ vô cùng lớn lao. 

Quí vị nhìn thấy Trung Quốc, họ hoàn toàn dùng phong tục tập quán xã hội 

Trung Quốc. Nếu như họ chấp trước nhất định phải dùng phương thức của Ấn độ, 

người  Trung  Quốc  không  thể  chấp  nhận.  Đầu  tiên  là  pháp  khất  thực,  ở  Trung 

Quốc thì không thể thực hành. Trung Quốc khất thực gọi là ăn mày. Những pháp 

sư Ấn Độ đến Trung Quốc đều là thầy giáo của đế vương, đế vương đều qui y, 

học tập với họ. Làm sao thầy giáo của hoàng đế lại ra ngoài xin ăn, vậy còn ra thể 

thống gì. Điều này ở Trung Quốc nhất định hành không thông. Cho nên bắt buộc 

phải có kiến trúc cung điện, tất cả hoàng gia đến cúng dường, sinh hoạt đều giống 

366  Tập 498 



như  hoàng  đế  vậy.  Nếu  ông  không  tùy  thuận,  thì  ở  Trung  Quốc  hành  không 

thông.  Cho  nên  y  phục  hoàn  toàn  đổi  thành  phục  trang  của  Trung  Quốc.  Phục 

trang  của  Ấn  độ  liền  trở  thành  tấm  y  đắp  này,  trở  thành  một  chút  biểu  thị  thôi. 

Lúc giảng kinh, trong nghi thức pháp hội, lễ phục này chỉ đắp lên mà thôi. Ngoài 

cái này  ra, toàn là phục trang  Trung Quốc.  Những chiếc áo dài áo ngắn  thường 

mặc là phục trang đời nhà Minh. Đều dung hòa với thế tục, điều này mới dễ làm. 

Cho nên Cơ đốc giáo, Thiên chúa giáo, cũng là vào đời Đường truyền đến Trung 

Quốc, nhưng không hưng thịnh được, nguyên nhân là gì? Họ nhất định phải xây 

dựng giáo đường như họ thế, nhất định phải  mặc phục trang như vậy.  Người ta 

vừa  nhìn  liền  biết  đây  là  của  nước  ngoài.  Người  Trung  Quốc  liền  không  thích. 

Người  xuất  gia,  Phật  học  vừa  đến  Trung  Quốc  liền  trở  thành  như  Trung  Quốc 

vậy. Họ liền thích thú. Cho nên Cơ đốc giáo nếu như có kiểu bao dung giống như 

Phật Giáo, tôi tin rằng nó sẽ không thua gì Phật Giáo. Cho nên nói thông thường 

tôn giáo là bảo thủ. Phật Giáo rất cởi mở, không mảy may chấp trước. Cho nên 

rất dễ dàng tiếp xúc với người ta. 

Quí vị xem Phật đến bất cứ tôn giáo nào, họ cúng thần, Phật không bài xích 

họ. Phật tôn kính họ. Tín đồ của họ đều rất thích. Phật kính thần chúng ta. Hơn 

nữa lúc Phật đang giảng kinh, Thần của họ tượng trưng cho cái gì, nói ý nghĩa đó 

ra cho họ, mọi người đều hiểu rõ. Tôn giáo đó cũng biến thành Phật giáo rồi, giác 

ngộ rồi, không mê tín nữa. Vốn là mê tín, nay nói cho quí vị biết rồi, không mê 

tín nữa. Nó là biểu pháp. Dùng biểu pháp đều dẫn dắt họ lên trí tuệ, phá mê khai 

ngộ. 

Chư vị biết thần trong mật tông tạng truyền rất nhiều. Những vị thần này từ 

đâu mà mà có? đều là cổ Ấn độ. Thần mà tôn giáo họ sùng bái. Phật không phản 

đối, đều đi vào hết. Vào Phật môn đều làm minh vương, đều làm hộ pháp, đều trở 

thành Phật giáo, đều trở thành Bồ Tát. Quí vị thấy đều rất hoan hỷ. Đây là trí tuệ 

chân thật, là lợi ích chân thật. Phương tiện thiện xảo đến cực điểm. Tôi không bài 

xích quí vị, nói theo người Trung Quốc là đồng hóa quí vị. Nguyên tắc chỉ đạo 

cao nhất chính là: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”. Thần này là chúng sanh, đã là 

chúng sanh thì vốn là Phật. Đây là nguyên tắc chỉ đạo tư tưởng cao nhất. Không 

có bất kỳ sự bài xích nào. Cho nên bất luận dân tộc nào, bất luận tôn giáo nào, 

gặp được Phật giáo liền trở thành người một nhà. 

Vì sao lại có nhiều tôn giáo như vậy? Thời xưa giao thông không thuận tiện, 

không có thông tin, giữa người và người rất nhiều cả đời không qua lại với nhau. 

Chúng  tôi  thời  nhỏ,  mười  tuổi  trở  về  trước,  ở  nông  thôn  đích  thực  có  lão  nông 

phu  ở  quê  nhà  suốt  đời  không  đi  ra  thành  phố.  Thành  phố  cũng  chỉ  là  năm  sáu 

Tập 498  367 



mươi dặm, đi bộ một ngày thôi, nhưng cũng chưa từng đến. Những nơi họ quen 

thuộc chỉ là vài thôn trang. Họ suốt đời không qua lại với nhau. Trong cuộc sống 

an định như vậy. Phật muốn giáo hóa chúng sanh thì phải phân thân. Cho nên với 

những  dân  tộc  khác  nhau,  với  những  nền  văn  hóa  khác  nhau,  tập  tục  sinh  hoạt 

khác nhau, Ngài nhất định phải hiện thân người ở nơi đó, tại nơi đó kiến lập trung 

tâm dạy học, kiến lập một giáo phái phù hợp với văn hóa của họ. Kỳ thật chúng ta 

đem tất cả những tôn giáo lớn có trên thế giới, kinh điển chủ yếu của những tôn 

giáo ra xem xem, tám mươi phần trăm là tương đồng. Bất đồng dường như chỉ 

hai mươi phần trăm. Đó là gì? Là tập quán sinh hoạt không tương đồng, bối cảnh 

văn  hóa  không  tương  đồng,  những  địa  phương  đó  khác  nhau.  Phương  hướng 

chúng  ta  tu  học  tương  đồng,  mục  tiêu  tương  đồng,  khuyên  thiện  cấm  ác  tương 

đồng. 

Cho  nên  tôn  giáo  là  có  thể  đoàn  kết.  Cần  có  sự  đoàn  kết.  Hiện  nay  giao 

thông  thuận  lợi,  thông  tin  phát  triển.  Tôn  giáo  trở  thành  một  nhà  rồi.  Tôn  giáo 

đoàn kết, tôn giáo cho người ta niềm tin. Tôn giáo cho con người quan niệm đạo 

đức luân lý. Điều tốt đầu tiên là thân tâm mạnh khỏe, gia đình hạnh phúc, xã hội 

hòa hợp. Chính là điều tốt, lập tức liền có thể đạt được. Nếu như mỗi người đều 

muốn độc lập, thì đấu tranh, xung đột, chiến tranh. Dẫn đến tai họa, đó là sai lầm. 

Bất cứ thần thánh nào cũng không muốn nhìn thấy những sự việc này. Cho nên lễ 

nghĩa vô cùng quan trọng. Chúng ta không thể không hiểu điều này. 

Ngày nay chúng ta tu học, thực sự là đệ tử Phật, ngoài học tập kinh Phật ra, 

có  nên  học  những  kinh  điển  của  tôn  giáo  khác  không?  Nên.  Phải  coi  tất  cả  tôn 

giáo khác là Phật Bồ Tát hóa thân, cũng giống như Lão hòa thượng Trung Thông 

Khang Long ở Nhật Bản, đáng tiếc Ngài đã đi rồi. Tiền nhân đi rồi, hình như đi 

đã ba bốn năm rồi, lúc đi 103 tuổi. Trước đây mỗi lần tôi đến Nhật bản nhất định 

phải đến thăm ngài. Ngài rất yêu thích tôi. Tôi lần đầu tiên gặp Ngài, ngài đã 100 

tuổi. Ngài nói với tôi: người sáng lập tôn giáo trên toàn thế giới, đều là hóa thân 

của Quán Thế Âm Bồ Tát. Nói rất hay! Lúc tôi ra về, đệ tử của Ngài tiễn tôi, tiễn 

tôi ra đến cổng lớn, nói với tôi, Ông ấy nói: Lão hòa thượng của chúng tôi suốt 

đời chưa từng nói câu nói như vậy. Sao ngài lại nói với thầy những lời như vậy? 

Tôi nói: tôi là người liên lạc với các tôn giáo trên toàn thế giới, câu nói này đối 

với tôi mà nói nó vô cùng quan trọng. Đó chính là muốn tôi dùng tâm bình đẳng 

để đối đãi với tất cả các tôn giáo. Toàn là Quán Thế Âm Bồ Tát. Nên dùng thân 

gì để độ liền hiện thân đó. Hay, rất hay! Làm sao có xung đột được! 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



368  Tập 498 



Tập 499 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 17.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – Hongkong 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  620,  chúng  ta  xem  hàng  thứ  sáu  từ  dưới 

đếm lên, bắt đầu xem từ câu cuối cùng. 



“Kỳ sở kết đắc đại nguyện, tự nhiên khế lý khế cơ, chiếu chân đạt tục. Khế 

lý chiếu chân, cố kỳ đại nguyện, thật tướng vi thể, cứu cánh liễu nghĩa, lực dụng 

vô lượng. Khế cơ đạt tục, cố thiện khế cơ nghi.” Phần trước chúng ta học đến chỗ 

này. 



Bây  giờ  chúng  ta  tiếp  tục  xem  đoạn  dưới.  “Lễ  nghĩa  đều  hợp”.  Trung 

Quốc từ xưa đến nay được gọi là nước của lễ nghĩa. Điều này trên toàn thế giới 

thực  sự  rất  ít  có.  Đất  nước  này,  dân  tộc  này,  cư  dân  trên  đất  nước  này  có  lễ  có 

nghĩa. Thực sự rất đáng quý. Hiện nay chúng ta xem nhẹ lễ nghĩa, quên mất hết. 

Quên đã bao lâu rồi? Gần 150 năm rồi. Thời gian này không phải quá dài, nhưng 

cũng không ngắn. Ngày nay xã hội chúng ta gặp nạn. Nguyên do tại đâu? Vì sơ 

suất lời dạy của tổ tông. Phải chịu sự trừng phạt của tổ tông. Tổ tông không có ai 

không  yêu  thương  con  cháu,  không ai  không  chăm  sóc  hậu  thế.  Những tai  nạn 

này  mục  đích  là  ở  đâu?  Hình  như  là  làm  cho  chúng  ta  giác  ngộ,  là  ép  chúng  ta 

quay đầu. Chúng ta nếu như không quay đầu, thì cũng bó tay chịu thua, không 

còn cách gì nữa. Nhất định phải tìm lễ nghĩa trở lại. 

Lễ nghĩa là gì? Lễ nghĩa là nhân lễ nghĩa trí tín, đạo đức thế gian cũng vậy. 

Năm chữ này trong văn hóa truyền thống xưa gọi là ngũ thường. Văn hóa truyền 

thống xưa có bốn điều căn bản. Ngũ luân là một, ngũ thường là hai, Tứ duy là thứ 

ba,  Bát  đức  là  thứ  tư.  Trung  Quốc  ngàn  vạn  năm  lại  đây  chỉ  nhờ  bốn  thứ  này. 

Làm cho quốc gia này trị an lâu dài, thái bình thịnh thế, đất nước lễ nghĩa, xã hội 

hòa  hợp,  đều  từ  đây  mà  ra.  Những  thứ  của  lão  tổ  tông  dùng  ngàn  vạn  năm  rồi. 

Trung  Quốc  có  văn  tự  ghi  chép  đã  4500  năm.  Văn  tự  là  4500  năm  trước,  thời 

Hoàng  đế  phát  minh  ra.  Hoàng  đế  về  trước  không  có  văn  tự.  Có  văn  hóa  hay 

không? Nhất định có. Văn hóa truyền thống, tôi tin rằng chắc chắn hơn cả 10.000 

năm.  Vì  sao  vậy?  Văn  hóa  Ấn  độ  Bà  la  môn  có  13.000  năm,  Trung  Quốc  sẽ 

không thua họ. 

Tập 499  369 



Cho nên từ thời Khổng Lão phu tử, lúc họ nói chuyện họ nói đến. Ông nói 

một  đời  ông  “thuật  nhi  bất  tác,  tín  nhi  hiếu  cổ”,  hai  câu  nói  này  nói  hay  quá! 

“Thuật  nhi  bất  tác”  là  nói  ồn  chỉ  trần  thuật  lại  lời  giáo  huấn  của  cổ  thánh  tiên 

hiền. Bản thân ông không có sáng tác, không có phát minh. Một đời học được tu 

được, dạy cho người khác, truyền bá cho người khác, toàn là những thứ tổ tông 

để lại. Đối với những thứ của tổ tông ông tin tưởng, không hoài nghi tí nào, rất 

thích  “tín  nhi  háo  cổ”.  Thái  độ  cầu  học  này  là  nhu  cầu  bức  bách  của  chúng  ta 

ngày nay. Ngày nay chúng ta thấy những thanh niên trong xã hội này, thái độ học 

tập của họ hoàn toàn tương phản với điều này. Tương phản nên học không được 

gì. Học tương phản nên thứ quí vị học được là thứ ngoài da, thứ quí vị đạt được là 

rác  rưởi,  không  ích  gì.  Nói  cách  khác,  có  hại  mà  có  lợi.  Có  lẽ  mọi  người  thấy 

những cái lợi trước mắt. Nhưng sau mười mấy hai mươi năm vấn đề xảy ra rồi. 

Giống như hiện nay sửa sắc đẹp vậy, dường như rất hiệu quả, vừa làm đẹp lập tức 

liền thay đổi. Mười năm hai mươi năm thì khổ không thể nói, bệnh tật đều xuất 

hiện rồi. Vì sao vậy?  Nó không phải là tự nhiên, làm đẹp là phá hoại môi trường 

sinh thái tự nhiên. Quí vị tự tìm cái khổ. 

Cho nên chúng ta nên tin tưởng lão tổ tông. Lòng tin này kiến lập như thế 

nào? Tôi nêu ra kiến nghị là học Phật, kiến lập tín tâm đối với Phật pháp. Sau đó 

quay đầu học theo lão tổ tông. Vì sao vậy? Không có lòng tin, không có thành 

kính, những thứ của lão tổ tông học không được. Nhờ vào văn hóa truyền thống 

xưa, bồi dưỡng lòng tin của chúng ta, vậy phải học tập từ nhỏ. Cơ hội học tập của 

chúng ta vuột mất, hiện tại chỉ có tìm Phật, từ nơi Phật đi tìm niềm tin. Nhà Phật 

nói: “niềm tin là mẹ của các công đức”, Phật rất khéo dạy người xây dựng lòng 

tin, tin điều gì? Phật không bảo quí vị tin Ngài, Phật nếu như bảo chúng ta tin 

Ngài, thì chúng ta sẽ không phục. Phật bảo chúng ta tin bản thân, điều này thật 

tuyệt diệu.  Trước  tin bản thân, sau tin người khác.  Niềm tin nhà Phật được xây 

dựng như vậy. Đầu tiên là tin bản thân, thứ hai mới tin người khác. Cho nên nó 

không đồng với tôn giáo. Tôn giáo điều đầu tiên phải tin thần, quí vị không được 

tin bản thân. Nhưng Phật không như vậy, Phật điều đầu tiên là tin bản thân. Tin 

bản thân là gì? Tin bản thân vốn là Phật. Cùng một đạo lý giống như cổ nhân dạy 

vậy. Cổ nhân dạy học đầu tiên dạy người nên có lòng tin. Tin điều gì? Tin bổn 

tánh bổn thiện. 

Quí vị xem câu đầu tiên trong Tam tự kinh: “nhân chi sơ tánh bổn thiện”, 

quí  vị  nên  tin  điều  này.  Kỳ  thực  “bổn  thiện”  và  chúng  ta  nói  “vốn  là  Phật”,  ý 

nghĩa rất giống, rất gần nhau.  Cho nên đây là giáo dục, giáo dục tốt nhất, nhà 

giáo dục chân chánh. Ngài dạy học điều đầu tiên chính là nói cho quí vị tôn chỉ 

370  Tập 499 



giáo dục, nói cho quí vị mục tiêu giáo dục. Quí vị đến học, học đến cuối cùng là 

gì?  Học  đến  cuối cùng  là  khai  mở  được  bổn  tánh  bổn thiện.  Học  Phật  đến  cuối 

cùng  quí  vị  thành Phật  rồi.  Sự  giáo  dục  này  mới  coi  là  viên  mãn.  Nếu  như  học 

Phật quí vị mãi mãi không làm Phật được, mãi mãi làm đệ tử Phật, giáo dục Phật 

Giáo toàn thất bại rồi. Giáo dục  Thánh hiền luôn  mong  muốn hậu thế  vượt qua 

bản  thân  mình.  Chỉ  bằng  bản  thân  mình  vậy  là  không  quang  vinh,  không  huy 

hoàng. Vượt qua được mình, học trò tôi hơn hẳn tôi, đó là quang vinh. Đây là gì? 

Đây là tiến bộ! Tất cả đều phải vượt qua bản thân, trí tuệ vượt qua bản thân, đức 

năng vượt qua bản thân, phước báo vượt qua bản thân, mọi thứ đều hơn hẳn bản 

thân  mình.  Vậy  là  giáo  dục  của  tôi  thành  công  rồi.  Thế  hệ  sau  tốt  hơn  thế  hệ 

trước, thế hệ sau hưng thịnh hơn thế hệ trước. Đây là lí niệm giáo dục của thánh 

hiền  phương  đông,  chắc  chắn  không  có  tự  tư,  chắc  chắn  không  ích  kỉ  pháp. 

Những lý niệm này hoàn toàn tương ưng với tánh đức. Chúng ta học Phật, đối với 

tứ đức của Nho gíao chúng ta rất khâm phục, chúng ta nên học, nó là căn cơ của 

việc học Phật. Đặc biệt là nhân nghĩa lễ trí tín. 

Nhân là gì? Nhân là yêu thương người, suy mình ra người, đây là hai người. 

Nghĩ đến người khác liền nghĩ đến mình; nghĩ đến bản thân đồng thời nghĩ đến 

người khác. Chúng ta có phước cùng hưởng, không phải hưởng một mình. Hưởng 

một  mình là điều  đáng xấu hổ của thánh hiền, đó không phải là việc tốt, không 

phải  là  việc  thiện.  Việc  tốt  lành  thực  sự  là  cùng  hưởng  với  tất  cả  chúng  sanh. 

Người hiện nay thường nói cùng tồn tại cùng phát triển. Đây là Phật pháp, đây là 

lý niệm của truyền thống xưa. Người người bình đẳng, trong Phật pháp nói vạn 

vật bình đẳng. Ý nghĩa này hay, ý nghĩa thứ nhất là: nhân là yêu thương người. 

Tôi yêu bản thân, tôi cũng yêu người khác. Tôi không muốn tổn hại bản thân, tôi 

không  thể  tổn  hại  người  khác.  Tất  cả  đều  là  lấy  bản  thân  để  so  sánh  với  người 

khác. Tôi hy vọng tôi có trí tuệ, tôi hy vọng tôi có phước báu. Tôi cũng hi vọng 

người người đều có trí tuệ, người người đều có phước báu. Thế giới này mới yên 

bình, thế giới này thực sự có phước. Thiểu số người có phước báu, đa số người 

không có phước báu. Vậy đa số người sẽ làm cách mạng, sẽ làm tạo phản. Quí vị 

là thiểu số người có phước báu cũng không hưởng được. Cho nên nhất định phải 

mọi người đều có phước báu. Tư tưởng này chư vị nghĩ nghĩ xem, đây là tư tưởng 

cộng sản, cho nên cộng sản thực sự là ai? Là Phật Giáo. Những thứ này cộng sản 

không  dễ  dàng  làm  được.  Phật  Giáo  thực  sự  làm  được  rồi.  Phật  Giáo  là  tất  cả 

chúng sanh đều đứng trên vị trí bình đẳng. Cho nên khẩu hiệu của Phật Giáo là 

“chúng sanh và Phật nhất thể”, chúng sanh Phật không hai. Quí vị xem Phật Giáo 

đặt chúng sanh lên số một, Phật đặt vào hàng thứ hai. Phật Giáo không nói Phật 

Tập 499  371 



và chúng sanh không hai, mà nói chúng sanh và Phật không hai, tôn trọng người 

khác.  Chúng  sanh  và  Phật  bình  đẳng.  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh  hi  vọng  chúng 

sanh đều có thể giác ngộ. Giúp họ ly khổ đắc lạc. Đây là mục tiêu đầu tiên của 

việc dạy học. Làm sao giúp đỡ họ ly khổ đắc lạc? Dạy học. Điều này tương đồng 

với nhận thức của lão tổ tông. Lão tổ tông chúng ta, họ đặt giáo dục lên hàng đầu. 

Quí  vị  xem:  “kiến  quốc  quân  dân,  giáo  học  vi  tiên”.  Gia  đình  cũng  như  vậy. 

Trong gia đình cũng đặt giáo dục lên hàng đầu. Người đều dạy tốt rồi, gia đình 

này liền hạnh phúc. Quốc dân dạy tốt rồi, quốc gia này liền hưng thịnh, quốc vận 

xương long. Cho nên giáo dục đặt lên số một. 

Phật đặt giáo dục lên hàng đầu, một đời đức Phật Thích Ca Mâu Ni, Ngài 

không hô khẩu hiệu, Ngài thật làm rồi. Suốt đời làm công việc dạy học, không có 

ngày  nào  nghỉ  ngơi.  Điều  này  không  thể  không  cẩn  thận  lãnh  hội.  Vì  Ngài  sao 

phải làm như vậy? Đó chính là cứu độ chúng sanh khổ nạn, chúng sanh khổ quá. 

Khổ từ đâu mà có? Khổ từ mê hoặc điên đảo mà có. Đối với chân tướng của nhân 

sanh vũ trụ không biết, do vì họ nghĩ sai, thấy sai, nói sai, làm cũng sai rồi, toàn 

bộ đều sai. Sai rồi như thế nào? Sai rồi thì tạo oan nghiệt. Tạo oan nghiệt sau đó 

liền chịu quả báo, khổ báo. Bởi vì nghiệp họ tạo đều là bất thiện, đều trái ngược 

với bổn thiện, đều trái ngược với tánh đức, chính là trái ngược với nhân lễ nghĩa 

trí tín. Bất nhân, tự tư tự lợi, không hiểu được yêu người. Bất nghĩa, nghĩa là hợp 

tình hợp lý hợp pháp. Tư tưởng của họ, hành vi của họ, không hợp tình, không 

hợp lý, không hợp pháp. Cho nên vô lễ, vô trí, vô tín. Toàn là trái ngược rồi, tai 

nạn  liền  đến  thôi.  Năm  chữ  không  còn  nữa.  Quả  báo  chính  là  tai  nạn  ngày  nay 

trên trái đất này. Xã hội động loạn, địa cầu tai biến, đều do như vậy. 

Năm chữ này không còn nữa, trở thành cái gì? trở thành tham, sân, si, mạn, 

nghi. Bất nhân trở thành tham, tham lam. Bất nghĩa trở thành sân nhuế, cống cao 

ngã mạn. Vô lễ trở thành nghi hoặc, nghi hoặc phải là vô trí, ngạo mạn là vô lễ. 

Vô  lễ  trở  thành  ngạo  mạn.  Vô  trí  trở  thành  ngu  si.  Vô  tín  trở  thành  hoài  nghi. 

Tham,  sân,  si,  mạn,  nghi  trở  thành  những  thứ  này.  Những  thứ  này  là  gì?  Là 

nguyên nhân của bệnh. Về mặt tâm trạng, nó trở thành oán, hận, não, nộ, phiền. 

Trên mặt hành vi nó trở thành sát đạo dâm vọng, liền làm những thứ này, thế là 

tai họa đến. Thiên tai nhân họa đồng thời liền xuất hiện. Đối trị như thế nào? Vấn 

đề này hiện tiền rồi, làm sao để giải cứu? Cứu khổ cứu nạn làm sao để giải cứu? 

Nhân lễ nghĩ trí tín có thể cứu được. Giáo dục Thánh hiền dạy những gì? Chính là 

dạy  những  thứ  này.  Thiên  kinh  vạn  luận  không  rời  nguyên  tắc  này.  Kinh  điển 

Phật Giáo cũng không rời nguyên tắc này. Nhân nghĩa lễ trí tín trong Phật Pháp là 

gì? Là năm giới. Không sát sanh là nhân, không trộm cắp là nghĩa, không tà dâm 

372  Tập 499 



là lễ, không uống rượu là trí, không vọng ngữ là tín. Không phải chính là nhân lễ 

nghĩa trí tín sao? Năm giới.  Năm giới trong Phật Pháp là gốc của nó.  Văn hóa 

truyền thống có năm chữ này, là gốc của gốc trong văn hóa truyền thống. 

Quí  vị  xem  Đệ  Tử  Quy  là  gì?  Không  phải  là  học  năm  chữ  này  sao?  Cảm 

ứng Thiên cũng không ngoại lệ, cũng là học năm chữ này. Quí vị xem những thứ 

này  quan  trọng  biết  bao.  Những  thứ  này  là  giáo  dục  phổ  thế.  Nói  “đạo  đức  thế 

gian  vậy”.  Đặc  biệt  là  giáo  dục  đạo  đức  của  truyền  thống  Trung  Hoa,  chính  là 

năm chữ này. 

Lễ nghĩa, hai chữ này không những đại biểu cho đạo đức xã hội Ấn độ thời 

cổ đại, thật ra rộng chỉ cho qui luật và đạo đức xã hội các thời đại các loại xã hội 

sau  này,  và  các  tôn  giáo  trên  toàn  thế  giới  cùng  có  chung  bốn  loại  giới  này. 

Chúng ta thấy rất nhiều kinh điển các tôn giáo, trong đó đều dạy người không sát 

sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ.  Bốn  điều  này  không  có 

tôn giáo nào không nói. Chỉ là nhà Phật nói cấm rượu, không uống rượu. Những 

tôn giáo khác không cấm điều này. Sát đạo dâm vọng tất cả đều cho rằng đây là 

việc xấu, đây không phải là việc tốt. 

Ở  đây  nói  “lễ  nghĩa  đều  hợp”.  Thánh  hiền  của  những dân  tộc  khác  nhau, 

người sáng lập tôn giáo khác nhau, họ chưa từng gặp mặt nhau, cũng không chưa 

từng cùng nhau hội thảo, giao lưu với nhau, chưa từng có. Nhưng kiến giải đều 

giống nhau. Đây là điều Trung Quốc thường nói: “cái thấy của anh hùng đại khái 

tương  đồng”.  Cổ  thánh  tiên  hiền  đều  có  cách  nhìn  như  nhau,  cách  nghĩ  giống 

nhau, điều này không thể trái nghịch. Điều này không phải một người sáng tạo 

phát  minh, là  mọi  người cùng nhau, tri kiến như nhau không phải chính là tánh 

đức sao? Chúng ta ngày nay nghe được cũng không phản đối. Trên thế giới này, 

chúng  tôi  đi  qua  rất  nhiều  địa  phương  quốc  gia,  những  dân  tộc  khác  nhau,  tín 

ngưỡng khác nhau, văn hóa khác nhau. Chúng tôi nêu ra để nói chuyện với họ, 

không  có  ai  phản  đối,  không  gặp  phải  sự  phản  đối.  Chúng  tôi  vốn  ban đầu  cho 

rằng còn phải biện luận với người ta. Mười mấy năm nay tìm không ra cơ hội nào 

để biện luận, mọi người đều chấp nhận, đều gật đầu, đều cho rằng điều đó đúng. 

Mọi người đều cho rằng đúng, nếu chúng ta không tiếp tục làm nó, thì xuất hiện 

vấn  đề  rồi.  Mọi  người  đã  cho  rằng đúng,  chúng  ta phải  nhanh  chóng  thực  hiện. 

Bắt  đầu  từ  đâu?  Bắt  đầu  từ  bản  thân.  Không  nên  hi  vọng  người  khác,  hi  vọng 

người khác quí vị sẽ thất vọng. Hy vọng bản thân, bắt đầu từ bản thân, bắt đầu từ 

gia đình mình. Bắt đầu từ đoàn thể nhỏ của mình, bắt đầu từ nhóm nhỏ của mình. 

Dần dần ảnh hưởng rộng lớn. Liền có thể cứu địa phương này, cứu được nơi này. 

Mở rộng thêm nữa, liền có thể cứu quốc gia dân tộc, liền có thể cứu thế giới. 

Tập 499  373 



Nguyện  đã  phát,  nhất  định  tương  ưng  với  điều  đó.  “Điều  đó”  chính  là  ở 

đoạn  này  chúng  ta  nói  “lễ  nghĩa  đều  hợp”.  Nguyện  của  quí  vị  không  thể  trái 

ngược  với  lễ  nghĩa,  nguyện  của  quí  vị  gọi  là  thiện  nguyện.  Nói  chi  tiết  hơn  là 

không thể trái ngược với nhân lễ nghĩa trí tín, không thể trái ngược với năm giới. 

Nguyện này là thiện nguyện. 

“Thỉ  năng vi đương thời xã hội chi sở  dung”. Trong  vòng  mười năm nay 

chúng ta, đề xướng tôn giáo thế giới là một nhà. Đích thực đạt được rất nhiều hồi 

ứng. Mỗi năm trên quốc tế, có một số hoạt động tôn giáo quan trọng. Mục đích 

đều tại nơi đây. Hi vọng tôn giáo có thể đoàn kết. Hi vọng tôn giáo có thể học tập 

lẫn nhau. Nhiều năm như vậy cật lực đề xướng, bắt đầu từ bản thân tôi mà làm. 

Tôi học tập tôn giáo, đây chính là “tôn giáo thế giới là một nhà”, trong đây tôi sao 

chép kinh điển mười tôn giáo lớn trên thế giới, đáng được xã hội hiện tại chúng ta 

cần thiết bức bách học tập. Tôi sao chép toàn bộ vào trong đây. “Tung gạch nhử 

ngọc”,  tặng  cho  những  tôn  giáo  khác  nhau,  cung  kính  xin  mọi  người  chỉ  giáo. 

Đầu tiên tôi học tập, tôi tôn trọng tôn giáo người khác, kính thần mà tôn giáo của 

họ thờ phụng. Chúng tôi tôn kính, đọc kinh điển tôn giáo của họ, không phân trên 

dưới với kinh điển Phật Giáo, không phải kinh điển của tôi hay, của anh không 

bằng chúng tôi. Không phải, tất cả đều bình đẳng. Tôi qua lại với các tôn giáo, tôi 

khẳng định, dùng lời  của họ để nói: Trong vũ trụ chỉ  có  một chân thần, tạo vật 

chủ.  Trong  Phật  giáo,  Phật  giáo  không  có  chân  thần.  Phật  giáo  không  nói  đến 

điều này. Nhưng Phật giáo nói đến tạo vật chủ. Tạo vật chủ là gì? A lại ya là tạo 

vật chủ. Sự việc này nhà khoa học hiện nay đã phát hiện ra. Hiện tại trong khoa 

học nói, trong vũ trụ chỉ có ba thứ, ngoài ra toàn là giả, chỉ có ba loại này. Thứ 

nhất là vật chất, thứ hai là tin tức, thứ ba là năng lượng. Ba thứ này là gì? Ba thứ 

này là tạo vật chủ. Toàn thể vũ trụ là do ba thứ này biến hiện ra. Phật giáo nói ba 

thứ này gọi là A lại ya. Đây là danh từ Phật giáo. Năng lượng là nghiệp tướng của 

A lại ya. Tin tức là chuyển tướng của A lại ya. Vật chất là cảnh giới tướng của A 

lại  ya.  Đây  là  ba  tế  tướng  của  A  lại  ya,  được  khoa  học  phát  hiện  rồi.  Chúng  ta 

khâm phục vô cùng. Vì sao vậy?  Trong kinh Phật nói với chúng ta, ai có thể thấy 

được A lại ya? Bát địa Bồ Tát có thể thấy được A lại ya. Vậy phải chăng khoa 

học  ngày  nay  là  bát  địa  Bồ  Tát?  Không  phải,  nhưng  họ  thấy  được  rồi.  Thứ  họ 

nhìn thấy được và thứ bát địa Bồ Tát thấy được không giống nhau. Bát địa Bồ Tát 

là từ trong định tự thân nhìn thấy được. Còn khoa học dùng toán học, dùng thiết 

bị khoa học quan sát mà phát hiện được. Phát hiện, hiện nay vật chất được làm rõ 

ràng rồi, hai thứ kia chưa hiểu được. Tin tức, biết vật chất là tin tức biến hiện ra, 

tức  là  ý  niệm  biến  hiện  ra.  Nhưng  ý  niệm  từ  đâu  mà  có  thì  không  hiểu  được. 

374  Tập 499 



Không tìm hiểu rõ được, Bát địa Bồ Tát rõ ràng rồi. Họ vẫn còn kém một chút. 

Nhưng có thể tìm được bên lề của nó, không phải là một việc dễ dàng gì. Báo cáo 

của khoa học đem lại cho ta niềm tin, bởi vì chúng ta không phải là bát địa Bồ 

Tát, chúng ta cũng không nhìn thấy. Chúng ta chỉ nhìn thấy  ở trong kinh Phật. 

Hiện  nay  nhìn  thấy  báo  cáo  khoa  học,  đem  đối  chiếu  với  Phật  giáo,  chúng  ta 

khâm phục, chúng ta khâm phục nhà khoa học, cũng khâm phục Phật Thích Ca 

Mâu Ni, chúng ta đều khâm phục. Vậy là Phật nói rồi. Nhà khoa học, nhà triết 

học, hình như cực hạn của họ chỉ đến đây mà thôi. Tin tức từ đâu  mà có? năng 

lượng từ đâu mà có? Họ tìm không ra. Sự việc này nhất định phải chứng mới biết 

được. Chứng như thế nào? Phải buông ý niệm xuống. Hiện nay họ dùng suy nghĩ, 

dùng nghiên cứu. Nghiên cứu là dùng ý thức thứ sáu.  Phật nói, năng lượng của 

thức thứ sáu vô cùng to lớn. Bên ngoài nó có thể duyên đến pháp giới hư không. 

Bên  trong  nó  có  thể  duyên  đến  A  lại  ya.  Nhưng  duyên  không  đến  tự  tánh.  Nhà 

Phật  nói  chân  như  bản  tánh,  nó  không  duyên  đến  được.  Cho  nên  “nhân  chi  sơ 

tánh bổn thiện” nó không duyên đến được. 

Vậy thì phải cần điều gì? Vậy chỉ có chứng mới biết được. Dùng chân tâm. 

Tất  cả  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  đều  buông  xuống  hết,  quí  vị  liền  nhìn 

thấy, đây gọi là chứng. Người nào buông xuống, người đó thấy được, còn rõ ràng 

hơn báo cáo của  khoa học, khẳng định hơn, không còn có chút hoài nghi nào. 

Trong thiền định, thời gian, không gian đều không thấy nữa. Quí vị mới nhìn thấy 

chân tướng sự thật. Cho nên trong kinh Phật nói với chúng ta chắc chắn tương 

ưng với tự tánh, cũng có thể tương ưng với chúng sanh hiện đại, xã hội hiện đại, 

đạo này hành mới thông được. Mới có thể hoằng dương giáo nghĩa, phổ lợi chúng 

sanh. Nếu như không khế cơ, không tương ưng với những điều chúng sanh trong 

xã hội hiện đại cần đến, thì những điều tốt của quí vị họ cũng không chấp nhận, 

không chịu học. Thì sự dạy học này liền không thể phát huy tác dụng. Nhất định 

phải làm đến khế lý khế cơ, phổ lợi chúng sanh. 

“Bao la biểu lý”, điều này nói đơn giản tôn giáo thế giới là một nhà. Biểu là 

bên ngoài, chính là xã hội đại chúng hiện tiền. Lý là tự tánh, là chân tâm, đó là lý. 

Năng sanh năng hiện. Huệ Năng đại sư nói là năng sanh vạn pháp, đó là lý, phải 

bao la trong ngoài. Giống như trong Kinh Hoa Nghiêm  nói, thể tướng dụng đều 

bao la. Thể là trong, tướng dụng là ngoài. “Bao, đồng với bao”, cùng nghĩa với 

chữ bao gồm, là ý nghĩa này. La trong Gia Tường Sớ nói: La là nhiếp, chính là 

hàm nhiếp,  những chữ này đều dễ hiểu. Nên biết bao la nghĩa là bao dung hàm 

nhiếp. “Biểu chỉ sự tướng, lý chỉ lý thể”, lý thể là tự tánh, là pháp tánh. 

Tập 499  375 



Nên  biết  bao  la  là  trong  ngoài  vậy,  tức  lý  sự  đều  tròn  đầy,  chân  tục  đều 

chiếu, đầy đủ các diệu, phổ nhiếp vạn loại. Ý nghĩa này hay. Như vậy quí vị mới 

có thể học được những thứ chân thật. Quí vị không có yêu ghét thiên lệch, không 

có tâm thiên vị, không có tà niệm. Quí vị mới có thể bao dung. Nếu như quí vị có 

thiên  chấp,  quí  vị  không  thể  bao  dung.  Quí  vị  chấp  trước  một  quan  niệm  chủ 

quan, không thể dung nạp người khác, vậy là sai. Phật Pháp không có bản thân, 

tức  là  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng. 

Thậm  chí  vô  ngã  kiến,  vô  nhân  kiến,  vô  chúng  sanh  kiến,  vô  thọ  giả  kiến.  Cho 

nên nó có thể bao la. Không có gì là không bao hàm, giống như hư không vậy. 

Cho nên lý viên  rồi, sự cũng viên.  Lý là năng sanh năng hiện, sự là sở sanh sở 

hiện. 

“Lý sự đều viên, chân tục đều chiếu”. Đều chiếu này là nói trí tuệ khởi tác 

dụng. Đối với chân chính là lý, hoàn toàn hiểu được. Đối với tục, tục chính là sự, 

chính là sự tướng. Cũng là thông đạt hiểu rõ, không có chướng ngại. Thế là “đầy 

đủ các diệu”, diệu này là thiện. Trong Hoàn Nguyên Quán Hiền Thủ quốc sư nói 

với chúng ta về tứ đức. Điều đầu tiên là “tùy duyên diệu dụng”, đó chính là bốn 

câu nói này. Tùy duyên diệu dụng, Phật Thích Ca Mâu Ni nói ở trong Kinh Lăng 

Nghiêm rất hay: “tùy tâm  chúng sanh,  ứng sở tri lượng”, đây  là tùy duyên diệu 

dụng.  Tâm  chúng  sanh  là  gì?  Là  ý  niệm.  Tùy  theo  chúng  sanh  khởi  tâm  động 

niệm  mà hiện tướng tương ưng với  nó. Tuy tương ưng, những người năng hiện 

này, không có phân biệt, không chấp  trước,  không  có khởi  tâm  động  niệm,  đây 

gọi là diệu! Nếu như lúc đang khởi tác dụng, hiện tướng tác dụng, có phân biệt, 

có chấp trước liền không diệu nữa. Vì sao vậy? Vì có phân biệt nhất định có tôi, 

có anh, và người khác. 

Phần  trước  chúng  ta  nói  nhân  nghĩa  lễ  trí  tín,  nhân  bị  phá  hoại  rồi.  Phật 

Pháp  giải  thích  chữ  nhân  này  rất  hay!  Ta  người  là  một  không  phải  hai,  đây  là 

nhân. Bên trong không có phân biệt, không có chấp trước. Nhưng phàm phu vẫn 

có phân biệt, có chấp trước. Có phân biệt có chấp trước họ liền có yêu ghét, có 

yêu thích, có ghét bỏ. Yêu thích, ghét bỏ, sinh phiền não! Ý niệm yêu thích này 

tương ưng với thiên đường. Ý niệm chán ghét tương ưng với địa ngục. Hai điều 

này, hai điều này họ đều có. Trong một ý niệm cả hai điều đều có. Hai điều đều 

có thì quả báo ở đâu? Còn phải xem đầu nào nặng thì thọ báo trước, nhẹ thì thọ 

quả  báo  sau.  Không  phải  nói  thọ  báo  này  thì  không  thọ  báo  khác.  Không  phải 

vậy. Tất cả đều phải thọ. Chỉ có thọ trước sau không đồng. Những sự việc này, 

quí  vị  thực  sự  hiểu  rõ  rồi,  hiểu  thấu  đáo  rồi,  lục  căn  trong  cảnh  giới  lục  trần 

không dám khởi ý niệm. Biết được điều gì? Khởi ý niệm là sai lầm. Nhưng không 

376  Tập 499 



khởi ý niệm lại không làm được. Không có cách gì để khống chế. Pháp môn Tịnh 

Tông  tuyệt diệu! Pháp môn Tịnh Tông  là gì? Quí vị đổi. Ý niệm của quí vị đổi 

thành A Di Đà Phật. Biện pháp này rất hay, không khởi không được, đổi thì được. 

Ý niệm vừa khởi liền đổi thành A Di Đà Phật. Thật kỳ diệu, kỳ diệu hơn cả kỳ 

diệu, bảo chúng ta đổi ý niệm. Bất luận là thiện niệm hay ác niệm, tất cả đều có 

quả báo, chỉ là trước sau không đồng, không có không quả báo. Lục đạo luân hồi 

chính là nơi chúng ta chịu quả báo. Thiện niệm thì vào ba đường thiện, ác niệm 

thì vào ba đường ác.  Chúng ta đổi tất cả thành A Di Đà Phật, quả báo liền ở nơi 

thế giới Cực Lạc. Trong ba đường thiện không có A Di Đà Phật, trong ba đường 

ác cũng không có A Di Đà Phật, A Di Đà Phật ở thế giới Cực Lạc. Lý phải hiểu 

cho rõ, thì sự  chúng ta sẽ không trái ngược,  chúng ta sẽ làm  rất như pháp. Vậy 

mới có thể phổ nhiếp vạn pháp, cũng chính là phổ độ vạn pháp. Tất cả quí vị đều 

giúp đỡ được. 

“Thượng  trí  hạ  ngu,  tất  đắc  độ  thoát”.  Thượng  trí  thiện  căn  sâu  dày,  ngộ 

tánh  rất  cao,  giúp đỡ  họ  cao  đăng phẩm  vị.  Người  hạ  ngu  thiện  căn  ít  ỏi  trí  tuệ 

không cao, cũng có thể giúp họ vãng sanh đồng cư tịnh độ. Thế giới Cực Lạc có 

tứ độ tam bối cửu phẩm. Chỉ cần vãng sanh, bất luận là độ nào, đồng cư độ hạ hạ 

phẩm vãng sanh, sanh đến Thế giới  Cực Lạc cũng làm A Duy  Việt  Trí  Bồ Tát, 

như vậy không tốt lắm rồi sao? 

A Duy Việt Trí là pháp thân Bồ Tát, đây không phải là quí vị tu thành, quí 

vị đến thế giới Cực Lạc, hưởng phước báo Phật A Di Đà, trí tuệ thần thông của 

Phật  A  Di  Đà,  đạo  lực  phước  báo  tất  cả  đều  gia  trì  quí  vị.  Quí  vị  đến  đâu  mà 

hưởng được như vậy. 

Hưởng thọ quả báo này khởi tác dụng gì? Tác dụng này không thể nghĩ bàn, 

quí vị sanh đến thế giới Cực Lạc, quí vị liền có năng lực giống như pháp thân Bồ 

Tát  vậy,  cảm  ứng  đạo  giao  với  chúng  sanh  hữu  duyên  trong  thập  pháp  giới. 

Chúng sanh hữu duyên xin quí vị giúp đỡ, quí vị liền có thể hiện thân, liền có thể 

thuyết pháp cho họ, có được năng lực này. Năng lực này trong báo độ của mười 

phương thế giới chư Phật, trong cõi Phàm Thánh Đồng Cư không thể được, quí vị 

làm không được. Đó là gì? Đó là phàm phu trong lục đạo. Lục đạo làm gì có năng 

lực  này.  Mà  là  gì?  Mà  là  Bồ  Tát  ở  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  mới  có  năng  lực  

này.  Nói  cách  khác,  niệm  Phật  vãng  sanh  thế  giới  cực  lạc,  đến  thế  giới  tây 

phương cực lạc tức đồng với có được năng lực, năng lực trí tuệ của cõi thật báo 

trang nghiêm. Điều này thật không thể nghĩ bàn. Đây là sự thù thắng không gì so 

sánh ở tịnh độ. Cho nên được sự tán dương của tất cả chư Phật Bồ Tát trong mười 

phương, mọi người tán thán Phật A Di Đà là “quang trung cực tôn, Phật trung chi 

Tập 499  377 



vương”. Đệ tử Di Đà được mười phương Như Lai tôn trọng. Mười phương Như 

Lai vừa thấy đệ tử của Phật A Di  Đà, người này sẽ đặc biệt quan tâm, cho nên 

muốn làm đệ tử tốt của Phật A Di Đà, không thể là người làm mất mặt Phật A Di 

Đà. 

“Thế xuất thế gian, dung thông vô ngại dã”. Thế gian là nói lục đạo, xuất 

thế gian là nói pháp giới tứ thánh. Lục đạo là uế độ của thế gian ô nhiễm nghiêm 

trọng.  Pháp  giới  tứ  thánh  là  Tịnh  Độ  của  thế  gian.  Ở  trong  đó  là  Thanh  văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, Phật. Ở nơi đó tu hành, nó là Tịnh Độ. 

“Quá độ”, hai chữ này nói như thế nào? Ngô dịch đề kinh là Quá Độ Nhân 

Đạo Kinh, chính là Kinh Vô Lượng Thọ có đề kinh này, gọi là Quá Độ Nhân Đạo 

Kinh. Quá độ biểu thị nghĩa tự ra khỏi sanh tử, cũng giúp người ra khỏi sanh tử. 

Giải thích này chúng ta hiểu được rồi. Bản thân có thể thoát ly lục đạo luân hồi, 


liễu sanh tử xuất tam giới, cũng có thể giúp đỡ người khác, liễu sanh tử xuất tam 

giới,  đây  gọi  là  quá  độ.  Ai  có  được  bản  lĩnh  này?  A  la  hán  có  được,  những  vị 

trong  pháp  giới  tứ  thánh,  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  họ  có  năng  lực  này. 

Đây là năng lực thấp, năng lực cao thì khỏi phải nói rồi. 

“Giải thoát”, “giải hoặc nghiệp chi phược, thoát tam nghiệp chi khổ”. Giải 

chúng ta đọc là tạ, đọc khứ  thanh, dùng nó như động từ, tức là cởi  mở, không 

phải là danh từ, là động từ, cởi mở nó. Cởi mở cái gì? Mê hoặc. Tức là phá mê 

khai ngộ, giải hoặc là phá mê khai ngộ. Mê giống như sợi dây, nó buộc chặt mình 

lại, quí vị không thể cử động, không thể tự do. Bây giờ cởi mở sợi dây này cho 

quí vị, ý là như vậy. 

Hai  chữ  hoặc  nghiệp  bao  hàm  phạm  vi  rất  lớn.  Hoặc  là  mê,  mê  rồi  quí  vị 

mới tạo nghiệp, tạo nghiệp thì thọ báo, vậy sự trói buộc là thọ báo. Cởi mở  mê 

hoặc  ác  nghiệp  cho  quí  vị,  quí  vị  mới  có  thể  thoát  khỏi  khổ  của  ba  nghiệp.  Ba 

nghiệp là gì? Thân, khẩu, ý. Khổ của ba nghiệp liền có thể xa rời được. 

Duy  Thức  Thuật  Ký  viết:  giải  nghĩa  là  lìa  trói,  thoát  là  tự  tại,  đều  tương 

đồng với nghĩa ở trước. Giải là xa lìa trói buộc. Thoát là thoát ly ba khổ, quí vị 

được tự tại. 

Lại nói giải thoát, thể tức viên tịch, do phiền não chướng buộc các hữu tình, 

hằng trong sanh tử. Chứng viên tịch rồi, có thể xa lìa trói buộc đó, được tên giải 

thoát. Đây là ý nghĩa của hai chữ giải thoát, có sâu cạn khác nhau. Cạn là nói quí 

vị đoạn phiền não, khai trí tuệ. Sâu là nói hết sanh tử, ra khỏi ba cõi. Ý nghĩa sâu 

hơn nữa là phá vô minh chứng bồ đề, đó là cứu cánh giải thoát. Trong giáo lý Đại 

thừa nói A la hán, Bích Chi Phật, với tam đức bí tạng, họ chỉ có một giải thoát, 

giải thoát gọi là bán giải thoát, tức là  một nữa giải thoát,  một nữa họ vẫn chưa. 

378  Tập 499 



Những pháp thân khác, họ chưa chứng đắc, bát nhã chưa chứng đắc. Chỉ có giải 

thoát đắc được một tí. Đây là gì? Là A la hán, Bích Chi Phật. Vì sao vậy?  Vì họ 

chưa có năng lực để vượt qua thập pháp giới. Chỉ có người vượt qua được thập 

pháp giới, thì tam đức bí tạng họ đều đắc được. Chứng đắc Pháp thân, chứng đắc 

bát nhã, chứng đắc giải thoát. Ba thứ này đều chứng đắc, ba thứ này thuộc về tánh 

đức của tự tánh. Tất cả chúng sanh vốn đã có, chỉ cần quí vị gạt bỏ chướng ngại, 

chướng ngại chính là ba loại phiền não: kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô 

minh phiền não.  Trong Kinh Hoa Nghiêm , ba danh từ này không phải nói như 

vậy.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm    nói  là:  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Chấp 

trước chính là kiến tư phiền não, phân biệt chính là trần sa phiền não, vọng tưởng 

chính là vô minh phiền não. Là một ý nghĩa, nhưng danh từ khác nhau. Hai danh 

từ hợp lại thì thấy ý nghĩa rõ ràng hơn. Chúng ta có thể lãnh hội được. Cho nên 

đây cũng là điều trong Duy Thức Thuật Ký nói. Nói tương đối sâu sắc. 

Giải  thoát,  thể  chính  là  viên  tịch.  Viên  tịch  là  tự  tánh.  Viên  là  viên  mãn, 

Tịch là tịch diệt. Thứ gì viên mãn? Tất cả đều viên mãn, không có thứ gì không 

viên mãn. Nêu ví dụ để nói, Phật thường dùng ba loại, một là trí tuệ, hai là đức 

năng, ba là tướng  hảo. Ba  thứ  này bao gồm tất cả. Trí tuệ  viên  mãn, đức năng 

viên mãn, tướng hảo viên mãn. Tịch là gì? Tịch là tịch diệt. Phiền não đều diệt 

rồi, kiến tư phân biệt tịch diệt rồi, trần sa phiền não tịch diệt rồi, vô minh phiền 

não tịch diệt rồi, cho nên tịch là từ diệt mà nói, tịch diệt, nên gọi là viên tịch. Tập 

khí phiền não đều không còn nữa gọi là tịch. Đức năng trí tuệ trong tự tánh tất cả 

đều xuất hiện gọi là viên. 

Chúng  ta  xem  đoạn  dưới  nói,  phiền  não  chướng  trói  buộc  các  hữu  tình. 

Phiền  não  chướng  ngại  rồi.  Phiền  não  này,  cả  ba  loại  phiền  não  đều  trong  đó. 

Kiến tư, trần sa, vô minh đều là phiền não. Trói các hữu tình, hữu tình là lục đạo 

chúng sanh. Lục đạo chúng sanh đều có ba loại phiền não này, hơn nữa vô cùng 

nghiêm trọng. Cho nên “hằng trong sanh tử”. Hằng là nói vĩnh hằng, họ ở trong 

lục đạo làm chuyện sanh tử, họ không có cách gì ra khỏi. Vô lượng kiếp đến nay 

đời đời kiếp kiếp không thoát ly lục đạo, khổ không thể kể xiết. Trong Lục đạo 

làm chuyện gì? Đều làm việc oan oan tương báo không ngừng không nghỉ. Báo 

ân báo oán, ân lại trở thành oán, oán lại trở thành ái, lộn xộn đến nỗi bản thân quí 

vị cũng không rõ ràng nữa. Không phải nói quí vị một đời, một ngày của quí vị, 

quí vị cẩn thận nghĩ xem, những ý niệm của quí vị hỷ nộ ái lạc cứ lăn lộn mãi. 

Phật nhìn thấy hiện tượng này gọi là kẻ đáng thương thay. Quí vị bị dày vò trong 

đó. Đây là nói lục đạo chúng sanh. 

Tập 499  379 



Chứng viên tịch rồi, đây là nói tu hành chứng quả. Thực sự chứng đến viên 

tịch.  Chứng đến viên tịch là Pháp thân Bồ Tát. “Năng ly bỉ phược”,  đây chính là 

ba loại phiền não quí vị đều xa lìa được, gọi là giải thoát. Đây là giải thoát rốt ráo. 

“Cái  vị  thánh  chúng  đại  nguyện”,  đây  là  nói  thánh  chúng  thế  giới  tây 

phương  cực  lạc,  những  người  vãng  sanh  đến  thế  giới  tây  phương  cực  lạc  đều 

xưng là thánh chúng. Họ phát đại nguyện, phát nguyện như thế nào? Mỗi mỗi đều 

học Phật A Di Đà, ở trước chúng tôi đã nói qua rồi. Phật A Di Đà phát bốn mươi 

tám nguyện, tất  cả họ đều phát bốn mươi tám  nguyện. Phật A Di Đà bốn  mươi 

tám  nguyện  gia  trì  cho  họ.  Di  Đà  48  nguyện  dùng  thời  gian  năm  kiếp  tu  hành. 

Phật A Di Đà 48 nguyện này nguyện nguyện đều viên mãn. Công đức này gia trì 

mọi  người.  Mọi  người  vừa  phát  48  nguyện,  hiệu  quả  đó  tương  ưng  với  bản 

nguyện của Phật A Di Đà, nương nhờ oai đức của Phật A Di Đà. Phật A Di Đà 

dùng  thời  gian  năm  kiếp  tu  hành.  Quí  vị  không  cần  dùng  năm  kiếp,  quí  vị  chỉ 

niệm A Di Đà Phật là nương nhờ ân đức rồi. Khởi tác dụng và bổn nguyện của 

Phật A Di Đà là tác dụng giống nhau. Thực sự không thể nghĩ bàn! 

“Năng linh tự xuất sanh tử”, bản thân vĩnh viễn xa lìa sanh tử, chứng đắc 

bất sanh bất diệt. “Tịnh nhiếp nhất thiết hữu tình xuất ly sanh tử”, quí vị có thể 

giáo hóa tất cả chúng sanh hữu tình, tất cả chúng sanh hữu tình này nhất định có 

duyên với quí vị. Cho nên nói Phật không độ chúng sanh vô duyên. Những ai là 

hữu duyên? Vô lượng kiếp đến nay trong sanh tử luân hồi có ân có oán với quí vị. 

Hoặc là có mối quan hệ nợ nần, đây đều là chúng sanh hữu duyên. Từng gật đầu 

với quí vị, từng trừng mắt với quí vị, đều là người hữu duyên. Họ vẫn còn trong 

lục  đạo,  vẫn  còn  lăn  lộn  nơi  đó,  những  tin  tức  này  của  họ,  trong  tâm  nghĩ  có 

người đến cứu tôi, giống như Phật Bồ Tát đến cứu tôi, quí vị nhận được tin tức 

này, quí vị lập tức liền có ứng thân, liền có hồi ứng. Hồi ứng này chính là hiện 

thân  thuyết  pháp.  Nếu  như  địa  phương  này  người  hữu  duyên  nhiều,  quí  vị  liền 

ứng thân. 

Quí vị xem Phật Thích Ca Mâu Ni ứng thân, cũng đến đây thị hiện đầu thai. 

Ở mấy mươi năm dần dần đi giáo hóa họ, nếu như chỉ có một hai người thì dùng 

hóa thân, chứ không dùng ứng thân. Lúc quí vị cầu họ Phật Bồ Tát thực sự đến 

rồi. Đến rồi nói với quí vị phương pháp tu hành như thế nào, quí vị y giáo phụng 

hành, họ liền đi mất, gọi là hóa thân. Thực sự là cảm ứng đạo giao không thể nghĩ 

bàn. Chúng ta vừa động tâm, họ liền biết được. Không những biết được, lập tức 

liền  hiện  thân  đến  giúp  quí  vị.  Chắc  chắn  sẽ  không  đến  suông.  Nhưng  Phật  Bồ 

Tát hiện thân cho chúng ta, thuyết pháp cho chúng ta, có ẩn có hiển. Hiển là gì? 

Quí vị nhìn thấy được, quí vị cảm giác được, đó là hiển. Minh ứng là quí vị cảm 

380  Tập 499 



giác không được. Họ thật sự có giúp đỡ quí vị, bản thân quí vị không cảm giác 

được. Cho nên ứng hóa có bốn loại duyên, ẩn hiển có bốn loại. Hiển cảm hiển 

ứng, minh hiển minh ứng, hiển cảm minh ứng, quí vị không nhận ra được, họ ứng 

rồi. Có minh cảm, tin tức của bản thân phát đi, bản thân không biết, nhưng Phật 

Bồ Tát đến ứng. Minh cảm hiển ứng, minh cảm minh ứng. Bốn loại cảm ứng này 

lúc nào ở nơi đâu cũng có. Nếu như chúng ta sơ suất vô ý, thì không dễ dàng gặp 

được. Có một số người có duyên sâu với Phật, họ nhìn thấy được. Thấy được như 

thế nào? Không tin, cho rằng mắt tôi hoa rồi; nghe rồi họ cho rằng tai nghe lộn. 

Làm sao lại nghe được âm thanh này? Hình như là giả không phải là thật. Đã có 

ứng, ứng đối với quí vị không khởi tác dụng. Đây là gì? Nghiệp chướng của quí 

vị sâu dày, nghiệp của quí vị chướng ngại quí vị. Vậy thì đợi lần thứ hai, đợi lần 

thứ ba, không phải không có cảm ứng, thật có cảm ứng. Mỗi người thấu rõ được 

đạo lý này, cảm ứng họ thường thường có. Quí vị mới phát hiện những điều nói 

trong kinh, không giả dối tí nào. 

Cho nên có thể giúp đỡ chúng sanh hữu tình ra khỏi sanh tử. Vĩnh đắc giải 

thoát, nên nói quá độ giải thoát. Ý nghĩa của hai chữ quá độ này, bản thân có thể 

được giải thoát, cũng có thể giúp đỡ người khác giải thoát. Đoạn này chúng ta chỉ 

học đến chỗ này. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới. 

“Tự nhiên bảo thủ, chân chân khiết bạch, chí nguyện vô thượng, tịnh định 

an lạc. Nhất đản khai đạt minh triệt, tự nhiên trung tự nhiên tướng, tự nhiên chi 

hữu căn bổn, tự nhiên quang sắc tham hồi, chuyển biến tối thắng. Uất đơn thành 

thất bảo, hoành lãm thành vạn vật, quang tinh minh cu xuất, thiện hảo thắng vô 

tỷ, trước ư vô thượng hạ, động đạt vô biên tế.” Đọc đến đoạn này. 

Đoạn này hiển diệu dụng của tự tánh. Trong kinh văn nói với chúng ta. “Tự 

nhiên  bảo  thủ,  chân  chân  khiết  bạch”,  tự  nhiên  bảo  thủ  nghĩa  là  gì?  Trong  chú 

giải của Niệm Lão nói cho chúng ta, chính là tông môn, tông môn là Thiền tông. 

Trong  Thiền  tông  nói  “bảo  nhậm”.  Bảo  là  bảo  thủ,  nhậm  nghĩa  là  gì?  Nhậm  là 

nhậm vận, cũng chính là ý nghĩa tự nhiên. Dưới đây nêu một ví dụ “muốn đi thì 

đi, muốn ngồi thì ngồi”, đây là tự nhiên, quí vị không cần suy nghĩ về nó. Muốn 

ngồi thì ngồi, muốn đi thì đi. Ở đây nói cho quí vị biết về hình thức tự nhiên bảo 

thủ. Chữ „bảo‟ này là niệm niệm không khác. Lời này rất khó. Phiền phức hiện 

nay của chúng ta chính là niệm niệm khác nhau. Niệm trước và niệm sau không 

tương đồng. Niệm trước và niệm sau giống nhau, thì vấn đề được giải quyết rồi. 

Cho nên chúng ta tỉ mỉ bình tĩnh để quan sát, quan sát ý nghĩ của bản thân, nghĩ 

đông nghĩ tây, nghĩ trước nghĩ sau, tạp niệm đầy dẫy. Từ sáng đến tối vọng niệm 

Tập 499  381 



dẫy đầy. Sự việc này phiền phức lớn rồi. Hiện tượng này chính là hiện tượng lục 

đạo luân hồi. Hiện tượng luân hồi trong mỗi sát na biến hóa vô cùng. Một niệm 

thiện  vào  ba  đường  thiện,  một  niệm  ác  vào  ba  đường  ác.  Như  thế  nào  mới  giữ 

được niệm niệm không khác? Dùng pháp môn niệm Phật là tốt nhất. Niệm niệm 

đều là A Di Đà Phật. Chúng ta nếu như có thể tự nhiên bảo thủ, khởi tâm động 

niệm đều là A Di Đà Phật, chính là tự nhiên bảo thủ. Điều này cần công phu. Loại 

công phu này nói một cách nông cạn, trong Tịnh Tông gọi nó là “công phu thành 

phiến”, niệm Phật đích thực niệm đến “nhất phiến”, chính là tự nhiên bảo thủ. Ở 

đây nói tự nhiên, chính là ý nghĩa nhậm vận. “Nên nhậm vận bảo thủ tức là bảo 

nhậm”. Trong Thiền tông nói là bảo nhậm. 

Chúng  ta  nhất  tâm  chuyên  niệm.  Nhất  tâm  tức  là  việc  cầu  sanh,  cầu  vãng 

sanh.  Ngoài  niệm  này  ra  không  có  niệm  thứ  hai  nào  khác.  Ý  niệm  gì  cũng  đều 

buông  hết.    Những  việc  thiện,  ác  chúng  ta  đã  làm  đều  không  nghĩ  đến  nó  nữa. 

Người khác làm thiện làm ác càng không nên để trong lòng, không liên quan đến 

tôi. Tôi từ sáng đến tối chỉ một câu niệm Phật. Dành một ít thời gian mà đọc kinh 

nghe pháp. Vì sao vậy?  Vì nó giúp chúng ta giác ngộ. Rất dễ dàng giác ngộ. Vì 

sao vậy?  Vì tâm quí vị định rồi. Người thường nghe kinh học giáo, vì sao không 

khai ngộ? Vì tâm của họ loạn động. Nếu như tâm định vào một chỗ. Trong kinh 

Đại Thừa, Tiểu thừa đều nói: “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”, đáng quí nhất 

chính  là  làm  cho  tâm  định  vào  một  nơi.  Chính  là  ở  đây  nói  “tự  nhiên  bảo  thủ, 

chân chân khiết bạch”,  điều này vô cùng quí giá. Đây là chân công phu! Nếu như 

quí  vị  nói  công  phu  này,  chúng  ta  phải  dùng  bao  nhiêu  thời  gian  để  tu  thành? 

Điều này không nhất định. Nếu như quí vị thật làm, thực sự có thể buông xuống 

được, thông thường ba năm chắc chắn đạt được. Đạt được công phu này, quí vị 

có thể vãng sanh. Thọ mạng của quí vị có thể không cần, bây giờ tôi đi ngay, Phật 

A Di Đà thực sự đến đón quí vị. Vì sao vậy?  Vì công phu thành phiến rồi. Quí vị 

muốn ở thế gian này thêm vài năm nữa cũng không vấn đề gì. Nói cách khác, quí 

vị sanh tử tự tại, muốn ở có thể ở, muốn đi có thể đi. Quí vị nói xem tự tại biết 

bao. Đây không phải là nhất tâm bất loạn, nhất tâm bất loạn cao hơn điều này. 

Đây là công phu thành phiến, là tầng thứ thấp nhất của nhất tâm bất loạn. Từ đây 

nâng cao lên gọi là sự nhất tâm bất loạn, nâng cao hơn nữa là lí nhất tâm bất loạn. 

Lý  nhất  tâm  bất  loạn  và  minh  tâm  kiến  tánh  của  tông  môn  cùng  một  cấp  bậc, 

cùng một đẳng cấp. Sự nhất tâm bất loạn và A la hán cùng đẳng cấp. Cho nên sự 

nhất tâm bất loạn  vãng sanh, sanh cõi Phương tiện. Công phu thành phiến sanh 

cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Chắc chắn là Trung phẩm trở lên. Mỗi cõi đều có tam 

bối cửu phẩm. Lý nhất tâm bất loạn sanh cõi Thật báo trang nghiêm. 

382  Tập 499 



Dưới đây, chân giả, tức nhất chân pháp giới, chân như bản tánh, diệu minh 

chân tâm. Những danh từ này trong kinh Đại Thừa nói, nhất chân pháp giới trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói, “chân như bản tánh” tất cả  các kinh Đại Thừa  đều nói, 

“diệu minh chân tâm” được nói trong kinh Lăng Nghiêm, cùng với “chân thật chi 

tế” của bản kinh này, trong đó chữ chân này hoàn toàn tương đồng. Chữ chân này 

không phải là chữ chân trong chân giả của thế gian.  Chân giả hai bên đều xa lìa 

rồi. 

“Chân chân” là hiện tiền, cho nên họ dùng hai chữ chân chân, nói rõ điều 

này thực sự không phải là chân trong chữ chân giả. 

Chân thật chi tế, ngày nay nói chân chân vậy, biểu thị đối với vọng mà nói 

chân. Là tuyệt đãi, tức là chân tuyệt đối, là chân trong chân. Tự tánh! Chân như 

bản tánh, đây là chân chân. 

Khiết là vô cấu, bạch là vô nhiễm. Tức Lục Tổ nói: đâu ngờ tự tánh vốn tự 

thanh tịnh”. Sự việc này Huệ Năng đại sư thấy được rồi. Cũng là nói ngài chứng 

đắc rồi.  Ngài thấy được tự tánh vốn tự thanh tịnh. Chúng ta nghe rồi, có thể hội 

như thế nào? Nhất định phải giác ngộ, tự tánh của mỗi người chúng ta đều là vốn 

tự thanh tịnh, chỉ là chưa nhìn thấy. Thứ nhìn thấy là gì? Toàn là nhiễm ô. Thứ 

nhiễm ô đó là gì? Ý nhiễm ô. Ý thức trong A lại ya. Đó không phải là chân tâm 

của chúng ta, là vọng tâm. Chân tâm vốn tự thanh tịnh, không nhiễm ô. Nhiễm ô 

là vọng tâm, vọng tâm có sanh diệt. Chân tâm không có sanh diệt. Cho nên Huệ 

Năng đại sư  nói câu thứ hai là: “đâu ngờ tự tánh vốn không sanh diệt”, không 

sanh không diệt. Đây là thật, đây không phải là giả. 

Vậy chúng ta nói tự ái, cho nên ngày nay chúng ta nói con người không tự 

ái. Tự ái này là gì? Quí vị nên yêu sự thanh tịnh của quí vị, vốn tự thanh tịnh. Quí 

vị bị cảnh giới bên ngoài làm ô nhiễm thì không tự ái rồi. Chúng ta khởi phiền 

não, chúng ta làm trái với ngũ luân, làm trái với nhân nghĩa lễ trí tín, làm trái với 

tứ duy bát đức, chính là không tự ái. Vì sao vậy?  Những thứ đó là tự tánh chúng 

ta vốn có. Đó gọi là bổn thiện, đó là tánh đức. Trong những tánh đức này thanh 

tịnh vô nhiễm. 

Trong Bách Trượng Thiền Ngữ, là lời của Bách Trượng đại sư: “tâm tánh 

vô nhiễm, vốn tự viên thành”, viên mãn thành tựu, vốn dĩ đã như vậy rồi. Cùng 

một ý nghĩa với “vốn tự thanh tịnh” của Huệ Năng đại sư. 

Sở bảo nhậm chính là tuyệt đãi chân tâm vô nhiễm vốn tịnh này. Chúng ta 

ngày nay dùng phương pháp gì để bảo nhậm? Thiền tông dùng tham cứu, dùng 

tham thoại đầu, dùng quán tâm, họ cũng có rất nhiều phương pháp. Thật sự khó, 

thật không dễ dàng gì. Hiện nay những phương pháp này, dường như không có ai 

Tập 499  383 



có thể thành công, lời này không phải là tôi nói, Hoàng Niệm Lão nói với tôi như 

vậy. Ông nói với tôi về Thiền về Mật, ông nói người hiện đại không có loại căn 

tánh này nữa. Quí vị đi học những thứ này hữu danh vô thực. 

Vậy Tịnh Tông  bảo nhậm chính là dùng một câu A Di Đà Phật, một câu A 

Di Đà Phật làm sao bảo nhậm? Niệm Phật  hiệu, trong mỗi tiếng Phật hiệu không 

có tạp niệm xen vào là quí vị bảo nhậm rồi. Niệm Phật vẫn còn khởi vọng niệm  

là  phá  hỏng  rồi.  Quí  vị  bảo  không  được  nữa.  Cho  nên  Ấn  Quang  Đại  sư  dạy 

chúng  ta  một  phương  pháp  nhớ  số, đề  xướng  ba  điều  rõ  ràng.  Thứ  nhất  là  Phật 

hiệu của quí vị từ trong tâm mà ra, trong miệng niệm ra, trong tâm thật có Phật. 

Tâm là gốc, tâm là thanh tịnh. Từ trong tâm mà niệm ra, niệm một cách rõ ràng, 

không nên niệm nhanh quá, niệm phải cho rõ ràng. Niệm ra rồi, tai nghe một cách 

rõ ràng, lỗ tai không nên nghe điều khác, mà nghe âm thanh bản thân niệm Phật, 

nghe  được  một  cách  rõ  ràng.  Hơn  nữa  mỗi  câu  Phật  hiệu  là  câu  thứ  mấy  trong 

mười câu niệm Phật, ghi nhớ một cách rõ ràng. Phương pháp này Ấn Quang Đại 

sư dùng một đời rồi. Ngài thị hiện cho chúng ta xem, cũng chính là nói cho người 

niệm Phật trong thời đại này, dùng phương pháp này có hiệu quả. Mười câu Phật 

hiệu này, rõ ràng minh bạch là câu thứ mấy. Nhưng trong tâm quí vị không nên 

làm ám hiệu, A Di Đà Phật một, A Di Đà Phật hai, vậy là không được, vậy là sai 

rồi. A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, không cần phải nhớ, nhưng rất rõ 

ràng.  Vì  sao  vậy? Vì  quí  vị  nhiếp  tâm  tại  nơi  đó,  tạp  niệm  bên  ngoài  không  dễ 

dàng vào được. Chỉ niệm mười tiếng, đến mười rồi, sau đó lại từ một hai ba bốn 

năm đến mười. Mỗi lần đến mười liền trở lại, không nên dùng hai mươi, ba mươi, 

bốn mươi, không nên dùng cách niệm như vậy, chỉ là một đến mười. Mục đích là 

gì?  Mục  đích  là  không  dễ  dàng  bị  tạp  niệm  bên  ngoài  xen  vào,  là  ý  nghĩa  này. 

Phương pháp này hữu hiệu. Hồ Tiểu Lâm làm thí nghiệm, làm ba tháng rồi, một 

trăm hai mươi ngày, nói với tôi rất hữu hiệu. Trước đây niệm Phật  có tạp niệm, 

bây  giờ  niệm  Phật    tạp  niệm  ít  hơn.  Ông  làm  báo  cáo,  rất  nhiều  người  học  tập. 

Học tập ba bốn ngày liền được hiệu quả. Ấn Quang Đại sư là chúng sanh chúng 

ta cảm ứng Ngài đến vậy, chúng sanh chúng ta có cảm, hơn nữa không phải một 

người cảm, rất nhiều rất nhiều người đều có vấn đề. Ngài đến rồi, làm thị hiện 

cho  chúng  ta.  Dạy  chúng  ta  những  phương  pháp  này,  giúp  đỡ  người  niệm  Phật  

trong  thời  đại  này,  làm  thế  nào  để  bảo  nhậm.  Bảo  nhậm  quí  vị  công  phu  thành 

phiến, công phu niệm Phật  liền thành tựu. 

“Vô thượng”, Vãng Sanh Luận Chú viết: Vô thượng là đạo này cùng lý tận 

tánh, càng không có gì vượt qua nữa. Đạo này là Phật pháp đại thừa. Phật pháp 

đại thừa đối với lý vũ trụ vạn vật nói được thấu triệt gọi là cùng lý. Tận tánh cũng 

384  Tập 499 



là cùng lý. Lý là lý gì? Lý tánh. Bởi vì Bồ Tát nương theo phương pháp Đại thừa 

để tu hành, mục tiêu cuối cùng là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh chính 

là cùng lý tận tánh ở đây nói, cùng một ý nghĩa này. Cùng là cùng tận, tận là tận 

đến cùng. Thực sự tìm được gốc rồi, cho nên không còn vượt qua nữa. Phật pháp 

đến minh tâm kiến tánh chính là cùng lý tận tánh. Còn có cao hơn nữa không? 

Không có nữa, chỉ là đến đây mà thôi. Đây gọi là đại viên mãn, rốt ráo viên mãn. 

Cho nên chúng ta từ chỗ này, hiểu rõ được chân tướng sự thật: chúng sanh bình 

đẳng,  vạn  pháp  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp.  Chúng  ta  đối  với  tất  cả  vạn  vật 

không dám coi nhẹ. Chúng ta đối với con muỗi con kiến không dám coi thường. 

Tánh của nó và tánh chúng ta là giống nhau,- Phật tánh. Tất cả chúng sanh vốn là 

Phật  bao  gồm  cả  nó.  Không  những  bao  gồm  những  động  vật  nhỏ  này,  còn  bao 

gồm  cả  thực  vật,  cỏ  cây  hoa  lá,  còn  bao  gồm  cả  sơn  hà  đại  địa.  Chúng  tôi  mỗi 

sáng  sớm  lạy  Phật,  lễ  cuối  cùng  nhất  định  phải  lạy  “thập  phương  sát  độ  vi  trần 

pháp giới.  Vì sao vậy?  Vì cùng một tự tánh biến hiện ra, cùng một tự tánh sanh. 

Tự tánh chính là Phật tánh, cho nên vốn là Phật. Đối với hàng trên chúng ta, như 

thiên  nhân,  quỷ  thần,  chư  Phật    Bồ  Tát,  chúng  ta  tự  nhiên  sanh  khởi  tâm  cung 

kính. Nhưng bản thân không cảm thấy tự ti, không cần phải tự ti. Vì sao vậy? Vì 

bình đẳng. Cung kính là tánh đức của chúng ta. Tốt nhất tâm cung kính này phải 

bình đẳng, đối với kẻ dưới cũng bình đẳng, đối với muỗi kiến cũng bình đẳng, đối 

với cỏ cây hoa lá cũng bình đẳng, đối với sơn hà đại địa bình đẳng.  Đây chính là 

hạnh Phổ Hiền. Hạnh Phổ Hiền điều đầu tiên là “lễ kính chư Phật”, vì sao là chư 

Phật? Chúng ta vừa nói đến toàn là chư Phật. Hiện nay cách nói này trong giáo lý 

Đại thừa đều có nói, nhưng không nói nhiều. Vì sao vậy? Vì không phải là cảnh 

giới của người thường. Chỉ có trong kinh điển nhất thừa viên giáo mới nhìn thấy. 

Phật nói lời chân thật, cảnh giới này được khoa học hiện đại phát hiện ra rồi. Phát 

hiện được gì? Trong vi trần, chúng ta gọi vi trần, họ gọi là lạp tử, là lượng tử, là 

điện tử, là trung vi tử, họ dùng những danh từ này, đều là vật chất rất nhỏ rất nhỏ, 

thông thường kính hiển vi không nhìn thấy, phải dùng những thứ  chuyên dùng 

của nhà khoa học, đó là kính hiển vi đặc thù mới có thể phát hiện được. Phát hiện 

đến vật chất nhỏ nhất này, trong đó có thọ, tưởng, hành, thức, tức là nói nó biết 

nhìn biết nghe, biết hiểu ý nghĩ của con người, vật chất nhỏ nhất. Vậy chúng ta 

muốn  hỏi,  quyển  sách  chúng  ta  bây  giờ,  một  đống  giấy  này,  nó  biết  nhìn  hay 

không? Nó biết. Nó biết nghe hay không? Nó biết. Nó hiểu ý nghĩ của chúng ta 

hay không? Hiểu.  Chúng ta cung cấp tin tức cho nó, nó có phản ứng, phản ứng 

của nó chúng ta hiện tại nhìn không thấy, nghe không được, nhưng dùng thiết bị 

khoa học có thể dò xét đến được. Cho nên toàn thể vũ trụ, dùng cách nói hiện đại 

Tập 499  385 



mà nói toàn là thể hữu cơ. Nói cách khác, nó đều là sống. Nó không phải là chết. 

Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  khởi  thiện  niệm,  khởi  ác  niệm  đều  biết  được. 

Không những quỷ thần biết được, Phật Bồ Tát biết được. Cỏ cây hoa lá biết được, 

sơn hà đại địa biết được. Nhà cửa tường vách chúng ta ở biết được, nền nhà biết 

được,  bàn  ghế  ghế  đẩu  toàn  biết  được.  Quí  vị  có  thể  giấu  ai  được?  Quí  vị  cho 

rằng không ai biết được, sai rồi, quí vị toàn sai rồi, nó biết hết. Chỉ là bản thân quí 

vị  không  biết.  Điều  này  hiện  tại  nói  nó  thuộc  về  khoa  học  bậc  cao.  Trước  đây 

chúng ta đọc tâm kinh, giảng tâm kinh, Quán Tự Tại Bồ Tát, chiếu kiến năm uẩn 

đều không, chúng ta đều đem con người coi như vậy, nhục thể con người là sắc. 

Cảm thọ của chúng ta là thọ, có cảm thọ khổ lạc ưu hỷ xả, chúng ta có tư tưởng, 

có thể nghĩ về quá khứ, nghĩ đến vị lai, đây là tưởng. Hành là tương tục không 

gián đoạn, niệm này không dứt. Thức là A lại ya, hàm chứa những chủng tử này. 

Bây giờ chúng ta hiểu được, tất cả hiện tượng vật chất đều có A lại ya. Cho nên 

một hạt cát bụi, một sợi lông nhỏ, đừng nói là một sợi, một tí nhỏ trong sợi lông 

đó, một đầu của nó, tất cả đều đầy đủ thọ, tưởng, hành, thức. 

Tiến Sĩ Giang Bổn dùng một giọt nước để làm thí nghiệm, một giọt nước, 

chỉ một giọt, trong đó có thọ, tưởng, hành, thức. Nước biết nhìn, biết nghe, biết 

hiểu được ý nghĩ  của chúng ta. Ông dùng thí nghiệm  khoa học, làm  cho nó kết 

thành băng, kết thành hoa tuyết, xem phản ứng của nó, trong niệm thiện phản ứng 

của  nó  vô  cùng  đẹp,  trong  niệm  bất  thiện  thì  rất  khó  coi,  rất  xấu  xí.  Làm  thí 

nghiệm  mấy  vạn  lần  mà  không  sai  tí  nào,  trong  đó  đồ  án  đẹp  nhất  chính  là  ái. 

Cảm tạ, cảm ơn, đồ án như vậy là đẹp nhất. Ông ấy nói với tôi: ái có phải là hạt 

nhân của vũ trụ? Tôi nói đúng vậy, không sai. 

Văn  hóa  truyền  thống  xưa  là  dùng  cái  này  làm  trung  tâm.  Giáo  dục  của 

người xưa, văn hóa xưa thực sự  là giáo dục. Giáo dục này là phụ  tử  hữu thân, 

kiểu thân ái này làm điểm xuất phát. Đó là hạt nhân của tánh đức. Nhân là nhân 

ái,  là  trung  tâm  của  tánh  đức,  chính  là  những  thứ  này,  cho  nên  giáo  dục  xưa  là 

giáo dục thương yêu, mục đích giáo dục xưa làm thế nào để đem tình thân ái phụ 

tử mãi mãi duy trì mà không biến chất, đây là mục tiêu đầu tiên. Mục tiêu thứ hai 

là đem chữ ái này, đây là chân ái, là từ trong tự tánh sanh ra, làm cho nó phát huy 

rộng rãi. Thương yêu người nhà quí vị, thương yêu anh chị em quí vị, thương yêu 

dân tộc quí vị, thương yêu bà con xóm làng quí vị, thương yêu xã hội, thương yêu 

quốc gia, thương yêu dân tộc, đến cuối cùng phàm là người đều phải thương yêu. 

Cho nên Phật pháp nói những thứ của Trung Quốc là pháp thế gian. Bởi vì chỉ nói 

đến  con  người.  “Phàm  là  người  đều  phải  yêu  thương”,  yêu  thương  trong  Phật 

Pháp càng lớn lao hơn, nó yêu thương cả pháp giới hư không. Cây cối hoa cỏ, núi 

386  Tập 499 



sông đất đai, pháp giới hư không nó đều yêu thương. Tâm lượng này rất lớn rất 

lớn! Chữ ái của Trung Quốc chỉ nói đến con người. Con người không ra khỏi trái 

đất, chữ ái của họ không ra khỏi trái đất, Phật Pháp siêu việt rồi. Khắp pháp giới 

hư không giới một chữ ái. 

Vãng Sanh Luận Chú nói: vô thượng, chữ vô thượng này tánh đạo cùng lý 

tận, không có gì hơn nữa. Như tông môn Bảo Kính Tam Muội viết: “Tiềm hành 

mật dụng, như ngu như lỗ, đản năng tương tục, danh chủ trung chủ”. Ý nghĩa này 

sâu sắc, Trong Thiền tông Bảo Kính Tam Muội nói “tiềm hạnh mật dụng”, tiềm 

và  mật  đều  có  nghĩa  là  sâu.  Quí  vị  hoàn  toàn  dùng  trong  cuộc  sống hằng  ngày. 

Dùng điều gì? Chân tâm, bản tánh  mà quí vị  bảo nhậm.  Đây chính là bí quyết 

tham cứu của thiền tông. Bí quyết này nói rõ ra chính là “chế tâm nhất xứ”  mà 

Thế  Tôn  thường  nói.  Mọi  người  đều  hiểu  rồi,  đem  tâm  hoàn  toàn  tập  trung  nơi 

chân tâm vô nhiễm bổn tịnh, quí vị bảo thủ tại nơi này. Đem tâm định tại nơi này, 

đây gọi là “tiềm hành mật dụng”. Biểu hiện ở bên ngoài như ngu như đần, là một 

kẻ ngu, đần độn, không phải là người thông minh trí tuệ, thông thường người ta 

nhìn thấy ngu ngu đần đần, người ngốc nghếch, không có suy nghĩ, không thông 

minh trí tuệ. Biểu hiện là như vậy, trên thực tế thì thông minh trí tuệ tuyệt đỉnh, 

siêu việt thông minh trí tuệ thông thường. Gọi là gì? Là đại trí như ngu. Là kiểu 

người này, đại trí như ngu. Thông thường không phải thực sự đại trí tuệ không 

làm được. Cũng tức là nói giả hồ đồ, họ không hồ đồ. Cổ nhân nói rằng “quí thay 

hồ đồ”, tức là chỉ những người này. Tông môn khó, các pháp môn khác cũng khó. 

Chúng ta hiểu rõ tông môn tu hành bí quyết này. Chúng ta đổi một phương pháp 

khác, đổi thành A Di Đà Phật. Từ sáng đến tối trong tâm đều là A Di Đà Phật. 

Trong tâm A Di Đà Phật không thể gián đoạn. Ở miệng gián đoạn thì không sao. 

Miệng niệm mệt rồi có thể không niệm, nhưng tâm không gián đoạn. Người niệm 

Phật niệm đến nỗi ngơ ngơ, nói với họ cái gì họ cũng đều A Di Đà Phật. Dường 

như không nghe thấy vậy. Cho nên thời gian lâu rồi cũng tốt, người này không 

nên nói chuyện với họ. Họ ngoài A Di Đà Phật ra, họ cái gì cũng không biết. Qua 

một năm hai năm, người ta tự tại vãng sanh, người khác không biết là chuyện gì 

nữa. Đây chính là tiềm hành mật dụng. Ai có thể phát hiện tiềm và mật của quí 

vị? Nhất định phải là người có trí tuệ thực sự. Người tâm địa thanh tịnh, họ có thể 

nhìn thấy, họ hiểu được. Thông thường người khác không biết được, nên gọi là 

mật dụng, cũng không cần giải thích với người khác. Giải thích là sai rồi. Có một 

sô đồng tu thể hội được một tí ý nghĩa này, thật có công phu, cho nên họ đầy đủ 

điều  kiện,  đây  là  xưa  nay  trong  ngoài,  thực  sự  dùng  công  phu  tiềm  hành  mật 

dụng. Họ nhất định luôn chân thật, nghe lời, thật làm. Không đầy đủ ba điều kiện 

Tập 499  387 



này, kiểu công phu này họ không dùng được. Nhưng đầy đủ ba điều kiện này có 

được mấy người? Trong một vạn người tìm không ra một người. Trong một trăm 

ngàn người, một triệu người, mười triệu người có lẽ tìm không ra một người. Thật 

hiếm có! Vì sao vậy? Họ phải thật sự buông bỏ. Chúng ta thường nói, buông bỏ 

tự tự tự lợi, buông bỏ danh văn lợi dưỡng, buông bỏ những hưởng thụ đối với ngũ 

dục  lục  trần,  buông  bỏ  thất  tình  lục  dục,  một  lòng  chuyên  niệm,  liên  tục  không 

ngừng, họ mới được. Họ mới có thể dùng công phu này. Dùng công phu này thật 

tuyệt, gọi là chủ ở trong chủ. Chủ là gì? Là chân như tự tánh. Một câu A Di Đà 

Phật  này  chính  là  chân  như  tự  tánh,  hoàn  toàn  tương  ưng  với  chân  như  tự  tánh 

của bản thân. Sự thù thắng của Tịnh Tông đấy, nên A Di Đà Phật trong Đại Tập 

Kinh  nói  với  chúng  ta  “trì  danh  niệm  Phật”,  chính  là  phương  pháp  ngày  nay 

chúng ta đang dùng. Phật nói đây là vô thượng thâm diệu thiền, lúc so sánh với 

thiền tông, đây là vô thượng thâm diệu thiền, không phải giả. 

Niệm  Phật    có  thể  đại  triệt  đại  ngộ  không?  Có  thể  minh  tâm  kiến  tánh 

không? Có thể! Sao lại không thể? Đây mới thực sự là “chế tâm nhất xứ, vô sự 

bất biện”, chế tâm nhất xứ có thể minh tâm kiến tánh. Vậy thì những điều khác 

không cần nói rồi. Thực sự là không có việc gì không làm được. 

“Thử chánh bất đọa pháp thân số trung, tỳ lô đảnh thượng hành tẩu”. Những 

lời này đều là thuật ngữ của thiền tông. “Bất đọa pháp thân số trung”, pháp thân 

có số sao? Có. Trong Kinh Hoa Nghiêm  nói pháp thân, bốn  mươi  mốt vị pháp 

thân đại sĩ, không phải là có số sao? Bất đọa pháp thân số trung, chính là siêu việt 

rồi. Họ không cần thông qua 41 thứ bậc này, từng cấp từng cấp từ từ đi lên, trong 

chốc lát họ thông qua hết. Thông đến phía trên là gì? Diệu Giác Như Lai. Vậy là 

quá  nhanh  rồi.  Đây  chính  là  nhất  môn  trực  siêu.  Trong  pháp  môn  này  trực  tiếp 

đến được. 

“Tỳ lô đảnh thượng, Diệu Giác Như Lai. Thiền tông cực tắc sự, Tịnh Tông 

chi tịch quang thượng thượng phẩm dã. Dĩ thử vi chí nguyện, cố vân vô thượng.” 

Nguyện  này  thực  sự  là  đến  cực  điểm  rồi,  ai  dám  phát  nguyện  này?  Trong  số 

người học Phật chưa từng nghe nói qua. Chúng ta nhìn thấy ở trong điển tịch, chỉ 

nhìn thấy  một  mình Lục Tổ Huệ Năng. Ngài đến Hoàng Mai gặp Ngũ Tổ, Ngũ 

Tổ hỏi Ngài: ngươi đến đây muốn làm gì? Muốn cầu cái gì? Quí vị xem hiện tại 

những tín đồ này, muốn đến chùa chiền gặp Lão hòa thượng, Lão hòa thượng hỏi 

muốn cầu cái gì? Muốn cầu thăng quan phát tài. Cầu được bình an, không phải 

đều  cầu  những  điều  này  sao?  Ngũ  Tổ  hỏi  Huệ  Năng,  ngài  Huệ  Năng  nói:  Con 

muốn thành Phật. Điều này không dễ dàng. Ngài  muốn thành Phật. Ngài không 

phải làm việc khác. Hòa thượng Hoằng Nhẫn không cô phụ Ngài, tám tháng thực 

388  Tập 499 



sự giúp đỡ Ngài thành Phật rồi. Bảo Ngài xuống nhà bếp giã gạo chẻ củi, để làm 

gì? Gọi là tu hành. Đó chính là tiềm hành mật dụng mà chỗ này nói. Ngài được, 

cho nên Ngũ Tổ dùng phương pháp này, người khác không biết, tám tháng Ngài 

ở đó luyện công. Cho nên nghe Ngũ tổ thuyết pháp vài câu liền khai ngộ. Tiềm 

hành  mật  dụng  của  Ngài  chính  là  chế  tâm  nhất  xứ,  đây  là  dùng  phương  pháp 

Thiền Tông. Mỗi ngày làm gì? Chỉ giã gạo chẻ củi. Sư phụ bảo tôi làm, tôi liền 

làm việc đó, ngoài điều này ra một niệm không sanh. Vọng tưởng phân biệt đều 

không có. Không khởi tâm không động niệm, Ngài đang làm việc này. Chúng ta 

nếu  như  không  phải  trong  kinh  giáo  Đại  Thừa  huân  tập  nhiều  năm  như  vậy, 

chúng  ta  xem  Pháp  Bảo  Đàn  Kinh  xem  không  hiểu.  Không  biết  được  người  ta 

tám tháng là thực sự đang dụng công. Thực sự ở đó rèn luyện, tôi luyện. Tập khí 

phiền não hoàn toàn mài dũa hết rồi, tự tánh sẽ hiện tiền. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 500 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 18.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 622, hàng thứ bảy, bắt đầu xem từ nửa câu 

sau, từ “tịnh định”. 

“Tịnh  định  giả  kỳ  tâm  thanh  tịnh,  tịch  nhiên  bất  động  dã.  An  lạc  giả,  an 

nhiên tự tại, nhậm vận thường lạc dã”. 

Tiếp theo đoạn trước, chúng ta học đến đoạn “tự nhiên bảo thủ”. Chân chân 

khiết bạch, chí nguyện vô thượng, tịnh định an lạc. Bây giờ chúng ta xem “tịnh 

định  an  lạc”.  Trong  kinh  văn  bốn  câu  này  vô  cùng  quan  trọng.  Chúng  ta  cũng 

dùng thời gian tương đối dài để học rồi. Đặc biệt là “tự nhiên bảo thủ”, bảo thủ 

gì?  “Chân  chân  khiết  bạch”,  chân  tâm  này  làm  sao  mới  có  thể  duy  trì?  Chí 

nguyện vô thượng, đây là bản thân giác ngộ rồi, niệm niệm muốn giúp đỡ người 

khác giác ngộ. 

“Tịnh định an lạc” là mục tiêu của chúng ta. Bản thân chúng ta hi vọng đạt 

được, cũng hi vọng tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều đạt được. “Tịnh định” nghĩa là 

Tập 500  389 



tâm thanh tịnh, tịch nhiên bất động, đây là chân tâm. Chúng ta nên biết, động là 

vọng tâm; bất động là chân tâm. Thế nào là bất động? Trong tâm không có phân 

biệt  chấp  trước,  không  có  khởi  tâm  động  niệm,  là  bất  động.  Bất  động  này  chia 

làm ba tầng thứ: không chấp trước đây là bất động nhỏ nhỏ; không phân biệt là 

đẳng cấp của bất động được nâng cao rồi; đến không khởi tâm không động niệm 

mới gọi là chân bất động. Từ đó có thể biết, A la hán và Bồ Tát so với phàm phu, 

với thiên nhân mà nói, tâm họ bất động. Tâm chúng ta rối bời bời, nếu như muốn 

so sánh với Phật, tâm của họ vẫn còn động. Chỉ là động rất vi tế. Giống như nước 

vậy, nó có những gợn sóng rất nhỏ, nhưng vẫn có. Phàm phu, sóng to gió lớn, gọi 

là  sóng  lớn,  sóng  thần.  Hiện  nay  trở  thành  mức  độ  đáng  sợ  như  vậy.  Chân  tâm 

vĩnh viễn bất động. Huệ Năng đại sư  nói rất hay: “vốn không dao động”, điều 

này trong Phật Pháp gọi nó là tạo tác. 

“Tự tánh bổn định”, định này không phải tu mà có, tự tánh vốn là như vậy. 

Cho  nên  nó  là  tự  nhiên,  nó  không  phải  tu  mà  được.  Chỉ  cần  quí  vị  buông  bỏ 

những vọng động này, nó liền bất động, bất động liền hiện tiền. Động là giả, nó là 

pháp sanh diệt, cho nên có thể tiêu diệt nó. Chân tâm không phải pháp sanh diệt, 

cho nên sự tướng thanh tịnh bất động của nó sẽ hiện tiền. Đây là công phu. Người 

thực sự tu hành chỉ muốn tu những thứ này. Tác dụng tịnh định chính là “an lạc”, 

“an nhiên tự tại, nhậm vận thường lạc”. Ý nghĩa chữ an này rất sâu, nó không có 

khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trước, không có phiền não, không 

có tập khí, không có âu lo, không có vướng  mắc. Cái gì cũng không có, nhưng 

không thiếu thứ gì. Vì sao mà thứ gì cũng không thiếu? Trong tự tánh vốn tự đầy 

đủ. Đầy đủ điều gì? Mọi thứ đều đầy đủ. Đầy đủ vạn sự vạn pháp, mười pháp giới 

y chánh trang nghiêm, nó không thiếu thứ gì, đều ngay trước mắt chúng ta. Quí vị 

xem trước mắt chúng ta, có chỗ nào thiếu một miếng nào không? Hiện nay chúng 

ta nhìn thấy rất nhiều đất đai, vô duyên vô cớ liền chìm xuống, gọi là hố tử thần. 

Đây có phải là thiếu một miếng? Không phải. Quí vị xem xem đáy của hố tử thần 

vẫn  còn,  không  thiếu.  Bất  luận  là  Thế  giới  Cực  Lạc,  bất  luận  là  A  tỳ  địa  ngục, 

toàn đều là tự tánh vốn tự đầy đủ, không thiếu thứ nào. 

Những  cảnh  giới  này  không  đồng,  vì  sao  không  đồng?  Vì  ý  niệm  không 

đồng.  Quí  vị  nhớ  kỹ  một  câu,  câu  nói  này  vô  cùng  vô  cùng  quan  trọng,  là  hạt 

nhân  của  kinh  giáo  Đại  Thừa.  Đó  chính  là  Phật  nói:  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng 

sanh”, quí vị nghĩ gì liền hiện ra thứ đó. Quí vị nghĩ an lạc, an lạc liền ngay trước 

mặt. Quí vị nghĩ thế giới cực lạc, thế giới cực lạc ngay trước mặt. Quí vị  nghĩ núi 

lở đất sụt, núi lở đất sụt liền ngay trước mặt. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. 

390  Tập 500 



Thế giới cực lạc là ý niệm gì? Nhân lễ nghĩa trí tín là thế giới cực lạc, là tự 

nhiên. Ngược lại, bất nhân,  bất nghĩa, vô lễ, vô trí, vô tín, đó là thế giới gì? Là 

thế  giới  hiện  tại  của  chúng  ta.  Cảnh  quan  này  thực  sự  tồn  tại  sao?  Phật nói  với 

chúng ta không tồn tại, là giả thôi, là huyễn tướng. Cũng giống như chúng ta xem 

phim, cũng giống như chúng ta xem ti vi, không có gì khác. Quí vị muốn hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật,  thì  thứ  gì  cũng  đừng  để  trong  tâm.  Thứ  gì  cũng  không  để 

trong tâm nữa làm không được. Vì sao vậy? Vì tập khí nặng quá. Trong bất giác, 

đó chính là tướng tự nhiên trong tự nhiên, bất giác ý niệm liền sanh khởi lên, ý 

niệm được sanh ra quí vị cẩn thận quan sát, ý nghĩ của phàm phu là tự tư tự lợi. Ý 

nghĩ của Thánh hiền toàn bộ là lợi tha. Lợi tha là thiện, tự tư là ác, bất thiện. Lợi 

tha  là  giả,  tự  lợi  cũng  là  giả,  không  có  thứ  gì  là  thật  cả.  Nhưng  cảnh  giới  bên 

ngoài biến hóa, đích thực chuyển theo ý niệm của quí vị. Bệnh khổ hiện tiền, tai 

họa hiện tiền, là ý niệm bất thiện biến hiện ra. Thiên đường hiện tiền, thế giới cực 

lạc hiện tiền là thiện niệm, tịnh niệm của quí vị biến hiện ra, không ly kỳ tí nào 

cả. Không có pháp nào không phải là tướng tự nhiên trong tự nhiên, đều là như 

vậy. Chỉ là chúng ta mê thất tự tánh, gọi là khinh suất vô ý, đều ngay trước mắt 

chưa từng rời xa chúng ta. Nhưng chúng ta không nhìn thấy, chúng ta chưa phát 

hiện  ra,  chưa  thể  hội  được,  vấn  đề  là  ở  đây.  Sự  việc  này  chúng  ta  không  thể 

không biết. 

“Tịnh  định”  thì  an  lạc  liền  hiện  tiền.  Nói  cách  khác,  tâm  chúng  ta  không 

tịnh được, không định được, tức là phiền não hiện tiền, an lạc liền không còn nữa. 

An lạc là từ tịnh định mà có, không liên quan gì đến hoàn cảnh. Nhưng người sơ 

học hoàn cảnh sẽ quấy nhiễu quí vị. Tập khí quí vị nặng, ở trong hoàn cảnh quí vị 

không  làm  chủ  được  mình,  tâm  quí  vị  chuyển  theo  cảnh,  quí  vị  phải  luyện  tập. 

Người  thực  sự  biết  luyện  họ  không  rời  hoàn  cảnh.  Vì  sao  vậy?  Họ  muốn  rèn 

luyện trong hoàn cảnh đó. Đó gọi là chân công phu. Hoàn cảnh tốt hơn nữa, cũng 

không  khởi  tham  luyến;  hoàn  cảnh  có  xấu  nữa,  cũng  không  sanh  phiền  não. 

Trong hoàn cảnh bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, là thiện duyên hay ác 

duyên, họ ở trong đó làm gì? Họ luyện tịnh định, ở trong đó luyện công phu này. 

Đây gọi là chân tu hành. Hạng người này gọi là hàng thượng thượng căn. 

Tịnh Độ và Mật Tông thật tình mà nói họ cùng một con đường, cùng một 

mục tiêu, phương pháp khác nhau mà thôi. Vô lượng pháp môn quy nạp đến cuối 

cùng là tam môn. Nói chung là tam môn. Tam môn này chính là giác chánh tịnh. 

Thiền  tông  đi  giác  môn,  Tánh  tông  đi  giác  môn,  Giáo  môn  từ  giải  môn,  giác 

chánh tịnh, giải môn chính là chánh tri chánh kiến. Thiên thai, Hoa nghiêm, Pháp 

tướng,  những  tông  này  đều  là  đi  theo  giải  môn.  Thứ  ba  chính  là  tu  Tịnh  môn. 

Tập 500  391 



Tịnh môn là hai thứ, một là Mật tông, hai là Tịnh độ. Mật tông càng rõ ràng hơn 

Tịnh độ. Bởi vì Tịnh độ né tránh, nếu ô nhiễm tôi né tránh. Mật tông không né 

tránh. Nó là tịnh ở trong tịnh, điều đó khó. Cho nên học Mật tông, ngày xưa thầy 

giáo nói với tôi, học mật thành tựu liền thành Phật, không thành tựu liền vào địa 

ngục, không có khoảng giữa. Không giống Hiển tông, Hiển tông không thành tựu 

cũng  không  đến  nỗi  đọa  vào  địa  ngục.  Thành  tựu  cũng  không  đến  mức  thành 

Phật.  Quí  vị  xem  quí  vị  vãng  sanh  thế  giới  tây  phương  cực  lạc,  phổ  biến  nhất, 

nhân số nhiều nhất là cõi Phàm  Thánh Đồng Cư. Không giống Mật tông, thành 

tựu của mật tông chắc chắn ở cõi Thật Báo. Họ không thể ở cõi Đồng cư hay cõi 

Phương tiện, không thể có. Cho nên Mật tông khó, khó quá! Tài sắc danh thực 

thùy đều ở ngay trước mặt họ, họ không cự tuyệt chút nào, cảnh giới hiện tiền 

thực sự không nhiễm, không khởi tâm, không động niệm, mật thành tựu rồi. Tịnh 

định  của  họ  thành  tựu  rồi,  thật  tịnh  định.  Tịnh  định  của  Tịnh  độ  tông  đó  là  so 

sánh, so sánh phàm phu thông thường là tịnh định, so với trên thì còn thua xa. 

Quí vị hiểu rõ đạo lý này rồi, quí vị liền biết học mật tông này khó khăn biết bao. 

Vì sao họ không thành công sẽ đọa lạc? Trong tài sắc danh thực thùy, họ có tham 

tâm hay không? Họ có sinh tâm sân nhuế hay không? Họ có tâm tham là đường 

ngạ  quỷ.  Họ  có  tâm  sân  nhuế  là  đường  địa  ngục.  Cảnh  giới  ngay  trước  mặt, 

không dễ dàng! Đó là chân công phu, điều đó không phải là giả. Cho nên người 

học  mật thành tựu ít. Hoàng Niệm  Tổ lão cư sĩ là kim cang thượng sư của Mật 

tông, đến lúc lâm chung ông niệm Phật, ông không dùng mật, ông cũng niệm A 

Di Đà Phật. Nói với tôi một ngày niệm bốn trăm ngàn câu danh hiệu Phật. Từng 

câu  từng  câu  truy  đỉnh  mà  niệm.  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật, 

không gián đoạn. Một ngày 400.000 tiếng. Đây đều là làm gương cho chúng ta 

thấy. Ông từng học thiền, từng học mật, từng học giáo, cuối cùng trở về Tịnh độ. 

Thầy  giáo  của  tôi,  cư  sĩ  Lý  Bính  Nam  cũng  như  vậy,  từng  học  Mật,  từng  học 

thiền, từng học giáo. Cuối cùng học Tịnh độ với Ấn Quang Đại sư, sau khi đã học 

qua tất cả, đối với Tịnh độ thực hành kiên định. Ngoài ra đều buông bỏ hết. Tâm 

của họ tịnh định rồi, an lạc liền hiện tiền! An lạc không ở bên ngoài. Đạo lý này 

nhất định phải hiểu. Bản thân chúng ta tập khí phiền não nặng, thật tình không có 

cách gì định tâm lại được. Môi trường có thể giúp đỡ, tìm một môi trường an tĩnh, 

không phải là nhập thất cũng là ở núi. Ngày xưa cất một mái nhà tranh ở trên núi, 

ở núi không phải là nhập thất. 

Người sơ học có thích hợp hay không? Không được. Lúc tôi mới xuất gia 

đã học Phật được bảy năm rồi. Có thể giảng 13 bộ kinh nhỏ, giảng thính chúng 

đều hoan hỉ, pháp duyên cũng rất thịnh. Có được duyên phận như vậy, ở Đài Bắc 

392  Tập 500 



có một cư sĩ, tên tôi đã quên mất rồi, 53 năm trước, ông có một ngôi biệt thự ở 

trên núi, kiến trúc kiểu Nhật Bản, phía sau có một hầm trú ẩn rất lớn, được xây 

vào thời kỳ thế chiến thứ hai, người Mỹ oanh tạc Đài Loan, họ xây ở đó một hầm 

trú ẩn. Bên ngoài hầm trú ẩn xây một ngôi nhà nhỏ trên núi, hoàn cảnh rất u tĩnh. 

Sau khi thắng lợi, chiến tranh kết thúc, họ không ở nữa, họ làm nghề buôn bán, 

đến nói với tôi rằng: nơi đó muốn cúng dường cho tôi, để tôi ở nơi đó tiến tu. Tôi 

đem sự việc này báo cáo với thầy Lý. Thầy Lý cười cười, nói: cổ nhân nhập thất 

ở núi là có điều kiện. Tôi hỏi thầy giáo là điều kiện gì? Bản thân đã đắc định, đã 

khai ngộ rồi. Đắc định vẫn chưa được, nhất định phải khai ngộ. Ngộ như thế nào? 

Đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Vì thế làm tôi giật cả mình. Phải minh tâm 

kiến tánh, minh tâm kiến tánh vì sao còn phải đi nhập thất, đi ở núi. Phật Pháp là 

sư đạo, không dám nói tôi đã minh tâm kiến tánh rồi, tôi có thể làm thầy quí vị, 

quí vị đến học với tôi. Lời như thế không nói ra được, vậy là ngạo mạn quá. Vậy 

phải làm sao? Tôi tuyên bố nhập thất. Tôi tuyên bố ở núi, ở chòi tranh. Đây nghĩa 

là gì? Nói với mọi người, tôi học tập đã tốt nghiệp rồi. Tôi ở trong thất, tôi ở trên 

núi đợi. Đợi điều gì? Đợi quí vị đến mời tôi xuống núi, hoằng pháp lợi sanh dạy 

học, mời tôi xuống núi, là điều kiện như vậy. Thầy giáo lại nói: ông có nghe nói 

Phật môn  “Triệu Châu bát thập do hành cước”, Hòa thượng Triệu Châu 80 tuổi 

vẫn còn tham học bên ngoài. Vì sao Ngài không đóng cửa nhập thất? Ngài vì sao 

không đi ở núi? Vì chưa khai ngộ, chưa đại triệt đại ngộ, chính là còn thân phận 

học trò. Quí vị phải đi khắp nơi tham học. Vì thế tôi mới hiểu, nhưng bạn cùng 

khóa với tôi vừa  mới thọ giới xong có cơ hội này, tức có nhân duyên giống tôi 

vậy, họ đều đi đóng cửa nhập thất, vào núi ở. Thầy giáo không đồng ý. Phải tiếp 

tục học tập.  Cho nên tôi xuất gia thọ giới xong, tôi xuất gia hai năm mới thọ giới, 

sau khi thọ giới lại đến Đài  Trung theo thầy giáo   đủ  mười năm  rồi  mới rời đi. 

Chưa khai ngộ phải theo Thầy, không thể tách rời thầy giáo. Tách rời thầy giáo 

chúng  ta  sẽ  đi  sai  đường.  Trong  hoàn  cảnh  ngày  nay  quí  vị  thật  không  dễ  dàng 

đứng vững, nên nói “sai một bước hận muôn đời”, hối hận không kịp nữa. Thầy 

Lý muốn tôi phải theo thầy năm năm. Tôi theo thầy một năm ba tháng liền xuất 

gia, không đủ năm năm, cho nên sau khi trở về Đài Trung đã bổ túc lại thời gian 

này. Năm năm tôi cảm thấy rất có ích, theo học với Thầy đó là cơ hội giáo dục, 

có rất nhiều thứ là không có cách gì để nói, tức trong cuộc sống hằng ngày, bản 

thân quí vị phải biết nhìn, quí vị phải biết thể hội, quí vị mới có thể được lợi ích. 

Năm năm đủ rồi, bản thân tôi cảm thấy chưa đủ, liền nói với thầy giáo ở thêm 

năm năm nữa. Tôi theo thầy giáo  mười năm  mới rời  đi. Thầy giáo gật  gật đầu 

cười. Vì sao vậy?  Không phải thầy yêu cầu, tôi tự động đề xuất. Gốc phải sâu, 

Tập 500  393 



gốc phải cắm chắc. Quí vị mới có thể thành tựu. Cho nên tôi đến 85 tuổi tôi vẫn 

chưa từng ở núi, vẫn chưa từng đóng cửa nhập thất. Tôi hiểu rõ tôi không có điều 

kiện, chưa có đủ tư cách. Đi khắp nơi giảng kinh dạy học cũng là thuộc về tham 

học.  Vì  sao  vậy?    Vì  dạy  và  học  cùng  nhau  trưởng  thành.  Nói  cho  người  khác 

nghe,  bản  thân  cũng  có  tiến  bộ.  Mỗi  người  dạy  học,  đều  có  kinh  nghiệm  này. 

Chúng ta từ trong việc dạy học để cầu học. 

Lúc nào mới có thể thực sự chuyên tu Tịnh Độ an lạc? Đó là nhân duyên, 

nhân  duyên  này  tôi  tin  tưởng,  Phật  Bồ  Tát  sẽ  sắp  đặt  cho  chúng  ta.  Bản  thân 

chúng  ta  muốn  làm  như  vậy  không  thỏa  đáng  lắm.  Nhất  định  phải  Phật  Bồ  Tát 

đến sắp đặt. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn dưới đây. 

“Nhất  đản”  chỉ  một  sát  na  nào  đó.  “nhân  thử  vô  thượng  thị  hành  bất  đáo 

xứ”.  Vô  thượng  biểu  trưng  cho  ý  nghĩa  này.  “Cố  vô  hành  trình  khả  kế”,  quí  vị 

không có cách gì dự tính được. Vô thượng là nơi không thể đi đến. Đó là minh 

tâm kiến tánh. 

“Đã không có kỳ hạn để nói chỉ là trong vô tâm tam muội”. Điều này thật 

có ý vị. Vô thượng kia có cách nào để đạt được nó không? Có, chỉ trong vô tâm 

tam muội. Đây là ý gì? Chính là không khởi tâm, không động niệm. Không khởi 

tâm,  không  động  niệm  gọi  là  vô  tâm  tam  muội,  khởi  tâm  động  niệm  là  không 

được, không khởi tâm, không động niệm chúng ta có thể làm được không? Làm 

không được. Vì sao vậy?  Thực sự không khởi tâm, không động niệm thì vũ trụ 

pháp giới này không còn nữa. Lúc nào cảnh giới này hiện tiền thì toàn bộ vũ trụ 

không còn nữa, thân thể chúng ta cũng không còn nữa. Nhưng bản thân rõ ràng 

sáng tỏ. Tất cả mọi hiện tượng đều không có nữa. Chúng ta chưa nhập vào cảnh 

giới  này,  nhưng  có  thể  tưởng  tưởng  ra  được.  Vì  sao  vậy?  Vì  đó  là  cảnh  giới 

Thường tịch quang, tự tánh có hay không? Có. Tự tánh là bản thể của tất cả vạn 

pháp. Bản thể của tất cả vạn pháp là không tịch, chỉ cần chúng ta nhìn thấy hiện 

tượng tồn tại, thì khởi tâm động niệm của chúng ta chưa đoạn. Trước đây chúng 

ta nói tướng tương tợ tương tục. Một ý niệm tiếp theo một ý niệm, giống như xem 

phim vậy. Quí vị chỉ cần thấy hình ảnh trên màn hình vẫn còn, nó đang động, nó 

chưa định trở lại. Nếu như nó định trở lại hình ảnh sẽ không còn nữa. Hình ảnh 

không còn nữa, tức là trên màn hình trống không. Đó chính là tự tánh hiện tiền. 

Đó gọi là kiến tánh. Sau khi kiến tánh, bất động là kiến tánh, động vẫn là kiến 

tánh. Vì sao vậy?  Quí vị thấu triệt rồi, hiểu rõ rồi! Động và bất động đều không 

để trong lòng. Không trú nhị biên, trung đạo không tồn tại. Tác dụng đó gọi là 

diệu dụng. Diệu dụng là thanh tịnh an lạc. Bốn chữ thanh tịnh an lạc này quí vị 

394  Tập 500 



chưa đạt được, diệu dụng không có nữa. Dụng của quí vị sẽ sanh phiền não. Tác 

dụng  của  phàm  phu  sanh  thất  tình  ngũ  dục.  Bồ  Tát  khởi  tác  dụng  sanh  trí  tuệ, 

chắc  chắn  không  có  thất  tình  ngũ  dục.  Đạo  lý  chính  ở  đây.  Cho  nên  kiến  tánh 

không có hành trình để tính toán, cũng không có kỳ hạn để nói, chỉ có ở trong vô 

tâm  tam  muội.  Thiền  sư  Cao  Phong  nói:  đột  nhiên  đụng  đến  chạm  đến  rờ  đến 

hướng thượng đóng xoay chuyển. Thứ này là ví dụ, giống như mã số trên két sắt 

vậy, vừa điều chỉnh cho đúng, vừa chỉnh đúng liền mở được, rất dễ dàng, không 

có chút chướng ngại nào. 

“Sát na tương ưng, cứu cực tâm nguyên, khế nhập lý nhất tâm”.  Tịnh Độ 

tông nói lý nhất tâm bất loạn, chính là minh tâm kiến tánh, đại triệt đại ngộ, có 

khả  năng  hay  không?  Có  khả  năng.  Quí  vị  có  nên  hi  vọng  không,  có  hi  vọng 

chính là chướng ngại. Đó là khởi tâm động niệm. Không khởi tâm không động 

niệm, mặc kệ nó, tự nhiên sẽ gặp thôi. Điều đó rất có thể. Bản thân chúng ta phải 

đầy đủ điều kiện gì? Đầy đủ nhất tâm. Chúng ta thường nói trong tâm chỉ có A Di 

Đà Phật. Ngoài Phật A Di Đà ra không có thứ gì nữa. Đó gọi là nhất tâm, liền có 

được cơ hội này. Vậy khi chúng ta lo liệu mọi việc phải làm sao? Có một phương 

pháp tốt, phương  pháp hay,  cũng là  cổ nhân dạy cho chúng ta, quí vị nhìn thấy 

người nào cũng đều là Phật A Di Đà. Quí vị nhìn thấy sự việc gì cũng đều là Phật 

A Di Đà. Vậy là không chướng ngại rồi. Nhìn thấy người ta thích, A Di Đà Phật; 

nhìn  thấy  oan  gia  đối  đầu,  A  Di  Đà  Phật.  Buông  bỏ  hết  tất  cả  phân  biệt  chấp 

trước, những thứ lục căn tiếp xúc được đều là A Di Đà Phật. Niệm Phật như vậy 

cho dù không thể minh tâm kiến tánh, không thể đại triệt đại ngộ, nói cho chư vị 

biết, hai ba năm công phu thành phiến là chắc chắn thành tựu. Có công phu thành 

phiến  vãng  sanh  liền  tự  tại.  Lúc  nào  muốn  đi  liền  đi  được.  Công  phu  tu  hành 

không đắc lực, nguyên nhân là gì? Chưa buông bỏ được. Trong những thứ chưa 

buông bỏ được quan trọng nhất là tình chấp, điều này nghiêm trọng nhất. Danh 

văn lợi dưỡng vẫn dễ dàng buông bỏ. Tình chấp thì khó lắm. Phương pháp phá 

trừ chướng ngại này đích thực là sửa đổi quan niệm. Những người này phải chăng 

thật là A Di Đà Phật? Quí vị nói là thật thì họ là thật.  Quí vị nói là giả thì họ là 

giả. Vì sao vậy? Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Là quí vị làm chủ tể, không phải 

người khác làm chủ tể. Người khác làm chủ tể thì khó khăn rồi, phải bản thân làm 

chủ tể, cho nên sự việc này không nên hỏi người khác, quí vị có hỏi Phật Bồ Tát 

cũng vô ích. Lão tổ tông nói với chúng ta: “hành hữu bất đắc, phản cầu chư kỉ”, 

không bảo quí vị đi tìm người khác. Phản cầu chư kỷ là đúng rồi. 

“Sát na tương ưng”, đây là việc bản thân quí vị không thể nghĩ tưởng đến, 

không biết tại sát na nào, trong chốc lát quí vị gặp được rồi. Cơ duyên của mỗi 

Tập 500  395 



người đều không giống nhau. Chúng ta xem trong Ngũ Đăng Hội Nguyên, một 

ngàn bảy trăm điển hình khai ngộ, không có hai người giống nhau. Ở đây chứng 

tỏ điều gì? Chứng tỏ niệm niệm đều không tương đồng. Không có ý niệm tương 

đồng, duyên của ý niệm nào tương ưng với quí vị, bỗng chốc đã thông khai rồi, 

cửa mê đã được khai mở. Cho nên bình thường tâm càng thanh tịnh thì cơ hội này 

càng nhiều. Tâm không thanh tịnh, vọng niệm nhiều, thì cơ hội này sẽ không có. 

Khai ngộ tâm nhất định phải thanh tịnh. Niệm Phật đích thực có thể giúp chúng ta 

đạt được tâm địa tiếp cận thanh tịnh này. Phương pháp này vô cùng kỳ diệu. 

Nên nói, một khi khai ngộ minh triệt, khai là tâm khai, chân tâm xuất hiện 

rồi, tâm khai mở rồi. Tâm hiện tại của chúng ta là bế tắc. Bị thứ gì làm bế tắc rồi? 

Bị khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, chỉ cần có những thứ này, thì tâm 

không khai mở được. Tâm vừa khai sẽ giống như Huệ Năng đại sư. Quí vị nhìn 

thấy  thanh  tịnh,  thực  sự  thanh  tịnh,  trước  nay  chưa  từng  nhiễm  ô.  Quá  khứ  cho 

rằng nhiễm ô là giả, không phải là thật. Nhiễm ô là vọng tâm, không phải chân 

tâm. Chân tâm không sanh không diệt, vọng tâm sanh diệt. A lại ya có nhiễm ô, 

có  sanh  diệt.  Bản  tánh  là  vốn  tự  đầy  đủ.  Trong  A  lại  ya  không  có  đầy  đủ  công 

đức, mà đầy đủ tập khí phiền não, đầy đủ tất cả chủng tử rơi vào đó. Nó đầy đủ 

những thứ này. 

Tự tánh vốn không lay động, nó đích thực là tịnh định. Cho nên tịnh định là 

chân tâm. A lại ya là động, niệm niệm sanh diệt. Chân tâm năng sanh vạn pháp, 

năng hiện vạn pháp, A lại ya không có năng lực này. Nhưng A lại ya có thể biến 

vạn pháp. Làm cho những pháp này sanh ra thay đổi. Nó không thể sanh, nó cũng 

không thể diệt, nhưng nó có thể biến. Làm nhất chân pháp giới biến thành lục đạo 

luân  hồi.  Nó  có  bản  lĩnh  này.  Cho  nên  lục  đạo  luân  hồi  từ  trên  thể  mà  nói,  nó 

không sai không khác so với nhất chân pháp giới. 

Chúng ta thực sự công phu, hạt nhân của công phu chúng ta nói là tu hành. 

Hạt nhân công phu tu hành là gì? Chính là hai chữ “tịnh định”. Tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, điều này Phật nói, mỗi một pháp môn đều là tu thiền định, là dùng tám 

vạn bốn ngàn loại phương pháp khác nhau; đường lối khác nhau, toàn là tu thiền 

định. Thiền định là gì? Chính là tịnh định. Tịnh là chân tâm, chính là vốn tự thanh 

tịnh. Định chính là tự tánh vốn định, vốn không dao động. Chúng ta tu những thứ 

này  chính  là  tìm  chân  tâm,  tìm  ra  chân  tâm.  Vọng  tâm  tạm  thời  buông  xuống, 

chân tâm tạm thời hiện tiền. Quí vị buông xuống một phút, nó liền hiện một phút, 

liền có một phút tịnh định an lạc. Quí vị buông xuống mười phút, quí vị liền được 

mười phút tịnh định an lạc. Điều đó có lợi ích to lớn đối với sức khỏe thân thể. 

Một người hai mươi bốn giờ bận rộn, có thể có được mười phút tịnh định an lạc, 

396  Tập 500 



thì sự mệt mỏi của họ có thể khôi phục, sau đó quí vị liền hiểu được, Phật Thích 

Ca Mâu Ni và những vị Bồ Tát La hán, chư vị Tổ sư, vì sao họ có thể không mệt 

mỏi? Không có gì khác là tâm họ tịnh định. Họ hưởng thụ chính là an lạc. Ngày 

nay tâm chúng ta bất an, tâm bất an, thân liền bất an. Tâm bất an là vọng niệm 

nhiều,  thân  bất  an  là  đau  bệnh  nhiều.  Đạo  lý  này  chúng  ta  thật  sự  hiểu  rõ  rồi, 

chúng  ta  thực  sự  tin  tưởng,  không  hoài  nghi  nữa,  chúng  ta  y  theo  phương  pháp 

này để tu, vậy là chúng ta có lợi ích lớn. Điều này chúng ta không thể không biết. 

Đoạn  này  nói,  nói  thật  hay,  sau  khi  sát  na  tương  ưng,  “cứu  cánh  tâm 

nguyên, khế nhập lý nhất tâm”, đây là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Tám 

vạn bốn ngàn pháp môn, mục đích ở tại nơi đây. Tâm khai rồi. “Đạt” là liễu đạt, 

liễu là hiểu rõ, đạt là thông đạt. Dưới đây “minh” là hiểu rõ. Như Tín Tâm Minh 

nói: “động nhiên minh bạch”. “Triệt” là thấu triệt, cũng chỉ cho triệt ngộ. Sở ngộ 

là gì? Chỉ là “tướng tự nhiên trong tự nhiên”, ý nghĩa này sâu sắc. Tướng tự nhiên 

trong tự nhiên  ở đâu?  Ở ngay đây.  A la hán thấy được, Bồ Tát thấy được,  Phật 

thấy  được.  Phàm  phu  chúng  ta  không  thấy.  Vì  sao  phàm  phu  không  nhìn  thấy? 

Phàm phu nếu có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, vọng tưởng chấp trước liền 

thấy  được.  Thấy  được  điều  gì?  Thấy  được  vẫn  là  như  vậy.  Quí  vị  thấy  được  là 

cảnh giới sáu trần mà sáu căn tiếp xúc đến. Toàn là tướng tự nhiên trong tự nhiên. 

Vì sao vậy? Vì không có chút tạo tác nào. 

Chúng  ta  quan  sát  một  cái  trứng  gà.  Điều  này  mọi  người  đều  rõ  ràng.  Vì 

sao nó có thể ấp trở thành gà con? Gõ vỡ trứng gà bên trong là lòng trắng và lòng 

đỏ. Tìm không ra thứ gì khác.Vì sao ấp ra lại là gà con, có mắt tai mũi lưỡi thân, 

trong đó có lục phủ ngũ tạng? Làm sao để biến hiện ra được? Khoa học cũng làm 

không được, tướng tự nhiên trong tự nhiên, quí vị không phân biệt, không chấp 

trước, không khởi tâm, không động niệm. Hiện tượng trong đó, thể- tướng- dụng, 

quí vị hoàn toàn thông đạt hiểu rõ. Còn có cái vi tế không thể nghĩ bàn hơn, một 

hạt bụi trần, đoạn  trước trong kinh chúng ta đã đọc qua.  Trần  mao, trần  là hiện 

tượng vật chất. Vật chất nhỏ nhất là vi trần. Mao là gì? Là đầu lỗ chân lông của 

chúng ta, đầu nhọn của sợi lông. Đây là nói sự nhỏ nhất của chánh báo, dùng đầu 

chân lông để làm ví dụ, trong y báo dùng vi trần để ví dụ, đoạn trước chúng ta 

đều đã đọc qua. Cổ đức nói điểm nhỏ của mao trần. Lông rất nhỏ, bụi cũng rất 

nhỏ, nó là rất nhiều rất nhiều điểm nhỏ tụ tập thành. Điểm nhỏ đương nhiên nhỏ 

hơn cả vi trần. 

Hoàng Niệm Lão nói trong chú giải, khoa học cận đại, nhà vật lý phát hiện 

ra trung vi tử, đại khái chính là vi trong cực vi mà trong Phật pháp nói, không có 

cách gì tìm được thứ nhỏ hơn, phát hiện trung vi tử. Lớn bao nhiêu? Họ dùng một 

Tập 500  397 



điện  tử  làm  ví  dụ.  Điện  tử  rất  nhỏ,  nhục  nhãn  nhìn  không  thấy.  Điện  tử  xoay 

quanh hạt nguyên tử, thể tích trung vi tử chỉ nhỏ bằng một phần trăm ức điện tử. 

Một  thứ  nhỏ  như  vậy,  trong  đó  đầy  đủ  năm  uẩn  sắc,  thọ,  tưởng,  hành,  thức. 

Chúng ta nghe lời này rồi mới nhớ lại trong Tâm Kinh thường đọc: “Quán Tự Tại 

Bồ Tát quán chiếu ngũ uẩn đều không”, có lẽ là chỉ điều này, chúng ta đều không 

nghĩ đến. “Độ tất cả khổ ách”, nếu như quí vị nhìn thấy chân tướng sự thật này, 

tất  cả  vọng  niệm  đều  buông  xuống,  khổ  ách  chẳng  phải  sẽ  không  còn  nữa  sao? 

Khổ ách từ đâu mà có? Vọng niệm bất thiện sanh ra, không phải người khác cho 

quí vị. Bất cứ người nào cũng không có cách gì cho quí vị, đều là bản thân quí vị 

sinh ra. Đạo lý này nên hiểu, chúng ta sẽ không oán trời trách đất, tức không tạo 

tội nghiệp này, sẽ không oán trách người khác. Chỉ cần bản thân học ở trong cảnh 

giới, không khởi tâm, không động niệm, thật tu hành, thật công phu! 

Tướng tự nhiên trong tự nhiên, ở đây Niệm Lão còn nêu một công án trong 

Kinh Lăng Nghiêm. “Như kinh Thủ Lăng Nghiêm người điên quên mất đầu của 

mình, lang thang tìm kiếm, là không tự nhiên. Một khi người điên nghỉ, nghỉ tức 

bồ đề, đầu mình vẫn đó, tự nhiên biết bao”. Đây chính là tướng tự nhiên trong tự 

nhiên.  Ví  dụ  này  rất  hay.  Mẫu  chuyện  này  trong  kinh  Lăng  Nghiêm.  Đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni nói, đây là nói cho Tôn giả Phú Lâu Na, trả lời câu hỏi của Tôn 

giả Phú Lâu Na, nêu câu hỏi. Trong câu trả lời dẫn chứng ví dụ này. Phú Lâu Na 

hỏi rất hay: vô thỉ vô minh khởi lên từ lúc nào? Vì sao chúng ta vẫn còn vô thỉ vô 

minh? Tự tánh vốn là thanh tịnh, vì sao lại khởi vô thỉ vô minh? Cho nên trong 

kinh  Phật  vô  minh  lại  thêm  hai  chữ  vô  thỉ,  vô  thỉ  là  thứ  gì?  Không  có  bắt  đầu. 

Không  có  bắt  đầu  nghĩa  là  gì?  Là  giả,  không  phải  thật.  Thật  có  bắt  đầu,  có  kết 

thúc liền trở thành thật, có đầu có cuối. Không có bắt đầu. Cho nên nêu công án 

Diễn Nhã Đạt Đa mê rồi nhận ảnh để chứng minh. Diễn Nhã Đạt Đa ông ta mê 

rồi, không thấy đầu nữa, đi khắp nơi hỏi người khác: đầu tôi đâu rồi? Ví dụ này 

chúng ta đổi một ví dụ khác, chư vị sẽ dễ hiểu hơn. Lúc chúng tôi còn nhỏ, chính 

là thời kỳ kháng chiến với người Nhật bản, lúc đó chúng tôi học tiểu học, thời kỳ 

kháng chiến, tiểu học lớp năm lớp sáu, lớp cao hơn là có môn học quân sự, điều 

này bình thường chắc chắn không có. Lớp năm lớp sáu tiếp nhận môn quân sự, 

trong trường học mặc đồng phục phải đội mũ, lúc lên lớp đến sân thể dục trước, 

có thầy hướng dẫn, thầy hướng dẫn lúc đó đều là quân nhân cấp thấp đảm nhiệm. 

Phần nhiều là trung đội trưởng đến làm người huấn luyện chúng tôi. Bảo chúng 

tôi  khẩn  cấp  tập  hợp  thời  gian  trong  ba  phút,  còi  vừa  thổi,  ba  phút  trang  phục 

chỉnh tề, tập hợp ở đại thao trường, đội ngũ xếp xong, liền xuất hiện hiện tượng 

quên đầu nhận bóng, có bạn học trên người mặc rất chỉnh tề, mũ cũng đội trên 

398  Tập 500 



đầu rồi, chạy khắp nơi hỏi bạn học: bạn có thấy  mũ  của tôi  ở  đâu không? Hốt 

hoảng chạy tìm mũ. Người khác chỉ trên đầu anh ta, mũ của bạn không phải đang 

đội trên đầu sao? Vừa rờ lên đầu quả nhiên như vậy, đây gọi là tướng tự nhiên 

trong tự nhiên. Quí vị nói xem sự mê này có bắt đầu không? Là có nguyên nhân 

sao? Không có. Nếu như chúng ta nói có thể do anh ta lo lắng quá nên xuất hiện 

hiện tượng này.  Trong tình trạng tập trung khẩn cấp thường có hiện tượng này, 

thường  thấy  vậy.  Phật  nêu  ví  dụ  này,  người  mê  quên  mất  đầu  của  mình,  điên 

cuồng chạy tìm, là không tự nhiên, đội mũ còn tìm mũ, khắp nơi hỏi người khác 

có nhìn thấy mũ tôi không? Người ta chỉ trên đầu quí vị, đang đội trên đầu, cho 

nên “một khi hết cuồng”, bỗng chốc biết rõ mũ đang đội trên đầu. 

Tỉnh tức bồ đề, đầu vẫn ở đó, tự nhiên biết bao. Tỉnh tức bồ đề cũng giống 

như  Thế  Tôn  nói  trong  kinh  Pháp  Hoa:  “dừng,  dừng  không  cần  nói”,  buông 

xuống là nó, không cần nói. Những điều quí vị muốn nói, điều muốn nói buông 

xuống  là  được  rồi,  quí  vị  còn  nói  gì.  Trong  Thiền  Tông  có  hai  câu  nói:  “mở 

miệng liền sai, động niệm liền trái”, chính là ý nghĩa này. Quí vị mở miệng động 

niệm là điên cuồng tìm kiếm, liền không tự nhiên, Vì sao vậy? Vì niệm niệm quí 

vị mong cầu nó liền ngay hiện tại, ngay trước mắt. Chỉ cần quí vị buông bỏ khởi 

tâm động niệm, chính là nó rồi, tự nhiên biết bao. Thói xấu hiện tại của chúng ta 

là  ở  đâu?  Chính  nơi  khởi  tâm  động  niệm  muốn  đi  tìm  kiếm,  muốn  để  có  được. 

Mũ  đội  trên  đầu  nhưng  không  biết,  muốn  đi  tìm,  muốn  nhanh  chóng  đội  lên, 

không hiểu rằng nó vốn đã ở trên đầu rồi. Quí vị muốn cầu trí tuệ, quí vị buông 

bỏ, trí tuệ liền hiện tiền. Quí vị muốn cầu phước báo, quí vị buông bỏ phước báo 

liền hiện tiền. Quí vị muốn tu đức năng, buông bỏ đức năng vốn đã có, không cần 

tìm cầu. 

Lục  Tổ  Huệ  Năng  đại  sư  đã  thị  hiện  cho  chúng  ta  một  cách  đặc  sắc,  ai  ai 

cũng cầu, nhưng cầu không được, Ngài thứ gì cũng không cầu, tất cả đều thành 

tựu.  Ngũ  Tổ  liền  chọn  Ngài.  Vì  sao  vậy?    Vì  Ngài  đã  tỉnh  ngộ.  Người  khác  thì 

sao, người khác chưa tỉnh ngộ, còn chạy kiếm lung tung khắp nơi, đào kiếm lung 

tung, mà không biết vốn dĩ đã có. Điều này thật kỳ diệu! Cho nên nói “tự nhiên 

biết bao”. Câu này nói rất hay, năng sở không hai. Tất cả đều đã hiện tiền rồi. 

“Hựu như cổ đức ngộ thời viết”, lúc đã khai ngộ, khai ngộ họ nói điều gì? 

Sư cô vốn là người nữ làm, sư cô là Tỳ kheo ni, quí vị tự nhiên như vậy. 

Lại  như  đã  biết  đèn  là  lửa,  cơm  chín  đã  lâu  rồi.  Đây  đều  là  những  lời  nói 

của Thiền tông khi khai ngộ. Đèn và lửa là một không phải hai. Cơm chín là gì? 

Chính là giác ngộ. Quí vị vốn đã giác ngộ rồi, không phải hiện tại mới giác ngộ. 

Vì sao vậy? Vì căn bản là không có  mê ngộ. Mê chính là quên đầu nhận bóng. 

Tập 500  399 



Diễn Nhã Đạt Đa quên đầu nhận bóng. Cho nên thực sự vốn là như vậy. Tất cả 

pháp  vốn  là  như  vậy.  Tỳ  Kheo  Ni  là  người  nữ,  đèn  tức  là  lửa,  đều  là  tướng  tự 

nhiên trong tự nhiên. Tự nhiên là tánh, là tự nhiên số một trong tự nhiên là tánh. 

Tự nhiên thứ hai là tướng, tánh tướng là một không phải hai. Chân như tự tánh ở 

đâu?  Chính  nơi  sự  tướng.  Trên  sự  tướng  nào?  Trên  tất  cả  sự  tướng  đều  là  như 

vậy. Không có một sự tướng nào là không phải. Huệ Năng đại sư nói: “đâu ngờ 

tự tánh năng sanh vạn pháp”, mỗi một pháp trong vạn pháp đều như vậy. Quí vị 

còn tìm gì! Tự tánh ở đâu? Tự tánh trong thân ta. Tự tánh ngay ở trên bàn, tự tánh 

ngay trong căn phòng này, không có pháp nào không phải. Đem người này cắt 

thành từng mảnh, tự tánh ở đâu? Trong mỗi thớ thịt, mỗi mỗi đều là, mỗi tế bào 

đều là, mỗi nguyên tử đều là, mỗi tiểu vi tử đều là. Tiểu vi tử này thật là không 

thể nghĩ bàn. Thể tích của nó là một phần trăm ức của điện tử, không phải là một 

phần trăm vạn, một trăm ức trung vi tử tổ thành một điện tử. Trung vi tử này đầy 

đủ sắc, thọ, tưởng, hành, thức. Sắc đó chính là hiện tượng vật chất. Hiện tượng 

vật  chất  từ  đâu  mà  có?  Thọ,  tưởng,  hành,  thức  biến  hiện  mà  ra.  Không  có  thọ, 

tưởng, hành, thức thì không có hiện tượng vật chất. Như Lai hỏi Di Lặc Bồ Tát 

hỏi rất hay: “tâm hữu sở niệm”, trong niệm này, có mấy niệm,  mấy tướng, mấy 

thức? Trả lời của  Di Lặc Bồ Tát,  một khảy  móng có tay ba  mươi  ức trăm  ngàn 

niệm,  “niệm  niệm  thành  hình”,  hình  chính  là  sắc,  chính  là  hiện  tượng  vật  chất. 

“Hình  đều  có  thức”,  thức  chính  là  hiện  tượng  của  ý  niệm,  chính  là  thọ,  tưởng, 

hành, thức. Cho nên chúng ta nhất định phải biết. Khắp pháp giới hư không giới, 

muôn  sự  muôn  vật  đều  là  mỗi  mỗi  có  cơ  thể,  tức  là  sống,  nó  không  phải  là  đã 

chết. 

Tất cả hiện tượng vật chất đều biết nhìn đều biết nghe, đều hiểu được ý nghĩ 

của con người, đều theo ý niệm con người mà sinh  ra biến hóa. Điều này trong 

Hoàn Nguyên Quán  nói rất rõ ràng. Hoàn Nguyên Quán nói bản thể, trong triết 

học nói bản thể, không nói rõ như nó vậy. Một tự tánh thanh tịnh viên minh thể, 

đây là bản thể, nó khởi nhị dụng.  Nhị dụng là gì? Một cái biến hiện ra vũ trụ, thứ 

hai biến ra bản thân. Bản thân và vũ trụ đồng thời xuất hiện, giống như nằm mơ 

vậy, quí vị có nhớ hay không, lần nào nằm mơ không có bản thân quí vị? Quí vị 

nghĩ xem, có khi nào nằm mơ không có bản thân mình? chắc chắn có bản thân. 

Bản  thân  là  chánh  báo,  môi  trường  trong  mộng  là  y  báo.  Phật  nói  với  chúng  ta 

chánh báo có trước, y báo có sau. Tức là khi nằm mơ có bản thân trước, sau đó 

mới  có  cảnh  mộng.  Nhưng  nó  nhanh  quá,  dường  như  đồng  thời  xuất  hiện.  Kỳ 

thực vẫn có trước sau. Trong mộng đích thực quí vị nên biết lúc nằm mộng, cảnh 

giới ngoài mộng thì tùy theo ý nghĩ của quí vị mà chuyển, chuyển rất nhanh. Hiện 

400  Tập 500 



tượng này lúc đang thôi miên, quí vị sẽ dễ dàng nhận ra. Lúc thôi miên quí vị tỉnh 

táo. Anh nhìn thấy có núi không? Trong chốc lát: tôi nhìn thấy rồi, tôi nhìn thấy 

rồi. nó liền chuyển rồi, ý niệm đang chuyển! Anh có nhìn thấy Bồ Tát không? Tôi 

nhìn thấy rồi. Quí vị không nhắc nhở họ, họ nói họ không biết. Vừa nhắc đến họ 

liền  có  ý  niệm,  ý  niệm  này  lập  tức  liền  hiện  tướng.  Chứng  tỏ  cảnh  tùy  tâm 

chuyển.  Chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này,  bản  thân  chúng  ta  có  thể  khống  chế  bản 

thân. Đầu tiên khống chế  thân tâm  bản thân lành  mạnh, thanh tịnh an lạc, điều 

này có thể làm được. Đây là sự hưởng thụ cao nhất của đời người. Khống chế bản 

thân rồi, trong lúc vô ý, bản thân của quí vị tự nhiên như vậy, đây chính là tướng 

tự  nhiên  trong  tự  nhiên.  Môi  trường  chúng  ta  cư  trú  này  khống  chế  được  rồi, 

khống chế điều gì? Nơi này không có thiên tai. Cho dù có thiên tai, nơi của chúng 

ta thiên tai không nghiêm trọng lắm. Ví dụ như động đất, tâm của quí vị là định, 

nhà người khác lúc động đất, tường vách đều đổ xuống, ly thủy tinh trên bàn đều 

rớt xuống đất, quí vị cũng cảm nhận được động đất như vậy, nhưng đồ nhà quí vị 

không động đậy. Đồ đạc để trên bàn không xê dịch, quí vị cảm giác có động đất, 

nhưng trong nhà quí vị hình như rất bình an, không xảy ra vấn đề gì. Đó là gì? 

Khu vực quí vị ở bất động. Nếu như công phu của quí vị lớn, nếu công phu tu tập 

của quí vị đắc lực, nơi cư trú của quí vị phạm vi một dặm hai dặm không có đại 

nạn. Công phu cao hơn nữa, nơi mình ở phạm vi mười dặm, một trăm dặm không 

bị thiên tai, hoàn toàn nhờ vào định lực của quí vị, nhờ vào công phu của quí vị. 

Người thực sự có công phu, có đại phước đức, nơi họ cư trú sẽ không có thiên tai. 

Đạo lý chính là cảnh tùy tâm chuyển, tâm quí vị là thanh tịnh, tâm quí vị là định. 

Cho nên quả báo quí vị đạt được là an, là lạc.  An lạc là quả, tịnh định là nhân. 

Sau đó quí vị sẽ thực sự hiểu rõ muôn sự muôn vật, không có gì không phải là 

tướng tự nhiên trong tự nhiên vậy. 

Dưới đây vẫn là lời của thiền tông, “lại như người chưa ngộ”, là phàm phu, 

“thấy núi là núi, thấy sông là sông”, đây là phàm phu. Người giác ngộ thì sao? 

Người giác ngộ thấy núi không phải núi, thấy sông  không phải sông, núi cũng là 

huyễn tướng, sông cũng là huyễn tướng, đúng như nhà khoa học nhìn núi là gì? 

Không  có  gì  không  phải  là  những  nguyên  tử,  điện  tử.  Họ  thấy  những  thứ  này. 

Thấy sông là gì? Thấy sông cũng là những thứ này. Tùy theo tâm niệm của họ, họ 

nhìn cảnh giới bên ngoài liền khác. 

Người triệt để giác ngộ, núi vẫn là núi, sông vẫn là sông. Vì sao vậy?  Vì 

hằng thuận chúng sanh. Quí vị nói là núi, được, thì coi như là núi vậy; quí vị nói 

là sông, được, thì là sông vậy. Không cần phải đi tranh cãi, tranh cãi không có ý 

nghĩa gì. Mỗi người nói đều không sai. Quí vị đứng trên gốc độ nào để nhìn, quí 

Tập 500  401 



vị  đứng  trên  cấp  độ  nào  để  nhìn,  đương  nhiên  là  khác  nhau  rồi.  Người  triệt  để 

giác ngộ hiểu được, điều quí vị thấy là một mặt, không phải là mọi mặt đều thấy. 

Giống như người mù sờ voi vậy, rờ đến chân nói voi giống thứ gì? Giống cây cột. 

Rờ  đến  lỗ  tai  nói  voi  giống  cái  gì?  Voi  giống  cái  gàu.  Rờ  đến  đuôi  thì  nói  voi 

giống cái gì? Voi giống cây chổi. Nói đều không sai. Không nhìn thấy toàn con 

voi, họ chỉ rờ tới một bộ phận, quí vị không thể nói họ sai, cũng không thể nói họ 

đúng. Đây là người triệt ngộ. Thiền sư Cao Phong nói:  

“Nguyên lai chỉ thị cựu thời nhân 

Bất cải cựu thời hành lí xứ”. 

Ý  nghĩa  này  Niệm  Lão  nói:  “chỉ  là  như  cũ,  tự  nhiên  biết  bao”.  Lời  này 

không phải người thực sự triệt ngộ sẽ không nói ra được. “Cựu thời nhân” là ai? 

Là chân như tự tánh, năng hiện năng biến xưa nay chưa từng thay đổi. Muôn sự 

muôn  vật  là  do  nó  sanh  ra  hiện  ra.  Sanh  ra  hiện  ra  chỉ  là  huyễn  tướng,  sát  na 

không dừng, không nên cho rằng nó thật có, không phải! Thật có là tự tánh, vĩnh 

hằng  bất  biến,  vĩnh  hằng  bất  nhiễm,  là  chân  tâm  của  chúng  ta,  là  tự  tánh  của 

chúng ta. Thân tâm chúng ta là nó biến hiện ra. Núi sông đất đai là nó biến hiện 

ra. Tất cả chúng sanh là nó biến hiện ra. Chúng ta cho rằng đây là bản thân. Nếu 

như quí vị cho rằng năng biến là bản thân mình, thì tất cả hiện tượng đều là cựu 

thời nhân của bản thân. 

“Cựu thời hành lí xứ” là gì? chính là tự  tánh hiện tướng tác dụng, không 

mảy may thay đổi. Ngày nay chúng ta thấy được có trước sau, có quá khứ, có vị 

lai, có mười phương, có xa gần. Sau khi thực sự giác ngộ, thời gian không gian 

đều không còn nữa. Thời gian không còn, quá khứ hiện tại vị lai đều không tồn 

tại. Đó chính là “bất cải cựu thời hành lí xứ”, cùng một thời gian không gian. 

“Chỉ là như cũ”, câu này nói rất hay. Chỉ cần như cũ quí vị sẽ không khởi 

tâm động niệm, như cũ là gì? Chắc chắn là chân tánh. Chân tánh đang khởi dụng, 

trong  khởi  dụng  có  giác  có  mê.  Giác  là  pháp  giới  Phật,  mê  là  mười  pháp  giới 

khác. Người thực sự thông đạt hiểu rõ nói với chúng ta, mê ngộ không hai, mê 

ngộ nhất thể. Đây là viên mãn trở về tự tánh, chính là Thường Tịch Quang tịnh độ 

ở thế giới tây phương cực lạc. 

Thêm nữa, tướng tự nhiên tức thật tướng bản nhiên của tự tánh. Dưới đây 

nêu ra ví dụ, núi sông, nam nữ, ngày nay, ngày xưa, ngày xưa là quá khứ... mỗi 

mỗi đều là sở ấn của thật tướng chánh ấn. Đó là gì? Toàn là thật tướng. Không có 

phân biệt, không có chấp trước. “Đương tướng tức đạo”, chữ đạo này đổi thành 

một chữ khác mọi người sẽ rất dễ hiểu, “đương tướng tức tánh”. Tánh tướng nhất 

như, tánh tướng bất nhị. Chữ đạo này là tánh. 

402  Tập 500 



“Tức sự nhi chân”, chữ chân này cũng là nói về tánh, cùng một ý nghĩa. Tức 

sự  chính  là  tánh.  Đây  là  thực  sự  minh  tâm  kiến  tánh  rồi.  Mỗi  mỗi  đều  là  thanh 

tịnh bản nhiên, mỗi mỗi đều là tướng tự nhiên trong tự nhiên vậy. Đây là quí vị 

dùng tâm thanh tịnh bình đẳng, nhìn thấy vũ trụ thanh tịnh bình đẳng, nhìn thấy 

pháp  giới  thanh  tịnh  bình  đẳng.  Trong  pháp  giới  này  không  có  Phật,  không  có 

chúng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Phật,  chúng  sanh  đều  là  giả  danh,  đều  là  chúng  ta  đạt 

cho nó một danh từ thôi, nó vốn không có tên. Thật giống như Lão Tử nói: “danh 

khả danh phi thường danh, đạo khả đạo phi thường đạo”, đây là thật, không phải 

là giả. Đây là cảnh giới thực sự không thể nghĩ bàn, y mới gọi là nhất chân pháp 

giới.  Nhất  chân  pháp  giới  ở  đâu?  Khắp  pháp  giới  hư  không  giới  chính  là  nhất 

chân pháp giới. Sau khi chúng ta mê, khởi lên phân biệt chấp trước, phân biệt nó 

thành nhiều như vậy. Ví dụ như trái đất, trái đất chỉ là một trái đất, rồi phân thành 

nước này, châu nọ, không phải đều là những việc con người làm ra sao! Chia thì 

chia  đi,  chia  rồi  còn  đánh  nhau.  Không  có  đường  biên  giới  nữa,  không  phải  là 

không còn đánh nhau nữa sao? Chỉ có có biên giới mới đánh nhau. Toàn đều là 

con người tự làm tự chịu. Không chia chính là tướng tự nhiên trong tự nhiên. Vừa 

chia liền không tự nhiên nữa, bệnh hoạn liền xuất hiện. Người và người nếu như 

không phân chia, vậy là đều tương thân tương ái. Cũng giống như cha mẹ anh em 

chị em vậy, viên mãn biết bao. Vừa phân chia thì phiền phức lớn. Vừa chia đã có 

đối lập, liền nảy sanh xung đột, xảy ra mâu thuẫn, xảy ra đấu tranh. Vậy là hoàn 

toàn không tự nhiên. Cho nên tự nhiên là tốt đẹp nhất, tự nhiên là lành mạnh nhất. 

Chỉ cần quí vị chịu thuận theo tự nhiên, thuận theo tự nhiên chính là thuận theo 

đại đạo mà đi. Ai chịu thuận tự nhiên? Nói với quí vị rằng: người giác ngộ thuận 

tự nhiên. Càng giác ngộ càng thuận theo tự nhiên. Chư Phật Bồ Tát tùy thuận tự 

nhiên, cho nên chư Phật Bồ Tát có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức. 

Chư Phật Bồ Tát tuyệt đối không đối lập với một người nào. Không có. Sẽ không 

đối lập với người nào, sẽ không đối lập với việc nào, cũng không đối lập với vật 

nào. Họ hoàn toàn là viên dung. Tâm họ vĩnh viễn là tịnh định. Cho nên họ vĩnh 

viễn an lạc. Phật như vậy, tất cả chúng sanh chẳng ai không như vậy. Phật nói với 

chúng  ta  lời  chân  thật!  Cho  nên  bản  thân  phải  tự  ái,  không  nên  ngược  đãi  bản 

thân.  Không  tự  nhiên  tức  là  không  tự  ái.  Không  tự  nhiên  tức  là  ngược  đãi  bản 

thân. Vì vậy chữ tự nhiên này quan trọng biết bao. Phật Pháp đại thừa không có 

gì khác, không phải là học tự nhiên sao? Trong đoạn kinh văn này xuất hiện tám 

chữ “tự nhiên”. 

Dưới đây giải thích cho chúng ta “căn bản”. Căn bản là bản thể, là căn bản 

tự  thể  của  tất  cả  các  pháp.  Chính  là  bản  thể  luận  mà  triết  học  hiện  đại  nói  đến. 

Tập 500  403 



Nhà  triết  học  đang  tìm  bản  thể  của  vạn  pháp  trong  vũ  trụ.  Tìm  nhiều  năm  như 

vậy, tìm nhiều thời đại như vậy, đến ngày nay vẫn chưa có kết luận. Có rất nhiều 

cách  nói  nhưng  không  có  cách  nói  nào  có  thể  khiến  đại  chúng  tâm  phục  khẩu 

phục. Không có, không có cách nào cả. Nói ra hình như có một chút lí lẽ, nhưng 

nghe rồi đều không phục. Thật tình mà nói đem bản thể nói cho rõ ràng cho minh 

bạch,  thực  sự  chỉ  có  giáo  lý  đại  thừa.  Ngay  cả  khoa  học  và  triết  học  ngày  nay 

cũng nói không rõ, nhưng chúng ta rất khâm phục họ, đã dần dần có thể tiếp cận 

được, càng ngày càng tiếp cận hơn, ngày nay nhà khoa học có thể phát hiện A lại 

ya  mà  Phật  nói.  Thức  A  lại  ya  từ  chân  mà  khởi  vọng,  cũng  tức  là  chúng  ta  nói 

chân tâm, vọng tâm. Khoa học tìm ra vọng tâm rồi, nhưng vọng tâm từ đâu mà 

có,  tức là bản thể của vọng tâm chưa tìm ra được. Họ chỉ nói vọng tâm này là từ 

không  sanh  có.  Chính  là  ý  niệm,  họ  nói  là  ý  niệm.  Phật  pháp  nói  càng  rõ  ràng 

hơn, thọ, tưởng, hành, thức. Phật Pháp nói bốn chữ. Họ chỉ nói hành và thức, nói 

ý  niệm.  Thứ  này  đích  thực  từ  trong  tự  tánh  mà  ra.  Tự  tánh  là  không.  Nhưng  tự 

tánh không phải là không có. Bởi vì nó năng sanh, nó năng hiện, nó không phải là 

không  có.  Nhưng  tự  tánh  không  tịch,  tự  tánh  đích  thực  không  có  tất  cả  hiện 

tượng, cho nên nói nó không có, nói nó có cũng không sai, đều có thể nói thông 

được, nó đích thực có hiện tượng như vậy. Nó cái gì cũng không có, nói nó là 

không, không thể nói nó không có. Quí vị nói nó không có lại không thể nói nó là 

không. Kỳ diệu! Vì thế phải cẩn thận mà thể hội nó. Nó là bản thể của tất cả các 

pháp. Nói cách khác tất cả pháp là từ nó mà sanh ra. 

Đại  Nhật  Kinh  viết:  “một  thân  và  hai  thân,  cho  đến  vô  lượng  thân,  đồng 

nhập bản thể”. Lời này nói rất hay. Bản thể là chân thân của chúng ta, là chân ngã 

của chúng ta. Thân này là giả ngã, không phải là chân ngã. Đây là chân ngã. Một 

thân hai thân, một thân là ta, hai thân là người, có ta có người, cho đến vô lượng 

thân, thân tức là hình thể. Người có hình thể gọi là thân người. Súc sanh, chó có 

thân chó, gọi nó là thân chó. Chim chóc, chúng ta nhìn thấy thân chim. Kiến muỗi 

chúng cũng có thân. Cây cối hoa cỏ nó cũng có thân, núi sông đất đai nó cũng có 

thân, chỉ cần nó có hình thể tức là thân. Chúng ta có thể nhìn thấy, có thể rờ được, 

đây là thân. Đồng nhập bản thể, đều là bản thể sanh ra. Đây chính là nghĩa của 

căn bản. 

Lại bổn là bổn tâm, tức tự tâm của bản nguyên. Lại bổn tánh, nên có tánh 

đức. Lại có chữ căn bản, chí quan thiết yếu. Đây là gì? Vốn có. Như người điên 

vốn có đầu của mình, chắc chắn là có, không phải từ bên ngoài mà có. Đây chính 

là  nói  bản  thể  vốn  có,  vạn  sự  vạn  pháp  nó  có  căn  bản,  căn  bản  này  chính  là  tự 

tánh. Cũng gọi là pháp tánh, cũng gọi là chân tâm, cũng gọi là bản tánh. Đối với 

404  Tập 500 



sự việc này Phật dùng mười mấy danh từ, đều là sự việc này. Một sự việc vì sao 

nói nhiều danh tướng như vậy? Đây là phương tiện thiện xảo trong dạy học của 

Thế Tôn. Nói với  quí vị không nên chấp trước  tướng  danh tự, tướng danh tự là 

giả. Quí vị từ trong danh tự ngộ nhập chân thật, vậy là đúng rồi. Không cho quí vị 

chấp trước tướng danh tự, không cho quí vị chấp trước tướng ngôn thuyết, ngôn 

thuyết  là  giả  vậy.  Tất  cả  hiện  tượng  đều  là  giả.  Quí  vị phải  từ  trong  giả để  ngộ 

nhập chân thật. Trong tất cả giả tướng có chân thật. Trong tất cả sự giả cũng có 

chân thật, kỳ diệu. Quí vị nhìn thấy chân thật rồi liền thấy tánh không chấp tướng. 

Không  chấp  tướng  quí  vị  liền  thấy  tánh.  Chấp  tướng  thì  không  thấy  được  tánh. 

Chấp  tướng  sanh  phiền  não,  thấy  tánh  sanh  trí  tuệ.  Chấp  tướng  quí  vị  liền  chịu 

khổ. Kiến tánh quí vị liền an vui, tịnh định an lạc! Cho nên đáng quí nhất là quí vị 

ở trong tướng thấy được tánh. Cổ nhân có ví dụ, cho rằng dùng vàng làm vật, vật 

vật đều là vàng. Dùng vàng ví dụ cho bản thể, ví dụ cho tánh; vật là tướng, vật 

làm nhiều kiểu nhiều dáng khác nhau. 

Ngày xưa chúng tôi ở Mỹ,  trong nhóm đồng tu có một vị là cư sĩ Trần, cư 

sĩ Trần Đại Xuyên, ông ta buôn bán đá quý, không phải là thật, châu báu giả, mạ 

vàng, nó là vàng thật, mạ vàng. Có một lần ông dẫn chúng tôi đi tham quan công 

xưởng của ông, hình như hiện nay công xưởng ở Hàng Châu Tiêu Sơn, quy mô 

rất  lớn,  tiêu  thụ  trên  toàn  thế  giới.  Tôi  thấy  dường  như  cũng  đã  hai  mươi  năm 

trước, tham quan những đồ trang sức trong phòng trưng bày, mỗi thứ là một kiểu, 

không có tương đồng, có khoảng mười đến hai mươi ngàn kiểu. Vừa nhìn thấy 

thật  là  đầy  phòng  phóng  quang.  Ánh  vàng  lấp  lánh,  rực  rỡ  muôn  màu,  vô  cùng 

đẹp đẽ, tôi cảm giác còn đẹp hơn là hàng thật. Những thứ này lượng tiêu thụ rất 

lớn. Vì sao vậy?  Mất thì thôi, nó không đáng bao nhiêu tiền. Một đôi khuyên tai, 

vòng tay, dây chuyền, mười mấy đồng thôi, cho nên mất thì thôi không đau lòng. 

Đeo lên thì đẹp thật, quí vị không biết đó là giả. Cho nên lượng hàng hóa đó tiêu 

thụ đối với toàn thế giới lợi ích rất  lớn. Hôm đó những người theo tôi, cũng có 

đến hơn mười người đi theo tôi, tôi nói mọi người đến xem, chúng ta ngày ngày 

nói ví dụ, “dùng vàng làm vật, vật vật đều vàng”, hôm nay  mọi người đều thấy 

rồi.  Quí  vị  từ  trên  vật  nhìn  thấy  vàng  tức  là  thấy  tánh.  Cái  phòng  này  nhiều  đồ 

như vậy, có những gì? Chỉ có một thứ là vàng. Ngoài vàng ra không có gì nữa cả. 

Quí vị nhìn thấy tánh rồi. Nếu như quí vị nhìn đây là một đôi khuyên tai, đây là 

vòng tay, đây là dây chuyền, vàng ở đâu không biết, ở đây không có vàng. Thấy 

tướng thì không thấy tánh. Chúng ta ngày nay mê rồi, cho nên gọi là mê thất tự 

tánh. Không biết tánh ở đâu, tánh ngay ở trong tướng. Cho nên người minh tâm 

kiến tánh, Lão hòa thượng hỏi anh ta: ở đâu? Dáng vẻ như thế nào? Tùy tiện nhặt 

Tập 500  405 



một cái vẽ một cái, tất cả đều là nó, có cái gì là không phải! Lão hòa thượng gật 

đầu liền ấn chứng cho họ. Người này minh tâm kiến tánh rồi. Họ thật kiến tánh 

rồi.  Người  sau  khi  thật  sự  kiến  tánh  đã  khác  rồi,  Vì  sao  vậy?    Trong  tất  cả  các 

pháp sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần, không khởi tâm không động niệm, 

nếu  như  vẫn  còn  khởi  tâm  động  niệm,  thì  chưa  thấy  được.  Vì  sao  vậy?    Vì  họ 

chấp tướng. Chấp tướng mới sanh phiền não. Chấp tướng mới có phân biệt chấp 

trước. Người kiến tánh không thể có phiền não chấp trước. Không những không 

có  phân  biệt  chấp  trước,  vừa  rồi  nói,  căn  bản  là  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, tâm của họ là định, thực sự là tịnh định. Hình thái của họ là an lạc. Quí vị 

có thể nhìn thấy tịnh định an lạc của họ, kiến tánh mới có. Mê thất tự tánh, chắc 

chắn không có. Mê thất tự tánh, mê thất nhiều quá, người hiện đại, gọi là tâm tình 

nóng nảy. Một mình ngồi đó cũng sanh phiền não. Vậy thì có cách gì? Một người 

ngồi đó họ phiền não chuyện gì? Họ ngồi vọng tưởng, càng nghĩ càng giận, càng 

nghĩ càng không cho qua được. Họ tự sanh phiền não, đây gọi là mê quá nặng. 

Dùng phương pháp nào để giúp họ phá mê? Phật Bồ Tát từ bi, giảng kinh thuyết 

pháp, cho nên người mê quá nặng, phương pháp tốt nhất là ngày ngày nghe kinh, 

nghe được ba năm năm năm, tự nhiên phiền não họ nhẹ bớt, trí tuệ tăng trưởng. 

Nghe tám năm  mười năm, họ  đắc tam  muội rồi.  Không cần nghe các loại kinh 

khác nhau, vì hiệu quả không lớn. Vì sao vậy? Ý nghĩa trong mỗi bộ kinh giảng 

không  giống  nhau.  Muốn  nghe  thì  nghe  một  bộ.  Giống  như  cư  sĩ  Lưu  Tố  Vân 

vậy,  mười  năm  chỉ  nghe  một  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  bà  đắc  định  rồi,  bà  khai 

ngộ rồi. 

Bất cứ người nào, mười năm dùng hết công phu trên một bộ kinh, không có 

ai không khai ngộ, khai ngộ tốt, khai ngộ vãng sanh sanh vào cõi Thật báo. Đắc 

định  vãng  sanh  sanh  vào  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Chưa  khai  ngộ,  chưa  đắc 

định, vãng sanh sanh vào cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Tuy đến thế giới Cực Lạc 

đều được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, những đãi ngộ mà quí vị 

được hưởng, trí tuệ thần thông đạo lực, đều không khác Pháp thân Bồ Tát. Đó là 

Phật A Di Đà từ bi gia trì cho quí vị. Không phải là tự nhiên trong bản thân của 

quí vị mà sanh ra, không phải vậy. Phật A Di Đà cho quí vị, cũng có thọ dụng, 

không tự nhiên lắm. Nếu như chúng ta có thời gian mười năm,  mười  năm  công 

phu, chúng ta đều có thể khế nhập tướng tự nhiên trong tự nhiên, chúng ta vãng 

sanh Thế giới Cực Lạc, là thượng phẩm thượng sanh, sanh vào cõi Thật báo trang 

nghiêm,  vậy làm sao mà giống nhau! Thượng phẩm không đạt được “đắc pháp 

bậc  thượng”,  thượng  không  đạt  được  thì  “chỉ  đạt  bậc  trung”    vẫn  đạt  được  bậc 

trung. Trung chính là đắc định, được tâm thanh tịnh, cõi Phương Tiện Hữu Dư. 

406  Tập 500 



Cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  là  người  đắc  định.  Cho nên  căn  bản  này  có  căn  bản, 

phải  chắc  chắn  vậy.  Đối  với  sự  việc  này  không  hoài  nghi.  Chúng  ta  có  hay 

không? Có. Căn bản chính là bản nguyên tự tâm, chính là bản tánh, chính là tánh 

đức, cũng chính là pháp tánh. 


Phật Thích Ca Mâu Ni nói với chúng ta: tất cả chúng sanh vốn là Phật. Phật 

đó  chính  là  căn  bản.  Nên  nhớ  vốn  là  Phật,  nên  nhớ  buông  bỏ  là  đúng.  Vì  sao 

không chịu buông bỏ? 

Tôi  cảm  ơn  thầy  giáo,  giảng  đường  chúng  ta,  bức  tường  đối  diện  chỗ  tôi 

ngồi  trên  đó  treo  ảnh  thầy  giáo  tôi,  mỗi  ngày  học  tập  đều  nhìn  thấy  thầy,  đều 

hướng về  thầy hành lễ. Niệm  niệm  không quên  lời giáo huấn của thầy-  Đại sự 

Chương Gia. Chúng tôi gặp nhau ngày đầu tiên đã dạy tôi buông bỏ, đã dạy tôi 

nhìn thấu. Hóa ra buông bỏ là nhìn thấu. Vì sao quí vị không thể nhìn thấu? Nhìn 

thấu là trí tuệ. Vì sao không có trí tuệ? Quí vị chưa buông bỏ. Buông bỏ liền sanh 

trí tuệ. Nhìn thấu quí vị càng có thể buông bỏ. Tôi mới hiểu rằng chúng ta từ sơ 

phát  tâm  đến  Như  Lai  địa,  tu  cái  gì?  Chỉ  bốn  chữ  này,  nhìn  thấu  giúp  quí  vị 

buông  bỏ.  Bây  giờ  chúng  ta  đang  học  tập  kinh  điển,  giúp  chúng  ta  nhìn  thấu. 

Nhìn  thấu  rồi  chúng  ta  liền  buông  bỏ.  Buông  bỏ  lại  giúp  quí  vị  nhìn  thấu,  nhìn 

thấu  lại  giúp  quí  vị  buông  bỏ.  Hai  thứ  này  hỗ  trợ  lẫn  nhau,  từ  sơ  phát  tâm  đến 

Như Lai địa. Đại sư Chương Gia không có dấu diếm, lúc đó đã đem phương pháp 

này truyền lại cho tôi. Lúc đó tôi 26 tuổi, “nhìn thấu buông bỏ” này tôi đã thực 

hành 60 năm rồi. Cho nên những kinh này tôi đọc đều có thể đọc hiểu được, đọc 

được ý vị ở trong đó. Càng xem càng có ý vị, càng xem càng hoan hỉ. Một ngày 

không ăn cơm, không ngủ cũng không sao, một ngày  không đọc kinh, ngày đó 

sống không ra sao cả. Vì thế những kinh văn này lúc quí vị đọc đọc không biết 

chán. Càng đọc càng hoan hỉ, pháp hỉ sung mãn. Tịnh định an lạc đều từ trong 

đây mà được. Đây là Phật Bồ Tát để lại cho chúng ta. Ân đức vô thượng không gì 

sánh, chúng ta phải biết cảm ơn. Cảm ơn thì phải học tự ái, thì phải học tự trọng. 

Bản thân phải tôn trọng bản thân, bản thân phải thương yêu bản thân. Bản thân 

phải  tin  tưởng  bản  thân  có  căn  bản,  có  Phật  tánh,  có  chân  như,  có  bát  nhã.  Tôi 

thật có. Tôi chỉ cần buông những chướng ngại này xuống, nó đều xuất hiện hết. 

Làm sao tôi không vui được! Những thứ này hiện tiền rồi, bèn có cách giúp đỡ 

người khác. Phương pháp tốt nhất để giúp đỡ người khác chính là giảng kinh dạy 

học. Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa còn tại thế, giảng kinh 49 năm, không nghỉ 

ngơi ngày nào. Quí vị hỏi một ngày Ngài giảng bao nhiêu tiếng đồng hồ? Có thể 

nói từ sáng đến tối.  Trừ  mỗi ngày sáng sớm  đi khất thực, ngoài thời gian đó ra 

đều giảng kinh. Khất thực là một tiết học. Tiết học gì? Biểu diễn. Làm cho đại 

Tập 500  407 



chúng trong xã hội nhìn thấy, khiến đại chúng nhìn thấy những người này, những 

người này, thật có trí tuệ, thực sự hạnh phúc. Cái gì họ cũng không có, cuộc sống 

đơn giản như vậy, ba y một bát, ngày một bữa cơm, ngủ dưới gốc cây, an vui vô 

cùng! Vì vậy Thế Tôn thị hiện cho chúng ta điều gì? Thị hiện nhìn thấu buông bỏ. 

Biểu diễn điều này cho chúng ta thấy. Thực sự buông bỏ, thực sự nhìn thấu. Thực 

sự đạt được đại tự tại, vô lượng trí tuệ. Quí vị có chứng nghi nan đến thỉnh giáo 

Ngài. Xưa nay Ngài chưa từng gặp vấn đề gì mà không giải quyết được. Đây là 

trí tuệ.  Bất luận là người nào, bất luận có khổ nạn gì, quí vị đi tìm Ngài, Ngài sẽ 

không từ chối. Đây là từ bi. Trí tuệ vô lượng, từ bi vô tận. Sau khi Phật diệt độ, 

kinh điển lưu chuyển cho hậu thế. Hậu thế thực sự y giáo phụng hành, thì như lúc 

Phật còn tại thế không có gì khác. Phật Bồ Tát cách chúng ta không xa, chúng ta 

có tâm thân cận, họ liền ngay trước mặt. 

Hai câu ở đây “chắc chắn là có, không phải từ ngoài”, hai câu này vô cùng 

quan trọng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 







 

 

Tập 511 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập:Minh Tâm 

Thời gian: 24.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 641, hàng thứ sáu từ dưới đếm lên, bắt đầu 

từ đoạn giữa. 

“Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo đức”, bắt đầu xem từ đây. Hai câu này 

biểu thị người trước ngu si. Tịnh Ảnh Sớ viết: Tố bất vi thiện, chữ “tố” này chỉ 

408  Tập 511 



thời  gian,  thời  gian  rất  dài  không  biết  tu  thiện.  Biết  họ  không  hành,  không  biết 

đạo đức, giải thích nó không hiểu, cho nên không có thiện hạnh, không có chánh 

giải. Vô cùng ngu si. “Đời đời truyền nhau”. 

Trước đây chúng tôi đã nhiều lần giảng qua. Sự việc này ở Trung Quốc  ít 

nhất cũng 150 năm, nghe nói Nhật  Bản còn lâu hơn  Trung Quốc, thời  gian còn 

lâu hơn. “Con được cha dạy, đều là tà thuyết”, viễn ly chánh pháp, viễn ly Thánh 

hiền, “không bàn quả báo thiện ác”, nên nói “vô hữu ngữ giả”, không có ai nói 

với đời sau. 

Tiên nhân ngu xuẩn, hậu bối vô tri, là việc tất nhiên, nên nói “cũng không 

trách được”. Đây là Phật Bồ Tát từ bi. Trong tình hình xã hội ngày nay chắc chắn 

phải hiểu được tiền nhân hậu quả. Đối với tất cả người tạo tác bất thiện , không 

thể trách họ. Cho dù chúng ta một đời chưa rời thánh giáo, tự thực hành giúp đỡ 

người  khác,  đem  những  tâm  đắc  bản  thân  tu  học  được  chia  sẻ  cho  mọi  người. 

Nhưng có rất nhiều người còn muốn trách móc phê bình, thậm chí hủy nhục, hủy 

báng, hãm hại đều có. Không phải chỉ có hiện tại, ngày xưa cũng đã vậy. Thế Tôn 

năm xưa tại thế, cũng có tình hình này. Làm sao có thể trách họ được? Cho nên 

tất cả đều phải thông cảm, dùng tâm yêu thương để đối đãi. 

Tiếp theo nói “con đường sanh tử, con đường thiện ác”, Ở đây nói lên điều 

gì?  Nhân  quả  báo  ứng.  Phật  Bồ  Tát  thông  cảm  cho  chúng  ta,  chúng  ta  có  thể 

thông cảm cho tất cả chúng sanh. Nhưng nhân quả không thể nào tránh khỏi. 

Tịnh Ảnh Sớ viết: con đường sanh tử không thể tự thấy, không biết quả báo, 

không  biết  quả  báo  trong  tương  lai. Cõi  thiện  ác,  không  thể  tự  thấy,  không  biết 

nhân vậy. Hiện tại không biết cái gì là nhân thiện, cái gì là nhân ác, đều không 

biết. Hành thiện nhất định được quả thiện, tạo ác nhất định thọ ác báo. “Đối với 

nhân quả tự tâm không biết”, bản thân không hay biết. “Tha vô ngữ giả”, người 

khác cũng không dạy quí vị. Chữ “tha” này chỉ cho cha mẹ, là chỉ cho trưởng bối 

của  quí  vị.  Thế  hệ  này  qua  thế  hệ  khác  không  có  ai  giúp  quí  vị  “nên  mãi  mãi 

không hiểu”. Đây là đạo lý chắc chắn, quí vị mãi mãi không thể hiểu được. 

Cho  nên,  “đều  không  tin  tưởng,  cho  là  không  có  việc  đó”,  tình  trạng  này 

ngay trước mắt, toàn thể thế giới phổ biến đều như vậy. Cho nên người quay đầu 

khó, vô cùng vô cùng khó. 

Không biết rằng việc sanh tử, tất tự thấy được. Sau khi quí vị chết, quí vị 

lập tức hiểu được. Hiện tại, cho dù ở nước ngoài, việc mượn thân cũng rất nhiều, 

những  nơi  tôi  đi  đến  đều  có,  ở  Mỹ  có,  Canda  có,  Nhật  Bản  có,  Úc  châu  có, 

Tập 511  409 



Malaysia có. Những nơi tôi thường đến, Singapore đâu đâu cũng có. Trước đây 

rất ít khi nghe nói. Mười năm trước, chúng tôi ở Singapore thỉnh thoảng nghe nói. 

Hiện  nay  những  sự  việc  này  thường  thường  có.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  để  quan  sát,  thể 

hội  những  việc  này  không  phải  là  ngẫu  nhiên,  không  phải  là  giả  tạo  ra,  thật  có 

việc như vậy. Những người nào  mượn thân? Quỷ thần không nhiều lắm, đều là 

những gia thân quyến thuộc, oan thân trái chủ qua đời. Mượn thân để tiết lộ một 

số tin tức, toàn đều là tin tức nhân quả báo ứng. Mục đích ở đâu? Mục đích là cầu 

siêu  độ.  Lúc  họ  tại  thế,  không  tin  tưởng  nhân  quả,  không  tin  tưởng  quỷ  thần, 

không tin tưởng có đời sau, không tin tưởng sáu nẻo luân hồi. Sau khi chết biết 

hết rồi. Có thiểu số người lúc sống tôi quen biết, chúng tôi từng gặp nhau, năm 

xưa chắc chắn không tin tưởng, còn chửi tôi mê tín, bây giờ đến tìm tôi siêu độ 

cho ông ấy. Cầu tôi giúp đỡ ông ta, cầu tôi cứu ông ta. 

Những  năm  gần  đây  tôi  trải  qua  nhiều  việc  như  vậy,  nghĩ  lại  những  việc 

này không phải là ngẫu nhiên. Cho nên hơi thở này dứt rồi  liền hiểu được. Khi 

đang là thân trung  ấm biết được, gọi là “ắt tự thấy được”, lúc đó hối hận cũng 

không  kịp  nữa.  Cha  con,  anh  em,  vợ  chồng,  đến  lúc  tử  biệt  khóc  lóc  cho  nhau 

cũng không miễn được. Con người lúc sống chết biệt ly, không ai không thương 

tâm,  không  ai  không  động  lòng,  việc  thương  tâm  động  lòng  này  không  phải  là 

việc tốt. Đây là tập khí phiền não, lôi kéo quí vị đi làm việc luân hồi. Vì thế hai 

câu dưới đây nói: “một sống một chết, liên tục lưu luyến”, khó phân khó bỏ, dưới 

đây nói: ưu ái kết buộc, không giải ra được. Chữ kết là không mở ra được. 

“Tư tưởng ân hảo, bất ly tình dục, bất năng thâm tư thục kế, chuyên tinh 

hành đạo. Niên thọ toàn tận, vô khả nại hà, hoặc đạo giả chúng, ngộ đạo giả thiểu.” 

Đoạn này là trong chú giải của Niệm Lão nói. Người đời ngu si tham ái, không 

biết thế gian vạn vật đều là huyễn mộng hoa đốm hư không, lầm cho là thật, mà 

không biết vô thường nhanh chóng, không thể giữ mãi. Chúng ta may mắn trong 

đời này gặp được Đại Thừa, trong kinh luận đức Phật đem những sự việc này nói 

cho  chúng  ta  rất  rõ  ràng  minh  bạch.  Tuy  không  phải  cảnh  giới  của  chúng  ta, 

chúng ta nghe rồi vẫn luôn nghi hoặc, một chút nghi hoặc này chúng ta nên cảm 

ơn  nhà lượng tử  học cận đại, những nhà khoa học này,  ở  trong những báo cáo 

nghiên cứu khoa học của họ đã nêu ra những điều họ phát hiện được, những chân 

tướng sự  thật này  đã cho chúng ta biết. Chúng ta sau khi xem rồi nghe  rồi hốt 

nhiên đại ngộ, hóa ra hoàn toàn tương đồng với những điều trong kinh Phật nói. 

Đích thực là huyễn mộng hoa đốm hư không. Đã ngộ nhận là thật có. 

410  Tập 511 



Phật Giáo Đại Thừa cho chúng ta nhận biết bản lai diện mục của bản thân. 

Vì sao lại có quan niệm này? Quan niệm này là gốc của y báo chánh báo trang 

nghiêm trong mười pháp giới. Phật nói với chúng ta thế giới này không có ta, quí 

vị làm sao mà có được một khái niệm sai lầm như vậy? Bản ngã này rốt cuộc là 

gì? Bát thức của tướng tông nói rất rõ ràng. Mạt na thứ bảy chấp trước một phần 

A lại ya, lầm cho rằng là ta. A lại ya ví như là thân thể chúng ta, toàn bộ thân thể 

chúng ta. Mạt na là ý thức của chúng ta. Ý thức của chúng ta trên toàn bộ thân thể, 

nó chỉ bám vào một tế bào, cho rằng tế bào này là nó. Sai rồi! Toàn thể thân thể 

này là tướng phần của A lại ya. Kiến phần chấp trước một phần nhỏ của tướng 

phần. Ngộ nhận cho rằng là ta, chấp trước kiên cố, không chịu buông xuống. Đây 

là một niệm bất giác mà Phật Pháp nói. Phải chăng thật sự nắm được rồi? Không 

có. Vì sao vậy? Sát na sanh diệt. Tuy là sát na sanh diệt, nhưng sự ảnh hưởng của 

nó lập tức liền truyền đến niệm sau  đó. Niệm sau không phải là niệm trước đó. 

Nhưng  nó  đem  tin  tức  của  nó  truyền  xuống.  Thế  là  niệm  tiếp  theo  cũng  chấp 

trước, liền sản sanh tướng tương tợ tương tục. Niệm đó có hay không? Một niệm 

thật ra không tồn tại. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, thời gian một niệm bao lâu? 

Một  phần  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  trong  một  giây.  Một  ngàn  sáu  trăm  triệu  tế 

niệm mới cấu thành một giây. Một ngàn sáu trăm triệu! Chư vị nghĩ xem quí vị 

làm sao có thể đạt được nó. Tôi làm sao nắm bắt nó? 

Trước đây dùng phim cuộn chiếu nhanh đó là phim ảnh. Phim ảnh này hiện 

tại  đều  dùng  kỹ  thuật  số,  không  dùng  phim  nhựa  nữa.  Phim  nhựa  dễ  dàng  phát 

giác được. Vì sao vậy?  Phim nhựa một giây 24 tấm. Hiện nay nói với quí vị là 

một giây một ngàn sáu trăm triệu tấm, không thể so sánh. Điện ảnh lúc chiếu trên 

màn  hình,  chúng  ta  dễ  dàng  cảm  nhận  được  nó  là  giả.  Nó  đích  thực  là  tướng 

tương tợ tương tục. Mỗi tấm phim đều độc lập. Tức là mỗi một niệm đều là độc 

lập. Nó không phải niệm trước đó, cũng không phải là niệm sau đó, niệm  niệm 

độc lập. Chỉ là một niệm bất giác này, nắm bắt một chút tướng phần trong A lại 

ya, không phải là toàn bộ. Một phần trong tướng phần. Thân thể này của chúng ta 

là  một  phần  trong  tướng  phần  A  lại  ya.  Giống  như  một  tế  bào  vậy,  lại  lầm  cho 

rằng là bản thân. Tướng phần của A lại ya là gì? Khắp pháp giới hư không giới. 

Hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên mà ngày nay nhà 

khoa học nói, toàn bộ là A lại ya, đều là tướng phần của A lại ya. Chúng ta chỉ 

nắm được một chút trên hiện tượng vật chất, trên hiện tượng tinh thần cũng nắm 

được một chút, cho rằng đó là bản thân, sai rồi. Đây là Phật Pháp Đại Thừa, Phật 

Tập 511  411 



Pháp Đại Thừa nói là thật tướng các pháp. Chính là chân tướng của tất cả pháp. 

Trong  giáo  lý  Đại  Thừa  thường  nói  “triệt  pháp  để  nguyên”.  Trong  tất  cả  pháp 

phải tìm ra căn nguyên của nó. 

Người xưa có câu ngạn ngữ nói: “đập bể nồi cát hỏi đến cùng”. Tinh thần 

Đại Thừa chính là như vậy, là tinh thần của nhà khoa học.  Nhất định phải tìm 

hiểu  rõ  nó,  hiểu  rõ  ràng,  nó  rốt  cuộc  là  gì?  Tôi  rốt  cuộc  là  gì?  A  lại  ya  có  bốn 

phần, tự chứng phần, chứng tự chứng phần, tướng phần, kiến phần. Mạt na chỉ ở 

trong  tướng  phần,  nắm  được  một  phần,  chỉ  một  tí.  Trong  kiến  phần  cũng  nắm 

được một tí. Sơ suất hết toàn thể, quên mất rồi. Không biết rằng toàn thể vũ trụ và 

bản thân là nhất thể, đó gọi là pháp thân. Ứng thân là một tế bào của pháp thân 

mà  thôi.  Nếu  như  đem  pháp  thân  ví  dụ  cho  biển  lớn,  Ứng  thân  chỉ  là  một  giọt 

nước trong biển lớn. Làm sao có thể nhận một giọt nước là bản thân. Biển lớn 

không phải là bản thân? Một giọt nước này chưa từng xa rời biển lớn. Sự sai lầm 

này lớn quá, sai đến cùng rồi. Kết quả của sai lầm là gì? Kết quả của sai lầm sản 

sanh huyễn mộng hoa đốm hư không. Tức là sáu nẻo luân hồi và mười pháp giới 

là huyễn tướng hoa đốm hư không. Mười pháp giới thông minh một tí, nghe lời 

dạy của Phật rồi liền hiểu rõ. Cho nên họ có thể đoạn ác tu thiện, và còn nổ lực tu 

hành. Phải tìm cho ra gốc của bản thân. Sáu nẻo khổ rồi, sáu nẻo mê hoặc không 

giác.  Khởi  tâm  động  niệm,  nói  năng  tạo  tác,  toàn  là  sát  đạo  dâm  vọng,  tạo  tội 

nghiệp cực nặng. Những chúng sanh này chưa giác ngộ, chưa giác ngộ họ không 

phục,  họ  không  tiêu  được  oán  khí,  thế  là  đời  đời  kiếp  kiếp  oan  oan  tương  báo 

không dừng không nghỉ. Nhưng họ muốn báo thù. Không giác ngộ, đời này càng 

thê thảm hơn đời trước, đời này đau khổ hơn đời trước. Toàn là giả, cũng giống 

như nằm mơ vậy, gặp ác mộng. Nằm mơ không biết đang mơ, thật chịu khổ! Gặp 

cảnh giới ác liệt sợ toát cả mồ hôi lạnh. Tỉnh lại vẫn còn rùng mình, khổ từ đâu 

đến? 

Không  biết  vô  thường  nhanh  chóng,  vô  thường,  tất  cả  những  hiện  tượng 

này, bất luận là vật chất, tinh thần, hay là hiện tượng tự nhiên, đều không phải tồn 

tại. Thời gian nó tồn tại, Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta là  một phần một ngàn 

sáu trăm triệu của một giây. Trong một giây nó đã sanh diệt một ngàn sáu trăm 

triệu lần, đây gọi là vô thường. Quí vị làm sao có thể giữ gìn mãi mãi? Tạm giữ 

còn giữ không được. Làm sao mà nói đến mãi mãi? Làm gì có đạo lý này. Chân 

thường, giữ mãi được không? Được. Đó là chân tâm của quí vị, là bản tánh của 

412  Tập 511 



quí  vị.  Chân  tâm  của  quí  vị,  bản  tánh  của  quí  vị,  không  sanh  không  diệt,  vốn 

không lay động. Nó là bất động. 

A lại ya là gì? ngày nay nhà khoa học nói với chúng ta, nó là hiện tượng 

dao động. Hơn nữa là tần suất cao. Hiện tượng dao động tần suất cực cao, kinh 

Phật  gọi  nó  là  A  lại  ya.  Gọi  A  lại  ya  là  tàng  thức.  Chúng  sanh  tạo  tập  khí  tội 

nghiệp vô lượng vô biên. A lại ya giống như một cái kho vậy, giống như phòng tư 

liệu vậy. Toàn bộ đều bảo tồn trong đó. Quí vị giác ngộ nó không hiện tiền, nó 

không có gì cả. Lúc quí vị mê nó khởi tác dụng, nó hiện tiền. Cũng giống như họ 

nằm  mơ  vậy,  cảnh  giới  trong  mộng  hiện  tiền.  Tuy  hiện  tiền  nhưng  không  phải 

thật, toàn là giả. Đây gọi là chân tướng sự thật. Bồ Tát đối với chân tướng sự thật  

này hoàn toàn  rõ ràng rồi, Bồ Tát trong tất cả cảnh giới sẽ không khởi tâm động 

niệm, vậy là không việc gì cả. Khởi tâm động niệm mới có chuyện, không khởi 

tâm động niệm thì không có chuyện gì. Cho nên Bồ Tát  mới thực sự vào pháp 

môn  Bát  nhã,  tuyệt  vời  vô  cùng!  Tánh  tướng  không  trở  ngại  lẫn  nhau,  lý  sự  vô 

ngại.  Lý  là  tánh,  sự  là  tướng  không  chướng  ngại  lẫn  nhau.  Lý  sự  không  có 

chướng ngại, sự sự vô ngại. Chỉ cần quí vị không khởi tâm không động niệm thì 

vô ngại. Khởi tâm động niệm liền chướng ngại nó. Vì sao vậy? Khởi tâm  động 

niệm là có ngã rồi, chướng ngại liền xuất hiện. Có ngã thì làm sao? Ngã ái, ngã si, 

ngã mạn, mạt na. Bốn đại phiền não thường theo sau, thường là tương tợ tương 

tục. Cảm giác sai này ảnh hưởng đến niệm kế tiếp, niệm tiếp theo lại ảnh hưởng 

niệm  tiếp  theo  nữa,  nó  trở  thành  không  gián  đoạn.  Tuy  rằng  không  phải  là  một 

nhưng ảnh hưởng của nó dường như thi chạy tiếp sức vậy. Cây gậy của tôi đưa 

cho người tiếp theo, người tiếp theo đón lấy mà chạy tiếp. Đích thực không phải 

là bản thân ta. Họ chạy một đoạn, lại giao cho một người khác, lại tiếp theo một 

người. Vĩnh viễn không gian đoạn. Đây chính là người thế gian đời đời kiếp kiếp, 

quí vị thấy truyền cho đời thứ nhất, đời thứ nhất truyền cho đời thứ hai, đời thứ 

hai truyền cho đời thứ ba, đời này qua đời khác, không phải là một người. Chúng 

ta phải hiểu được rõ ràng hiểu được chân tướng sự thật. Thân thể của ta, ý niệm 

của ta, phải chăng là một phút trước? không phải. Một phút trước không tồn tại 

nữa. Phải chăng là phút sau? Không phải, phút sau còn chưa đến. Chúng ta nói 

một  phút  dài  quá.  Theo  Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  có  lẽ  là  một  giây,  một  giây  cũng đã 

quá dài, vì sao vậy? Trong một giây số lần sanh diệt, đã một ngàn sáu trăm triệu 

lần. Một phần một ngàn sáu trăm triệu mới gọi là ngay đây. Đó chính là, nhưng 

nói chính là không hiểu đã thay đổi bao nhiêu rồi? Quí vị xem chúng ta dùng thời 

Tập 511  413 



gian bao lâu? Một giây  có  một ngàn sáu trăm triệu. Chúng ta nếu như tính  một 

phần  mười  của  một  giây,  một  phần  mười  giây,  đó  cũng  là  một  trăm  sáu  mươi 

triệu. Đây gọi là vô thường, đây gọi là không thể giữ mãi. Không thể giữ mãi, còn 

muốn giữ gìn nó, đây là quan niệm sai lầm. Quan niệm này rất mệt, đây là phiền 

não. Quí vị đối với vật mình yêu thích, quí vị muốn giữ gìn nó, quí vị muốn mãi 

mãi không mất nó, quí vị mệt mỏi biết bao! Nó lại không phải là thật, là thật thì 

có thể duy trì, có thể nói nghe được, nhưng nó là giả. Niệm niệm sanh diệt, niệm 

niệm này là một niệm mà Bồ Tát Di Lặc đã nói. Cũng chính là trong một giây có 

một ngàn sáu trăm triệu niệm, là  một niệm trong đó. Những sự việc này làm rõ 

ràng  minh  bạch  rồi,  mới  biết  được  vô  thường  nhanh  chóng,  không  thể  giữ  mãi. 

Lúc sống càng thân ái, thân ái này là tình chấp, lúc chết lại càng thương tâm, càng 

đau khổ. Trong kinh giáo Đại Thừa đức Thế Tôn hướng dẫn chúng ta, quí vị phải 

nhìn thấu sự việc này. Nhìn thấu nghĩa là gì? Chân tướng của  sự việc này đã thấy 

rõ ràng, thì gọi là nhìn thấu. Chân tướng thực sự rõ ràng rồi, có thể thân ái hay 

không? Có thể nhưng không tham luyến. Vì sao vậy?  trí tuệ hiểu rõ chân tướng 

sự thật, không có tham luyến, quí vị liền không đau khổ, đây gọi là chân lạc, lạc 

của Thế giới Cực Lạc là lạc này, không có tình chấp, không có phân biệt. Không 

những không có phân biệt chấp trước, nó không khởi tâm không động niệm. Vậy 

biểu hiện thân ái kia, thân ái là tánh đức, là vốn có trong tự tánh, đó là thực sự 

thân ái. Sau khi mê rồi, trong thân ái này lại thêm tình chấp, tức là thêm bốn đại 

phiền não. Trong thân ái này có ngã kiến, có ngã ái, có ngã si, có ngã mạn. Lại 

thêm những thứ này vào trong đó, biến chất rồi. 

Trong sanh tử  người ở lại đau lòng vĩnh biệt người thân, người mất buồn 

bản thân đi xa, lưu luyến khó bỏ, như dao cứa tim. Nên nói “một chết một sống, 

mãi lưu luyến nhau”. Các  nhà văn, nhà thơ thế  gian, tình chấp của họ vô cùng 

nặng,  viết  ra  những  tác  phẩm  văn  học  đó,  không  những  bản  thân  tình  chấp  sâu 

nặng, họ còn lôi kéo tình chấp của người khác ra nữa. Đây là việc tốt sao? Không 

phải việc tốt. Tình chấp là phiền não sâu nặng. Quí vị lại dẫn dắt phiền não của 

người khác ra, quí vị phải chịu trách nhiệm quả báo! Tác phẩm văn học luôn luôn 

có những sai lầm đó. Nếu như nghiêm trọng, họ đọa địa ngục, lúc nào mới có thể 

ra được? Sức ảnh hưởng của nó ở thế gian không còn nữa, thì họ có thể ra được. 

Sức ảnh hưởng vẫn còn ở thế gian họ không thể ra được. Quí vị nói xem khổ biết 

bao, oan uổng biết bao. Người thế gian ngu si nên tán thán họ, còn giúp họ tuyên 

414  Tập 511 



truyền, quảng cáo cho họ. Bản thân họ ở nơi cảnh u minh khổ không kể xiết. Đây 

là chân tướng sự thật. 

Dưới đây nói, “ngày xưa ân ái, nay thành sầu khổ, mà điều này trói buộc 

thân  tâm,  như  dây  kết  nút,  không  cho  xuất  ly.  Nên  nói  buồn  thương  trói  buộc, 

không thể cởi bỏ.” Lại trói buộc là phiền não. Kiểu tình chấp này lúc nào mới có 

thể hóa giải được? Thật có, không phải là giả. Trong mấy ngàn năm sự chấp trước 

này không buông xuống được. Vì sao vậy?  Họ không có trí tuệ. Tuy nhiên thỉnh 

thoảng cũng có thể tiếp xúc với giáo dục Thánh hiền, nhưng vì tập khí phiền não 

nặng  quá,  không  quay  đầu  được  nữa.  Nghe  kinh  nghe  pháp,  biết  sự  việc  này 

không quay đầu lại được, vậy là khổ không kể xiết. 

Đại Thừa Nghĩa Chương nói: Phiền não mê hoặc, trói buộc người tu hành, 

nên gọi là kết. Nói rằng tâm có ngàn vạn kết. “Lại có thể buộc tâm, cũng gọi là 

kết”. Trong tâm quí vị có gút mắc không giải ra được. Buộc tâm này là gì? là mê 

tình. Khó giải nhất chính là tình chấp. Tình chấp người thế gian chúng ta nói là ân 

ái, nó không phải là việc tốt, nhưng người thế gian đều cho rằng đây là việc tốt, 

đây là việc đẹp đẽ. Phật nói với chúng ta sự việc này rốt cuộc là gì? Là gốc luân 

hồi. Quí vị thực sự có thể hiểu rõ ràng minh bạch về sự việc này, thực sự buông 

xuống rồi, chúc mừng quí vị, quí vị vĩnh viễn thoát ly luân hồi. 

Tư  tưởng,  tư  tưởng  là  tư  niệm  “tư  tưởng  ân  hảo”,  “thế  nhân  trân  quý”, 

người thế gian rất trân quý nó. Tìm hiểu căn nguyên của nó, thật là do dụcvọng, 

mà không biết dục là gốc của khổ, thuần tình tức đọa. Thuần tình là gì? Mảy may 

lý trí cũng không có. Thuần tình đọa vào đâu? Thuần tình đọa vào A tỳ địa ngục. 

Cho nên đây không phải là việc tốt. Nếu không thể suy nghĩ thấu đáo đối với việc 

này, nhất tâm tu đạo, để cầu giải thoát. Nếu như không thể, đối với sự việc này 

quí vị phải nghĩ sâu sắc, tính toán kỹ lưỡng, thực sự hiểu rõ rồi, thấu đáo rồi, đối 

với  pháp  thế  gian,  Tiểu  thừa  là  xuất  ly.  Cho  nên  người  thông  thường  nói  Tiểu 

thừa là pháp xuất thế. Đại Thừa là pháp nhập thế. Đại Thừa nói luân lý, nói đạo 

đức, nói nhân quả. Vì sao vậy?  Đại Thừa muốn giúp tất cả chúng sanh mê hoặc, 

khiến  cho  họ  giác  ngộ,  khiến  họ  quay  đầu.  Không  bỏ  chúng  sanh,  Tiểu  thừa 

không như vậy. Bản thân buông bỏ rồi, không muốn quay lại nữa. Chư Phật tôn 

trọng Đại Thừa, quở trách Tiểu thừa. Lý lẽ là ở đây vậy. Vì thế Đại Thừa khó hơn 

Tiểu thừa, Tiểu thừa hoàn toàn buông bỏ cảnh giới này, tâm thanh tịnh dễ dàng 

đạt  được.  Đại  Thừa  chưa  buông  bỏ  cảnh  giới  này,  vẫn  còn  ở  trong  đó giúp  đỡ 

những chúng sanh tình  chấp sâu nặng, giúp họ quay đầu. Trong đây quan trọng 

Tập 511  415 



nhất là không bị tình chấp của họ làm cho lây nhiễm. Đó là gì? Bồ Tát Đại Thừa 

có định công rất sâu, có trí tuệ. Tình chấp của quí vị rất sâu, tôi có thể cùng ở với 

quí vị, tình chấp của quí vị sẽ không lây nhiễm đến tôi. Nếu như ở cùng nhau vẫn 

còn bị lây nhiễm, quí vị nhanh chóng rời đi. Vì sao vậy?  quí vị không rời đi, lại 

bị kéo xuống đó tiếp tục làm việc luân hồi. Người bình thường không biết được 

sự lợi hại của nó, người học Phật biết được. Làm việc luân hồi như vậy biết bao 

giờ mới có cơ hội gặp được Phật Pháp? Cơ duyên này cổ nhân nói rất hay, “trăm 

ngàn vạn kiếp khó gặp được”. Ngạn ngữ có câu, nói rằng: “hễ sảy chân thành sầu 

thiên cổ”. Trăm ngàn vạn kiếp là bao nhiêu lần thiên cổ? Không thể tính ra được. 

Những khai thị này, những chân tướng sự thật này, đều ngay trước mắt chúng ta. 

Chúng  ta  học  Phật,  nhất  định  phải  duy  trì  sự  cảnh  giác  cao  nhất,  sợ  nhiễm  ô. 

Trong thức A lại ya của chúng ta có loại tình chấp vô cùng sâu đậm này, vừa tiếp 

xúc liền bị nhiễm ô. Cho nên tu hành theo Tịnh Độ khác với Mật tông. Tôn chỉ 

nguyên lý nguyên tắc của Tịnh Độ tông và Mật tông hoàn toàn tương đồng, đều 

là tu tâm thanh tịnh. Nhưng Tịnh Độ Tông tu tâm thanh tịnh là viễn ly nhiễm ô, 

Mật giáo tu tâm thanh tịnh không ly nhiễm ô. Vì thế thành tựu của Mật tông cao 

hơn Tịnh Độ. Nhưng thành tựu của Tịnh Độ nhiều hơn Mật giáo. Vì sao vậy?  do 

viễn ly nhiễm ô được tâm thanh tịnh, tuy không phải thực sự tâm thanh tịnh vẫn 

có  thể  sanh  về  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư.  Ngày  ngày  cùng  những  tài  sắc  danh 

thực thùy ở chung, thực sự đạt đến không nhiễm ô, công phu này cao hơn Tịnh 

Độ. Nếu họ vãng sanh sanh về đâu? Họ nếu vãng sanh sanh cõi Thật báo trang 

nghiêm. Họ không ở cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Vậy vấn đề là cảnh giới cao như 

vậy, có được mấy người có thể thành tựu? Ít lắm. Hoàng Niệm Lão nói với tôi, tự 

lập nước đến nay, tôi lần đầu tiên gặp ông, là hơn sáu mươi năm rồi. Trong sáu 

mươi năm này, có bao nhiêu người tu Mật tông thành tựu? Ông nói với tôi sáu 

người. Trung Quốc mười mấy ức nhân khẩu chỉ có sáu người tu Mật tông thành 

tựu. Vậy niệm Phật  vãng sanh có bao nhiêu người? Sáu trăm ngàn người có thể 

không? Có thể. Người niệm Phật vãng sanh quá nhiều rồi. Hai pháp môn này vừa 

so sánh quí vị liền hiểu được pháp môn Tịnh Độ thù thắng, đới nghiệp vãng sanh. 

Mật  tông  nếu  thực  sự  thanh  tịnh  rồi,  trong  nhiễm  ô  mà  không  nhiễm,  điều  này 

tuyệt vời. Đây không phải là điều người thông thường có thể làm được.  Vì vậy 

Niệm Lão nói với tôi: căn cơ của Thiền tông và Mật tông hiện tại không còn nữa. 

Lời này là chân thật, không phải giả dối. Muốn trải qua suy nghĩ sâu sắc. 

416  Tập 511 



“Thâm tư” là hiểu rõ  chân tướng sự  thật, “thục kế” là nên nghĩ bản thân 

mình căn tánh như thế nào. Bản thân nghĩ xem dùng phương pháp nào để bảo hộ 

bản thân? Quan trọng nhất không có gì ngoài bảo hộ bản thân không bị nhiễm ô. 

Giống  như  bịnh  truyền  nhiễm  ngày  nay  vậy,  không  bị  lây  nhiễm.  Phương  pháp 

Tịnh Tông  ổn định, cắm ba rễ này, chắc chắn sẽ không làm trái. Chắc chắn phải 

cầu  bản  thân,  y  giáo  phụng  hành  một  cách  nghiêm  khắc,  một  môn  thâm  nhập. 

Một  môn  này  chính  là  một  câu  danh  hiệu  Phật,  sáu  chữ  hồng  danh,  niệm  niệm 

không bỏ. Bất luận lúc nào, bất luận ở đâu, bất luận trong hoàn cảnh nào, trong 

tâm chỉ là một câu A Di Đà Phật, niệm niệm không bỏ. Không có tạp niệm thẩm 

thấu  vào,  quí  vị  đã  thành  công  rồi.  Đây  gọi  là  “một  lòng  tu  đạo,  để  cầu  giải 

thoát”. Nhớ kỷ không thể có hai tâm. Có hai tâm ba tâm đạo của quí vị liền bị phá 

hoại. Giải thoát liền biến thành hữu danh vô thực, vẫn tạo lục đạo luân hồi. 

Câu dưới đây nên nhớ kỹ: nháy mắt vô thường đã đến, thọ mạng hết rồi, 

lúc đó kêu than cũng vô ích,  đã muộn quá rồi. Lúc nào vô thường đến, bản thân 

phải có cảnh giác, lúc nào cũng có thể đến. Vô thường này chính là chết. 

Ngày nay trên thế gian này, tai họa nhiều như vậy, ai biết được lúc nào sẽ 

gặp phải? Chúng ta thường thấy chim thú rời hang tổ của chúng, chúng ra ngoài 

kiếm thức ăn, chúng có thể an toàn trở về hay không? Không chắc chắn. Rất có 

thể  sau  khi  ra  ngoài  bị  động  vật  khác  ăn  thịt,  bị  người  sát  hại,  đây  chính  là  vô 

thường đến, thọ mạng đã hết. Chúng ta ở trên thế gian này, cũng có khác gì đâu? 

Cho nên chúng ta nếu nghĩ ngày mai, nếu nghĩ sang năm, thì lâu quá. Đó gọi là 

vọng  tưởng.  Người  thực  sự  thành  công  làm  Phật  làm  Tổ,  họ  không  nghĩ  ngày 

mai, họ không nghĩ sang năm, cũng không nghĩ quá khứ, họ chỉ nắm bắt hiện tại. 

Người  nào  có  thể  nắm  chắc  hiện  tiền,  người  đó  chắc  chắn  sẽ  thành  tựu. 

Hiện  tiền  niệm  niệm  không  rời  Di  Đà.  Niệm  niệm  này  trong  một  giây  có  một 

ngàn sáu trăm triệu niệm niệm. Niệm niệm đều là A Di Đà Phật. Người này chắc 

chắn  thành  Phật.  Cần  thời  gian  bao  lâu?  Kinh  Di  Đà  nói  “có  thể  một  ngày”. 

Chúng ta cẩn thận để quan sát tư duy, một ngày có thể không? Có thể. Trong một 

giây có một ngàn sáu trăm triệu niệm. Một ngày 24 tiếng còn không nhiều sao? 

Không những họ có thể vãng sanh, thực sự “chế tâm nhất xứ” họ đã thành tựu lớn 

rồi, họ sanh vào cõi Thật báo trang nghiêm. Vì sao vậy?  Một ngày đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh, đây là điều chân thật, không phải là giả dối. Đây là chân 

tướng  sự  thật.  Niệm  niệm  đề  cao  cảnh  giác  cũng  là  điều  nói  ở  đây.  Đây  là  lời 

Tập 511  417 



thường nói trong nhà Phật “mạng sống trong hơi thở”. Thích Ca Mâu Ni Phật nói 

trong Kinh A Hàm vậy. 

Nên nói “niên thọ toàn tận”, hơi thở vừa dừng liền tuyên bố người này tử 

vong rồi. “Toàn tận” tức đảo  mắt đã  hết, nó rất nhanh. Cho nên “người mê đạo 

đông, người ngộ đạo ít”, “đạo” là ra khỏi sanh tử ba cõi, người  mê hoặc nhiều 

quá, người giác ngộ rất ít. 

Chúng ta xem đoạn kinh văn tiếp theo. 

“Các hoài sát độc, ác khí minh minh, vi vọng hưng sự, vi nghịch thiên địa, 

tư ý tội cực, đốn đoạt kỳ thọ, hạ nhập ác đạo, vô hữu xuất kỳ”. Đoạn nhỏ này nói 

“ác nghịch tội cực”, “hữu minh tùng si khởi sân”. 

“Hoặc đạo” là ngu si. Trong ba nghiệp ác, nghiệp sân là nhân địa ngục. “ai 

cũng tâm giết hại, ác khí đen tối”, đây là sân nhuế. Đây là tạo nghiệp nhân địa 

ngục. 

Lại nói một chút lửa tâm sân, có thể thiêu cả rừng công đức. Bình thường 

cũng có người nói: một niệm tâm sân khởi, lửa thiêu rừng công đức. Công đức là 

định tuệ. Một niệm tâm sân, toàn bộ định huệ không còn nữa. Định huệ mà quí vị 

tu được, chỉ một ngọn lửa đã thiêu rụi hết. Tức là vừa nổi tức giận đều hỏng hết 

rồi. Vì thế công đức khó tu khó giữ, phước đức thì không sao, nhưng nó có thể 

làm phước đức biến chất. Người sân si nặng quá, người tập khí nặng quá, phước 

báo này đi đến đâu để tu để hưởng thụ? Phần nhiều đến cõi A tu la, cõi la sát, cõi 

ma để hưởng thụ, nó không phải là chánh pháp. Trong tu phước có xen tạp tham 

sân si, chịu tu phước, chịu làm việc tốt, tham sân si chưa lìa xa. Vì sao làm việc 

tốt? Tôi cần danh. Tôi làm nhiều việc tốt như vậy, tôi muốn người khen ngợi, tôi 

làm nhiều việc tốt như vậy tôi muốn tranh số một. Anh tốt, tôi còn tốt hơn anh. 

Họ không phải là tâm thanh tịnh, là tâm nhiễm ô đang tu. Cho nên quả báo tuy 

không ở ba đường ác, họ cũng không ở cõi trời người, cõi trời người thuần tịnh 

thuần thiện. Tu la, la sát, ma đạo, thiện ác lẫn lộn. 

Hành  thiện  tâm  không  thiện,  tâm  có  tham  sân  si,  hành  thiện  là  gì?  Có bố 

thí,  có  cứu  tế,  giúp  đỡ  người  khác.  Những  đạo  lý  này,  chân  tướng  sự  thật  này, 

chúng ta đều phải hiểu, không thể không hiểu. Không hiểu là mê hoặc, mê hoặc 

thì  rất  dễ  phạm.  Nói  cách  khác,  rất  dễ  dàng  bị  lây  nhiễm.  Thực  sự  hiểu  rõ  rồi, 

thấu suốt rồi, chúng ta liền có khả năng miễn dịch. Tuy tiếp xúc với nó nhưng sẽ 

không  bị  lây  nhiễm.  Đây  là  Bồ  Tát.  Người  đời  người  tỉnh  ngộ  thì  ít,  người  mê 

hoặc  chánh  đạo,  mê  hoặc  chánh  đạo  nhiều,  “nên  mang  lòng  giết  hại”.  Lúc  họ 

418  Tập 511 



không vui họ liền muốn sát sanh. Lúc vui vẻ cũng muốn sát sanh. Lời này nên nói 

như thế nào? Quí vị nói họ muốn ăn thịt. Họ ưa thích hay không? Ưa thích. Heo 

anh ta ưa thích, dê anh ta ưa thích, ưa thích muốn ăn nó, ưa thích muốn giết nó. 

Bất luận là thích hay không thích đều sẽ dẫn đến động cơ sát sanh của họ. Giết là 

độc. 

Tàn  sát  mạng  kẻ  khác,  ác  khí  hưng  thạnh,  từ  địa  ngục  vào  địa  ngục.  Nên 

nói “ác khí minh minh”, minh minh nghĩa là gì? Nghĩa là u ám, nghĩa là vô tri. 

“Mộ dạ”, có mấy ý nghĩa, nói cách khác là vô tri, mê hoặc điên đảo, họ rất dễ 

dàng tổn hại mạng kẻ khác. Trong đây bao gồm cả mạng người, mạng động vật, 

mạng thực vật. Ngày nay còn phải bao gồm cả sông núi đất đai. Trong đất đai có 

khoáng  vật,  có  kim  loại,  có  ngân  loại,  nếu  họ  muốn  lấy  những  thứ  đó  phải  đào 

xuống đất đai, phát hiện dưới đó có mỏ khoáng. Họ sẽ phá hoại môi trường sinh 

thái của đất đai. Cho nên ác khí  hưng thạnh, từ tối vào tối. Điều này trong kinh 

nói là “ác khí minh minh”. 

“Sở tác giai mộng”, nên nói “vi vọng hưng sự”, khởi tâm động niệm toàn là 

tổn  người  lợi  mình.  Tổn  người  chính  là  tổn  hại  chúng  sanh.  Luôn  cho  rằng  tôi 

không tổn hại họ thì tôi không có lợi ích gì. Tôi  muốn có được lợi ích, tôi nhất 

định phải tổn hại họ. Trên trái đất nhân khẩu bùng phát, dường như là Liên hợp 

quốc tuyên bố, đến tháng mười nhân khẩu trên trái đất sẽ đột phá đến 7 tỷ người. 

Nhân khẩu đang không ngừng bành trướng, tài nguyên trái đất có hạn, vậy phải 

làm sao? Phải giết người. Họ muốn cướp đoạt tài nguyên giữ làm riêng của mình. 

Tức  là  làm  chết  bao  nhiêu  người,  họ  mới  có  thể  đạt  được.  Có  suy  nghĩ  này 

không? Người có suy nghĩ này không ít. Suy nghĩ này sai rồi, đây là ngu si. Bởi 

vì  suy  nghĩ  sai  lầm  nên  tạo  tác  đều  là  sai  trái.  Dùng  phương  pháp  gì?  Dùng 

phương pháp chiến tranh để có nhanh nhất! Hiện nay chiến tranh hạt nhân, vũ khí 

hóa học đều là chiến tranh tuyệt diệt nhân loại. 

Tiểu  tam  tai  trong  kinh  Phật  nói  chính  là  chiến  tranh  vũ  khí  hạt  nhân. 

Chúng ta đọc được những tin tức trên mạng, nói hiện tại trên thế giới này, những 

quốc  gia  có  vũ  khí  hạt  nhân,  đầu  đạn  tên  lửa  hạt  nhân  đặt  vào  bệ  phóng,  trong 

vòng ba phút liền có thể bắn đi. Vậy có bao nhiêu tên lửa? Phỏng tính có đến trên 

hai ngàn. Những tên lửa có sức sát thương cao này,  một tên lửa có thể tiêu diệt 

một thành phố, có thể giết chết hơn một triệu người. Hai ngàn tên lửa! Chỉ tính 

một quả tên lửa giết một triệu người, những tên lửa này cùng lúc phát nổ, trên trái 

đất này hai tỷ người sẽ không còn nữa. Có khả năng đó không? Có khả năng. Lúc 

Tập 511  419 



nào? Lúc nào cũng có thể. Sự việc này chúng ta có cảnh giác được không? Nếu 

như cảnh giác được quí vị mới hiểu được. Ngày nay trên địa cầu nơi chúng ta cư 

trú nguy hiểm biết bao! Lúc nào cũng có khả năng tử vong cả. Đây là việc sai trái 

hưng thịnh, thế nên “trái nghịch với trời đất”. Tức là hiện nay người ta nói trái 

nghịch với sự cân bằng sinh thái tự nhiên. 

Gia  Tường  Sớ  nói  rằng:  “trên  không  thuận  lòng  trời”,  lòng  trời  là  yêu 

người, làm sao mà biết được? Chúng ta từ trong kinh điển của các tôn giáo nhìn 

thấy được. Phật Giáo là gì? từ bi là gốc, phương tiện là pháp môn, từ bi. Cơ đốc 

giáo là gì? Thiên chúa giáo là gì? Thần thương thế nhân, thượng đế thương thế 

nhân. Nho giáo của Trung Quốc là nhân nghĩa trung thứ. Không có tôn giáo nào 

không nói về yêu thương. Ái là lòng trời. Trời này chúng ta thường nói là đại tự 

nhiên. Đại tự nhiên đối với tất cả vạn pháp từ bi bình đẳng. 

“Dưới  trái  với  ý  của  Diêm  La  Vương”,  đây  là  điều  nói  trong  Phật  Pháp. 

Diêm  La  vương  có  muốn  trừng  phạt  tội  nhân  không?  Không  muốn.  Diêm  La 

vương chưa từng tạo ra dụng cụ tra khảo. Thật tình mà nói: Diêm La vương căn 

bản là không phán người đi chịu hình phạt. Vậy địa ngục có hay không? Có, cõi 

ngạ quỷ thật có. Vậy quí vị muốn hỏi, vì sao họ đi đến đó chịu tội? Hoàn toàn là 

do tâm hành bất thiện của bản thân, nghiệp lực chiêu cảm, tự nhiên biến hiện ra. 

Không có ai kiến tạo, cũng không có ai thiết kế. Thật sự là tự làm tự chịu. Cho 

nên thiên tâm là từ bi, Diêm La vương cũng vô cùng từ bi. 

“Tùy ý làm ác như vậy”, điều này trong kinh văn nói là “tứ ý”. “Một khi tội 

ác đầy dẫy”, nên gọi là “tội cực”. Tội cực là tội ác dẫy đầy. Quí vị tạo tác quá 

đáng quá, lúc quá đáng quá trời cao không cho phép quí vị. Diêm La vương cũng 

không cho phép quí vị. Thế là tội nghiệp dẫn dắt tức không đợi tuổi thọ hết, mà 

liền đoạt mạng họ, đọa vào ác đạo. Quí vị vẫn còn thọ mạng, thọ mạng của quí vị 

vẫn chưa kết thúc, tai nạn hiện tiền, quí vị phải đi. Đây gọi là “đốn đoạt kỳ thọ, hạ 

nhập ác đạo”. Đi đến đâu rồi? Đi đến ba đường ác rồi. 

Đoạt mạng, đoạt cưỡng đoạt, làm cho nó mất đi, bỗng nhiên đoạn mất thọ 

mạng của họ. Nên gọi là “đốn đoạt kỳ thọ”. Trong Gia Tường Sớ  giải thích “đốn 

đoạt” là “diệt thọ đoạt toán dã”. Diệt thọ là thọ mạng vẫn chưa đến, thọ mạng quí 

vị bị cướp  mất trước kỳ hạn, tức là thọ  mạng bị giảm  bớt, giảm  thọ, chính là ý 

nghĩa này. Đây đều là chân tướng sự thật, sau khi hiểu rồi nếu như chúng ta tâm 

thiện  hành  thiện,  thọ  mạng  tuy  không  dài,  nhưng  thọ mạng  của  họ  sẽ  thêm  cho 

quí vị, đều là tự nhiên, cảm ứng đạo giao không thể nghĩ bàn. 

420  Tập 511 



Lại Tịnh Ảnh Sớ viết: Si nên khởi sân,  cùng tàn sát nhau, cùng mang lòng 

sát. Ác khí tối tăm, làm các việc sái. Nói tiếp: người tạo tội nghiệp, sức của tội 

cũ, tự nhiên chiêu tập ác duyên phi pháp. Theo tội nghiệp đó, mặc sức tạo tội, đợi 

tội đó nặng, liền đoạt cho tận, sẽ vào ác đạo, chịu khổ vô cùng. Đoạn này nói mê 

hoặc  tạo  nghiệp.  Bởi  vì  ngu  si,  họ  mới  khởi  sân  hận,  hai  bên  tàn  hai  lẫn  nhau. 

Ngày nay chúng ta nói đấu tranh. Đấu tranh phát triển thì đó là chiến tranh. Cho 

nên ai cũng mang lòng giết hại, hai bên không nhường nhau. Ác khí, ngày nay 

chúng ta nói là từ trường. Từ trường này là gì? là một vùng sát khí. Con người đi 

vào bầu không khí này, thân tâm bất an, cảm thấy lo sợ. Ngày nay chúng ta nói là 

không có cảm giác an toàn. Sát đạo dâm vọng gây tạo ra chỉ làm những việc này. 

Dưới đây nói tiếp người tạo tội, có liên quan đến những việc đời quá khứ. 

“Túc tội chi lực”, túc là đời quá khứ. Đời quá khứ tập khí tạo tác ác nghiệp quá 

nặng, cho nên họ dễ dàng chiêu cảm ác duyên. Ác duyên phi pháp tự nhiên rất dễ 

dàng chiêu cảm. Những tập khí ác trong quá khứ, cộng thêm hiện tại ý niệm tham 

sân si đang làm chủ tể họ. Cho nên họ sẽ cướp đoạt mạng người khác. Khởi tâm 

động niệm tổn người lợi mình, trên hành động họ tạo tội nghiệp. “Không đợi tội 

cực của họ”, tội cực chính là tội mãn rồi. Tội mãn là gì? Phước hưởng hết rồi, tội 

liền dẫy đầy. Lúc này phước báo không còn nữa. Nếu như tạo tác tội nghiệp, họ 

vẫn  đang  hưởng  thọ,  đây  là  gì?  Trong  đời  quá  khứ,  phước  báu  tu  được  vẫn  có, 

chưa hưởng hết. Họ hưởng là phước báo của kiếp trước còn lại. Phước báu hưởng 

hết rồi, tai họa liền hiện tiền. “Liền đoạt cho tận”, ai đoạt của quí vị, trời đất quỷ 

thần đoạt của quí vị. Oan thân trái chủ đến cướp đoạt quí vị. Trong quá khứ  quí 

vị đoạt người khác, hiện tại người ta đến báo thù. “Tương nhập ác đạo”, tương là 

dẫn quí vị đến ác đạo, “thọ khổ vô cùng”. 

Tuần trước chúng tôi, có một người đồng tu ở trong nước gửi đến hai đĩa 

cho tôi. Trong đĩa quang viết hai chữ “tai nạn”, tôi không biết là gì, mở ra xem 

xem  là  nhập  xác.  Người  nào  nhập  xác?  người  Nhật  Bản.  Thời  kỳ  kháng  chiến 

những tướng sĩ Nhật bản đã tử nạn trên chiến trường Trung Quốc, có tướng quân, 

có binh sĩ, nhập xác đến cầu siêu độ, tiết lộ một số tin tức đánh nhau đến bây giờ 

vẫn chưa dừng, vẫn còn đang chém giết nhau. Chúng tôi xem chiếc đĩa này xong, 

chúng tôi tin. Làm sao không tin được? Tập khí hiện nay vẫn còn ấn tướng sâu 

sắc. Nói rằng trong đầu óc họ đều là những hiện tượng chiến tranh. Chúng tôi gặp 

rồi, lúc đó chúng tôi vẫn chưa thành niên, mười mấy tuổi, học tiểu học, học cấp 

hai, tất cả chúng tôi vẫn chưa đủ tiêu chuẩn nhập ngũ, nhưng hiện tượng cực kỳ 

Tập 511  421 



bi thảm đó, chúng tôi còn nhớ như in, những nơi quân đội đến giết người phóng 

hỏa,  nhân  dân  khổ  không  kể  xiết,  cho  nên  nằm  mơ  cũng  thấy  mình  đang  chạy 

nạn, lính Nhật bản ở sau lưng rượt chúng tôi, đuổi theo chúng tôi, chúng tôi chạy 

phía  trước,  luôn  luôn  thấy  những  ác  mộng  như  vậy.  Vậy  người  tham  gia  trên 

chiến trường ấn tượng của họ càng sâu sắc hơn. Cho nên chết rồi vẫn đang đánh 

nhau,  họ  không  biết  bản  thân  chết  rồi,  họ  cũng  không  biết  chiến  tranh  kết  thúc 

rồi.  Ngày  ngày  vẫn  đang  đánh  đánh  giết  giết.  Họ  tiết  lộ  những  tin  tức  này  cho 

chúng tôi. Có một số người giác ngộ rồi, hi vọng hòa bình, không nên đánh nhau 

nữa. Những người này cầu siêu độ, nhưng vẫn có một số mê chấp chưa ngộ, vẫn 

còn ở đó mà đánh giết nhau, chưa tỉnh ngộ ra. 

Trong kinh giáo Đại Thừa Phật thường nói cho chúng ta: “tất cả pháp từ 

tâm tưởng sanh”. Những tướng sĩ trên chiến trường này, họ muốn là gì? họ chỉ 

muốn đánh nhau. Bị đánh chết rồi, ấn tượng còn chưa chuyển lại được, vẫn còn 

đánh nhau. Chiến tranh kết thúc 70 năm rồi, họ vẫn chưa buông vũ khí xuống, 

vẫn đang đánh nhau, đáng thương biết bao! Người tướng quân Nhật bản này giác 

ngộ rồi, quay đầu rồi, cầu siêu độ. Cầu pháp sư làm lễ quy y cho họ, chứng minh 

quy  y,  không  phải  cầu  tôi,  là  một  pháp  sư  ở  Trung  Quốc.  Cho  nên  người  hành 

thiện, tâm thiện làm thiện, họ luôn luôn nghĩ thiện, tốt lắm! 

Nghĩ ác làm ác, tập khí ác biết khi nào mới hết? Đây là người đời do ngu 

si  mà  sanh  sân  tâm,  sát  hại  lẫn  nhau,  tâm  chứa  ác  độc,  chỉ  làm  việc  sai.  Chiến 

tranh là việc sai, thế là người tạo tội, do nghiệp lực tội ác đời trước, các loại ác 

duyên tự nhiên theo nhau, tùy ý làm ác. Hiện tại vẫn đang làm ác, vẫn đang đánh 

nhau. Đợi đến lúc thói quen ác đầy dẫy, quả báo hiển hiện, bỗng nhiên đoạt hết 

thọ  mạng  của  họ,  đọa  vào  ba  đường  ác,  quả  báo  phải  thọ,  không  có  cùng  tận, 

“muốn ra không được”, nên nói “vô hữu xuất kỳ”. Cho dù đọa lạc vào đường ác, 

họ đích thực ở nơi đường ác, trong đường ác rồi vẫn còn đánh giết nhau. Chiến 

trường là một thứ địa ngục, sau khi chết tạo nghiệp này rồi vào địa ngục này, mãi 

mãi giết hại lẫn nhau. Chúng ta không ngờ rằng họ đối với sinh mạng hoàn toàn 

không có cảm giác an toàn. Muốn tránh khỏi người khác giết hại mình, bản thân 

lại muốn nghĩ đủ cách để giết người khác, cho nên sát sanh. Thực sự giác ngộ rồi, 

đồ tể buông dao lập tức thành Phật. Không thể làm những việc như vậy nữa, phải 

sám hối. Sát sanh cắt đứt sinh mạng người khác, giết súc sanh cũng không ngoại 

lệ. Súc sanh cũng là một sinh mạng, nó cũng có tình thức, nó cũng muốn bảo toàn 

bản thân. Bất luận là quí vị cố ý, hay vô ý giết hại nó, đều là tội, không thể nói vô 

422  Tập 511 



ý không phải là tội. Tội vô ý nhẹ một chút, tội cố ý nặng. Nếu như nó không có 

tâm báo thù, vậy thì rất dễ độ; nó vẫn còn tâm báo thù thì phiền phức lớn rồi. Nếu 

như  nói  hận  thấu  xương  không  báo  thù  không  được,  thì  sự  việc  này  rất  phiền 

phức. Phật đến khuyên, nó cũng sẽ không chấp nhận, nên nói là thâm thù đại hận. 

Trong xã hội ngày nay, trên toàn thế giới sự việc này rất phổ biến, cho nên 

chúng ta nhìn thấy xã hội ngày nay động loạn bất an, con người sống trên thế gian 

này, đích thực là không có cảm giác an toàn. Đây là khổ! Trong tất cả khổ não 

nỗi khổ thứ nhất là không có cảm giác an toàn.  Cuộc sống như vậy làm sao mà 

sống? Chúng ta cũng coi như rất may mắn, gặp được Phật Pháp, gặp được Tịnh 

Tông. Nghĩ xem nếu như không gặp được Phật Pháp, không gặp được Tịnh Tông, 

ngày tháng này làm sao mà sống cho được? Khó nhất là không có cách gì để đột 

phá, đó chính là sanh tử luân hồi, oan oan tương báo không bao giờ dứt. Chúng ta 

bị người khác tổn hại, mãi mãi sẽ không quên được, tức là thâm thù đại hận. Sau 

khi  học  Phật  mới  hiểu  được,  đây  là  mộng  huyễn  bào  ảnh.  Đây  là  người  trước 

không biết, không thể trách họ. Vậy mới hốt nhiên đại ngộ, thực sự quay đầu. Bất 

luận bị tổn hại như thế nào, cũng không có tâm báo thù. Vì sao vậy? Có tâm báo 

thù, thì sẽ không thể xa rời lục đạo. Tâm báo thù không còn nữa, chúng ta mới có 

thể vãng sanh Tịnh Độ. 

Hiện nay mục tiêu của chúng ta thay đổi rồi, chúng ta hướng đến Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc, chúng ta không muốn làm chuyện luân hồi lục đạo nữa, ý 

niệm  này  chuyển  được  rất  tốt!  ý  niệm  này  chuyển  đổi  rồi  là  thuần  tịnh  thuần 

thiện. 

Đời trước đời nay tất cả những oan nghiệp đều xóa sổ hết. Ở nơi họ không 

xóa sổ, nhưng nơi tôi xóa rồi, tôi liền không bị quấy nhiễu nữa. Nếu như tôi chưa 

xóa sổ, chắc chắn sẽ bị quấy nhiễu. Vậy oan oan tương báo sẽ rất khó kết thúc. Ở 

nơi tôi xóa sổ rồi, đến đây chấm dứt, sẽ không còn ý niệm báo thù nữa. Nhất tâm 

niệm Phật, điều này quan trọng! 

Rất nhiều người đồng tu đến chỗ tôi thăm tôi, có một vài người viết thư cho 

tôi, đại đa số người đều  hỏi, một câu danh hiệu Phật niệm như thế nào mới đắc 

lực. Tương lai vãng sanh mới chắc chắn? Câu hỏi này rất hay. Bởi vì người hỏi 

nhiều quá, là việc tốt. Có thể nêu được câu hỏi này, Phật ở trong kinh giáo giảng 

cho  chúng  ta  rất  rõ  ràng.  Có  thể  vãng  sanh  không?  Quyết  định  nơi  ba  điều  tín, 

nguyện, hạnh. Đây gọi là ba tư lương để vãng sanh Thế giới Cực Lạc. Nói cách 

khác, là ba điều kiện quan trọng nhất. Điều kiện thứ nhất là chánh tín. Chánh tín 

Tập 511  423 



là  gì?  tôi  nói  tôi  tin  rồi,  chỉ  miệng  nói  tin  tưởng  thì  chưa  được,  phải  sự  thật  có 

bằng chứng, bằng chứng là gì? là thật làm. Tin Phật không phải là nói trên miệng 

thôi. Phải y giáo phụng hành mới gọi là chánh tín. 

Ngày xưa, tôi  33 tuổi xuất gia, 35 tuổi thọ giới, sau khi thọ giới xong trở 

về, quy củ của nhà Phật việc đầu tiên khi trở về là cảm ơn thầy giáo, đáp đền ơn 

thầy giáo đã dạy dỗ. Thầy giáo của tôi là cư sĩ Lý Bính Nam. Sau khi tôi thọ giới 

xong  đến  Đài  Trung  thăm  thầy  giáo,  ở  Thư  viện  Từ  quang.  Tôi  chưa  vào  cửa, 

nhìn thấy Thầy, thầy ở nơi đó, thầy cũng nhìn thấy tôi, nhìn thấy tôi thầy chỉ tôi 

nói: ông phải tin Phật! Ông phải tin Phật! Âm thanh thầy nói rất lớn, nói rất nhiều 

lần. Tôi cũng cảm thấy mù mờ chẳng hiểu. Tôi học Phật bảy năm mới xuất gia, 

xuất  gia  liền  dạy  ở  Phật  học  viện,  bắt  đầu  giảng  kinh.  Lại  hai  năm  nữa,  tôi  thọ 

giới là đã chín năm. Giảng kinh dạy học dạy được hai năm, làm sao mà không tin 

Phật được? Không tin Phật làm sao tôi lại làm như vậy? Tôi nghe không hiểu ý 

trong lời của thầy. Tôi bước đến, “ông ngồi xuống”, tôi đảnh lễ thầy, sau khi lễ 

thầy  xong,  “ông  ngồi  xuống”.  Thầy  nói  với  tôi:  Ông  đừng  cho  rằng  ông  đã  tin 

Phật rồi. Có rất nhiều Lão hòa thượng đến chết cũng chưa tin Phật Pháp. Vậy là 

tôi càng nghe càng không hiểu. Lão hòa thượng đến chết cũng chưa tin Phật sao? 

Thầy giáo nói với tôi thế nào gọi là tín. Dưới tín có giải, dưới giải có hành, dưới 

hành có chứng.  Tín giải hành chứng tất cả đều đầy đủ mới gọi là tin Phật. Đến 

đây tôi mới hiểu rõ. Có tín có giải quí vị chưa làm được, là quí vị chưa tin. Quí vị 

có thể làm được, quí vị chưa chứng đắc, là quí vị chưa tin tưởng. 

Nói cách khác, Tịnh độ tông nhất định phải thực sự vãng sanh đến Thế giới 

Cực Lạc  mới gọi là tin Phật.  Quí vị  chưa vãng sanh Thế giới Cực Lạc,  việc tin 

của quí vị không phải là thật, là giả vậy. Tiêu chuẩn này, tôi hiểu được rồi, tôi đã 

rõ ràng. Thật sự có người xuất gia thọ giới một đời, cuối cùng lúc lâm chung vẫn 

là chân tay luống cuống đi đến tam đồ, do không tin vậy. Cho nên sau khi tôi thọ 

giới trở về, chưa bao lâu tôi liền từ chức chức vụ dạy học ở Phật học viện, lại trở 

về  Đài  Trung,  tiếp  tục  tiếp  nhận  sự  dạy  dỗ  của  thầy  giáo.  Tôi  trước  sau  ở  Đài 

Trung  tròn  mười  năm,  thân  cận  thầy  giáo,  thầy  giáo  nói  lời  thẳng  thắn  với  tôi, 

những lời thẳng thắn như thế này thông thường người khác sẽ không nói với tôi. 

Tôi không nghe được. 

Tín, thực sự không dễ dàng kiến lập. Tín từ đâu mà có? Từ hiểu mà có. Đối 

với kinh giáo quí vị chưa thật sự lý giải thấu triệt, lòng tin của quí vị sẽ dao động. 

Cổ nhân nói: danh cao lợi dày, bởi vì quí vị căn tánh hạ liệt, căn tánh hạ liệt là gì? 

424  Tập 511 



thích danh thích lợi. Tức là tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng. Tập khí tham ái ngũ 

dục lục trần. Đây là nhiều đời nhiều kiếp sẵn có trong thức A lại ya. Nếu quí vị 

gặp duyên nó liền khởi hiện hành. Ngày nay gặp được Phật Pháp, duyên Phật quá 

mỏng,  duyên  ở  thế  gian  này  quá  dày,  hơn  nữa,  lực  lượng  rất  lớn.  Quí  vị  không 

ngăn được mê hoặc, những thứ này vừa đến quí vị liền thay lòng, quí vị liền cải 

đạo. Sự việc này từ xưa đến nay không biết bao nhiêu người có thể kiên trì đến 

cùng, không ai không thành tựu. Không thể kiên trì, giữa đường thối tâm, đâu đâu 

cũng  có.  Học  Phật  vì  sao  bị  đọa  lạc?  Nguyên  nhân  là  chỗ  này  vậy.  Điều  này 

chúng ta không thể không biết. Sau khi biết rồi làm thế nào để ngăn ngừa? Làm 

thế  nào  để  đối  phó?  Đều  là  do  nơi  thành  bại  của  bản  thân  trong  đời  này.  Phật 

Pháp tôi dùng là mỗi ngày không thể xa rời kinh Phật. Kinh Phật là lời giáo huấn 

của Phật Đà. Tôi ngày ngày đều đọc, ngày ngày không xa rời. Để kinh Phật ngày 

ngày  nhắc  nhở  tôi.  Cổ  nhân  cho  rằng:  ba  ngày  không  đọc  sách  thánh  hiền,  mặt 

mày đáng ghét. Quí vị liền bị hoàn cảnh bên ngoài làm nhiễm ô. Không những 

phải đọc, mà còn phải giảng. Vì sao vậy?  Giảng, quí vị phải thật đọc, bởi vì quí 

vị phải chuẩn bị để giảng cho người khác nghe. Lại còn tiếp nhận sự hỏi đáp của 

người khác, ép quí vị không dụng công, không chuyên tâm là không được. Đương 

nhiên trong đây có một nhân tố rất quan trọng. Quí vị phải buông xả danh văn lợi 

dưỡng. Thứ này không buông xuống là chướng ngại nghiêm trọng của quí vị. Quí 

vị muốn làm cũng không làm được. Điều này không thể không biết vậy. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 511  425 



Tập 512 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 24.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi.  Mời  quý  vị  xem   Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải trang 644, bắt đầu xem kinh văn của hàng thứ ba. 

“Nhược tào đương thục tư kế, viễn ly chúng ác, trạch kỳ thiện giả, cần nhi 

 hành chi, ái dục vinh hoa, bất khả thường bảo.Giai đương biệt ly, vô khả lạc giả, 

 đương cần tinh tấn, sanh an lạc quốc, trí tuệ minh đạt, công đức thù thắng. Vật 

 đắc tùy tâm sở dục, khuy phụ kinh giới, tại nhân hậu dã.” Đây là đoạn cuối cùng 

của phẩm này. Chúng ta xem chú giải của Niệm Lão. “Đoạn cuối phổ khuyến”, 

khuyên ngăn rộng rãi đại chúng. 

“Ngăn ác làm thiện, cầu sanh cực lạc”, đây cũng là điểm Phật Pháp và văn 

hóa truyền thống không tương đồng. Trong văn hóa truyền thống nói cho chúng 

ta, không xa lìa thế gi 

ới  này,  tổ  tông  dạy  chúng  ta,  con  người  một  đời  nhất  định  phải  làm  một 

người tốt. Người Trung Quốc từ xưa đến nay tin tưởng có thiên thần, tin tưởng có 

địa thần. Cho nên dân gian mấy ngàn năm đến nay phổ biến tế trời, tế tổ, tế thần 

thổ địa. Thần thổ địa, bởi vì  Trung Quốc từ xưa đã dùng nông lập quốc, không 

chỉ nhờ trời làm  ăn, thiên thời địa lợi,  chúng ta không thể tách rời đất  đai. Cho 

nên vô cùng tôn trọng thổ địa, nên phụng cúng thần thổ địa, miếu thổ địa rất phổ 

biến. Ở Trung Quốc bất luận ở vùng nông thôn nào đều nhìn thấy miếu thổ địa. 

Tùy  theo  sự  di  chuyển  của  nhân  dân.  Giống  như  người  Trung  Quốc  ra  nước 

ngoài, miếu thổ địa ngoại quốc cũng rất nhiều, đều mang theo. Miền duyên hải, 

thường nói gần núi ăn núi, gần nước uống nước, lạyMa tổ. 

Kỳ thực Ma tổ là hóa thân của Quán Thế Âm Bồ Tát, bảo hộ những ngư dân 

này. Làm cho họ vào ra khi đi đánh bắt cá được bình an trở về. Cho nên ngày xưa 

vì  cuộc  sống  không  thể  không  đánh  bắt  những  động  vật  này,  nhưng  họ  vẫn  có 

lương  tâm,  ví  dụ  đánh  bắt  cá,  cá  lớn  thì  được,  cá  nhỏ  thì  không  được.  Nó  còn 

chưa lớn. Không như hiện nay, hiện tại thì một mẻ bắt sạch. Điều này tổn hại đến 

tự nhiên. Đức thượng đế  thương người, chúng ta đã sơ suất  rồi.  Mùa xuân nhất 

định không sát sanh. Vì sao vậy? Sinh vật vừa mới thời kỳ sinh trưởng. Nên nói 

426  Tập 512 



xuân sinh hạ lớn. Lúc đi săn vào mùa thu, không có chuyện đi săn vào mùa xuân, 

thu thu hoạch đông tàng trữ. Vì thế hành vi con người nhất định phải phù hợp với 

thiên đạo, ngày nay nói là trật tự đại tự nhiên. Tùy thuận với trật tự của tự nhiên. 

Như vậy làm cho thiên thời địa lợi nhân hòa, mọi mặt đều có thể quan tâm được. 

Cho nên nó không sinh chuyện. 

Người Trung Quốc thông thường không hiểu Phật Pháp lắm, luôn hi vọng 

tương lai chết đi có thể sanh thiên. Đây là kỳ vọng số một với họ. Thứ hai là hi 

vọng đời sau cuộc sống được tốt hơn đời nay. Có thể làm được hay không? Có 

thể. Trong Phật Pháp là nhờ ngũ giới, ngũ giới không làm  mất thân người. Đời 

này là làm người, đời sau vẫn sanh vào cõi người, sẽ không bị đọa vào ba đường 

ác. Ngũ giới là không sát sanh. Không sát sanh tương đồng với “nhân” ở trong 

văn hóa truyền thống. Truyền thống nói ngũ luân, ngũ thường. Ngũ luân là nói về 

mối  quan  hệ,  quan  hệ  giữa  người  và  người.    Nói  cách  khác,  là  người  một  nhà, 

“phàm là người đều phải thương yêu”. Đây là mối liên hệ nói đến tột cùng! Ngũ 

thường, thường là vĩnh viễn không thể mất đi, là đức hạnh cơ bản của việc làm 

người.  Nhà  Phật  không  sát  sanh,  chính  là  “nhân”  được  nói  đầu  tiên  trong  ngũ 

thường.  Nhân ái là suy mình ra người. Nghĩ đến bản thân mình, đồng thời nhất 

định nghĩ đến người khác. Ý nghĩa này rất quan trọng. “Kỷ sở bất dục vật thí ư 

nhân”, bản thân ta không muốn người khác áp đặt mình, mình cũng không được 

đối đãi với người khác như vậy. Hạt nhân của giáo dục truyền thống là ái. “Phụ tử 

hữu thân”, đây là thân ái. Mục tiêu đầu tiên của giáo dục là làm thế nào để duy trì 

sự thân ái này, suốt đời không bị biến chất. Đó là mục tiêu đầu tiên của giáo dục. 

Mục tiêu thứ hai là hi vọng phát huy rộng rãi thứ thân ái này. Yêu cha mẹ, yêu 

ông bà, yêu ông bà cố, yêu anh em. Yêu cả gia tộc thân thuộc này, yêu xóm làng, 

xóm làng là những người hàng xóm, bà con xóm làng, yêu xã hội, yêu quốc gia. 

Cuối cùng phát triển thêm ra, “phàm là người đều phải yêu”. Cho nên nó là giáo 

dục yêu thương. Từ xưa đến nay giáo dục, mục đích của nó không phải là thăng 

quan phát tài. Khổng Tử từng nhận được sự giáo dục tốt đẹp, là nhà giáo dục vĩ 

đại nhất của Trung Quốc. Thân phận của ông là bình dân, ông không phải là quan 

cao tước vị dày, không phải vậy. Cuộc sống của ông rất thanh bần, là gia đình 

tiểu khang. Cuộc sống tạm ổn, không giàu có. Đây cũng là làm gương cho người 

đời sau thấy. Cuộc sống chỉ cần sống được, nhưng cuộc sống tinh thần vô cùng 

dồi dào. Người Trung Quốc coi cuộc sống vật chất rất thấp, cuộc sống tinh thần 

rất được coi trọng. Cho nên người có đạo đức, có học vấn – ngày nay nói là họ có 

Tập 512  427 



tư tưởng – gọi là nhà tư tưởng, nhà giáo dục. Phật Pháp phạm vi của nó lớn, nó 

siêu việt lục đạo luân hồi, siêu việt thiên đường, địa ngục. Vì thế thuộc về phương 

diện này, nó khác với văn hóa truyền thống Trung Quốc. 

Phật Pháp nói là mười phương chư Phật quốc độ, đặc biệt coi trọng là Di Đà 

Tịnh  Độ.  Vì  sao  vậy?  Mười  phương  quốc  độ  tuy  tốt,  điều  kiện  rất  cao.  Quí  vị 

chưa đầy đủ điều kiện này quí vị không đến được. Thế giới Cực Lạc điều kiện 

không cao. Nói cách khác, người đều có thể đến. Ai cũng có thể thành tựu. Vậy 

nên có pháp môn phương tiện thù thắng như vậy, chư Phật giới thiệu, chư Phật  

tán thán, đều khuyên chúng ta có thể cầu sanh Tịnh Độ. Mục đích cầu sanh Tịnh 

Độ là gì? là đi học. Trên thực tế nói, chúng ta thấy Phật Thích Ca Mâu Ni giới 

thiệu Tịnh Độ cho chúng ta. Tịnh Độ rốt cuộc là tính chất gì? Nó là trường học, 

nó  không  phải  là  một  quốc  gia.  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  không  có  quốc 

vương, không có thượng đế. Nhìn thấy Thế Tôn giới thiệu nhiều như vậy, chúng 

ta phải đưa ra một kết luận. Thế giới Cực Lạc là trường học, Phật A Di Đà là hiệu 

trưởng. Vị hiệu trưởng này ngày ngày lên lớp.  Mười  phương thế  giới chư Phật 

Như Lai, chư đại Bồ Tát cũng thường đến Thế giới Cực Lạc giúp Phật A Di Đà, 

ví  dụ  như  thân  phận  dạy  học,  giảng  sư  chẳng  hạn  rồi  đến  Thế  giới  Cực  Lạc. 

Những người trong mười phương thế giới vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc có Bồ 

Tát,  có  Thanh  văn,  có  thiên  nhân,  cũng  có  cõi người  chúng  ta  cho  đến cõi  súc 

sanh. Súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục đều có vãng sanh. Những người này vãng sanh 

đến Thế giới Cực Lạc, là cõi Phàm thánh đồng cư. A la hán, Bích Chi Phật, hàng 

này vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc là cõi Phương tiện hữu dư. Thực sự là Bồ 

Tát minh tâm kiến tánh, sanh cõi Thật báo trang nghiêm. Vậy thông thường sanh 

đến cõi Thật báo trang nghiêm của chư Phật Như Lai tất yếu là minh tâm kiến 

tánh. Có điều kiện này mới có thể vãng sanh, thế Giới Tây Phương không nhất 

thiết, chỉ cần đầy đủ thâm tín thiết nguyện là được. Thành thật niệm Phật dường 

như không có ai không vãng sanh được. Đây là điều thù thắng của Thế giới Cực 

Lạc. Cho nên đoạn này đầu tiên khuyên chúng ta phải đoạn ác tu thiện. Bỏ ác làm 

lành chính là đoạn ác tu thiện, cầu sanh Tịnh Độ. Đây thực sự là rốt ráo viên mãn. 

Chúng ta phải trân quý cơ hội này. 

“Nhược tào”, đây là lời nói thời xưa, hiện tại nói “quí vị”, ngày nay chúng ta 

nói là quí vị, những người như quí vị, ngày xưa nói là “nhược tào”, hiện tại nói 

quí vị “tức nhữ đẳng”, “thục tư thục kế”, cẩn thận suy nghĩ, cẩn thận để kế hoạch 

một chút, đây chính là thường nói “thâm tư thục kế”, suy nghĩ một chút. Quí vị 

428  Tập 512 



nghĩ rõ ràng, nghĩ thấu đáo rồi Thế giới Cực Lạc thật tốt, chúng ta đến Thế giới 

Cực Lạc, nói theo cách ngày nay là di dân, chúng ta di dân đến Thế giới Cực Lạc, 

đến nơi đó để học tập. Sau khi tốt nghiệp, tốt nghiệp tức thành Phật rồi, lại trở lại, 

trở lại dạy học, nói là “đảo giá từ hàng”. Ở bên này thành Phật khó quá, không có 

thầy giáo tốt, không có môi trường tu học tốt. Quí vị xem gần đây chúng ta gặp 

có mấy em nhỏ rất ưu tú, bảy tám tuổi, đem những điển tịch truyền thống Trung 

Quốc học thuộc được không ít, gia trưởng đều hi vọng bồi dưỡng chúng, tương 

lai theo đuổi văn hóa truyền thống. Nhưng hiện tại đến tuổi đến trường, không thể 

không  đến  trường,  vừa  đến  trường  đương  nhiên  chịu  sự  ảnh  hưởng  của  môi 

trường trường học, họ liền không thể chuyên môn học văn hóa truyền thống rồi. 

Trong môi trường chúng ta hiện tại không có trường tư thục, lại không có kiểu 

trường học như vậy, cho nên vô cùng khó khăn, đến tìm tôi, tôi cũng chẳng có 

cách gì. Cách nghĩ của phụ huynh là tốt, hi vọng con trẻ mãi học văn hóa truyền 

thống, nếu như ngày xưa học tư thục thì không có vấn đề gì. Thầy giáo có thể dẫn 

dắt quí vị  mười  năm, hai mươi năm, cho đến quí vị học nghiệp thành tựu. Ngày 

nay khó rồi, quí vị không thể không đến trường, đến trường rồi lúc dạy  sẽ khó, 

bạn học của trẻ em nhiều, liền nhiễm lấy những thói quen không tốt. Đối với sự 

tiến tu của bản thân sẽ bị giảm thiểu rất nhiều. Dùng Phật Pháp để nói, thực sự là 

Thánh hiền tái lai, là người tái lai, thì không sợ, họ có thể giữ được. Không phải 

là người tái lai, thì không được, chắc chắn bị ô nhiễm. Những thứ học được trong 

hai ba năm lúc quí vị còn nhỏ, không giữ được. Bản thân dạy phải chịu nhiều cực 

khổ, phải để ý đến môn học ở trường học, cũng phải dạy cho họ những thứ truyền 

thống, những điển tịch truyền thống. Cho nên hiện tại rất vất vả. Vất vả cũng phải 

dạy,  không  thể  không  dạy.  Dạy  chúng  ta  “thâm  tư  thục  kế”,  trọng  điểm  ở  đâu? 

Chính là bốn câu dưới dây. 

“Ái dục vinh hoa, bất khả thường bảo, giai đương biệt ly, vô khả lạc giả.” 

Bốn câu này, phải suy nghĩ nhiều. “Ái dục vinh hoa” là thứ con người thích, phải 

hiểu được thứ này không thể giữ được, là thọ dụng vô cùng ngắn ngủi, nhất định 

phải  nhìn  thấu  nó.  Sau  khi  thực  sự  nhìn  thấu    thâm  nhập  kinh  tạng.  Cổ  đức  có 

câu: “thế vị sao đậm bằng pháp vị!” Ái dục vinh hoa là thế vị. Mùi vị của pháp 

thế gian không sánh bằng pháp vị. Nhưng pháp vị người bình thường không dễ 

dàng nếm được. Đặc biệt là thời đại này. Vì sao vậy?  Pháp vị là thật, thế vị là 

giả. Quí vị muốn học thứ thật thì phải dùng chân tâm. Người hiện nay không có 

chân  tâm,  toàn  là  giả,  hư  tình  giả  ý,  không  phải  là  chân  tâm.  Chân  tâm  là  hình 

Tập 512  429 



dáng như thế nào? Ấn Quang Đại sư thường nói “thành kính”, chân thành cung 

kính. Thái độ này hiện nay không có nữa. Chân thành cung kính tất nhiên phải 

bồi  dưỡng  từ  nhỏ.  Hiện  tại  từ  nhỏ  đã  sơ  suất  rồi.  Cha  mẹ  đều  phải  làm  việc, 

không  ai  dạy  họ.  Ông  bà  chăm  sóc,  ông  bà  lại  nuông  chiều,  thích  cháu  nội, 

thương cháu nội, tất cả đều tùy thuận nó, như vậy không hư được sao? Cho nên 

trẻ con hiện nay, ảnh hưởng nó nhiều nhất là gì? ti vi, đồ chơi điện tử. Những thứ 

này ảnh hưởng nó nhiều nhất. Đây không phải là việc tốt. Cho nên làm cho một 

chút ngây thơ, một chút chân thành của chúng bị mất theo ti vi và những thứ đồ 

chơi. Chúng không biết hiếu thuận cha mẹ, không biết tôn trọng người lớn, không 

biết yêu thương anh em. Đây là yêu cầu cơ bản của nhân luân. Chúng làm không 

được. Cho nên không có tâm chân thành. Sau khi lớn lên vẫn như thế, chúng đã 

nuôi thành thói quen rồi. Biểu hiện ở bên ngoài thì nóng nảy; nội tâm không có 

thành kính, tâm khí nóng nảy. Kiểu tâm  thái này cầu  học vấn thánh hiền, thì bị 

chướng ngại rất lớn. Khổng Tử đến dạy quí vị cũng chẳng có cách gì. Học kinh 

giáo càng khó khăn hơn. Phật Bồ Tát đến dạy quí vị cũng không dạy tốt được. Vì 

sao vậy? Quí vị không thể tiếp thu. Ấn Quang Đại sư nói rất hay: một phần thành 

kính, có thể tiếp thu được một phần. Mười phần thành kính quí vị có thể tiếp thu 

được  mười phần. Hiện tại được  mấy phần thành kính? Gần như không có nữa. 

Không có tâm thành kính, vào thời xưa thầy giáo sẽ không dạy quí vị. Quí vị đi 

theo học dự thính thì có thể, thầy giáo sẽ không dạy quí vị. Vì sao vậy?  vì quí vị 

không thể tiếp thu, không phải thầy giáo không từ bi. Đây là chúng ta nói đến sự 

phục  hưng  của  văn  hóa  truyền  thống.  Đây  là  một  mắt  xích  vô  cùng  khó  khăn, 

không dễ dàng gì đột phá. Học Phật vấn đề cũng chính tại chỗ này. 

Tâm tánh nóng nảy đối với ái dục vinh hoa, họ cho rằng đây là việc vui, việc 

tốt. Ngày ngày họ truy cầu, ngày ngày họ hưởng thụ. Họ làm sao mà chịu buông 

bỏ?  Tuy  điển  tịch  của  cổ  thánh  tiên  hiền  đều  nói  như  vậy,  giống  như  dưới  đây 

Hội Sớ nói: “vinh hoa không thể giữ, tích tụ sẽ ly tán. Ái dục không thể thường, 

hưng thạnh rồi tàn suy, điên đảo vui sai lầm, vì vậy không thể vui. Cho dù họ biết 

được sự việc này, họ cũng sẽ không buông bỏ. Được một ngày hưởng thụ họ phải 

hưởng thụ cho hết một ngày. Ngày mai, ngày mai còn chưa đến, còn chưa nghĩ 

đến.  Cho  nên  điều  này  vô  cùng  khó.  Muốn  người  ta  buông  bỏ  danh  văn  lợi 

dưỡng, buông bỏ vinh hoa phú quý. Hiện nay điều này khó khăn hơn bất cứ điều 

gì. Nếu như thực sự buông bỏ, họ nếm được pháp vị, vậy thì khác rồi. Thật sự rõ 

ràng pháp vị vượt qua thế vị. Trong pháp vị có niềm vui chân thật, tương ưng với 

430  Tập 512 



tánh đức.  Pháp thế  gian  tương ưng  với phiền não, tương ưng với tâm hành bất 

thiện. Pháp lạc không như thế, pháp lạc đích thực tương ưng với tánh đức. Đây là 

niềm vui của bậc Thánh, nên truy cầu nó. Phật ở đây giảng rất hay, Nho và Đạo 

cũng như vậy. Vinh hoa không giữ được, thời gian rất ngắn. Thế gian vinh hoa 

phú  quý  đến  tột  đỉnh  không  ai  bằng  đế  vương.  Chúng  ta  xem  xem  lịch  sử,  đế 

vương các đời, họ  có thể  hưởng thụ  được bao nhiêu năm? Hưởng thụ  được 20 

năm là không nhiều, quí vị xem xem họ ta tại vị bao nhiêu năm? Ít thì hai ba năm, 

thọ  mạng  của  họ  đến  rồi,  nhiều  cũng  chẳng  qua  hai  ba  mươi  năm,  rất  hiếm  có. 

Năm sáu mươi năm, người tại vị năm sáu mươi năm không nhiều, rất hiếm có. 

Khang Hi đời nhà Thanh rất khá, phước báu đó thật lớn làm hoàng đế 60 năm, 

nhưng  Ung  Chính  chỉ  có  13  năm,  thời  gian  về  sau  thì  không  lâu,  hai  ba  mươi 

năm, mười mấy năm. Giống như Khang Hi, Càn Long thực sự rất ít. Càn Long tự 

xưng là Thiên tử cổ hi, là từ xưa đến nay hiếm, thật sự hiếm có. Ông sống đến 

hơn tám mươi tuổi. Thọ mạng đến rồi, chuyển thế lần nữa, phước báo hưởng hết, 

phước hưởng hết thì chuyển thế tiếp, nghiệp báo bất thiện đó liền hiện tiền, đi đến 

đâu? Lỗi lầm không lớn lắm, thông thường là cõi người, cõi súc sanh, có thể đến 

cõi trời rất ít. Những điều này chỉ có thực sự học Phật họ biết được. Thật sự vào 

cảnh giới Phật, chúng ta thấy Phật Thích Ca Mâu Ni năm xưa tại thế, sự thị hiện 

của  Ngài  là  cuộc  sống  của  người  thực  sự  giải  thoát.  Ngài  tự  tại,  an  lạc.  Trong 

kinh trước đây chúng tôi nói là bốn chữ tiêu chuẩn: “tịnh định an lạc”. Phật Thích 

Ca Mâu Ni có đủ rồi, những đệ tử học theo đức Phật Thích Ca Mâu Ni ai ai cũng 

đều đạt được. Tịnh định an lạc là chân lạc, cao hơn  nhiều so với vinh hoa phú 

quý!  Vì  sao  vậy?    sự  hưởng  thụ  này  của  họ  là  không  có  âu  lo,  không  có  phiền 

não, không có vướng bận, tự tại vô ngại. Điều này trong pháp thế gian tìm không 

có. Tịnh định an lạc có thể  thường tồn, mãi mãi không suy, càng tu càng an lạc. 

Cảnh  giới  không ngừng  hướng  thượng  nâng  cao,  nó  khác  vậy!  Cho  nên  gọi  thế 

gian là điên đảo vọng lạc. 

Bành Tế Thanh viết: tất cả thế nhân lấy dục làm vui, dục này là tài sắc danh 

thực  thùy  gọi  là  năm  dục,  lấy  thứ  này  làm  vui  không  biết  là  khổ.  Năm  thứ  này 

không phải là niềm vui chân thật. Có thể tiết chế được, có thể được niềm vui của 

nó, không chịu khổ vì nó. Nếu như không tiết chế, tham không biết chán, thì năm 

loại đều là hại. Đích thực sẽ làm cho thọ mạng này bị tổn giảm. Cực kỳ buông thả 

hưởng thụ, cái giá quí vị phải trả là thọ mạng. Quí vị có được 80 năm thọ mạng, 

có thể 60 năm đã  hưởng hết, 60 tuổi chết rồi. Quí vị phải trả giá là 20 năm thọ 

Tập 512  431 



mạng, không đáng có. Có người còn sớm hơn nữa, 40 tuổi đã đi rồi, ba bốn mươi 

tuổi đã đi. Sự hưởng thụ của họ bất quá cũng mười mấy năm mà thôi. 

“Cho nên người trí quán nó, chỉ khổ không vui”. Người thực sự có trí tuệ, 

người thực sự hiểu được chân tướng sự thật, họ nhìn thấy rồi, không có vui, cho 

nên thế nào? Cho có là vui, không có là khổ, nên “hữu vi chi lạc”. Phật Pháp nói 

là “vô vi chi lạc”. Tịnh định an lạc là vô vi, đây là hữu vi, hữu sở tác vi, mỗi ngày 

ca múa dự tiệc, vui! Nhưng nếu như không có, không có họ liền cảm thấy rất đau 

khổ, cho nên niềm vui này là kích thích. 

Không biết cái có là nhân của không có, thứ quí vị sở hữu không có sở nhân, 

lấy được làm vui, mất là khổ, không biết được là nhân của mất. Ở trên nói “nhân 

không có” và  đoạn này nói “nhân của mất” là cùng một ý nghĩa. Quí vị làm cho 

nhân của an vui mất đi rồi, quí vị liền cảm thấy rất khổ, đạt được của cải là vui, 

của cải mất rồi quí vị liền cảm thấy khổ. Cho nên Phật Ngài là vô vi, Ngài không 

cần của cải, mỗi ngày Ngài sống rất đơn giản, đi khất thực, ba y một bát, phương 

diện ăn mặc Ngài vĩnh viễn không có khổ. Ngài thực sự là an vui tự tại, biết đủ 

thường vui. Đại khái pháp thế gian chủ yếu là đau khổ đến từ không biết đủ, nên 

nói “biển dục khó lấp”. Dục vọng như biển lớn vĩnh viễn lấp không đầy. Nói cách 

khác,  vĩnh  viễn  cảm  thấy  không  đủ,  vĩnh  viễn  đau  khổ.  Không  bằng  biết  đủ 

thường vui. Biết đủ đây là vô vi chi lạc. 

 “Lấy tụ làm vui, tán tức là khổ, không biết tụ là nhân của tán vậy” .  Có tụ 

thì sẽ có tán. “Lấy sanh làm vui, diệt tức là khổ, không biết sanh là nhân của diệt 

 vậy”. “Nên nói niềm vui của chúng sanh là nhân của khổ”, nên nói vui quá hóa 

khổ. Vui quá liền khổ, sanh bi. Vui mất đi rồi cũng cảm thấy khổ. Cho nên nói 

niềm  vui  của  chúng  sanh  chính  là  nhân  khổ.  Nhà  Phật  nói  là  gì?  là  hoại  khổ. 

Niềm vui của quí vị bị hoại khổ rồi, sản sanh thay đổi. Khổ của quí vị đến rồi. 

“Từ nhân khổ này, ắt sanh quả khổ”, nên nói “có gì đáng vui”. Đây là một 

tổng  kết,  trong  pháp  thế  gian  không  có  gì  đáng  vui.  Nói  chung,  trong  pháp  thế 

gian có sanh tử, có sanh lão bệnh tử, trong tám khổ có bốn loại, bất cứ người nào 

cũng không thể né tránh được, bốn loại khác cũng không ngoại lệ. Ái biệt ly khổ, 

oán tắng hội khổ, cầu bất đắc khổ, cuối cùng có ngũ ấm xí thạnh khổ. Ngũ ấm là 

gì?  Phiền  não  nhiều  quá.  Ngũ  ấm  xí  thạnh  chính  là  phiền  não  nhiều  quá,  vọng 

niệm  nhiều  quá.  Phật  nói  cho  chúng  ta  tám  loại  khổ,  gọi  là  tám  khổ  nung  nấu, 

nhất định phải giác ngộ. Xa lìa tám loại khổ này đó gọi là vui. Cho nên chư Phật  

Bồ  Tát  giác  ngộ,  những  thứ  này  toàn  bộ  xả  bỏ,  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

432  Tập 512 



tám  loại  khổ  này  không  có,  nên gọi  là  Cực  lạc.  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc 

chúng ta đến là hóa sanh. Nó không phải là thai sanh, thai sanh có khổ, người ở 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  già,  thọ  mạng  rất  dài,  vô  lượng  thọ,  họ  không  già,  họ 

không sinh bệnh, họ vĩnh viễn không chết. Chúng ta từ trong kinh sách có được 

những  tin  tức  này,  chúng  ta  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  thọ  mạng  là  vô  lượng 

trong hữu lượng. Quí vị đến Thế giới Cực Lạc có vô lượng của hữu lượng. Ở Thế 

Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  chứng  quả  rồi,  thành  Phật  rồi,  từ  vô  lượng  của  hữu 

lượng lại trở thành vô lượng của vô lượng, thực sự vô lượng. Mỗi người đến Thế 

giới Cực Lạc nhất định thành Phật. Thành Phật liền trở thành vô lượng, thực sự 

vô lượng thọ. Cho nên Thế  Giới Tây Phương Cực Lạc nói họ  là vô lượng thọ, 

không phải là giả. Cổ đức có nói, Thế Giới Tây Phương Cực Lạc thọ mạng là vô 

lượng của hữu lượng, bao gồm A Di Đà Phật, nhưng chúng ta rõ ràng hữu lượng 

sẽ trở thành vô lượng. Vì sao vậy? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều buông 

xuống rồi, liền trở thành vô lượng của vô lượng. Cho nên cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư  tập khí phiền não chưa đoạn, vô lượng của hữu lượng. Cõi Phương tiện hữu 

dư cũng như vậy cũng là vô lượng của hữu lượng. Cõi Thật báo trang nghiêm là 

vô lượng của vô lượng, thực sự vô lượng. Những lý sự này chúng ta đều phải hiểu 

rõ ràng, thấu đáo. Đối với Thế giới Cực Lạc liền suy nghĩ nghiêm túc. Tôi phải 

đi, tôi nhất định phải đi. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  dưới  đây.  “kế  khuyên  tinh  tấn,  cầu  sanh  nước  an 

lạc”.  “Nước  an  lạc”  là  Thế  giới  Cực  Lạc.  Thế  giới  này  tên  của  nó  phù  hợp  với 

thực tế. Đích thực bình an, an vui. 

Được sanh nước kia, tất đều trí tuệ sáng suốt, công đức thù thắng. Nếu như 

có người muốn hỏi: vì sao quí vị muốn đến Thế giới Cực Lạc? chúng ta đơn giản 

nhất, người ta cũng dễ dàng nghe hiểu nhất: Tôi đến Thế giới Cực Lạc để làm hai 

việc. Việc thứ nhất là tôi muốn cầu trí tuệ viên mãn. Thứ hai tôi muốn cầu phước 

báo cứu cánh. Đến Thế giới Cực Lạc không phải vì điều gì khác, là vì phước báo 

mà đi, vì trí tuệ mà đi, chắc chắn ở nơi đó. Hai sự việc này đạt được viên mãn, 

viên mãn liền thành Phật. Cho nên lúc chúng ta quy y Phật thường niệm “quy y 

Phật nhị túc Tôn”, “nhị” này là gì? chính là trí tuệ và phước đức, chính hai loại 

này. “Túc” là gì? túc là viên  mãn.  Không có  một tí khiếm khuyết nào.  Hai loại 

này viên mãn rồi. Chúng ta ở thế giới này không có. Đến Thế Giới Tây Phương 

Cực Lạc liền có rồi, vì điều này mà đi. 

Tập 512  433 



“Minh giả minh liễu, đạt giả thông đạt”, trí tuệ sáng suốt, rõ ràng thông thấu. 

Tịnh Ảnh Sớ viết: “trí tuệ minh đạt, đắc trí thắng”, trí tuệ thù thắng, trí tuệ viên 

mãn rốt ráo. 

“Công đức thù thắng, đắc phúc thắng”, phước huệ song tu, “phước huệ thù 

thắng”,  siêu  thắng,  tất  cả  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  chư  thiên  đều  không  thể  so 

sánh  với  họ.  “Nên  khuyên  người  đời,  tinh  cần  cầu  sanh”.  Thế  gian  cầu  không 

được, đến Thế giới Cực Lạc đều đạt được hết. 

“Tịnh Giới chi viết - chỉ nói giới, “vật đắc tùy tâm sở  dục, khuy phụ kinh 

giới, tại nhân hậu dã”. Nhất định không được tùy thuận dục vọng của bản thân, sơ 

suất giới kinh. Thế nào gọi là sơ suất? Cũng học, cũng nghe, nhưng không làm 

theo một cách nghiêm túc. Vậy nếu chúng ta hỏi: vì sao nghe rồi, học rồi mà làm 

không được? Đó chính là quí vị không có năng lực hàng phục tập khí phiền não. 

Tập khí phiền não là gì? tham, sân, si, mạn, nghi. Quí vị chưa hàng phục được nó. 

Oán hận não nộ phiền, quí vị chưa khống chế được nó. Nó thường thường phát 

tác,  thường  thường  khởi  hiện  hành.  Thế  là  mỗi  ngày  quí  vị  sống  trong  tập  khí 

phiền não. Thánh giáo tuy tốt, lợi ích của thánh giáo, quí vị không thể hội được, 

quí vị không hưởng thụ được, cho nên tuy học Phật, quí vị vẫn bị tụt hậu, người 

khác đạt được rồi, quí vị chưa đạt được. 

“Khuy” là khuyết, “phụ” là thiếu, ít đi, chưa đủ. “Kinh chỉ  cho kinh giáo, 

giới chỉ cho giới hạnh”,  gọi là khuy phụ kinh giới. 

Chỗ này đặc biệt khuyên trì giới, dùng giới cho đến gốc của vạn hạnh. Học 

Phật, tuyệt đại đa  số đều xem nhẹ giới.  Đều cho rằng  giới không cần thiết lắm. 

Giới mà đức Phật Thích Ca Mâu Ni nói, lúc tôi còn trẻ cũng thường có cách nghĩ 

như vậy, toàn là sai rồi. Cho rằng đây là việc của ba ngàn năm trước, là quy phạm 

của  cuộc  sống  xã  hội  Ấn  Độ  cổ.  Từ  trên  thời  gian  mà  nói,  ba  ngàn  năm  trước, 

chúng  ta  ngày  nay  là  ba  ngàn  năm  sau,  chúng  ta  có  thể  dùng  được  không?  Từ 

không gian mà nói, kia là Ấn độ, đây là Trung Quốc, chúng ta có tập quán sinh 

hoạt của chúng ta, có quy phạm của riêng chúng ta. Những quy phạm của chúng 

ta, vẫn tùy theo thời đại mà tăng giảm, chúng ta nói là sửa đổi, giống như pháp 

luật, quốc gia lập  pháp, qua vài năm  mười  mấy năm  cảm  thấy không thích hợp 

nữa, hiến pháp đều có thể sửa đổi. Từ cách nghĩ đó mà đối với giới luật sanh tâm 

không  tôn  trọng.  Yêu  thích  những  đạo  lý  nói  trong  kinh  điển,  nó  nói  rất  hay, 

chúng ta học những thứ này. Đó là gì? Kinh Phật biến thành triết học. Yêu thích 

434  Tập 512 



những thứ này trở thành học thuật, biến chất rồi. Những thứ học được là tri thức 

Phật học không phải là trí tuệ. 

Quí  vị  nên  biết,  trí  tuệ  là  từ  trong  tâm  thanh  tịnh  lưu  xuất  ra,  tự  tánh!  Từ 

trong  tâm  phân  biệt,  chấp  trước  không  lưu  xuất  ra  trí  tuệ  được.  Chúng  ta  chính 

xác dùng là tâm phân biệt chấp trước, trí tuệ làm sao mà có? Nói một cách tốt đẹp 

hơn, chúng ta đây là kiểu thông minh nhỏ nhen của thế gian. Điều này có, điều 

này đúng, không sai. Thông minh tài trí thế gian, không phải là trí tuệ. Trí tuệ từ 

tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng mà sanh ra. Tâm thanh tịnh sanh ra là trí tuệ Tiểu 

thừa. Tâm bình đẳng sanh ra là trí tuệ Đại Thừa. Tâm của chúng ta không phải là 

thanh tịnh, có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. A la hán có năng lực, họ có thể 

buông bỏ chấp trước, đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian không còn chấp 

trước nữa, cho nên họ mới sanh ra một chút trí tuệ nhỏ nhoi vậy. Bồ Tát không 

những buông bỏ chấp trước, phân biệt cũng buông bỏ rồi. Cho nên trí tuệ của Bồ 

Tát cao hơn A la hán. Thực sự đạt được không khởi tâm, không động niệm, đây 

mới gọi là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Lúc này trí tuệ, phước đức đều 

mới hiện tiền viên mãn. Làm sao viên mãn? Trong tự tánh vốn có, không phải từ 

bên  ngoài  đến.  Phải  biết  bên  ngoài  không  có  trí  tuệ.  Bên  ngoài  cũng  không  có 

phước đức chân thật. Chỉ có trong tự tánh mới thật có. Phật Giáo Đại Thừa dạy 

chúng ta buông bỏ là được. Cho nên ở đây Phật nói, đặc biệt khuyên chúng ta nên 

trì giới. Giới này trì bằng cách nào? Tôi học Phật mười mấy năm, mới thực sự thể 

hội được sự quan trọng của giới. Không có nền tảng của giới cũng giống như xây 

nhà  lầu  vậy,  quí  vị  làm  nhà  tranh  thì  không  sao,  quí  vị  xây  nhà  lầu  chắc  chắn 

không được. Vì sao vậy?  không có nền đất. 

Niệm  Phật, nói thật lòng thì không thể vãng sanh. Điều này nên biết. pháp 

môn niệm Phật đắc sanh Tịnh Độ. Vẫn là giới làm cơ sở. Chúng ta mở kinh điển 

ra,  trong  kinh  xưng  hô  là  thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân.  Chúng  ta  hỏi  bản  thân, 

thiện  hay  không  thiện?  Tiêu  chuẩn  của  thiện  chính  là  ngũ  giới  thập  thiện.  Nếu 

như  ngũ  giới  thập  thiện  không  làm  được.  Trong  kinh  Phật  gọi  là  thiện  nam  tử 

thiện nữ nhân, quí vị không có phần, quí vị không phải. Ngũ giới thập thiện tất cả 

đều làm được, quí vị thực sự là thiện nam tử thiện nữ nhân. Đây mới đầy đủ điều 

kiện vãng sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 

Ngày nay vì sao ngũ giới thập thiện làm không được? Chúng ta ở trong kinh 

điển đọc được, Phật Thích Ca Mâu Ni khuyên dạy học trò: không học Tiểu thừa 

trước, học Đại Thừa sau, không phải đệ tử Phật. Câu này nói rất nặng. Nói cách 

Tập 512  435 



khác,  Phật  dạy  học  trò  không  được  vượt  cấp,  tuần  tự  tiệm  tiến,  giống  như  hiện 

nay đi học vậy, nhất định phải học tiểu học, trung học, đại học, nghiên cứu sở, 

không thể vượt cấp. Vì vậy Phật Pháp là sư đạo, chúng ta hiểu rõ. Đức Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni  là  thầy  giáo.  Sư  đạo  nhất  định  là  kiến  lập  trên  cơ  sở  hiếu  đạo.  Con 

người không hiếu thuận cha mẹ làm sao có thể tôn trọng thầy giáo? Trong Tiểu 

thừa nói luân lý, nói đạo đức, đó là giáo dục cắm rễ. Người xưa cổ thánh tiên hiền 

hiểu được đạo lý này, cho nên đối với Tiểu thừa vô cùng coi trọng. 

Thời đại Tùy Đường Tiểu thừa có hai tông phái, Thành Thật Tông và Câu 

Xá Tông, học Phật đều bắt đầu từ hai tông này. Đặt nền móng cơ sở sau đó mới 

học Đại Thừa, nâng cao lên học Đại Thừa. Cho nên kinh điển Tiểu thừa, phiên 

dịch được rất viên mãn. Trong Đại Tạng kinh chúng ta gọi kinh điển Tiểu thừa là 

Tứ  a  hàm.  Kinh  Tứ  A  Hàm  đem  đối  chiếu  với  kinh  tạng  Pali  của  Nam  truyền, 

Tạng kinh Nam Truyền so với kinh điển Tiểu thừa của chúng ta chỉ nhiều hơn 50 

loại. Đại sư Chương Gia nói với tôi, tổng cộng có hơn ba ngàn bộ, chỉ nhiều hơn 

năm mươi mấy bộ. Quí vị liền hiểu được chúng ta phiên dịch hoàn chỉnh biết bao. 

Nhưng giữa thời nhà Đường trở về sau, chư vị tổ sư đề xướng, bất luận tại gia 

xuất gia không học nữa, cho nên hai tông phái này đến đời nhà Tống thì không 

còn nữa. Phải chăng chúng ta làm trái với lời giáo huấn của đức Thế Tôn? Thế 

Tôn  nói  rất  hay,  rất  rõ  ràng.  Không  học  Tiểu  thừa  trước  rồi  học  Đại  Thừa  sau, 

không  phải  đệ  tử  Phật.  Chư  vị  tổ  sư  hiện  tại  không  học  Tiểu  thừa,  chỉ  học  Đại 

Thừa, nhưng không quên lời giáo huấn của đức Thế Tôn. Phật Giáo Trung Quốc 

dùng Nho giáo và Đạo giáo thay thế cho Tiểu thừa. Hơn 1300 năm lại đây, Phật 

Giáo ở Trung Quốc cao tăng cao sĩ, xuất gia là cao tăng, tại gia là cao sĩ, cư sĩ, 

nhân tài lớp lớp, thành tích vô cùng khả quan. Chư vị tổ sư không làm sai. Nên 

dùng Nho gia dùng Đạo gia để đặt nền móng cơ sở thay thế cho Tiểu thừa, có 

được thành tựu tốt như vậy. Có lẽ 1300 năm trước, ở Trung Quốc mối quan hệ 

Nho Thích Đạo đã vô cùng mật thiết. Trên hình thức có Nho Thích Đạo, trên thực 

tế Nho Thích Đạo đã viên dung rồi. Bởi vì Nho, họ đọc kinh Phật, họ cũng học 

đạo, kinh điển Phật, Đạo họ đều học. Đạo họ cũng học Nho, cũng học Phật. Phật 

cũng học Nho, cũng học Đạo. Cho nên trong đó nó đã hòa thành một thể. Sự thật 

này chúng ta phải rõ ràng. Vì thế văn hóa truyền thống Trung Quốc đã thành một 

thể rồi. Tam giáo cửu lưu, tam giáo này là Nho, Thích, Đạo. Tam giáo cửu lưu trở 

thành một nhà. Đây chính là văn hóa truyền thống. Nó là Tam giáo cửu lưu hòa 

thành một thể. 

436  Tập 512 



Đến gần đây, 150 năm nay quốc lực Trung Quốc suy yếu, người nước ngoài 

dùng  thủ  đoạn  chiến  tranh,  Trung  Quốc  đánh  thua  mấy  lần,  ký  kết  những  điều 

ước không bình đẳng, cưỡng bức Trung Quốc tiếp nhận văn hóa của họ. Trung 

Quốc chịu ảnh hưởng này, rất không may bản thân làm mất đi lòng tự tôn của dân 

tộc. Lòng tự tin dân tộc cũng bị mất. Cái gì cũng là người nước ngoài tốt. Trung 

Quốc  không  bằng  người  ta,  bản  thân  đã  thừa  nhận  rồi.  Cho  nên  150  năm  nay 

Trung Quốc suy đồi, suy đến ngày nay văn hóa truyền thống dường như bị diệt 

vong. Hiện nay trở thành trung không phải trung, tây chẳng phải tây. Vấn đề đã 

nảy  sinh,  xã  hội  động  loạn.  Môi  trường  cư  trú  tai  biến  rất  nhiều,  cũng  rất  đáng 

quý  hiện  tại  đã  dần  dần  giác  ngộ,  dần  dần  tỉnh  ra  rồi.  Muốn  giải  quyết  vấn  đề 

trước mắt, văn hóa phương tây này giải quyết không được. Nó giải quyết vấn đề 

bản  thân  nó  cũng không  giải  quyết  được.  Vậy  nên  người  nước  ngoài  muốn  học 

những thứ của Trung Quốc, học những thứ của Ấn độ, hiện tại rất chăm chỉ học 

tập, tìm kiếm. Họ có thể tìm ra được không? Có thể tìm được. Phải chăng thực sự 

tìm được rồi? Không có. Vì sao vậy?  Vì không có tâm chân thành cung kính. 

Điển tịch họ tìm ra được rồi, họ không thể khế nhập. Cũng chính là điều nói trong 

bài kệ khai kinh: “nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa”. Tuy đạt được, nhưng họ 

không hiểu Như Lai chân thật nghĩa. 

Tốt ở chỗ ba mươi năm lại đây, thành tích nghiên cứu của khoa học rất tốt. 

Chúng  ta  đọc  được  những  báo  cáo  nghiên  cứu  này,  trong  đó  có  rất  nhiều  điều 

cùng Phật Pháp Đại Thừa, cùng văn hóa truyền thống Trung Quốc dần dần hoà 

thành  một thể, đây là hiện tượng tốt. Hiện tượng này  giúp cả người nước ngoài 

khẳng định điều hay khác của văn hóa truyền thống. Tăng trưởng lòng tin của họ 

đối với văn hóa truyền thống, có sự trợ giúp rất lớn. Đối với Trung Quốc mà nói 

cũng có sự trợ giúp rất lớn. Họ càng có lòng tin đối với lão tổ tông của họ, đối với 

Phật Bồ Tát không còn hoài nghi nữa. 

Thế giới Cực Lạc có hay không? Thật có. Minh tâm kiến tánh có hay không? 

Thật có. A lại ya trong kinh Phật nói, A lại ya là khởi nguyên của vũ trụ, nguyên 

khởi của vạn vật. Là một mắt xích vô cùng quan trọng trong Phật Pháp. Nó giải 

thích cho chúng ta vũ trụ đến như thế nào. Ta đến như thế nào, ta từ đâu mà đến, 

vì  sao  lại  có  ta.  Đây  là  vấn  đề  lớn  trong  triết  học  và  khoa  học.  Kinh  luận  Đại 


Thừa nói cho chúng ta rất tường tận. Tuy nói rất tường tận, chúng ta xem rồi vẫn 

còn nghi hoặc. Vì sao vậy?  Nó nói và thường thức của chúng ta hoàn toàn khác 

nhau. Hiện nay trải qua sự chứng minh của khoa học, nó là thật không phải giả. 

Tập 512  437 



Chúng ta quay lại nghiên cứu lại từ đầu những kinh luận Đại Thừa này, dần dần 

hiểu rõ rồi. Hiểu rõ rồi mới có thể được lợi ích. Biết được sự việc vốn là như vậy. 

Chúng  ta  một  đời  hoàn  toàn  sống  trong  sai  lầm.  Sai  lầm  nên  tạo  nghiệp, 

hoàn toàn trái ngược với chân tướng sự thật. Ta từ đâu mà đến, đây là vấn đề căn 

bản.  Vấn  đề  này  hiểu  được  rồi,  vũ  trụ  đến  như  thế  nào  cũng  liền  hiểu  rõ  được. 

Trong kinh giáo Đại Thừa Phật nói như thế  này: “một niệm bất giác  mà có vô 

minh”. Vô minh này gọi nó là vô thỉ vô minh. Những danh xưng này hàm ý rất 

sâu. Một niệm bất giác không có nguyên nhân, một niệm bất giác không có thời 

gian, nên gọi là vô thỉ. Trong kinh giáo Đại Thừa có giải thích, vô thỉ nghĩa là gì? 

Chính là ngay đây. Không có quá khứ, không có vị lai, cho nên gọi là ngay đây. 

Một niệm này bất giác, xuất hiện một hiện tượng vô minh. Vì sao vậy?  tự tánh 

vốn là sáng suốt. Điều này trong kinh thường nói là minh liễu thông đạt. Vô minh 

này  là  gì?    Không  minh  liễu,  không  thông  đạt,  liền  phát  sinh  chướng  ngại.  Thứ 

này  gọi  là  gì?  danh  từ  Phật  Giáo  gọi  là  A  lại  ya.  Trong  A  lại  ya  sản  sinh  hiện 

tượng, hiện nay nhà khoa học nói hiện tượng này là năng lượng – hiện tượng tự 

nhiên, tín hiệu – hiện tượng tâm lý, vật chất, ba loại hiện tượng này. Sự biến hóa 

của  ba  loại  hiện  tượng  này  sản  sinh  ra  vũ  trụ.  Sự  biến  hóa  này  là  biến  hóa  tự 

nhiên,  không  phải  do  con  người  làm,  không  do  con  người  thiết  kế,  không  có 

người  kiến  tạo.  Đến  như  thế  nào? Ý  niệm  biến  hiện  ra.  Điều  này  rất  khó  hiểu. 

Trong kinh Phật nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, tâm tưởng chính là ý niệm. 

Ý niệm của quí vị biến hóa ra, không thể nghĩ bàn. Ý niệm thực sự có thể biến 

hóa sao? Có thể biến hóa. 

Tiến  sĩ  Giang  Bổn  người  Nhật  làm  thí  nghiệm  về  nước  ở  Hồ  Tỳ  Bà.  Thí 

nghiệm này làm thành công rồi. Thuyết minh ý niệm chúng ta thực sự có thể sửa 

đổi sơn hà đại địa. Hồ Ty Bà của Nhật Bản là một cái hồ rất lớn, giống như biển 

vậy,  diện  tích  rất  lớn.  Như  một  eo  biển,  nước  trong  eo  biển  là  nước  chết,  tức 

không lưu thông, nước chết. Hai mươi năm nay dơ dáy, mùi vị rất khó chịu. Tiến 

sĩ Giang Bổn dùng nơi này để làm thí nghiệm, nhìn xem ý niệm của chúng ta có 

thể thay đổi nó hay không. Ông ấy tìm 350 người, mời thêm một vị hòa thượng. 

Ông ấy không theo tôn giáo, ông là nhà khoa học. Ông làm thí nghiệm. Để 350 

người này dưới sự hướng dẫn của Lão hòa thượng, thí nghiệm một tiếng đồng hồ. 

Một  tiếng  đồng  hồ  này  mọi  người  đều  buông  bỏ  tất  cả  vọng  niệm,  không  nghĩ 

điều gì cả. Chỉ nghĩ một sự việc, cùng nhau nghĩ về một việc: nước hồ trong sạch 

rồi. Chỉ nghĩ một việc này thôi. Miệng cũng niệm: nước hồ trong sạch rồi. Trong 

438  Tập 512 



tâm nghĩ: nước hồ trong sạch rồi. Miệng và tâm nhất trí, lại thêm một điều: tôi 

yêu bạn. Niệm một tiếng đồng hồ, ba ngày sau nước trong hồ này thực sự trong 

sạch, hiện tượng dơ nhớp không còn nữa. Hồ này gió  yên sóng lặng, mùi vị khó 

ngửi  kia  cũng  không  còn  nữa.  Thực  sự  thành  công  rồi.  Truyền  thông  Nhật  Bản 

đều đưa tin về sự việc này. Cho rằng là kỳ tích. Quí vị xem, 350 người buông bỏ 

tất  cả  vọng  niệm  chỉ  nghĩ  một  sự  việc,  điều  này  trong  kinh  Phật  nói:  “chế  tâm 

nhất xứ, vô sự bất biện”, khiến nước hồ trong sạch, nước hồ thực sự trong sạch 

rồi.  Sạch  được  bao  lâu?  Tiến  sĩ  Giang    Bổn  nói  với  tôi  được  nửa  năm,  sau  nửa 

năm nó trở lại như cũ. Cho nên loại ý niệm này cũng giống như cầu nguyện vậy. 

Có ích, hữu hiệu, nhưng là trị ngọn không trị gốc. Làm thế nào mới trị gốc? Nhớ 

kỹ, trong kinh Phật thường nói cho chúng ta: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, nếu 

như tâm địa chúng ta thanh tịnh, trong tâm chúng ta không có tạp niệm, không có 

những ý niệm bất thiện, thì nước hồ này sẽ vĩnh viễn trong sạch, sẽ không biến 

chất thêm nữa. Đây là dùng dạy học. Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế, bắt 

đầu từ ngày khai ngộ cho đến khi viên tịch, 49 năm ngày ngày đều giảng kinh dạy 

học, giảng kinh dạy học là trị gốc. Con người tâm địa hiền lương, sự hiền lương 

này chính là ngũ giới thập thiện. Ngũ giới thập thiện phải làm được. Thân tâm quí 

vị sẽ mạnh khỏe, quí vị sẽ không sinh bệnh. Tuy suy lão, nhưng suy lão rất chậm, 

không dễ dàng suy lão. Vì sao vậy? Quí vị bình thường. Con người vì sao bị lão 

hóa? Vì vấn đề tâm lý, tâm lý không lành mạnh. Tuổi tác lớn rồi về hưu rồi, cảm 

thấy bản thân đã già rồi. Kiểu ý niệm này vừa sanh, lão hóa sẽ rất nhanh. Chúng 

ta tận mắt nhìn thấy được. Chư vị nếu như tỉ mỉ để quan sát quí vị sẽ nhìn thấy. 

Bạn bè bạn học chúng ta, lúc đang đi làm rất đắc ý, không nghĩ đến sự già. Vừa 

về  hưu  không  có việc  gì  làm  nữa,  ở  nhà  dưỡng  lão  về  hưu,  họ  bỗng nhiên  cảm 

thấy già rồi. Hai năm chưa gặp mặt, vừa gặp lại dường như bỗng nhiên già đến 20 

tuổi. Làm sao lại nhanh đến như vậy? Ý nghĩ, ý niệm. Già rồi thì thế nào? Già rồi 

thì nghĩ đến bệnh. Họ nghĩ đến bệnh, thực sự bệnh thật. Điều này không phải là 

tất cả pháp từ tâm tưởng sanh sao? Những bạn bè của tôi gặp tôi, họ sẽ nói ông 

thân  thể  tốt  quá.  Ông  bảo  dưỡng  như  thế  nào?  Tôi  chưa  từng  nghĩ  đến  già.  Tôi 

cũng không nghĩ đến sinh bệnh. Trong tâm tôi chỉ nghĩ A Di Đà Phật. Chỉ nghĩ 

Đại Thừa Vô Lượng Thọ  Kinh. Phật A Di Đà không già. Kinh Vô Lượng Thọ 

không  sinh  bệnh.  Cách  nghĩ  của  quí  vị  như  thế  nào!  Cho  nên  những  nguyên  lý 

nguyên tắc mà đức Phật giảng rất quan trọng. Chúng ta phải nhớ kỷ, tất cả pháp 

từ tâm tưởng sanh. Tâm địa của quí vị bất thiện, tất cả quả bất thiện liền hiện tiền. 

Tập 512  439 



Tâm địa thiện lương, tâm địa thanh tịnh. Quả báo thanh tịnh thiện lương liền hiện 

tiền. Chính là đạo lý này. Học rồi phải dùng được. Dùng vào thân tâm chúng ta, 

dùng vào trong cuộc sống chúng ta, dùng vào việc đối người tiếp vật. 

Thí nghiệm của tiến sĩ Giang Bổn, tuy có thể khiến cho nước hồ Tỳ Bà từ dơ 

nhớp khôi phục lại trong sạch, không cần dùng bất cứ nhân công nào đi làm vệ 

sinh, dọn dẹp, không cần đến. Dùng ý niệm liền dọn dẹp được nó. 

Ngày nay nhìn thấy trái đất rất nhiều tai nạn. Dùng ý niệm có thể hóa giải 

không? Chắc chắn có thể hóa giải. Quan trọng là quí vị phải tin tưởng mới được. 

Quí vị không tin tưởng ý niệm có thể thay đổi hoàn cảnh vật chất. Quí vị không 

tin tưởng thì hiệu quả này không thể đạt được. Phật dạy chúng ta như vậy. May 

thay hiện nay các  nhà vật lý học cũng dạy chúng ta như vậy. Chúng ta  kết hợp 

khoa  học  với  Phật  Pháp,  sự  nghi  hoặc  này  đã  được  giảm  nhẹ  rất  nhiều.  Đây  là 

việc tốt. Tin tưởng khoa học, tin tưởng những điều Phật nói ba ngàn năm trước, 

chúng ta thực sự có thể buông bỏ vạn duyên. 

Cũng  giống  như  nhà  khoa  học  người  Mỹ,  Bladen  từng  nói,  ông  nói:  sang 

năm thiên tai nghiêm trọng. Dự đoán cổ xưa về tai họa của Maya, tháng 8 năm 

ngoái, những nhà khoa học này mở hội thảo ở Sydney đã thảo luận về vấn đề này, 

sang năm ngân hà thẳng hàng là sự thật. Điều này không phải là giả. Tức là trung 

tâm  của  ngân  hà,  mặt  trời  và  trái  đất  xếp  thành  một  đường  thẳng.  Đây  là  hiện 

tượng thiên văn, sang năm chắc chắn là có. Các nhà thiên văn học đều tính toán 

ra được. Đối với trái đất rốt cuộc có ảnh hưởng gì? Có hai phái, hai phái đều thế 

lực ngang nhau, tức thường nói năm mươi năm mươi. Năm mươi phần trăm cho 

rằng  tiên  tri  của  Maya  là  thật.  Một  nữa  khác  lại  phủ  định,  cho  rằng  tiên  tri  của 

Maya không đáng tin. Ảnh hưởng thì chắc chắn có, nhưng không như họ nói ảnh 

hưởng nghiêm trọng đến vậy. Tiên sinh Bladen người Mỹ, ông nói rằng hóa giải 

lời tiên tri của Maya về năm 2012 có thể làm được, ông kêu gọi cư dân trên trái 

đất, chúng ta nên sửa đổi chính mình, ông nói ba câu: câu thứ nhất là bỏ ác làm 

lành, chính là Phật Pháp chúng ta nói là đoạn ác tu thiện. Thứ hai là cải tà quy 

chánh. Thứ ba là đoan chánh tâm niệm. Đoan chánh tâm niệm chính là chúng ta 

nhất định phải tuân thủ ngũ giới thập thiện. Dùng lời Trung Quốc để nói là nhất 

định phải tìm lại ngũ thường nhân nghĩa lễ trí tín; Bát đức hiếu để trung tín, lễ 

nghĩa liêm sĩ, tìm nó trở lại. Chúng ta nương theo tiêu chuẩn này làm người trở 

lại. Ông nói không những thiên tai có thể hóa  giải, còn có thể đưa địa cầu hướng 

440  Tập 512 



đến nơi tốt đẹp hơn. Cách nói này và cách nói của lão tổ tông giống nhau, giống 

với cách nói trong kinh Phật, đáng được tán thán. 

Cho nên chúng ta hiểu rõ chỉ cần tâm  thiện, thân tâm  khỏe  mạnh, gia đình 

hạnh phúc, xã hội thuận hòa. Cư trú ở nơi đó, cho dù nơi đó thiên tai không thể 

hoàn toàn hóa giải, nhưng giảm nhẹ được rất nhiều. Dự đoán của nhà khoa học, 

sang năm thiên tai ngân hà thẳng hàng, nhẹ nhất có lẽ là ảnh hưởng đến chúng ta 

về mặt thông tin, sóng điện từ sẽ bị ảnh hưởng. Nói cách khác, vệ tinh nhân tạo, 

hiện  tại  ở  trong  vũ  trụ  rất  nhiều.  Những  vệ  tinh  này  có  thể  toàn  bộ  sẽ  mất  tác 

dụng.    Vậy  điều  này  có  ảnh  hưởng  đến  chúng  ta  không?  Đối  với  thông  tin  sản 

sinh ảnh hưởng. Đối với những chuyến bay hàng không, thậm chí là tàu thuyền ở 

trên biển cũng bị ảnh hưởng. Cực từ nếu thay đổi, kim chỉ nam liền không chuẩn 

nữa,  không  chính  xác  nữa.  Sự  ảnh  hưởng  này  là  có  thể,  dẫn  đến  động  đất  lớn, 

sóng thần. Có người nói không có khả năng lắm. Đây đều là những thứ cung cấp 

để chúng ta tham khảo. 

Chúng ta là người học Phật, phải dùng tâm thái như thế nào để ứng phó với 

sự việc này? Chúng ta hiểu rằng ba câu Bladen nói hoàn toàn tương ưng với kinh 

Phật. Đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Đoan chánh tâm 

niệm của chúng ta là chăm chỉ niệm Phật, thực sự niệm Phật. Hiện tại chúng ta 

hiểu rõ, trong Phật Pháp rất thiện, chí thiện, thiện viên mãn rốt ráo là gì? Là A Di 

Đà Phật. Chúng ta có thể để A Di Đà Phật trong tâm, cũng giống như thiền sư 

Trung Phong trong tam thời hệ niệm đã dạy chúng ta: tâm ta tức là Phật A Di Đà, 

Phật A Di Đà tức là tâm ta. Nói cách khác, trong tâm này không nên nghĩ thứ gì 

khác,  chỉ  nghĩ  Phật  A  Di  Đà.  Ngoài  Phật  A  Di  Đà  ra  tất  cả  đều  buông  hết,  thì 

thành công thôi. Lại thêm hiện tại chúng ta đề xướng thực hành Đệ tử quy, thực 

hành Cảm ứng thiên, thực hành Thập thiện nghiệp đạo, người xuất gia chúng ta 

thực hành thêm Sa Di luật nghi, chăm chỉ học tập. Dựa theo Kinh Vô Lượng Thọ, 

y theo một câu sáu chữ Hồng danh, tai nạn thực sự có thể hóa giải. 

Hiện  tại  trên  thế  giới,  Tịnh  tông  đồng  học  nhiều  như  vậy.  Chúng  ta  giống 

như anh chị em một nhà, mọi người đều có thể giữ gìn mục tiêu này, trong tâm 

chỉ có Phật A Di Đà. Trên hành vi chắc chắn phải thực hành Đệ tử quy, Cảm ứng 

thiên, Thập thiện nghiệp, Sa di luật nghi, trung thực làm theo như thế, thân tâm 

chúng  ta  khỏe  mạnh.  Cho  dù  có  tai  nạn  đối  với  chúng  ta  cũng  không  có  ảnh 

hưởng. Nơi chúng ta cư trú, không thể hoàn toàn hóa giải thiên tai, cũng sẽ giảm 

Tập 512  441 



nhẹ thiên tai rất nhiều, tự lợi lợi tha, công đức không thể nghĩ bàn. Chúng ta phải 

chăm chỉ nổ lực để làm. 

Lời giáo huấn trong phẩm kinh văn này, quan trọng nhất chúng ta phải làm 

dục vọng giảm xuống. Không nên làm nô lệ cho dục vọng. Thực sự triệt để đoạn 

ác  tu  thiện.  Thế  Tôn  ở  đây  đặc  biệt  khuyên  răn  chúng  ta  trì  giới.  Ở  trong  kinh 

Phật thường nói, giới là căn bản của vô thượng bồ đề. Vãng sanh Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc là cầu vô thượng bồ đề. Căn bản của tất cả thiện pháp thế xuất 

thế gian, chúng ta phải thật làm. Kinh giáo không thể không học, vì sao vậy? Vì y 

cứ của lý luận, chúng ta chưa khai ngộ, không thể xa lìa kinh giáo. Kinh giáo chỉ 

học một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này là đủ rồi. Kinh là bản Hội tập, chú giải cũng 

là bản hội tập. Kinh là bản hội tập của năm bản nguyên dịch. Chú giải thì sao? Là 

rất nhiều chú sớ kinh luận của tổ sư đại đức. Từ  đây hội tập mà thành, cho nên 

bộ kinh này là tinh hoa của kinh điển đại thừa, học một loại này, Tông môn giáo 

môn, Đại Thừa Tiểu thừa, Hiển giáo Mật giáo, toàn ở trong này, không thiếu một 

thứ  gì.  Bản  này  là  báu  vật  của  báu  vật,  kinh  điển  gọi là  pháp  bảo.  Pháp  bảo  đệ 

nhất trong pháp bảo. Chúng ta phải biết điều này. Phải thực sự tin tưởng. Thực sự 

tin tưởng là gì? Quí vị thật làm là thật tin. Quí vị chưa làm được không phải là 

thật tin. Đây là điều năm xưa lúc tôi thọ giới, thầy Lý đã khuyên răn tôi. Sau khi 

thọ giới xong, thầy nói, ông phải thật tin tưởng Phật. Chúng tôi nghe xong cảm 

thấy rất kỳ lạ, tôi xuất gia hai năm mới thọ giới, hơn nữa hai năm này dạy Phật 

học viện, ở bên ngoài giảng kinh, làm sao mà nói không tin được? Thầy giáo nói 

với tôi một tiêu chuẩn của sự tin, từ trên tiêu chuẩn này mà nói, chúng ta tin thì 

tin  nhưng  mà  chưa  đủ,  vẫn  còn  hoài  nghi,  vẫn  có  việc  chưa  làm  được.  Vậy  là 

không  tin  rồi.  Thực  sự  tin  tưởng  không  có  hoài  nghi,  triệt  để  làm  được.  Đây 

không phải là việc dễ dàng. Bản thân tôi cảm thấy rất an ủi, tín tâm của tôi mỗi 

năm đều tăng trưởng, không bị thối lui, mỗi năm đều tăng trưởng. Nghi hoặc của 

tôi mỗi năm đều giảm bớt. Không thể nói là không có việc  mỗi năm càng ít đi, 

học tập kinh giáo đạt được pháp hỉ sung mãn. Đây là hiện tượng tốt. Người bình 

thường mà nói, đây là có tiến bộ, không thoái chuyển. Hiện nay tuổi tác lớn rồi, 

thể lực không bằng trước đây. Thời gian tôi tin tưởng cũng không phải dài lắm, 

cho nên tôi đem toàn bộ tinh lực đều dùng vào việc niệm Phật, đều dùng vào bộ 

kinh này. Tuổi già những điều khác không giảng nữa, chuyên giảng bộ kinh này. 

Còn có một vị đồng tu hỏi Kinh Hoa Nghiêm có nên giảng hay không? Câu hỏi 

này cũng đã làm khó tôi rồi. Kinh Hoa Nghiêm phải làm sao? Có cao nhân kiến 

442  Tập 512 



nghị tôi, kinh Hoa Nghiêm không cần giảng kỹ, Kinh Vô Lượng Thọ phải giảng 

kỹ,  kinh  Hoa  Nghiêm  không  cần  giảng  kỹ.  Kinh  Hoa  Nghiêm  chỉ  giảng  đại  ý, 

điểm  đến  mà  thôi.  Đương  nhiên  điểm  đến  thôi,    thì  người  thực  sự  nghe  hiểu 

không nhiều rồi. Phải có căn cơ tương đối, kinh Hoa Nghiêm không phải giảng 

cho người sơ học nghe. Lấy trọng điểm, trọng điểm tiêu chuẩn là gì? Tiêu chuẩn 

là đối với xã hội hiện đại. Cuộc sống hiện tại hoàn toàn có thể dùng được, có thể 

giúp  chúng  ta  tin  hiểu  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  lấy  đây  làm  tiêu  chuẩn.  Điều  này 

thiết tưởng vô cùng tốt. Cách giảng như vậy, bộ kinh Hoa Nghiêm này, có lẽ ba 

năm có thể viên mãn, không nên dùng thời gian quá dài. Đây lại là một biện pháp 

hay. Nó kỹ Vô Lượng Thọ, nói kỹ Tịnh Độ, hi vọng mỗi vị đồng học, mỗi một 

người niệm Phật  đều có thể vãng sanh Tịnh Độ. Điều này lại không giống với 

trong kinh nói, đến Thế giới Cực Lạc chúng ta vĩnh viễn ở cùng nhau, không đến 

nỗi phân tán tìm không ra. Nếu như trong lục đạo, sanh tử biệt ly rồi, sau đó rất 

khó để gặp được nhau, gặp nhau cũng không nhận ra, Thế giới Cực Lạc có thể 

vĩnh viễn ở cùng nhau. Mỗi người đều quen biết nhau, đây là việc tốt. 

Trong kinh văn nói, “vật đắc tùy tâm sở dục, khuy phụ kinh giới, tại nhân 

hậu dã”. “Vật đắc tùy tâm”, Kinh Niết Bàn nói: thường vi tâm sư, bất vi sư tâm. 

Hai câu nói này nói như thế nào? Hoàng Niệm Lão có giải thích. “Cái sư tâm tự 

dụng, nãi hành nhân đại thất”. Ngày xưa người có học chỉ sợ phạm vào sai lầm 

này, “sư tâm tự dụng”.  Mạnh Tử từng nói: “nhân chi hoạn tại hiếu vi nhân sư”. 

Khổng tử vô cùng khiêm tốn, “thuật nhi bất tác, tín nhi hiếu cổ”, làm gì dám tự 

xưng là thầy giáo? Không dám. Cho nên thầy giáo đối với học sinh, họ có thái độ 

gì? gọi hữu sinh, hữu là bằng hữu. Chúng ta chí đồng đạo hợp cùng nhau nghiên 

cứu học thuật, không dám nói chỉ đạo. Hiện tại nói là chúng ta chia sẻ, đều dùng 

ngữ khí bình đẳng, nhưng học trò đối với thầy giáo nhất định phải tôn trọng, tôn 

sư trọng đạo. Vì sao phải tôn sư? Là trọng đạo, hơn nữa cũng là biểu pháp, làm 

gương tốt nhất cho đại chúng bình thường. Thầy giáo cũng phải làm tấm gương 

tốt  nhất.  Thầy  giáo  khiêm  tốn.  Quí  vị  xem  xem  Khổng  Tử  đối  với  người  khác 

khiêm tốn biết bao. Phật Thích Ca Mâu Ni đối nhân khiêm tốn biết bao, không có 

mảy may tập khí ngạo mạn. Đây là điều chúng ta nên học tập. 

Bởi thế vọng tâm, chính là căn bản sanh tử. Thường làm tâm sư, không làm 

sư tâm, tâm này là vọng tâm, không phải chân tâm. Chân tâm sẽ không có ý niệm 

này. Thực sự là Thánh nhân, họ không có ý niệm này. Vọng tâm là căn bản sanh 

tử. 

Tập 512  443 



Làm thầy tâm vọng này, chính là nhận giặc làm con, nấu cát thành cơm, làm 

gì ăn được. Đây là điều được nói trong Kinh Lăng Nghiêm, vọng tâm là gì? vọng 

tâm là có ý niệm, tức là có phân biệt, có chấp trước.  Hiện tại chúng ta nói, cách 

nhìn của ta, cách nghĩ của ta, quí vị xem xem không quên được “ta”. Ta chính là 

hư vọng. Ta không còn nữa, chân như chân kiến liền xuất hiện. Chỉ cần có cái ta 

này,  phiền  phức  lớn  lắm.  Đây  cũng  là  chỗ  Phật  Pháp  và  thế  pháp  không  tương 

đồng.  Phật  Pháp  vừa  nhập  môn  liền  buông  thân  kiến  xuống.  Thân  kiến  buông 

xuống rồi, vậy là thứ dấu mặt sau đó là có ngã kiến, ngã kiến chưa buông xuống, 

thân kiến là tướng, ngã tướng trong bốn tướng, ngã tướng buông xuống rồi. Vậy 

ngã kiến là gì? Ngã kiến là gốc của thức mạt na. Đó là ý căn. Cho nên Kinh Kim 

Cang nửa bộ trước rất rõ ràng, rất minh bạch. Nửa bộ trước buông xả bốn tướng, 

nửa bộ sau buông xả bốn kiến. Quí vị liền hiểu được Kinh Kim Cang nửa bộ sau 

chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí.  Đó  là  cảnh  giới  gì?  Pháp  thân  Bồ  Tát,  là  Hoa 

Nghiêm sơ trú trở lên. Bốn mươi mốt vị pháp thân đại sĩ. Phía trước Tiểu thừa sơ 

quả  đã  có  rồi,  vừa  phá  được  bốn  tướng;  về  sau  càng  phá  càng  hiển  rõ.  Sơ  quả 

không  còn  chấp  trước  thân  này  là  ta  nữa.  Thân  kiến  phá  rồi.  Đồng  thời  cũng 

không  chấp  trước  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả  tướng,  toàn  bộ  không 

chấp trước nữa, gọi là phá tứ tướng. Công phu này nông sâu sai biệt rất lớn. Nếu 

như vẫn có ngã kiến, đó chính là “nhận giặc làm con”. Nên Kinh Lăng Nghiêm 

nói vậy, sai rồi. 

Hà huống tùy tâm nhậm tánh, làm càn làm bậy nữa thì sao! Vậy là trăm sai 

ngàn sai rồi, đây là hiện tượng người thế gian. 

“Kinh  Bốn  Mươi  Hai  Chương”  nói:  “cẩn  thận  chớ  tin  ý  của  ngươi,  ý  của 

ngươi không đáng tin” và điều nói ở đây cùng một ý, hoàn toàn giống với ý nghĩa 

ở đây. Có thể tin tưởng điều chúng ta suy nghĩ, điều chúng ta thấy được? Không 

thể được. Vì sao vậy?  trong kinh giáo Đại Thừa Phật nói rất rõ ràng. Có vọng tức 

là vọng niệm. Chánh niệm vô niệm, ngay cả vô niệm cũng không có. Có không 

hai bên đều không có. Đó mới gọi là chánh niệm. Khổ vui hai bên đều không có 

mới gọi là cực lạc. Vì sao vậy?  Đó là tánh đức hiện tiền, không có vui trong ý 

thức, chỉ cần có chấp trước vi tế thôi là không ra khỏi lục đạo luân hồi. Còn có 

phân biệt vi tế, thì không phải là Bồ Tát. Lý lẽ này luôn luôn phải hiểu được. 

Vậy chúng ta quay về với vị trí hiện tại này, chúng ta phải tu như thế nào? 

Nói thật với quí vị, chỉ là một câu A Di Đà Phật niệm đến cùng, quên đi cái ta, 

không  nên  nghĩ  đến  ta,  chỉ  là  A  Di  Đà  Phật,  niệm  lâu  rồi,  ngã  chấp  tự  nhiên 

444  Tập 512 



không  còn  nữa,  điều  này  tốt!  Ngã  chấp  nếu  như  niệm  hết  rồi,  quí  vị  vãng  sanh 

Thế  giới  Cực  Lạc  không  phải  sanh  cõi  Đồng  cư,  mà  sanh  vào  cõi  Phương  tiện 

hữu dư. Phẩm vị được nâng cao rất nhiều. Đến lúc nào niệm Phật mà niệm đến ta 

cũng không còn nữa, ngã không, nhân không, niệm đến cảnh giới này rồi, đây là 

cõi Phương tiện hữu dư, được sự nhất tâm bất loạn. Trong cõi phàm thánh đồng 

cư được nhất tâm bất loạn đó là công phu thành phiến. Điều này rất dễ dàng đạt 

được,  người  người  đều  có  thể  đạt  được.  Đạt  được  công  phu  thành  phiến,  vãng 

sanh tự tại, vãng sanh đã nắm chắn được. Muốn lúc nào đi thực sự sẽ đi được. Ý 

niệm vừa động, Phật A Di Đà thực sự đến đón quí vị. Bởi vì điều gì? quí vị không 

có tạp niệm. Quí vị khởi tâm động niệm và trong sáu đường ba đường thiện , ba 

đường ác quí vị đều không tương ưng. Ý niệm của quí vị toàn là A Di Đà Phật. 

Điều này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Hơn nữa chúng ta đều có thể làm được. 

Người làm không được không nói nữa. Chúng ta nhất định phải làm được, vậy 

mới được. 

Câu  cuối  cùng,  “tại  nhân  hậu  dã”,  là  lạc  hậu  phía  sau  người  khác.  Người 

khác là ai? người niệm Phật vãng sanh, bao gồm những người sanh vào biên địa, 

chúng ta không bằng họ. Sanh đến biên địa, nói thật lòng cũng chính là sanh đến 

Thế giới Cực Lạc. Chẳng qua lúc họ đi, phải lỡ mất một khoảng thời gian, không 

thể  gặp  Phật,  không  thể  nghe  pháp.  Điều  này  sau  này  chúng  ta  sẽ  thuyết  minh 

tường tận, vì sao lại có hiện tượng này. Chúng ta có thể sửa đổi tất cả những sai 

lầm,  thực  sự  nhất  tâm  niệm  Phật,  không  hoài  nghi,  thì  sẽ  không  có  hiện  tượng 

này. Phải tin tưởng Phật có trí tuệ viên mãn, tin tưởng bản thân nhất định được 

sanh. Quí vị sẽ không sanh vào biên địa. Chúng ta có thể tham thấu bộ kinh này, 

thượng bối vãng sanh là có thể, không phải là không thể. Lời của Thiện Đạo đại 

sư rất hay, Tứ độ tam bối cửu phẩm đều do gặp duyên khác nhau mà thôi. Duyên 

của chúng ta vô cùng thù thắng. Duyên thù thắng này, chúng ta phải cảm ơn Hạ 

lão và Hoàng Niệm lão. Duyên này là họ cho chúng ta đấy. Tâm huyết một đời 

của  họ,  chính  ở  trong  quyển  sách  này.  Dùng  quyển  này  làm  tăng  thượng  duyên 

cho chúng ta. Nói cung kính một chút, dùng bản này gia trì cho chúng ta. Chúng 

ta phải cảm ơn, nghiêm túc học tập. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 



 

Tập 512  445 



Tập 513 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 25.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải trang 645, hàng thứ ba từ dưới đếm lên.  “Tâm 

đắc khai minh, đệ tam thập tứ”. 

Niệm Lão giới thiệu cho chúng ta đại ý của phẩm này. Phẩm này Bồ Tát Di 

Lặc  lãnh  chỉ,  tâm  được  khai  sáng.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  nửa  bộ  trước  là  ngài  A 

Nan đương cơ, nữa bộ sau là Bồ Tát Di Lặc. Dụng ý này đều vô cùng sâu sắc. 

“Phật  lại  ân  cần  giáo  huấn,  một  là  phải  đoạn  hoặc  niệm  Phật,  biết  khổ  tu 

thiện. Hai là tự lợi lợi tha, chuyển tướng cứu giúp. Ba là chỉ ra lạc quốc thắng quả. 

Thế giới Cực Lạc quả đức thù thắng. Cuối cùng “khuyên trừ nghi hối, khỏi sanh 

biên địa”. Đặc biệt khai mở cho mọi người, phải đoạn trừ nghi hoặc không thể 

hối hận. Nếu như có nghi hoặc, hối là hối tiếc, cho dù vẫn còn chịu niệm, vẫn còn 

cầu nguyện vãng sanh. Sanh đến Thế giới Cực Lạc cũng sanh đến biên địa. Đây 

là tông chỉ của phẩm này. 

Xin xem kinh văn. 

“Di Lặc bạch ngôn, Phật ngữ giáo giới, thậm thâm thậm thiện, giai mông từ 

ân, giải thoát ưu khổ. Phật vi pháp vương, Tôn siêu quần thánh, quang minh triệt 

chiếu, động đạt vô cực, phổ vi nhất thiết, thiên nhân chi sư. Kim đắc trực Phật, 

phục văn vô lượng thọ thanh, mị bất hoan hỉ, tâm đắc khai minh.” 

Trong đoạn kinh văn này cũng có ba đoạn nhỏ. Chúng ta xem chú giải của 

Niệm  Lão.  “Di  Lặc  lãnh  giải  Phật  ngữ”,  lãnh  là  tiếp  thu,  hoàn  toàn  tiếp  thu  lời 

dạy của đức Phật. Có thể lý giải được đại ý của Phật thuyết, câu này thật không 

dễ dàng gì. Người đời sau học Phật nhiều, đặc biệt trong thế kỷ hiện tại của chúng 

ta, nhưng lĩnh hội lời Phật càng ngày càng ít. Nhân tố này rất phức tạp. Không thể 

trách cứ chúng sanh trong thời đại này, bởi vì chúng sanh trong thời đại này, đích 

thực không có phước báo. Đây là sự thật. Tuy hưởng thụ nền văn minh khoa học, 

đem lại cho chúng ta cuộc sống vật chất thuận tiện, nhưng cái giá chúng ta phải 

trả nặng quá. Cũng tức là chúng ta đã làm  mất hết toàn bộ cuộc sống tinh thần. 

Cuộc sống tinh thần quan trọng hơn cuộc sống vật chất nhiều. Vật chất thiếu thốn 

446  Tập 513 



họ cũng sống rất hoan hỉ, họ sống rất hạnh phúc. Ngày nay cuộc sống vật chất vô 

cùng đầy đủ, cuộc sống không vui vẻ, cuộc sống rất vất vả. Đây chính là cái giá 

chúng ta phải trả, thật không đáng. Cho nên đối với lời dạy của chư Phật  Bồ Tát 

Thánh hiền không thể lĩnh hội được. 

Lời  của  Bồ  Tát  Di  Lặc  rất  hay,  giáo  giới  của  đức  Phật  rất  sâu  rất  thiện. 

“Thâm tự khánh hỉ”, có thể thấy Bồ Tát Di Lặc pháp hỉ sung mãn. Dưới đây là lời 

ngài tán thán, mà bạch Phật rằng: “lời Phật giáo giới, rất sâu rất thiện”. Giáo giới, 

giáo là dạy dỗ, giới là ngăn cấm, nói với chúng ta làm thế nào đem những lời dạy 

dỗ của Phật trung thực thực hành trong cuộc sống. Ở đoạn này nói hai chữ “giáo 

giới” thấy ở trong “Ngụy dịch”. Trong lúc hội tập đã trích dẫn ở trong bản “Ngụy 

dịch”.  “Bản  Cao  Ly  tạng,  một  bản  khác”,  đây  là  chúng  ta  có  tổng  cộng  năm 

nguyên bản dịch. Những bản khác, “phần nhiều là giáo giới”, chữ giới có bộ ngôn 

bên cạnh. “Vận Hội viết” hai chữ này dùng thông nhau. Chữ “giới” và chữ “giới” 

có bộ ngôn bên cạnh, giới trong chữ giáo giới dùng thông nhau. 

Câu  Xá  Giới  Phẩm  Tụng  Sớ  quyển  thứ  nhất  nói:  Giáo  là  giáo  thọ,  khiến 

người tu thiện. Giới là khuyên răn, khiến người đoạn ác. Đoạn ác tu thiện, nên gọi 

là giáo giới. Cho nên một cái là tại giải môn, một cái là tại hành môn, giới cũng 

tại hành  môn, đoạn ác tu thiện. Lại  Hội Sớ viết: Giáo, là lời của người trên đối 

với người dưới, giới là hạn chế. Ngôn triệt thật lý, nên gọi là thậm thâm. Chuyển 

phàm thành Thánh, nên gọi là thậm thiện. Mấy câu này tuy rất đơn giản, nhưng 

đã  nói  ra  toàn  bộ  tông  chỉ  dạy  học  của  Phật  Pháp.    Phật  dạy  chúng  sanh  “vô 

duyên đại bi, đồng thể đại bi”. Phật thứ gì cũng không cần, không vì danh, không 

vì lợi, vì sao lại nhiệt tâm chăm chỉ nổ lực vào dạy học. Ngài vì cái gì? Người thế 

gian vĩnh viễn không đoán ra được. Người thế gian tất cả việc làm của họ chắc 

chắn là vì danh lợi. Sự việc này đối với tôi không có danh dự, không có lợi ích, 

tôi nhất định không làm. Tức là trong cửa Phật làm một chút công đức, vẫn là sức 

mạnh này đang thôi thúc. Chúng ta đến chùa tham quan, cây cột này cư sĩ nào đó 

quyên tặng cũng khắc tên tuổi lên đó. Đó là gì? là danh. Họ nếu đến đó, họ nhất 

định phải xem xem cây cột mà họ quyên tặng, niệm niệm đều không thể buông xả 

danh lợi xuống được. 

Phật thứ gì cũng không cần, vì sao vậy? Đây là điều người thế gian không 

thể hiểu được. Kỳ thực người thế gian mê hoặc điên đảo, không hiểu được sự thật 

chân tướng, Phật hiểu được. Tất cả chúng sanh và ta là một thể, ta có thể không 

chăm sóc được sao? Không thể nào! Thân thể con người chúng ta là tiểu vũ trụ. 

Tập 513  447 



Hoàn cảnh bên ngoài là đại vũ trụ. Tiểu vũ trụ và đại vũ trụ cũng phức tạp như 

nhau.  Tiểu  vũ  trụ  sẽ  không  ít  hơn  đại  vũ  trụ  tí  nào.  Đại  vũ  trụ  cũng  không  thể 

nhiều hơn tiểu vũ trụ tí nào. Thật là không tăng không giảm. 

Chúng tôi lúc mới học Phật, nghe đến cách nói này thì hoài nghi, học mấy 

mươi năm rồi, cuối cùng đã hiểu rõ, đã thông suốt, không uổng công học. Sự việc 

này đối với người thế gian đích thực là vấn đề căn bản. Là vấn đề trong triết học, 

cũng là vấn đề trong khoa học. Con người và vũ trụ có quan hệ gì? Con người và 

vạn vật có quan hệ gì? Con người và tất cả chúng sanh khác có quan hệ gì? Quan 

hệ không thể không biết. 

Người Trung Quốc rất coi trọng, từ xưa đến này nói ngũ luân. Ngũ luân là 

quan hệ giữa người và người: cha con, vợ chồng, quân thần, huynh đệ, bằng hữu. 

Giữa người và người không nằm ngoài năm mối quan hệ lớn này. Nhưng không 

nói đến quan hệ người và cỏ cây hoa lá. Không nói đến quan hệ giữa con người 

và  tất cả động vật. Chỉ nói đến người và người. Không nói đến mối quan hệ giữa 

con người và sơn hà đại địa, không nói đến quan hệ giữa con người và pháp giới 

hư không. Hiện tại còn nói quan hệ giữa con người và sinh vật của tầng không 

gian khác nhau, cũng không nói đến. Những thứ này Phật hoàn toàn đã nói đến 

rồi. Khắp pháp giới hư không giới không sót một pháp nào. Phật nói, bản thể của 

vũ  trụ  vạn  hữu  được  nói  trong  triết  học,  phải  bắt  đầu  nói  từ  đây.  Bản  thể  này 

chính là tự tánh, chính là chân tâm. Cũng gọi là pháp tánh, danh từ rất nhiều, đều 

nói về một sự việc này. 

Tự  tánh  thực  sự  là  vô  nhất  vật.  Huệ  Năng  đại  sư    nói  rất  hay  “bổn  lai  vô 

nhất  vật”,  là  tự  tánh!  Tự  tánh  có  hay  không?  Có.  Có  nhưng  không  có  vật  nào. 

Dùng  lời  của  khoa  học  ngày  nay  để  nói,  tự  tánh  không  có  hiện  tượng  vật  chất, 

không có hiện tượng tinh thần, không có hiện tượng tự nhiên, cho nên gọi là “bổn 

lai vô nhất vật”. Nhưng nó có thể tùy duyên. Nếu như hữu duyên, nó có thể hiện 

ba loại hiện tượng này. Cũng tức là hiện tượng vật chất, tinh thần, tự nhiên đều là 

nó  biến  hiện  ra.  Nó  năng  hiện,  cho  nên  năng  hiện  năng  sanh.  Huệ  Năng  đại  sư  

nói “năng sanh vạn pháp”. Ý nghĩa của câu này rất sâu sắc. Năng sanh vạn pháp, 

vạn pháp là tự tánh sở sanh. Tự tánh là bản thân thực sự. Tất cả vạn pháp đều là 

tự tánh sanh. Tự tánh và ta có quan hệ gì? Nhất thể. Đã là nhất thể, cục bộ nảy 

sinh vấn đề rồi, có nên đi giúp đỡ nó không?  Không có bất cứ điều kiện gì, cũng 

không có bất cứ ý nghĩa gì, tự nhiên đi giúp đỡ nó.  Đạo lý chính là chỗ này vậy. 

Người giác ngộ đều hiểu rõ, khắp pháp giới hư không giới và bản thân là nhất 

448  Tập 513 



thể.  Ta  từ  đâu  đến?  Anh  từ  đâu  đến?  Họ  từ  đâu  đến? Từ  mê  hoặc  điên  đảo  mà 

đến. Nếu như quí vị không mê, tôi, anh và người kia đều không có, mê rồi mới 

có. Chúng ta phải hiểu cho rõ ràng thấu đáo về điều căn bản này, vậy mới gọi là 

giác ngộ. Mê rồi thì không gọi là tự tánh,  không gọi là chân tâm, gọi là vọng tâm. 

Không gọi tự tánh, gọi là A lại ya. Cho nên A lại ya là vọng tâm. Chỉ cần vừa mê, 

tự tánh liền biến thành A lại ya. A lại ya năng sanh vạn pháp. Nhưng năng hiện 

năng sanh vẫn là tự tánh. Trong sở sanh sở hiện lại có thêm sự biến hóa. 

Trong Hoàn Nguyên Quán nói ba loại chu biến, loại thứ hai là “xuất sanh vô 

tận”, đó là biến hóa. Biến hóa vô lượng vô biên vô cùng vô tận, biến hóa nhiều 

quá. Vì sao lại có biến hóa? Ý niệm, tùy theo ý niệm mà khởi biến hóa. Vì sao 

nói vô lượng vô tận vô cùng vô biên? Ý niệm này sanh diệt, Bồ Tát Di Lặc nói rất 

hay,  cuối  cùng  chúng  ta  cũng  có  được  một  chút  khái  niệm  này  rồi.  Quí  vị  xem 

tâm sanh diệt kia, tâm sanh diệt là A lại ya. Tự tánh không sanh không diệt. A lại 

ya là tâm  sanh diệt, vọng tâm.  Trong  một giây  có bao nhiêu lần sanh diệt?  một 

ngàn  sáu  trăm  triệu  lần  chúng  ta  không  biết  được.  Tâm  sanh  diệt  này  chính  là 

nhất  niệm  mê.  Nhất  niệm  này  chính  là  một  phần  một  ngàn  sáu  trăm  triệu  trong 

một giây. Đó gọi là nhất niệm. Nhất niệm này mê rồi, mê rồi nó liền xuất hiện ba 

loại  hiện  tượng:  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  vật  chất. 

Mà  hiện  tượng  này  chu  biến  pháp  giới,  ba  loại  chu  biến  này  “xuất  sanh  vô  tận, 

hàm  dung  không  hữu”.  Ba  câu  này  quan  trọng,  một  câu  cũng  không  thể  thiếu. 

Nhất niệm này bao trùm hư không, tâm bao thái hư, lượng châu sa giới. Đây là 

chân  tướng  sự  thật.  Mạt  na  chính  là  thức  thứ  bảy,  chấp  trước  một  phần  trong 

tướng phần của A lại ya, một phần trong kiến phần, cho rằng là bản thân. Chúng 

ta lấy thân chúng ta ví dụ cho A lại ya, chấp trước vật chất là gì? Chấp trước một 

tế bào của chúng ta cho rằng đó là ta. Những thứ khác thì sao? Những thứ khác 

quên mất, cho rằng không phải ta. Chỉ chấp trước một phần này. Chấp trước phân 

biệt vô lượng vô biên, vô lượng vô biên chấp trước. Trong đó cũng là chấp trước 

một phần rất nhỏ bé, cho rằng đó là tâm của ta. 

A lại ya, tứ đại phiền não thường theo nhau, chư vị đều hiểu được. Bốn đại 

phiền não này đều là vô lượng vô biên vô cùng vô tận, chấp trước một phần. Ngã 

kiến, ngã ái, ngã ái là tham, ngã si, ngã mạn, ngã mạn là sân. Tham sân si là căn 

bản phiền não. Từ lúc nào mà có? Vừa mê liền có. Cho nên điều này gọi là câu 

sanh phiền não. Nó không phải học mà có. Từ lúc nhất niệm bất giác đó bắt đầu 

liền  có  rồi.  Ngã  xuất  hiện  rồi,  ngã  và  vũ  trụ  đều  là  giả.  Mười  pháp  giới  y  báo 

Tập 513  449 



chánh báo trang nghiệm đồng thời xuất hiện, cùng trong một niệm xuất hiện. Sự 

việc này rất thâm mật. Ai biết được, Phật biết được. Phật làm sao biết được? Phật 

thấy  được  rồi.  Phật  làm  sao  thấy  được?  Phật  ở  trong  thiền  định  thâm  sâu  nhìn 

thấy được. Thực sự làm được, lúc không khởi tâm, không động niệm, tâm quí vị 

cực kỳ rõ ràng. Chân tướng sự thật  này liền bị quí vị nhìn được. Bồ Tát Di Lặc 

nhìn  thấy  hiện  tượng  sanh  diệt  tần  suất  cao  như  vậy,  tốc  độ  nhanh  như  vậy,  là 

Ngài thấy được. Chúng ta không nhìn thấy được. Chúng ta xem phim, phim ảnh 

ngày  xưa  là  dùng  phim  cuộn  để  phát.  Một  giây  sanh  diệt  24  lần,  chúng  ta  đã 

không nhìn ra được rồi. Mắt này không linh hoạt, không nhìn ra được. Hiện tại 

một giây một ngàn sáu trăm triệu lần, quí vị làm sao mà nhìn thấy được? Chúng 

ta  liền  nghĩ  đến,  tâm  tỉ  mỉ  như  vậy  mới  nhìn  ra  được  nó,  là  giả.  Cho  nên  trong 

giáo lý Đại Thừa nói với chúng ta, bát địa Bồ Tát họ thấy được A lại ya. 51 cấp 

bậc Bồ Tát trong Kinh Hoa Nghiêm, thập tín, thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, 

thập  địa,  là  năm  mươi,  thêm  Đẳng  giác  là  51  cấp  bậc.  Bát  địa,  5  tầng  cao  nhất 

trong năm mươi mốt cấp bậc, là bát địa, cửu địa, thập địa, đẳng giác, diệu giác. 

Năm địa vị này tâm thanh tịnh vô cùng, có thể nhìn thấy A lại ya, chính là nhìn 

thấy mê ngộ của tự tánh, mê ngộ đầu tiên, chính là là sự sai biệt trong một niệm 

đó. Mê không có nguyên nhân, ngộ cũng không có nguyên nhân. Quí vị muốn tìm 

nguyên nhân, quí vị vĩnh viễn sẽ không giác ngộ, quí vị vĩnh viễn tìm không được 

nguồn cội của mê. Không tìm thứ gì cả, để tâm thanh tịnh hiện tiền, tự nhiên sẽ 

thấy được. Có tâm không nhìn thấy, vô tâm thì nhìn thấy, cho nên sự việc này sẽ 

không  phải  là  giả.  Người  nhìn  thấy  rất  nhiều,  tất  cả  bát  địa,  cửu  địa,  thập  địa, 

đẳng  giác,  diệu  giác  đều  nhìn  thấy  được.  Tuyệt  đối  không  phải  một  mình  đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni nhìn thấy. 

Phật Pháp truyền đến Trung Quốc, lúc đó là thời kỳ tượng pháp, thời tượng 

pháp thiền định là thành tựu, cho nên thiền phong Trung Quốc đặc biệt thù thắng. 

Phật Giáo truyền đến Trung Quốc tượng pháp bắt đầu, tượng pháp một ngàn năm, 

vào khoảng đến thời nhà Đường, thời kỳ tượng pháp đến đời Đường, Tống, sau 

đó đến đời Nguyên, Minh, Thanh là thời mạt pháp rồi, đi vào mạt pháp. 

Chúng ta thấy Thiền tông Ngũ Đăng Hội Nguyên, Cảnh Đức Truyền Đăng 

Lục, tu thiền khai ngộ, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Lại thêm “đại khai 

viên  giải”  của  Giáo  môn.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  trong  Tịnh  Độ  tông  và  tam  mật 

tương ưng của Mật tông. Những người có những thành tựu này hợp lại, chúng ta 

tính toán một cách nghiêm túc, không ít hơn ba ngàn người. Ba ngàn người này 

450  Tập 513 



đều thấy được A lại ya. Họ minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, đối với sự 

việc A lại ya họ đều rõ ràng. Nhiều người làm chứng như vậy, thì làm sao mà giả 

được? Cho đến Tịnh Độ số người niệm Phật vãng sanh càng nhiều hơn. Hơn hai 

ngàn  năm  nay,  chúng  ta  tính  toán  một  cách  nghiêm  túc  nhất,  chắc  chắn  hơn 

100.000 người. Quí vị nên hiểu những người này thành tựu rồi họ đều đi làm Phật 

rồi, chúng ta hôm nay hiểu rõ rồi, nhất định phát tâm hướng theo đuổi kịp. Chúng 

ta không thể đọa lạc, không thể ở sau người ta. Họ đã thành tựu rồi, chúng ta còn 

chưa thành tựu. Nỗ lực, hi vọng trong một đời này chắc chắn thành tựu. Sự việc 

này  có  thể  làm  được,  không  phải  không  làm  được.  Lý  luận,  phương  pháp,  kinh 

nghiệm, trong bộ sách này đều có cả. Chúng ta phải ngẩng đầu đuổi theo, một bộ 

kinh này là đủ rồi, không nên làm nhiều, không nên làm phức tạp. Chúng ta trong 

quá khứ đời đời kiếp kiếp chưa thể thành tựu, dường như chính vì làm nhiều quá, 

làm phức tạp quá, tâm không thể chuyên nhất. Cho nên tâm là tán loạn. Một đời 

này chúng ta nếu như vẫn là dùng tâm tán loạn, cũng tức là vọng niệm rất nhiều, 

tư  tưởng  rất  phức  tạp.  Vậy  thì  đời  này  chúng  ta  vẫn  thế  không  thể  thành  tựu. 

Chúng ta nhất định lấy hết dũng khí, buông bỏ, ngay Phật Pháp cũng buông bỏ. 

Trong Kinh Kim Cang Đức Phật nói cho chúng ta: “pháp còn phải xả, hà 

huống phi pháp”, xả chính là buông xuống. Đây nghĩa là gì? Trong Phật Pháp chỉ 

lấy  một pháp  môn, những thứ khác  đều buông bỏ, nhất  môn thâm nhập,  trường 

thời  huân  tu,  đây  gọi  là  phù hợp  với  ba  học  giới  định  tuệ.  Nghe  lời  chính  là  trì 

giới, nhất môn chính là tu định, tu định, định đến trình độ nhất định họ liền khai 

ngộ, không cần cầu khai ngộ, đến lúc tự nhiên khai ngộ. Pháp này quá tuyệt diệu. 

Phàm phu thành Phật không khó, khó tại quí vị không nghe lời. Kiến giải của bản 

thân  quí  vị  chính  là  thành  kiến  quá  mạnh.  Tin  tưởng  bản  thân,  không  tin  tưởng 

Phật  Bồ  Tát.  Đương  nhiên  sẽ  càng  không  tin  tưởng  chư  vị  Tổ  sư.  Kết  quả  bản 

thân chịu thiệt. Nếu như mang theo những hoài nghi này mà niệm Phật, phần sau 

của phẩm kinh này có nói đến việc sanh đến biên địa, không thể nhập phẩm. Ở 

biên  địa  vẫn  phải lỡ  mất  500  năm.  500  năm  này  không  thấy  được  Phật,  không 

nghe được Phật pháp. Ai đang trừng phạt vậy? Không có ai cả. Bản thân mê hoặc 

điên đảo mà ra. Trong Phật Pháp bất luận là trong cảnh giới nào, không có thứ gì 

là không phải tự làm tự chịu. Nếu như quí vị đẩy trách nhiệm cho người khác, thế 

là tội lỗi càng nặng thêm, càng đọa xuống dưới càng thêm cực khổ. Cho nên phải 

hiểu được, phải hiểu rõ chân tướng sự thật. “hành hữu bất đắc, phản cầu chủ kỷ”, 

Tập 513  451 



vấn đề quyết định tại bản thân, không phải ở bên ngoài, không do Phật Bồ Tát, 

cũng không phải do kinh điển. Bản thân sai rồi. 

Ác  bao  gồm  phạm  vi  rất  rộng,  thiện  cũng  như  vậy,  hiểu  được  đoạn  ác  tu 

thiện, phá mê khai ngộ, ngôn ngữ của Phật, ngôn triệt thật lý. Thật là chân thật, 

người hiện tại nói là chân lý. Câu câu chữ chữ đều là chân lý, cho nên nói rất sâu. 

Lời  giáo  hối  của  Phật  câu  câu  chữ  chữ  đều  có  thể  giúp  chúng  ta  chuyển  phàm 

thành thánh. Đây gọi là thậm thiện. Thánh này là gì? Thánh là Phật. Đích thực có 

thể giúp đỡ chúng ta trong một kiếp này đi làm Phật. Đây là đại thiện. 

“Pháp âm quảng bị, phổ linh văn giả, giai mông từ ân, giải thoát ưu khổ.” 

Pháp âm là giáo hóa, dạy học của Phật Bồ Tát. Chúng ta thông thường gọi đó là 

giảng kinh thuyết pháp. Phật Bồ Tát biểu hiện, cổ nhân Trung Quốc nói là: thân, 

hành, ngôn, giáo. Ngài thể hiện ra để làm gương cho chúng ta thấy đó gọi là thân 

hành. Năm xưa đức Thích Ca Mâu Ni Phật tại thế trú thế 80 năm, biểu diễn cho 

chúng ta là  tám tướng thành đạo. Chúng ta phải cẩn thận để quan sát, trong tám 

tướng,  tướng  thứ  nhất  là  nhập  thai.  Trong  nhập  thai  hàm  chứa  ý  nghĩa  rất  sâu. 

Thai giáo của Maya phu nhân, điểm này không thể sơ suất. Nếu như không có ý 

nghĩa, làm sao có thể nói là tướng thứ nhất trong tám tướng? Tướng thứ nhất là từ 

trời  Đâu  Suất  giáng  sanh.  Thứ  hai  chính  là  nhập  thai,  thai  giáo  của  Maya  phu 

nhân. Xuất thai khác với người bình thường, đứa trẻ vừa xuất thai, vừa ra đời đã 

biết đi, bước đi bảy bước, ngón tay trỏ chỉ lên trên “thiên thượng thiên hạ duy ngã 

độc tôn”,  nói một câu như vậy. Cho nên có rất nhiều những học giả, nhìn thấy 

trong kinh có câu nói như vậy, Phật Thích Ca Mâu Ni rất kiêu ngạo, thiên thượng 

thiên  hạ,  duy  ngã  độc  tôn.  Ngã  mà  Ngài  nói  không  phải  là  Ngã  mà  hiện  nay 

chúng ta nói, ngã hiện nay chúng ta nói đều cho rằng là thân của ta, Ngài không 

phải vậy. Ngã mà Ngài nói là “ngã” trong “thường lạc ngã tịnh”. Đó là chân ngã, 

không phải là giả ngã. Trong kinh Phật giải thích Ngã có tám ý nghĩa. Hai điều 

quan trọng nhất trong đó, thứ nhất chính là ý nghĩa chủ tể, thứ hai là tự tại. 

Ngày nay chúng ta chấp trước ngã này, bất luận là thân, bất luận là tâm, có 

chủ tể hay không? Không có. Tự tại càng không có. Tự tại chính là không chịu 

bất  cứ  ảnh  hưởng  nào  của  hoàn  cảnh,  đó  gọi  là  tự  tại.  Chúng  ta  không  được, 

chúng ta bị ảnh hưởng rất nhiều. Cho nên đối với Phật Pháp người không hiểu rõ 

rất  nhiều,  người  phê  bình  rất  nhiều,  chưa  hiểu  rõ  về  Phật  Pháp  đã  tùy  tiện  nói. 

Nếu  như  người  nói  này  trong  xã  hội  có  sức  ảnh  hưởng,  sẽ  dẫn  theo  rất  nhiều 

người sai. Đây gọi là tạo nghiệp. Tạo nghiệp chắc chắn phải chịu quả báo. Quả 

452  Tập 513 



báo hiện tiền hối hận không kịp. Đây đều là chân tướng sự thật, cho nên đích thực 

rất  sâu  rất  thiện.  Sau  chúng  ta  khi  hiểu  được,  thực  sự  hiểu  được,  ý  niệm  vừa 

chuyển trở lại, một niệm này vừa chuyển là gì? Hóa ra khắp pháp giới hư không 

giới là bản thân. Lòng đại từ đại bi đó liền xuất hiện, liền phóng quang. Vạn sự 

vạn  vật  khắp  pháp  giới  hư  không  giới  không  có  ai  là  Ngài  không  yêu  thương. 

Hơn nữa, là yêu thương thanh tịnh, yêu thương bình đẳng. 

Trong yêu thương thanh tịnh là gì? Trong đó không có chấp trước, không có 

phân  biệt,  không  có  khởi  tâm  động  niệm.  Đây  là  yêu  thương  bình  đẳng.  Yêu 

thương bình đẳng không có nhiễm ô. Tức là trong yêu thương đó không có thâm 

sân si mạn nghi, là thanh tịnh. Trong yêu thương này không có phân biệt. Vì sao 

vậy?  Vì  vạn  vật  là  nhất  thể.  Đây  gọi  là  đại  từ  đại  bi.  Từ  bi  là  ái.  Vì  sao  Phật 

không dùng là ái? Vì trong ái có tình chấp, vậy là không thanh tịnh. Trong ái có 

phân biệt, vậy là không bình đẳng. Từ bi là yêu thương thanh tịnh, là yêu thương 

bình đẳng, là thực sự biết được vạn vật và bản thân là tình yêu nhất thể. Đây là 

đại ái của chư Phật Bồ Tát. Bản thân phải thực sự làm được, làm không được mà 

mạo danh Phật Bồ Tát, đó đều là có tội. Đại ái quí vị không làm được, nếu quí vị 

dùng danh từ đại ái này thì có tội lỗi. Đại ái là Phật, Bồ Tát là Pháp thân Bồ Tát, 

không phải là Bồ Tát phổ thông. 

Cho nên giáo dục rất sâu rất thiện, giảng kinh dạy học rộng khắp, tất cả mọi 

người đều đến nghe, Phật bình đẳng, không có phân biệt. Năm xưa tại thế Đức 

Phật  dạy  học  không  phân  biệt  quốc  tịch,  cũng  không  phân  biệt  dân  tộc,  cũng 

không phân biệt tôn giáo, cũng không phân sang hèn, nam nữ già trẻ chỉ cần chịu 

học  theo  Ngài,  Ngài  đều  nhiệt  tâm  yêu  thương  dạy  dỗ  chúng  sanh  như  nhau. 

Rộng  khiến  người  nghe  đều  nương  nhờ  từ  ân.  Nhờ  Phật  từ  bi  chỉ  dạy  mà  giải 

thoát ưu khổ. Hóa giải được phiền não rồi, ưu phiền hóa giải được rồi, mê hoặc 

hóa giải được rồi, thoát ly phiền não, thoát ly lục đạo, thoát ly sanh tử. Những thứ 

này là ưu khổ. 

Hội Sớ nói: “giải thoát ưu khổ giả, đắc văn yếu tân, tuyệt lưu lãng ưu, bão 

đam pháp lạc, thoát sanh tử khổ dã”. Dưới đây Niệm Lão có giải thích đơn giản. 

Ý nói là: “đắc văn pháp yếu”, đắc văn yếu tân này, “yếu tân” chính là pháp yếu. 

Trong Phật Pháp bộ phận quan trọng nhất đó gọi là pháp yếu, bộ phận trung tâm. 

Vừa rồi chúng ta nói, điều này là quan trọng nhất. 

Tự  tánh,  A  lại  ya  năng  sanh  vạn  pháp.  Mạt  na  chấp  trước  một  phần  trong 

kiến phần, tướng phần của A lại ya, một phần vô cùng nhỏ cho đó là bản thân. Ta 

Tập 513  453 



có được như vậy. Quí vị hiểu được chân tướng sự thật, quí vị liền buông bỏ được 

sự chấp trước về cái ta này. Quí vị còn chưa buông bỏ, quí vị chưa thực sự hiểu 

được. Thực sự hiểu được chắc chắn sẽ buông bỏ, Vì sao vậy?  vì sai rồi! 

Cái gì là ta? Ở đây tôi nói với mọi người rằng, cũng không nên nói thâm sâu 

quá, phiền phức quá, nói không rõ ràng được. Tôi nói với quí vị, A Di Đà Phật 

chính là ta. Ta là A Di Đà Phật. Vấn đề toàn bộ đã được giải quyết rồi. Lời này có 

nói  quá  lắm  không?  Không  nói  quá  lắm.  Vì  sao  vậy?  Tự  tánh  Di  Đà,  duy  tâm 

Tịnh Độ, làm sao mà quá đáng được? A Di Đà Phật phải chăng do tự tánh hiện? 

đúng, không sai tí nào. Tất cả chư Phật Như Lai là tự tánh hiện. Tất cả mười pháp 

giới là tự tánh hiện. Tất cả lục đạo là tự tánh hiện. Tất cả địa ngục cũng là tự tánh 

hiện. Vậy tôi nói tự tánh Di Đà nói có sai đâu? Hôm nay tôi nếu như li khổ đắc 

lạc,  hôm  nay  tôi  nếu  quay  về  tự  tánh,  tôi  liền  dùng  phương  pháp  này.  Tâm  tôi 

chính là A Di Đà Phật, A Phật Di Đà chính là tâm tôi. Quí vị thực sự có thể giải 

thoát, quí vị thực sự có thể vãng sanh, thực sự có thể thành tựu. Ta là Phật A Di 

Đà. 

A  Di  Đà  Phật  đối  đãi  với  tất  cả  mọi  người  như  thế  nào?  Hoàn  toàn  thấy 

thành  là  bản  thân.  Tôi  là  Phật,  quí  vị  là  súc  sanh  vậy  có  được  không?  Vậy  là 

không phải Phật A Di Đà rồi. Phật A Di Đà tuyệt đối sẽ không có những ý niệm 

này. Phật A Di Đà nhìn thấy súc sanh, nó vốn là Phật. Phật nhãn nhìn thấy tất cả 

chúng  sanh,  toàn  là  Phật,  liền  thành  Phật.  Trong  mắt  Bồ  Tát  nhìn  tất  cả  chúng 

sanh toàn đều là Bồ Tát, chắc chắn không có phân biệt. Lúc họ mê muội, Phật Bồ 

Tát chỉ sanh tâm lân mẫn, tâm đồng tình, nhanh chóng giúp đỡ họ đoạn nghi sanh 

tín, quay đầu là bờ, giúp đỡ họ. Chắc chắn không có oán hận. Làm cha mẹ nhìn 

thấy con cái không hiếu thuận, không nghe lời, không hiếu học, vẫn còn tức giận, 

Phật Bồ Tát không vậy. Cha mẹ vì sao sẽ tức giận? Vì cha mẹ mê hoặc, chưa giác 

ngộ. Phật Bồ Tát giác ngộ rồi, hiểu rõ rồi, chắc chắn sẽ không tức giận. Những 

biểu hiện của  Phật Bồ Tát, chắc chắn là bốn đức mà trong Hoàn Nguyên Quán 

nói. Trong tất cả các thời, tất cả các nơi, tất cả cảnh duyên, quí vị tỉ mỉ quan sát, 

họ hiển lộ ra chính là bốn đức. “Tùy duyên diệu dụng, oai nghi hữu tắc”, oai nghi 

là giáo hóa chúng sanh, thân hành. “Nhu hòa chất trực, đại chúng sanh khổ”. Thị 

hiện tại thế gian này, đây chính là chịu khổ thay chúng sanh. Thế gian là như thế 

nào  họ  hoàn  toàn  hiểu  rõ.  Họ  có  khổ  không?    Họ  không  khổ,  họ  không  vui. 

Nhưng họ giống như biểu diễn trên sàn sân khấu, họ phải diễn giống như thật. 

Biểu diễn không phải là vì bản thân, là vì chúng sanh, thân giáo. Ngôn giáo thân 

454  Tập 513 



giáo  đều  là  vì  chúng  sanh,  không  phải  vì  bản  thân.  Bản  thân  đã  viên  mãn,  đã 

thành Phật rồi, là vì chúng sanh. Đây gọi là thay chúng sanh chịu khổ. Cho nên 

nghe kinh nghe pháp họ có thể nắm vững được trọng điểm. Đắc văn yếu tân, nghe 

được  bộ phận quan trọng của Phật Pháp. 

Tuyệt  lưu  lãng  ưu,  lưu  lãng  là  gì?  Lục  đạo  luân  hồi.  Sau  khi  hiểu  rõ  rồi 

không  còn  lang  thang  nữa.  Ngài  muốn  biểu  diễn  lang  thang,  phải  từ  trong  lang 

thang mà quay đầu, đây là Phật dạy Bồ Tát. Vì sao phải đi lang thang? Không 

lang thang, không ở trong lục đạo làm việc luân hồi, trong lục đạo duyên không 

còn nữa, lang thang trong lục đạo, chúng sanh trong lục đạo và ta đều có duyên, 

là đi kết duyên với họ. Bất luận là thiện duyên hay ác duyên. Chỉ cần có tiếp xúc 

với quí vị, có gật đầu với quí vị, hoặc là trợn mắt một cái, đều có duyên. Rộng kết 

pháp duyên, sau đó lại thị hiện tu đạo. Ở trên núi mấy mươi năm không xuống 

núi, đều làm những tấm gương này cho mọi người thấy. 

“Bảo thưởng pháp lạc” cũng là thị hiện. Thị hiện điều gì? cổ nhân nói “thế 

vị sao đậm bằng pháp vị”, “lạc” trong Phật Pháp là chân lạc. Lạc ở cõi người cõi 

trời đều không thể sánh. Học Phật là sự việc an vui, không phải chịu khổ. Người 

thế gian thân tâm không bình thường. Họ muốn như thế nào mới an vui? Họ cần 

kích  thích,  cần  uống  thuốc  độc,  họ  cảm  thấy  uống  thuốc  độc  là  khoái  lạc,  tiêm 

morphine  là  khoái  lạc.  Họ  thích  niềm  vui  đó.  Niềm  vui  đó  phải  trả  giá  đau 

thương. Thân thể, tinh thần họ đều phải chịu tổn thất. Nhưng họ cứ vui theo đó 

mà không chán. Pháp lạc không cần những thứ này. Cũng không cần những thứ 

thuốc độc, cũng không cần morphine, mà vui vẻ hơn họ rất nhiều, hạnh phúc hơn 

nhiều, pháp lạc! 

Trong  pháp  lạc  không  có  danh  văn  lợi  dưỡng,  không  có  ngũ  dục  lục  trần. 

Ngũ dục lục trần, danh văn lợi dưỡng, trong đó có lạc, trong đó có hưởng thụ, đều 

là không bình thường. Vì sao vậy?  Nó từ bên ngoài mà đến. Xa lìa bên ngoài, thì 

niềm vui đó không còn nữa, khổ liền đến rồi. Họ không phải là lạc thọ, họ là khổ 

thọ. Trong Phật Pháp lạc là từ trong tự tánh mà lưu xuất ra, vĩnh viễn không gián 

đoạn, không liên quan đến cảnh giới bên ngoài. 

Khổng  Tử  thể  hội  được  “học  mà  thường  luyện  tập,  không  phải  cũng  vui 

sao”, đó là pháp hỉ. Bên ngoài đến là “có bạn từ xa đến, không phải vui lắm sao”, 

quí vị xem đó là niềm vui. Chí đồng đạo hợp đến nơi đó thăm viếng, đến chia sẻ 

tâm  đắc,  điều  này  rất  là  vui.  Niềm  vui  này  và  chữ  “vui”  trong  câu  không  phải 

Tập 513  455 



cũng vui lắm sao, nó có thể kết hợp thành một thể, nó không xung đột, là chân 

lạc! Bạn bè cùng nhau, trao đổi tâm đắc, chia sẻ, rất vui; không có cũng rất vui. 

Người không biết mà không giận, không phải là người quân tử sao. Không 

ai biết họ, không ai đến thăm viếng họ, họ vẫn an vui, họ thực sự vui!  Chương 

một  trong  Luận  Ngữ  chính  là  niềm  vui  của  học  tập,  niềm  vui  của  hành  đạo. 

“Ngoài khổ sanh tử”, thực sự có thể giúp đỡ chúng ta liễu sanh tử, xuất tam giới. 

Đoạn  nhỏ  dưới  đây,  “Phật  vi  pháp  vương,  tôn  siêu  quần  thánh”,  Phật  là 

pháp  vương,  Kinh  Pháp  Hoa  –  phẩm  Dược  sư  nói:  Như  Phật  làm  vua  của  các 

pháp, Như Lai đối với các pháp tự tại nên gọi là pháp vương”. Tông Thiên Thai 

có  truyền  thuyết  như  vầy:  đại  sư  Trí  Giả  tụng    Kinh  Pháp  Hoa,  tụng  đến  phẩm 

Dược Vương liền nhập định. Ở trong định nhìn thấy đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở 

trên  núi  Linh  Thứu  nói  Kinh  Pháp  Hoa.  Phía  trước  vừa  đúng  có  một  chỗ  ngồi 

trống, ngài liền ngồi vào chỗ đó, sau khi nghe xong, xuất định rồi. Nói cho mọi 

người biết đức Phật Thích Ca Mâu Ni vẫn còn ở núi Linh Thứu chưa từng giải 

tán. Phải chăng là thật? Chúng ta tin tưởng Đại sư Trí Giả sẽ không nói vọng ngữ, 

sẽ không dối người. Đúng như vậy. Vì sao?  Vì thời gian là giả. Quí vị ở trong 

định có thể nhìn thấy quá khứ, có thể nhìn thấy vị lai. Quá khứ vị lai ở ngay hiện 

tại, thời gian không còn nữa. Núi Thiên Thai ở Chiết Giang, núi Linh Thứu tại Ấn 

Độ, cự ly không còn nữa. Thời gian và không gian là giả. Trong định có thể đột 

phá được giới hạn của thời gian không gian. Hiện tại nói là tầng không gian, có 

thể  đột  phá  được  tầng  không  gian.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  vẫn  đang  giảng 

kinh. Cũng chính là quí vị đã trở về với sát na kia của Ngài. Quí vị đi vào cùng 

sát na đồng thời với Ngài, quí vị liền thấy được. Trên lý nói có thể thông được. 

Trên mặt sự chúng ta cũng có thể tin tưởng, sẽ không còn hoài nghi. Đại sư Trí 

Giả có được nhân duyên này, ý nghĩa này nói cho mọi người, người người đều có 

nhân duyên này. Chỉ cần quí vị làm cho tâm định tĩnh trở lại, quí vị làm cho vọng 

niệm đều tắt hết, “chế tâm nhất xứ, vô sự bất biện”. Những bí quyết này không có 

gì khác, chính là họ có thể “chế tâm nhất xứ”. 

Ngày nay việc quan trọng nhất, là chúng ta đem tâm đặt vào chỗ là Phật A 

Di Đà. Chế tâm nơi Phật A Di Đà chúng ta sẽ trở thành như thế nào? Trở thành 

nhìn tất cả mọi người đều là Phật A Di Đà. Nhìn tất cả sự vật cũng là Phật A Di 

Đà. Nhìn trời đất vạn vật không có gì không phải là Phật A Di Đà, đúng là thuận 

lợi mọi bề. Niệm đến như vậy mới gọi là công phu thành phiến. Quí vị niệm Phật 

công phu thành nhất phiến rồi, chỉ cần công phu thành phiến quí vị liền chắc chắn 

456  Tập 513 



được  sanh  Tịnh  Độ.  Lúc  nào  thì  đi?  Muốn  lúc  nào  đi  thì  lúc  đó  liền  đi.  Cũng 

giống như  nói visa đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc đã cầm trong tay rồi. Quí 

vị tùy thời có thể đi, tự tại vô ngại. Chưa đến công phu thành phiến là quí vị chưa 

cầm  được  visa,  muốn  đi  cũng  chưa  được.  Cho  nên  sự  việc  này  không  cần  phải 

cầu người khác, hoàn toàn do bản thân mình. Cổ đức nói rất hay, sự việc khó nhất 

thế gian là cầu người khó. Lên trời khó, cầu người khó, đây là cầu bản thân, cầu 

bản thân không khó. Có lý gì lại không làm được! 

Kinh Pháp Hoa – phẩm Thí dụ nói: Ta là pháp vương, đối với pháp tự tại, 

đây  là  bản  thân  Thế  Tôn  nói.  “Ta”  là  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  tự  xưng.  Vương 

nghĩa  là  gì?  Vương  nghĩa  là  nghĩa  tự  tại.  Quí  vị  đối  với  tất  cả  pháp  không  có 

chướng ngại, không có nghi hoặc, được tự tại rồi. Đây gọi là pháp vương. Ngày 

nay có danh xưng pháp vương, họ đối với pháp có tự tại hay không? Đối với pháp 

không tự tại không thể xưng là pháp vương, là giả, không phải là thật. Ngày xưa 

những pháp vương này là đế vương phong cho, điều đó có thể. Đế vương phong 

cho họ, không phải là họ tự xưng, là người khác đối với họ tôn kính, xưng họ là 

pháp vương. Thiên Thai đại sư nói đây gọi là danh tự pháp vương. Danh tự tức là 

không phải thật. Thiên thai nói lục tức Phật, danh tự tức Phật, hữu danh vô thực. 

Từ danh tự tức hướng thượng đi lên, gọi là quán hạnh tức Phật. Họ thật tu, họ thật 

làm.  Quán  là  chỉ  quán,  họ  thật  học,  từ  quán  hạnh  lại  hướng  thượng  nâng  cao, 

chính là tương tự, gọi là tương tự tức Phật. Tương tự là ai? Phật trong mười pháp 

giới. Đối với chúng ta mà nói là rất cao rất cao rồi. Mười pháp giới Thanh văn, 

Duyên giác, Bồ Tát, Phật. Bồ Tát của cõi Thật báo trang nghiêm, chúng ta xưng 

họ là Pháp thân Bồ Tát. Thiên Thai đại sư xưng họ là phần chứng tức Phật. Họ là 

chân  Phật,  không  phải  là  giả  Phật.  Vì  sao  vậy?  đều  phá  vô  minh,  chứng  pháp 

thân, cũng chính là chúng ta thường nói không khởi tâm, không động niệm. Đây 

là Phật thật, không phải Phật giả. Không khởi tâm, không động niệm chắc chắn 

bình đẳng. Vì sao gọi là phần chứng? Họ chưa chứng đắc rốt ráo viên mãn, cũng 

chính là nói họ chưa đoạn tập khí vô thỉ vô minh. Họ còn mang tập khí này, cho 

nên không xưng họ là viên mãn.  Phần chứng Phật có 41 cấp bậc, từ sơ trú đến 

đẳng giác, tất cả đều gọi là phần chứng Phật. Đẳng giác Bồ Tát đoạn hết tập khí 

vô minh phẩm cuối cùng, họ được gọi là Phật viên mãn. Kinh Hoa Nghiêm  gọi là 

Diệu Giác, Phật viên mãn. Chứng đến địa vị này, họ không trú cõi Thật báo, họ 

vào Thường tịch quang Tịnh Độ. Thường tịch quang là tự tánh. Trên địa vị này 

viên mãn trở về tự tánh. Chúng ta tỉ mỉ để quan sát, để thể hội. Dường như là một 

Tập 513  457 



vòng tuần hoàn lớn, quí vị xem đầu tiên một niệm bất giác, từ trong tự tánh mê 

rồi, xuất hiện ra, sau đó trải qua một vòng lớn, lại quay lại, lại trở về tự tánh. Đây 

là vòng tuần hoàn lớn. Trong vòng tuần hoàn lớn chúng ta lại sẽ sanh ra một vấn 

đề. Vốn không có vấn đề gì, đây là phàm phu, phàm phu có tập khí. Quay về tự 

tánh rồi có thể mê trở lại không? Nghi vấn này là Phú Lâu Na tôn giả, trong Kinh 

Lăng Nghiêm thưa hỏi đức Phật Thích Ca Mâu Ni: chứng đắc Phật quả rốt ráo 

viên mãn họ có còn sẽ mê trở lại không? Hỏi một câu như vậy. Đức Phật trả lời 

sẽ không mê nữa. Vì sao vậy?  Họ đã hoàn toàn trải qua rồi, họ hiểu rồi, vĩnh viễn 

sẽ không mê nữa. 

Trở  về  với  Thường  Tịch  quang  có  khởi  tác  dụng  không?  Khởi  tác  dụng. 

Khởi  tác  dụng  như  thế  nào?  Chúng  sanh  có  cảm,  Diệu  giác  Như  Lai  trong 

Thường  tịch  quang  tự  nhiên  có  ứng,  cảm  ứng  đạo  giao.  Còn  thù  thắng  hơn  cả 

Pháp thân Bồ Tát trong Cõi Thật báo. Đây là điều chắc chắn. Cho nên trở về với 

Thường tịch quang không phải cái gì cũng không có. Nói cách khác, thứ gì cũng 

có, chỉ là không có duyên thì không hiện. Trong giáo lý Đại Thừa nói là ẩn hiện. 

Vô duyên họ đang ở trạng thái ẩn, thứ gì cũng không có; hữu duyên họ liền hiện 

cảnh giới, năng sanh vạn pháp. Cho nên tự tại nơi pháp. 

“Tôn siêu quần thánh”, quần Thánh là chỉ cho Tiểu thừa sơ quả trở lên, Đại 

Thừa sơ địa trở lên, đây gọi là quần Thánh. Tiểu thừa sơ quả trở lên, Đại Thừa sơ 

địa trở lên, sơ địa là biệt giáo, Hoa Nghiêm là viên giáo, Hoa Nghiêm là sơ trú trở 

lên, đây đều là “đoạn hoặc chứng lý”, Tiểu thừa là đoạn hoặc chứng lý, Đại Thừa 

là minh tâm kiến tánh, đây là thánh nhân. Phật là đạo sư chính cõi, chúng thánh 

trung tôn, nên nói Tôn siêu quần thánh, vì vậy Phật ở đây nói rất rõ ràng, rất minh 

bạch. Ngài là địa vị đạo sư. Đạo sư trong giáo dục ngày nay, giáo sư hướng dẫn 

xưng là đạo sư, ngoài ra hiệu trưởng xưng là đạo sư. Không những Ngài dạy, ngài 

muốn  chỉ  đạo,  khác  nhau  với  giáo  sư  thông  thường.  Giáo  sư  thông  thường,  chỉ 

giảng dạy một khoa mục nào đó, họ không chịu trách nhiệm chỉ đạo. Chỉ đạo, chỉ 

đạo phương hướng cho quí vị, chỉ đạo mục tiêu cho quí vị, cho nên đạo sư được 

tôn  trọng  nhất  trong  các  giáo  sư  thông  thường,  nên  là  bậc  tôn  quí  trong  hàng 

Thánh chúng. 

Quang  minh  của  Phật,  triệt  chiếu  thông  thấu,  không  có  giới  hạn,  nên  nói 

“quang  minh  triệt  chiếu,  động  đạt  vô  cực”.  Quang  minh  chỉ  cho  trí  tuệ,  cũng 

chính là nói rõ trí tuệ của Phật. Trí tuệ từ đâu mà có nhất định phải biết. Trí tuệ là 

từ trong tự tánh lưu xuất ra. Chúng ta đọc sách Thánh hiền nhiều, có thể đạt được 

458  Tập 513 



trí tuệ không? Đọc nhiều sách thánh hiền, có thể lây nhiễm trí tuệ của thánh nhân. 

Tôi dùng danh từ lây nhiễm này, trí tuệ thánh nhân ảnh hưởng đến chúng ta, trí 

tuệ chúng ta chưa sanh ra được. Điều này phải nên biết. Nhưng chúng ta có lòng 

tin, có lý giải về trí tuệ này, tiếp cận với họ, là trí tuệ của họ, không phải là trí tuệ 

của chúng ta. Lúc nào trí tuệ của họ khơi mở được trí tuệ của chúng ta, đây gọi là 

gì? Đây gọi là hoát nhiên đại ngộ. 

Chúng ta thấy trong Lục Tổ Đàn Kinh có ghi chép: Huệ Năng đại sư  nghe 

Ngũ tổ giảng Kinh Kim Cang, dường như giảng chưa hết một phần ba, giảng đến 

câu: “ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm”, Ngài liền đại triệt đại ngộ. Đây là gì? chính 

là dùng kinh điển , trí tuệ của Ngũ Tổ để đánh tan mê hoặc của Lục tổ, khai mở 

cánh cửa tự tánh của ngài, làm cho trí tuệ trong tự tánh của ngài lưu xuất ra. Đây 

là đạo sư, không phải là thầy giáo thông thường. Đạo sư phải có năng lực này, 

đương nhiên không phải mỗi người đều có thể tiếp thu được. Cũng cần bản thân 

phải công phu thành thục. Thầy giáo mới có cách hướng dẫn quí vị phá mê khai 

ngộ, đoạn nghi sanh tín. Nếu như bản thân quí vị mê rất là nghiêm trọng, tập khí 

quá sâu. Phật Bồ Tát đến dạy quí vị cũng không được, cũng không có lợi ích. Cho 

nên Ấn Quang Đại sư nói thành kính, là rất có lý vậy. Điều này chúng ta nên học. 

Năm xưa chúng tôi ở Đài Trung học kinh giáo, thầy Lý thường nói với tôi: 

quán cơ thí giáo. Người này nhất định phải tỉ mỉ quan sát họ, gọi là quán cơ. Họ 

căn cơ như thế nào, quí vị dùng phương pháp đó dạy họ. Căn tánh Tiểu thừa dùng 

pháp Tiểu thừa dạy họ. Căn tánh nhân thiên dùng pháp nhân thiên dạy họ. Không 

thể cao quá, cao quá không thể tiếp thu được. Thấp quá họ không hoan hỷ. Nhất 

định phải khế hợp căn cơ của họ, họ mới có thể sanh tâm hoan hỷ. Dần dần giúp 

đỡ họ hướng thượng nâng cao, vậy là đúng rồi. Đầu tiên khế cơ họ sanh tâm hoan 

hỉ,  họ  học  rồi  thực  sự  lợi  ích.  Họ  liền  hoan hỉ  học  tập,  dần  dần  thêm  nâng  cao. 

“Trong nhà Phật, không bỏ một người nào”, điều này rất vĩ đại, thực sự từ bi, trừ 

phi bản thân họ buông bỏ. Họ không muốn học nữa, đi học ngoại đạo. Điều này 

trước đây đã giảng qua rồi, vậy thì cũng hết cách, vậy là mặc kệ họ, mỗi mỗi đều 

có nhân duyên. Họ nếu thật muốn học chắc chắn sẽ không buông bỏ. Thầy giáo 

muốn dẫn dắt họ, muốn giúp đỡ họ. Vị thầy giáo này có trí tuệ “quang minh triệt 

chiếu, thông đạt vô hạn”. Đây là tán thán Pháp thân Bồ Tát trở lên, người thông 

thường không làm được. 

Lại  Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  “quang  minh  triệt  chiếu,  tự  phước  thù  thắng,  đạt 

không vô cực, tự trí thù thắng”. Ở đây giải thích rất hay. Quang minh triệt chiếu 

Tập 513  459 



là phước, phước đức. Tại sao gọi nó là phước đức? Quang minh là trí tuệ. Dùng 

trí tuệ để đối đãi với tất cả chúng sanh. Đây là bố thí. Pháp bố thí trong bố thí, 

trong  Kinh  Bát  Nhã  nói  rất  hay,  bảy  báu  bố  thí  trong  đại  thiên  thế  giới  cũng 

không sánh bằng công đức pháp bố thí, cho nên nói tự phước thù thắng. 

Câu  dưới  đây,  “đạt  không vô  cực,  tự  trí  thù  thắng”,  phước  báu  lớn  giống 

như  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  phước  báo  đó  thù  thắng  vô  cùng,  mười 

phương thế  giới chư Phật đều không sánh bằng. Chúng sanh của Thế  giới Cực 

Lạc, đối với Thế Giới Tây Phương Cực Lạc không có mảy may tham luyến. Đây 

chính là tự trí thù thắng. Vì sao vậy? Họ hiểu được phàm có hình tướng đều là hư 

vọng.  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  có  tướng,  cõi  Thật  báo  có  tướng,  cõi 

Phương  tiện  có  tướng,  cõi  Đồng  cư  có  tướng.  Phàm  có  hình  tướng  đều  là  hư 

vọng. Chỉ có Thường tịch quang không có tướng. Đó là thật, không phải là giả. 

Cho  nên  bất  luận  là  cảnh  giới  gì  không  khởi  tâm  tham,  chắc  chắn  không  có  ý 

niệm khống chế, không có ý niệm chiếm hữu. Con người đối với vạn sự vạn vật 

phải  thực  sự  không  có  khống  chế,  không  có  chiếm  hữu,  cũng  không  muốn  chi 

phối, không có những ý niệm này. Họ tự tại biết bao, họ liền được đại tự tại. Đây 

là trí tuệ thù thắng. Tôi muốn khống chế nó, tôi muốn chiếm hữu nó, tôi muốn chi 

phối nó, tất cả đều là phân biệt chấp trước. Phân biệt là trần sa phiền não, chấp 

trước là kiến tư phiền não, trí tuệ liền không còn nữa. Trí tuệ nhất định phải biết, 

tất  cả  hiện  tượng  bất  khả  đắc.  Trong    Lăng  Nghiêm  nói:  “đương  xứ  xuất  sanh, 

đương xứ diệt tận”, điều này nên hiểu và thể hội sâu sắc điều Bồ Tát Di Lặc đã 

nói,  một  khảy  móng  tay  có  ba  mươi  hai  ức  trăm  ngàn  niệm,  quí  vị  liền  rõ  ràng 

được.  Đối  với  tất  cả  hiện  tượng  như  như  bất  động.  Người  khác  đem  những  sự 

việc  này  đến  thỉnh  giáo  quí  vị,  đến  hỏi  quí  vị,  quí  vị  giải  thích  cho  họ,  rất  cao 

minh mà đạo trung dung, quí vị chắc chắn là như vậy. Giống như ngày nay chúng 

tôi gặp người đến, đến hỏi chúng tôi, sự việc lớn lao lo lắng đầu tiên là tai nạn. 

Chúng ta dạy họ như thế nào? Tôi dạy mình như thế nào thì dạy người khác như 

vậy. Nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật, thì vấn đề gì cũng giải quyết được hết. 

Đích thực làthiên hạ vốn vô sự, tự chuốc lấy phiền não. Câu niệm Phật này niệm 

như thế nào thì dạy cho họ như vậy. 

Nguyên lý Phật dạy nhiều quá “tất cả pháp từ tâm tưởng mà sanh”. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “duy tâm sở hiện, duy thức sở kiến”. Hiện tượng vật chất 

từ đâu mà đến? Vật chất là tướng phần của A lại ya. Tướng phần là từ kiến phần 

mà có. Có thấy tự nhiên liền sản sanh ra một đối tượng. Năng kiến liền biến thành 

460  Tập 513 



sở kiến. Cho nên năng hiện có thể thay đổi sở hiện. Đây chính là nói rõ ý niệm có 

thể giải quyết môi trường vật chất. Ngày nay môi trường vật chất nảy sinh vấn đề, 

dùng cách gì để giải quyết? Dùng ý niệm, dùng thiện niệm. Đoạn ác tu thiện, cải 

tà quy chánh, hoàn cảnh bên ngoài đều thay đổi hết. Quí vị thực sự hiểu rõ đạo lý 

này, không có hoài nghi, nó liền khởi tác dụng. Nếu như quí vị không hiểu đạo lý 

này, nghe Phật nói như vậy, có được không? Điều này không hợp logic, điều này 

không hợp khoa học, tốt rồi, không tin tưởng nữa. Vậy thì chẳng có cách gì nữa. 

Hiện tại lời này nhà khoa học đã tin tưởng rồi. Những người đồng tu trẻ tuổi quí 

vị hiếu học, xem nhiều những báo cáo của các nhà khoa học, phàm là nói đến đều 

là tìm tòi đến khởi nguyên của vũ trụ, khởi nguồn của sinh mạng. Sự khởi nguyên 

của vạn sự vạn vật này, nói đến điểm này, quí vị đem một phần báo cáo này đối 

chiếu với kinh Phật để xem, có đến tám chín phần mười là tương ưng rồi. Xem 

nhiều rồi, đối với những điều kinh Phật nói chúng ta liền tin tưởng thôi. Nó được 

khoa học hiện đại chứng minh rồi. 

Dưới đây lại có thêm một giải thích, lại giải thích “vô cực” là: “danh cảm 

thập phương, hữu duyên tư nhiếp, danh vô cùng cực” . Danh, đây là sáu chữ hồng 

danh.  Vì  sao  danh  cảm  mười  phương?  Mười  phương  chư  Phật  đều  khuyên  mọi 

người niệm A Di Đà Phật. Cho nên Phật A Di Đà được biết danh nhiều rồi. Mười 

phương thế  giới không có ai không biết Phật A Di Đà.  Mười phương Như Lai 

cũng đều sẽ nói rõ ràng về danh hiệu này. 

Ý nghĩa của Phật  A Di Đà là gì?  Tự  tánh giác. Câu  danh hiệu này hoàn 

toàn là tiếng Phạn. Dịch thành ý nghĩa chữ hán, “A” dịch là “vô”, Di Đà dịch là 

“lượng”, Phật dịch là “giác”. Dịch thành nghĩa chữ hán là “vô lượng giác”. Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni trong kinh Di Đà đã tự thuyết minh về ý nghĩa này. A Di 

Đà có hai ý nghĩa: vô lượng quang, vô lượng thọ. Quang là trí tuệ, thọ là phước 

báo. Quang là không gian, thọ là thời gian, trong thời không phước huệ vô lượng 

vô biên, đều trong một câu danh hiệu này. Cho nên câu danh hiệu này chính là tự 

tánh, chính là chân tâm, chính là chân như, thống nhiếp tất cả vạn pháp. Quí vị 

niệm  một  câu  danh  hiệu  này  là  không  thiếu  pháp  nào,  hoàn  toàn  bao  gồm  hết. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  giảng  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  bao  gồm 

trong đó. Công đức danh hiệu không thể nghĩ bàn. Cho nên nói danh cảm mười 

phương, có duyên đều nhiếp. Tức đều được Phật A Di Đà nhiếp thọ. 

Có  duyên  là  gì?  Quí  vị  có  thể  tin  tưởng  không  hoài  nghi,  đây  chính  là  có 

duyên. Quí vị có thể  lý giải tức là có duyên, quí vị có thể thật làm, quí  vị chắc 

Tập 513  461 



chắn vãng sanh. Đó là duyên thành thục rồi. Tôi tin nó, tôi lý giải, tôi không thật 

làm, đời này chưa chắc đã được vãng sanh. Nhưng quí vị đã có duyên với Phật A 

Di Đà rồi. Nói cách khác, tuy quí vị chưa vãng sanh, trong lục đạo bất luận ở cõi 

nào, Phật A Di Đà luôn luôn quan tâm đến quí vị. Vì sao vậy? vì có duyên. Lúc 

nào thật sự muốn đi, bất luận là trong cõi nào đều có thể đi được.  Điều này thật 

không thể nghĩ bàn. 

“Danh  vô  cùng  cực”,  Niệm  Lão  dạy  chúng  ta  “lưỡng giải  hợp  tham”,  hai 

cách giải thích của cổ đức có thể hợp lại để xem. “Tắc đạt không vô cực, biểu thị 

tự trí thông đạt rốt ráo đệ nhất nghĩa không. Triệt chứng lý thể đó là đại trí”. Tự 

trí thông đạt rốt ráo đệ nhất nghĩa không. Đệ nhất nghĩa không là tự tánh, là chân 

tâm. Nó là đệ nhất. 

Hiền Thủ quốc sư trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán liệt nó vào hàng thứ 

nhất, tức là tự tánh thanh tịnh viên minh thể. Đây chính là đệ nhất nghĩa không. 

Nó là bản thể của vũ trụ vạn hữu, cho nên xưng là đệ nhất nghĩa. Vì sao gọi nó là 

không? Trong nó bất cứ hiện tượng gì cũng không có. Không có hiện tượng vật 

chất, không có hiện tượng tinh thần, cũng không có hiện tượng tự nhiên. Nhưng 

nó năng sanh năng hiện. Tất cả hiện tượng nó đều năng sanh đều năng hiện, xưng 

là  đệ  nhất  nghĩa.  Triệt  chứng  lý  thể  đây  gọi  là  đại  trí.  Vì  sao  chứng  như  vậy? 

Trong tự tánh tâm thanh tịnh có trí tuệ, có đức năng, có tướng hảo. Huệ Năng đại 

sư  kiến tánh rồi ngài nói: “đâu ngờ tự tánh, vốn tự đầy đủ”, chính là ý nghĩa này. 

Tự  tánh  cái  gì  cũng  không  có,  cái  gì  nó  cũng  không  thiếu,  cái  gì  nó  cũng  năng 

hiện. Lúc không có duyên, cái gì nó cũng không có, không không như vậy. Lúc 

có duyên cái gì cũng năng hiện, không có gì nó không năng hiện. Thập pháp giới 

y báo chánh báo trang nghiêm toàn là nó hiện ra. 

Triệt chứng chính là minh tâm kiến tánh, đây là đại trí. Tự tánh bát nhã hiện 

tiền, tự tánh bát nhã trong tứ phần A lại ya gọi là “chứng tự chứng phần”.  Không 

có “chứng tự chứng phần” quí vị làm sao hiểu được có “tự chứng phần”? Cổ nhân 

vì thứ này rất khó hiểu, tức là tự chứng phần và chứng tự chứng phần nói như thế 

nào. Tự chứng phần là gì? Chứng tự chứng phần là gì? Cổ đức lấy ngọn đèn làm 

ví  dụ.  Ban  đêm  thắp  đèn  lên.  Đèn  này  là  gì?  đèn  chính  là  tự  chứng  phần.  Vậy 

chứng tự chứng phần là, chứng tự chứng phần là ánh đèn. Quí vị xem nó lại chiếu 

sáng  đèn.  Đèn  thắp  sáng  rồi,  nó  tự  chiếu  sáng  đèn.  Sự  chiếu  sáng  đó  chính  là 

chứng tự chứng phần. Chứng tự chứng phần là trí tuệ trong tự chứng phần, chính 

là quang, ánh đèn, ví dụ này ví dụ rất hay. Ánh đèn còn chiếu bản thân ngọn đèn, 

462  Tập 513 



cho nên gọi là chứng tự chứng phần. Tám thức 51 tâm sở tất cả đều có bốn phần. 

Điều này giảng rất viên mãn, đây gọi là thù thắng. Phổ độ mười phương chúng 

sanh có duyên không có giới hạn, đó là đại bi. 

Phật có trí tuệ, trí tuệ viên mãn, lại có từ bi viên mãn, bởi vì họ muốn giúp 

đỡ mười phương chúng sanh có duyên. Hai chữ có duyên này rất quan trọng. Cổ 

đức thường nói: “Phật không độ chúng sanh vô duyên”, đây không phải là Phật 

không từ bi. 

Vô duyên là gì? họ không tin tưởng. Họ không chấp nhận, họ không thể lý 

giải. Đây chính là vô duyên. Chỉ cần có duyên, không phân biệt quí vị là người 

nước nào, không phân biệt là dân tộc nào, cũng không phân biệt bối cảnh văn hóa 

nào, tín ngưỡng của quí vị, đều không phân biệt. Chỉ cần quí vị có thể tin, có thể 

hiểu,  có  thể  hành.  Phật  sẽ  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  quí  vị.  Phật  Pháp  dạy  học 

chính là điều kiện này, chính là hữu duyên, không có giới hạn. Phật có  trí tuệ, 

Phật có đại đức, cho nên họ không có cực khổ. Chúng ta xem ra ngài rất cực khổ. 

Bản thân ngài rất thanh tịnh, vì sao vậy? Ngài không khởi tâm, không động niệm, 

làm sao mà vất vả! Khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, liền có cực khổ, 

ngài  hoàn  toàn  không  có,  cho  nên  độ  mà  không  độ,  không  độ  mà  độ.  Nói  mà 

không nói, không nói mà nói. Mỗi ngày giảng từ sáng đến tối nhưng không nói 

một chữ. Tâm địa thanh tịnh, mảy trần không nhiễm. Như Lai từ thể khởi dụng, 

từ bi trí tuệ đều dùng. 

Chúng ta ngày nay thờ Phật, trong đó thờ một bức tượng Phật, hai bên là hai 

vị Bồ Tát. Tiêu biểu cho gì? từ thể khởi dụng, Phật là thể. Phật tiêu biểu Thường 

tịch quang, Phật tiêu biểu tự tánh. Tự tánh cái gì cũng không có, khởi tác dụng 

liền  có  rồi.  Tác  dụng  nhiều  hơn,  phân  nó  thành  hai  loại  lớn.  Một  loại  là  trí  tuệ, 

một  loại  là  phước  đức.  Phước  huệ  song  tu,  Phật  xưng  là  nhị  túc  tôn.  Hai  vị  Bồ 

Tát, một vị Bồ Tát tiêu biểu cho trí tuệ, một vị Bồ Tát tiêu biểu cho phước đức. 

Trí tuệ là giải, phước đức là hạnh, giải hạnh tương ưng. Tây phương Tam thánh, 

Quán Thế Âm Bồ Tát tiêu biểu cho hạnh, tiêu biểu phước. Đại Thế Chí Bồ Tát 

tiêu biểu cho trí tuệ, tiêu biểu giải.  Quí vị xem xem Quán Thế Âm Bồ Tát đặt ở 

bên tay trái Phật A Di Đà, Đại Thế Chí đặt ở bên tay phải. Người Trung Quốc coi 

bên trái là lớn, bên trái là chỗ của khách, bên phải là chỗ của chủ nhà. Chủ nhân ở 

phía dưới, người khách ở phía trên, khách quí. Đây là gì? pháp môn Tịnh Tông 

đặt hành vào vị trí số một, giải đặt ở vị trí thứ hai, coi trọng niệm Phật. Một câu 

danh hiệu này là tốt lắm rồi. 

Tập 513  463 



Quí vị xem Hoa Nghiêm tam Thánh, cách sắp đặt của Hoa nghiêm và Tịnh 

Độ không giống nhau. Văn Thù Bồ Tát ở bên này tiêu biểu cho trí tuệ, Phổ Hiền 

Bồ Tát ở bên này tiêu biểu cho hành  môn. Hoa Nghiêm  là trí tuệ đặt hàng đầu, 

hạnh môn theo sau. Đây là quí vị vừa thấy Phật Bồ Tát biểu pháp liền hiểu được. 

Pháp môn này họ trọng trí hay là trọng hành. Đương nhiên hành giải đều phải coi 

trọng,  trong  đó  có  nhẹ  có  nặng  khác  nhau.  Tịnh  Tông  đặc  biệt  coi  trọng  hành 

môn. Hành môn chính là nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật. Quan trọng, quan 

trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Tịnh  Tông  không  hiểu  cũng  không  sao,  chỉ  cần  quí  vị 

thật  tin,  thật  làm,  hoàn  toàn  không  biết  cũng  không  sao,  đến  Thế  giới  Cực  Lạc 

liền biết hết. Nó và các tông khác không giống nhau. Các tông giáo khác không 

hiểu  thì  hành  sẽ  khó.  Nhất  định  phải  nương  theo  bốn  điều  tuần  tự  mà  đại  sư 

Thanh Lương đã nói: tín, giải, hành, chứng. Đây là pháp môn phổ thông, tám vạn 

bốn ngàn pháp môn đều là như vậy, tín, giải, hành, chứng. Pháp môn Tịnh Tông 

không phải, họ đặt hành lên đầu tiên. Quí vị nhập môn thì bảo quí vị niệm A Di 

Đà  Phật.  Nhất  tâm  xưng  niệm,  có  thể  hiểu  càng  tốt.  Người  nào  cần  phải  hiểu? 

Người đối với Tịnh Tông  có hoài nghi thì nên hiểu. Bởi vì hiểu giúp quí vị đoạn 

nghi sanh tín. Họ dụng ý ở chỗ này.Thật tin rồi, hiểu hay không không vấn đề gì. 

Tôi  thật  tin,  thực  sự  tin  tưởng  rồi,  có  Thế  giới  Cực  Lạc,  có  Phật  A  Di  Đà.  Tôi 

niệm Phật  chắc chắn Phật A Di Đà đến tiếp dẫn tôi vãng sanh, vậy là được rồi, 

họ  chắc  chắn  được  sanh.  Đến  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  ngày  ngày  nghe 

Phật A Di Đà giảng kinh thuyết pháp, tự nhiên liền khai ngộ. Cho nên giải hạnh 

của Tịnh Tông là để nơi Thế giới Cực Lạc. 

Ở trên thế giới này, Tịnh Tông  người nào cần hiểu? Người hoằng pháp nên 

hiểu. Bởi vì quí vị hoằng pháp có rất nhiều người hoài nghi, quí vị không nói cho 

rõ ràng minh bạch về nó, họ không tin tưởng. Cho nên việc hiểu này không phải 

là vấn đề của bản thân mà là giúp đỡ người khác. Đạo lý này chúng ta nên hiểu. 

Nhưng hiểu được  càng sâu, tín tâm của quí vị càng kiên định, nguyện tâm của 

quí  vị  càng  khẩn  thiết,  nó  nhất  định  giúp  quí  vị  ở  Thế  giới  Cực  Lạc  nâng  cao 

phẩm vị. Điều này là chắn chắn. Nếu như thực sự hiểu rõ được, thấu suốt được 

một phần A lại ya đó, quí vị đối với thế gian này dụng tâm sẽ khác nhau. Vì sao 

vậy?    Hoàn  toàn  buông  xuống  rồi.  Tâm  hành  của  quí  vị  và  tự  tánh  hoàn  toàn 

tương ưng. Đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc sanh Cõi Thật báo trang nghiêm, 

không  phải  là  cõi  Phương  tiện,  không  phải  là  cõi  Đồng  cư.  Đó  là  được  lý  nhất 

tâm  bất  loạn,  cùng  một  cảnh  giới  với  minh  tâm  kiến  tánh,  đại  triệt  đại  ngộ  của 

464  Tập 513 



thiền tông. Cho nên có nhân duyên hiểu mới là điều nên học tập, đối với chúng ta 

có lợi ích rất lớn. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 514 

Chuyển ngữ: Võ Mai Hoa 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 25.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 



Chư vị  pháp sư, chư vị  đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị  xem   Đại 

Thừa  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Giải,  trang  647,  hàng  thứ  năm,  bắt  đầu  xem  từ  nửa 

đoạn sau, từ đoạn “Như lai tùng thể khởi dụng, bi trí binh vận, cố diệu dụng vô 

tận”, bắt đầu xem từ đây. 

Phần trên đã giảng cho chư vị, Phật pháp không giống thế gian pháp, Phật 

pháp quả thực nó được bộc lộ ra từ trong tự tánh, thể chính là tự tánh, từ tự tánh. 

Bi trí song vận, tác dụng của nó nói tóm lại không ngoài từ bi và trí tuệ, hai thứ 

này  toàn  là  tánh  đức,  nhất  định  phải  minh  tâm  kiến  tánh  mới  có  thể  hiện  tiền, 

người không minh tâm kiến tánh vẫn chiếm đa số. Bất luận là tự minh tu học, hay 

diễn thuyết cho người khác, đều phải lấy kinh luận làm căn cứ, không được làm 

trái với tông chỉ kinh điển, nếu không chắc chắn sẽ bị sai lầm. Dùng tri kiến của 

phàm phu để giải thích kinh Phật, những việc như thế này có thể nói từ xưa đến 

này rất nhiều. Vì thế thời xưa Pháp sư giảng kinh nhất định phải khai ngộ, tại vì 

sao?  Không  có  khai  ngộ,  toàn  là  tri  kiến  của  bản  thân.  Bản  thân  bị  sai  có  thể 

lượng thứ, quý vị dạy sai người khác, tội này sẽ rất nặng. Không phải nghĩa chân 

thật của Như Lai, bản thân cho rằng là nghĩa chân thật của Như Lai, hiểu sai rồi. 

Vì thế trong khai kinh kệ nói: “nguyện giải Như lai chân thật nghĩa”. Câu nói này 

vô cùng vô cùng nghiêm túc, hoàn toàn không phải nói tuỳ tiện. Cổ nhân có tu có 

chứng, chứng là gì? phiền não rũ bỏ hết rồi. Tiểu thừa- đây là điều  mà  thầy Lý 

nói cho tôi trước đây, tam quả trở lên, ở Trung Quốc người truyền bá Phật giáo, 

các vị xuất gia tại gia, đều có trình độ này. Vì thế việc phiên dịch kinh điển Trung 

Tập 514  465 



Quốc quả thực là thù thắng vô tỉ, người tham gia phiên dịch đều là người chứng 

quả, trong đó không ít người là Phật Bồ Tát tái lai, đến chủ trì trường dịch này, họ 

chỉ cần sau khi kiến tánh, Phật là từ tự tánh hiển lộ ra, quý vị dùng tự tánh để tiếp 

xúc, hoàn toàn giống với tự tánh của quý vị, cái gọi là tâm tâm tương ấn. Không 

có kiến tánh, hoàn toàn dùng thức A La Ya. Thức thứ  6 trong thức A  La Ya là 

phân  biệt,  thức  thứ  7  chấp  trước,  đâu  có  lý  gì  không  sai  lầm?  thế  thì  việc  lưu 

truyền kinh giáo sẽ khó rồi. 

Hồi trước tôi đến Đài Trung thân cận với thầy Lý, là để đi nghe kinh, chứ 

không phải đi học giảng kinh, chưa bao giờ có suy nghĩ, suốt đời này tôi đi giảng 

kinh, chưa hề có ý nghĩ này. Nhưng sau khi đến Đài Trung, thầy Lý khuyến khích 

mọi người chúng tôi, ông mở một lớp giảng kinh, người học hơn 20 người, muốn 

tôi tham gia, tôi không dám. Ông nói với tôi, cứ đi thử xem. Vậy thì được, tôi đến 

dự thính, đến xem thế nào. Khi họ đang học, tôi ngồi ở hàng ghế sau cùng. Kết 

quả  là  khi  vừa  xem  xong,  thật  ngoài  sức  tưởng  tượng  của  tôi,  lớp  này  tố  chất 

không đồng đều, học lực có người chưa tốt nghiệp đại học,  Chu  Phỉ cư sĩ học 

qua đại học, hình như là đại học năm thứ hai đại loại như thế, có người cấp ba, 

tuyệt đại đa số là cấp hai với cấp 1, chiếm 2/3. Trong số 20 người thì có đến 2/3, 

trình độ là trình độ tiểu học, trình độ cấp hai, hơn nữa độ tuổi từ hơn 20 đến 60 

tuổi, lớp này thật khó dạy! Vì vậy thầy Lý hoàn toàn dùng phương pháp dạy tư 

thục, tức là cá biệt, thì 2 người một nhóm, cứ hai người một nhóm. Phương pháp 

dạy học như thế thật là vụng về, làm cho chúng tôi nhớ về cách dạy học thời xưa. 

Tôi  hồi  nhỏ  học  qua  một  năm,  đại  khái  là  chưa  đến  1  năm,  tư  thục,  chỉ  có  ấn 

tượng như thế thôi. Thời đó học sinh của trường tư thục, nhỏ nhất là 6,7 tuổi, lớn 

nhất  là  mười  lăm  mười  sáu  tuổi,  một  đám  trẻ  con  như  vậy,  do  một  thầy  hướng 

dẫn, đại khái cũng có hơn 30 người, cũng rất là náo nhiệt. Cùng nhau học chung  

trong  một  phòng  học,  sách  giáo  khoa  của  mỗi  người  học  không  giống  nhau,  có 

người học tam tự  kinh, thiên tự kinh, bách gia tính, có người học thiên gia thi, 

tuổi lớn hơn chút có người học cổ văn, học cổ văn quan chỉ, học tứ thư, bài học 

của mỗi người cũng khác nhau, tôi vừa xem là biết lớp học kinh của thầy Lý cũng 

lặp lại như vậy. 

Nhưng phải giảng thế nào đây? Hoàn toàn là giảng lặp lại. Thầy giáo yêu 

cầu học sinh hai người một nhóm, một người giảng tiếng phổ thông, một người 

giảng  tiếng  địa  phương,  cũng  giống  như  phiên  dịch,  nhưng  kỳ  thực  họ  dùng 

466  Tập 514 



chung một tập giảng, hai người lên bục giảng. Những điều nói ra đều là của thầy 

nói, đem lời thầy, vì thầy giảng rất chậm, lấy viết ghi lại lời thầy giảng. Thời đó 

không  có  máy  ghi  âm,  thiết  bị  ghi  âm  này  đều  chưa  có,  hoàn  toàn  dựa  vào  ghi 

chép. Hai người này có chép lại cũng không kịp. Nếu như là trình độ tiểu học họ 

làm sao mà ghi chép lại được? Tất cả học sinh khác đều giúp họ chép lại, chúng 

tôi mỗi người nghe được gì đều phải ghi chép lại, rồi giao lại toàn bộ cho họ. Họ 

về nhà chỉnh sửa lại, rồi viết lại thành tập tài liệu giảng, mỗi một tập giảng gồm 

hai  bản,  hai  người  mỗi  người  cầm  một  bản,  lên  bục  để  giảng.  Thời  gian  là  nửa 

tiếng đồng hồ, nửa tiếng đồng hồ đồng nghĩa với thời gian thực giảng trên bục là 

45  phút,  ngoài  một  số  nghi  thức  trên  bục  ra,  hồi  tưởng  lại  sau  khi  giảng,  trong 

thực tế mỗi một người là 45 phút. Với tài liệu giảng kiểu như thế, tính xác thực 

của  tập  giảng  này,  nếu  như  có  giảng  sai  thầy  giáo  chịu  trách  nhiệm,  học  sinh 

không chịu trách nhiệm. 

Vì vậy sau khi xem xong, tôi nói cách học này cũng được, thầy bảo tôi tham 

gia, tôi vui lòng tham gia. Tôi nói tiêu chuẩn của cổ nhân rất cao, phương pháp 

này liệu được không? Thầy giáo nói, phương pháp của cổ nhân là rất chính xác, 

hiện nay không có ai giảng kinh nữa, nếu như những người như quý vị lại không 

phát tâm giảng kinh, Phật pháp sẽ dứt đoạn. Câu này là lời nói thật, không phải 

giả tạo. Vậy phải giảng như thế nào? Chúng tôi chưa có khai ngộ, giảng thế nào 

đây?  Thầy  giáo  đề  nghị  chúng  tôi  giảng  chú  giải.  Điều  này  làm  chúng  tôi  thở 

phào nhẹ nhõm, giảng chú giải. Chú giải tốt nhất là nên lấy chú giải của cổ nhân 

làm  chuẩn,  vì  sao  vậy?  Vì  cổ  nhân  quả  thực  có  tu  có  chứng.  Người  hiện  nay 

không dám nói, hay nói cách khác, sự kiến giải của bản thân họ, không phải sự 

giải thích của Phật, ý nghĩ của bản thân, không phải ý của Phật. Cũng có nghĩa 

Phật là từ thể khởi dụng, chúng ta ngày nay theo cái gì? Là khởi dụng theo vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, như vậy thì kém quá xa rồi! Vì vậy cố gắng khuyến 

khích chúng tôi lựa chọn chú giải cổ. Chú giải cổ phần lớn là văn ngôn, chúng ta 

dùng bạch thoại dịch nó ra, chính là làm như thế này đây. Trong chú giải cổ có 

chỗ xem không hiểu, chỗ xem không hiểu không nói, đọc lướt qua, không có sai 

sót. Thầy nhắc nhở chúng tôi, khi xem chú giải, cổ nhân chú giải, cũng có trong 

kinh  nghĩa,  chúng  ta  xem  dường  như  có  ý  nghĩa,  thế  vì  sao  ở  chỗ  này  họ  lại 

không giải thích rõ ràng? Thầy liền nói rằng, có thể họ cũng chưa hiểu thấu triệt, 

họ không dám giảng, họ đọc ra, cái này không có lỗi. Giống như Khổng Phu tử 

từng nói “ tri chi vi tri chi, bất tri vi bất tri, thị tri dã ”, đây là thái độ tốt đẹp nhất 

Tập 514  467 



của người làm học thuật, chúng tôi học được ở Đài Trung, chỗ không hiểu đọc ra 

là được, không nhất thiết phải giảng một cách miễn cưỡng. Người khác nếu hỏi, 

thì nói đoạn này tôi không hiểu, nếu ai hiểu thì xin giảng cho tôi nghe, nên thỉnh 

giáo người khác, nhất định phải khiêm tốn, phải cung kính. Dùng thành tâm thành 

ý để học hỏi, sẽ đạt được cảm ứng của Phật Bồ Tát, đây là điều mà mỗi người 

phát tâm lên bục giảng kinh đích thực đều có cảm ứng. Thầy dạy cho chúng tôi 

phương pháp này, tôi lựa chọn Cổ đức, chú giải của tổ sư, đúng là có nhiều chỗ 

đọc không hiểu. Không cần nghĩ đến, nghĩ là suy diễn lung tung, không thể giải 

quyết vấn đề, bỏ qua, đem quyển kinh đặt trước tượng Phật lạy Phật, lạy hai ba 

trăm  lạy  bổng  nhiên  thông  thôi.  Ý  nghĩa  đó  hoàn  toàn  là  hiện  ra  một  cách  tự 

nhiên, chúng ta có lấy viết ra để viết cũng không kịp. Cảm ứng là điều không thể 

nghĩ bàn, cảm ứng dạng này thường xuyên có. 


Thầy tặng tôi 4 chữ, “chí thành cảm thông”. Muốn hoằng pháp lợi sanh, quý 

vị  phải  thông  thế gian  pháp,  xuất  thế  gian  pháp,  nghĩa  là  kinh  cũng  phải  thông, 

giáo nghĩa của kinh thông rồi quý vị khế lý, thế gian nhân tình thế đều thông thì 

quý vị khế cơ, khế lý lẫn khế cơ. 

Thầy nêu ra ví dụ, thế gian pháp, chúng ta không nói cái khác, chính là nói 

đến  tòng  thư  bộ  sách  lớn  nhất  Trung  Quốc,  tứ  khố  toàn  thư  quý  vị  có  thể  đọc 

không? Phật pháp là tam tạng mười hai bộ kinh điển, đây cũng đủ doạ người khác 

ngất  xỉu  rồi.  Phải  làm  sao?  Chúng  ta  cầu  cảm  thông,  cảm  là  cảm  ứng,  dùng 

phương  pháp  này.  Làm  sao  để  cảm?  Thành,  chân  thành,  phải  học  chân  thành, 

chân thành đến cực điểm gọi là chí thành. Chí thành quyết định có thể cảm thông. 

Thầy dạy chúng tôi suốt đời phải bám lấy bốn chữ này, 4 chữ này không chỉ đối 

với kinh giáo, mà ngay cả trong cuộc sống của chúng ta, việc đối nhân xử thế đều 

phải dùng đến chí thành, chí thành này của quý vị chính là thật, chứ không phải là 

giả.  Tôi  cầu  Phật  Bồ  Tát  bằng  thành  tâm,  nhưng  đối  với  người  vãng  lai  bình 

thường thì có thể  lừa gạt, đó là sai rồi,  một tâm không có hai dụng. Nhất chân 

nhất thiết chân, nhất vọng nhất thiết vọng, dạy chúng tôi mọi điều ở đây thật công 

phu. 

Phương pháp này  tôi dùng 60 năm  rồi, ban đầu chăm  chỉ  nổ  lực học tập, 

may mà tôi hồi nhỏ không màng đến danh lợi, điều này về sau đối với việc học 

Phật mà nói có hỗ trợ rất lớn. Tâm lượng tôi cũng tương đối lớn, hồi học năm thứ 

ba của cấp hai gặp một người bạn học, bạn dạy tôi nhẫn nhục Ba La Mật, tôi học 

468  Tập 514 



theo  bạn nhẫn nhục, có  thọ dụng rất lớn trong suốt cuộc đời. Bất luận gặp phải 

nghịch cảnh gì đi nữa đều có thể bình yên vượt qua, vô tranh với người, vô cầu 

với đời, vì thế sẽ không bao giờ xẩy ra xung đột với người khác. Tại vì sao? Cái 

họ cần tôi không cần, cái tôi cần họ không cần. Tôi cần cái gì? mỗi ngày lên bục 

giảng kinh, cái này họ không cần; danh văn lợi dưỡng họ cần, cái đó tôi lại không 

cần. Vì vậy không có xung đột, và đều có quan hệ tốt với mọi người. Chúng ta 

hãy bình tâm quan sát chư Phật Bồ Tát họ quả nhiên đều là như vậy, chư Phật Bồ 

Tát đã gây ra xung đột với người nào chưa? Thậm chí với yêu ma quỷ quái cũng 

không có xẩy ra xung đột gì. Đây chính là cái gì? đều không có quan hệ lợi hại gì 

với bất cứ ai, điều này đúng là được đại tự tại, buông bỏ triệt để. Điều mà tôi hôm 

nay cần chính là Phật A Di Đà, quý vị đều không cần; Kinh điển quý vị thích thì 

tôi có thể nhường cho quý vị, cuối cùng tôi chỉ cần một câu A Di Đà Phật, những 

thứ  khác  không  có  gì  mà  không  thể  rũ  bỏ.  Thế  Tôn  nói  trong  Kim  Cương  kinh 

rằng: “Pháp còn phải bỏ hà huống phi pháp”, chỉ cần quý vị chịu buông bỏ, quý 

vị sẽ thái bình thiên hạ. Vì thế tòng thể khởi dụng, một cái là trí tuệ, một cái là 

phước đức, phước tuệ song tu. Buông bỏ chính là phước đúng nghĩa! Quý vị xem 

cổ nhân nói một câu rất có lý “thiệt thòi là phước”, “nan đắc hồ đồ”, không cần 

giả  vở  quá  thông  minh,  hồ  đồ  một  chút  cũng  tốt,  hồ  đồ  một  chút  không  ai  chê 

cười quý vị; chịu thịêt thòi, thiệt thòi đúng là phước, tiêu tai miễn nạn. 

Vì thế biểu pháp của nhất Phật nhị Bồ Tát, Phật là tiêu biểu thể, thể tánh,  là 

vô tri, bát nhã vô tri, nó tượng trưng cho căn bản trí, tiêu biểu cái gì? Trong kinh 

này nói “thanh tịnh bình đẳng giác”, nó tiêu biểu cho cái này. Thể  là tiêu biểu 

thanh tịnh bình đẳng giác. Khi khởi tác dụng vô sở bất tri, không khởi tác dụng 

vô tri, ý nghĩ gì cũng không có, vọng tưởng gì cũng không có, người ta đến hỏi 

cái gì cũng trả lời lưu loát, không cần dùng đến suy nghĩ, giải quyết vấn đề trực 

tiếp cho quý vị.  Nghi nạn tạp chứng gì cũng không rời khỏi nghiệp nhân quả báo, 

không tách rời cái này, của cá nhân, của gia đình, gầy dựng sự nghiệp, đều không 

thể  thoát  khỏi  nguyên  tắc  này,  nắm  vững  cái  nguyên  tắc  này  quý  vị  có  thể  giải 

quyết vấn đề; đương nhiên trước hết là giải quyết vấn đề của bản thân, sau đó mới 

có thể giúp đỡ người khác. Trên thực tế chỉ là đưa ra một cơ số tham khảo cho 

người khác mà thôi, giải quyết vấn đề đúng nghĩa là bản thân họ, điều này nhất 

định  phải  hiểu.  “hành  hữu  bất  đắc,  phản  cầu  chư  kỷ”,  lời  giáo  huấn  của  lão  tổ 

tông,  không  từ  tự  tâm  đi  giải  quyết  vấn  đề,  thì  vấn  đề  sẽ  vĩnh  viễn  không  giải 

quyết được. 

Tập 514  469 



Ngày nay quý vị nhìn thấy trong xã hội này, biết bao nhiêu xung đột không 

thể  giải  quyết,  nguyên  nhân  là  gì? đều  làm  sai  mục  tiêu  này  rồi,  họ  không  theo 

bản  thân,  họ  theo  người  khác,  theo  đối  phương,  theo  môi  trường  bên  ngoài,  sẽ 

vĩnh  viễn  không  thể  giải  quyết  được  vấn  đề.  Nếu  quay  đầu  lại  tự  thân  đi  giải 

quyết, thì không có vấn đề gì không giải quyết được. Điều này quý vị không thể 

không biết, vì thế diệu dụng vô tận. 

Đây là Bồ tát Di lặc dùng  phước trí siêu thắng để tán thán Phật đức, để ca 

ngợi Phật Thích Ca Mâu Ni, ca ngợi Phật A Di Đà. 

Trong mười danh hiệu Phật có một hiệu là Thiên Nhân Sư, “thiên thượng 

thiên hạ, duy Phật độc tôn, du bộ thập phương, vi đại đạo sư”, nên nói là thầy của 

tất cả trời người.  Phật là sư đạo, lấy thân phận sư đạo xuất hiện tại thế gian, vì 

vậy Phật giáo là giáo dục, hoàn toàn khác với tính chất tôn giáo mà những người 

bình  thường  thường  nói.  Nó  là  dạy  học,  quý  vị  xem  lịch  sử  sẽ  biết,  đức  Phật 

Thích Ca Mâu Ni năm 19 tuổi rời xa gia đình, ra đi cầu học, 30 tuổi khai ngộ, sau 

khi  khai  ngộ  liền  triển  khai  dạy  học,  79  tuổi  viên  tịch.  Trong  suốt  49  năm  ngài 

không có một ngày nghỉ ngơi, vì chúng ta thị hiện tinh tấn không mệt mỏi. Tinh 

tấn của ngài là giúp đỡ người khác. 19 tuổi xuất gia, buông bỏ phiền não chướng. 

Ngài  là  vương  tử,  thân  phận  Thái  tử,  nếu  Ngài  không  xuất  gia  ngài  sẽ  kế  thừa 

vương vị; rũ bỏ vương vị, từ bỏ cuộc sống trong chốn cung đình, cuộc sống sung 

túc, ra đi cầu học, sống cuộc sống của khổ hạnh tăng, đây là điều mà người bình 

thường không thể tưởng tượng nổi. Cái mà người bình thường cầu là danh văn lợi 

dưỡng, vinh hoa phú quý, ngài đem những thứ đó rũ bỏ hết. Vì sao vậy? Vì đó là 

phiền não, quý vị muốn đạt được nó thì có thể, nhưng quý vị phải trả cái giá quá 

đắt. Thị hiện của ngài làm cho chúng ta phải nghiêm túc nhìn nhận lại, đây là cái 

không đáng giá. Ngài khai ngộ là đem những điều 20 năm học được buông bỏ, vì 

đó là sở tri chướng. Ngài muốn cầu chân trí tuệ, trong tự tánh có trí tuệ, đức năng, 

tướng hảo viên mãn, ngài muốn cầu cái này. Quay trở lại cầu theo tự tánh, không 

cầu từ bên ngoài, như nguyện dĩ thường, đúng là đạt được rồi, đại triệt đại ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh.  Thị  hiện  này  nói  với  chúng  ta  rằng,  ngài  có  thể  làm  được, 

mỗi người ai cũng đều làm được. Vì thế ngài khẳng định nhất thiết chúng sanh 

vốn dĩ là Phật. Thế tại sao quý vị lại không thành Phật? Chính là vì quý vị không 

thể  buông  bỏ  phiền  não  chướng  và  sở  tri  chướng,  quý  vị  không  thể  thành  Phật, 

quý vị chịu buông bỏ thì sẽ thành. 

470  Tập 514 



Tôi học Phật, lần đầu tiên gặp người xuất gia đó là Chương Gia đại sư, điều 

mà  tôi  thỉnh  giáo  ngài  là  pháp  yếu,  pháp  yếu  là  gì?  Tôi  nói  tiên  sinh  Phương 

Đông Mỹ đem Phật pháp giới thiệu cho con, con biết Phật pháp thù thắng, biết 

Phật pháp là đỉnh cao nhất của triết học thế gian này, liệu có cách gì giúp chúng 

con  nhanh  chóng  khế  nhập?  Vấn  đề  của  tôi  không  phải  là  vấn  đề  nhỏ,  sau  khi 

thầy nghe xong vấn đề này của tôi liền nhìn vào tôi, nhìn tôi với thái độ nghiêm 

túc, tôi cũng nhìn ông, đợi ông trả lời. Chúng tôi cứ nhìn nhau như vậy khoảng 

hơn nửa tiếng đồng hồ. Lúc đó ở phòng khách nhỏ của thầy chỉ có 4 người, cả 4 

người đều trông giống như đang nhập định, nửa tiếng sau thầy nói một chữ: “có”. 

Chữ “có” này khiến chúng tôi lập tức chấn phấn hẳn lên, rồi thầy không nói nữa. 

Rất  nhiều  năm  sau  tôi  mới  nghĩ  ra  tại  sao  thầy  không  nói  với  tôi  ngay  lúc  đó. 

Chúng tôi còn trẻ, tâm khí dễ nóng vội, với trạng thái tâm khí dễ nóng vội như 

vậy, có nói cũng không ích lợi gì, bởi vì gió thổi bên tai, vào tai bên phải, thì ra 

tai bên trái, không có tác dụng gì; nhất định phải yêu cầu quý vị định tâm lại, với 

tâm  trạng  hoàn  toàn  thư  giãn,  đến  lúc  này  nói  cho  quý  vị  mới  hữu  dụng.  Kiên 

quyết  không  thể  có  thái  độ  nóng  vội,  tôi  gặp  được  một  người  thầy  như  vậy  đó, 

thầy dùng phương pháp này dạy bảo tôi. Rồi dừng lại 6,7 phút, nói cho tôi 6 chữ 

“nhìn được thấu, buông bỏ được”, thì mới có thể khế nhập. 

Sao  gọi  là  nhìn  thấu?  Chân  tướng  sự  thực  rõ  ràng  ràng;  buông  bỏ  cái  gì? 

buông bỏ vọng tưởng phân biết chấp trước, không phải thành Phật rồi sao! Hồi đó 

thầy không có giải thích tỷ  mỉ tường tận cho tôi như vậy, thầy yêu cầu tôi nhất 

định phải làm được. Khi tôi cáo từ thầy tiễn tôi ra đến cổng, nói với tôi: hôm nay 

thầy giảng cho con sáu chữ, con cố gắng thực hiện trong 6 năm. Tôi thật sự nghe 

lời. Tôi hỏi thầy bắt đầu làm từ đâu? Thầy nói với tôi từ bố thí, bảo tôi học bố thí, 

bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô uý. Nói cho tôi, buông bỏ ba loại này, tự nhiên sẽ 

có  ba  loại  quả  báo,  thì  lúc  đó  sẽ  đạt  được  tài  phú,  đạt  được  thông  minh  trí  tuệ, 

khoẻ  mạnh  trường  thọ.  Chúng  tôi  không  phải  vì  điều này  mà  buông  bỏ  hết,  mà 

chúng tôi hy vọng khế nhập cảnh giới Như Lai. Ở đây nói là „thể‟, làm thế nào để 

chúng  ta  khế  nhập  „thể‟  mà  Như  Lai  chứng,  chính  là  tự  tánh,  là  minh  tâm  kiến 

tính  mà  tông  môn  nói,  chúng  ta  cầu  cái  này.  Nếu  như  muốn  cầu  tài  phú,  thông 

minh trí tuệ, sức khoẻ trường thọ, cái này rơi vào nhân đạo rồi. Đây là điều mà 

người trong thế gian mong cầu, quý vị dựa theo Phật pháp chắc chắn cầu được, 

trong  mệnh  quý  vị  không  có  tài  phú,  quý  vị  sẽ  được  nhiều  tài  phú;  trong  mệnh 

không có thông minh trí tuệ, quý vị sẽ được đại trí tuệ; trong mệnh là đoản mệnh, 

Tập 514  471 



có thể được sức khoẻ trường thọ, đúng là cầu được! Vì thế “Phật thị môn trung, 

hữu cầu tất ứng”, nó có lý luận, có phương pháp, cầu như lý như pháp, làm sao 

cầu không được! Cầu không hợp lý, không hợp pháp mà có được, đó là gì? Là vì 

có trong mệnh, hơn nữa trong số mệnh có, chắc chắn sẽ bị giảm rất nhiều, đây sai 

rồi, là không xứng đáng. Dùng chân thành để học, quý vị đạt được rồi, ba thứ này 

đạt được rồi, quý vị thật sự muốn phục vụ cho khổ nạn chúng sanh, cái quý vị đạt 

được có giá trị, có ý nghĩa, sẽ càng được càng nhiều. Nếu cái đạt được chỉ nghĩ 

cho bản thân hưởng thụ, không nghĩ đến người khác, cái quý vị đạt được rất hữu 

hạn, hơn nữa quả báo không tốt. Nếu như tham lam hưởng thụ ngũ dục lục trần, 

đọa lạc trong danh lợi, quả báo luôn luôn ở tam đồ. Những đạo lý này không hiểu 

rõ không được. Đều hiểu rõ, đều rõ ràng, đều buông bỏ, thì đường đi sẽ là chánh 

đạo, đường đi theo là Phật đạo. 

Trong kinh nói rằng: “làm thầy của tất cả trời người”. Một trong mười danh 

hiệu  của  Phật-  Thiên  Nhân  Sư.  Chứng  tỏ  Thế  Tôn  khi  còn  tại  thế,  làm  để  cho 

chúng  ta  xem.  “Du  bộ  thập  phương,  vi  đại  đạo  sư”,  tám  chữ  này  đã  đem  hành 

nghiệp suốt đời của Phật Thích Ca Mâu Ni nói hết rồi. Thế tôn tại thế quả thực là 

du hoá thập phương, không ở nơi cố định, ngài không có đạo tràng cố định. Thế 

nào là đạo tràng? Nơi giảng kinh dạy học chính là đạo tràng, có thể ở dưới gốc 

cây,  có  thể  ở  sườn  núi,  có  thể  ở  bên  bờ  sông,  nơi  ngài  dạy  học,  đều  gọi  là  đạo 

tràng, không có phòng ốc. Phật Thích Ca Mâu Ni suốt đời, một ngày ăn một bữa, 

ngủ dưới gốc cây, chứng tỏ ngày  mai ngài sẽ không ở nơi này nữa, ngài đi đến 

nơi khác rồi. Quả thực suốt đời ngài sống một cuộc sống du hoá. Phật Thích Ca 

Mâu Ni tại thế, không có xây dựng một tịnh xá, cũng không xây dựng một ngôi 

chùa, những ngôi chùa, am đường này đều là do các đệ tử xây dựng sau khi Phật 

diệt độ, khi Phật Đà tại thế không có. Những lâm viên biệt thự  mà quốc vương 

đại thần cúng dường, mời ngài ở đó tu tập, giảng kinh dạy học, đức Phật đều tiếp 

nhận Đều là làm mẫu cho chúng ta xem. Tiếp nhận, nói theo cách nói hiện nay, là 

đức Phật tiếp nhận quyền sử dụng, không cần quyền sở hữu, vì vậy quyền sở hữu 

vẫn là của chủ nhân, ngài giảng kinh dạy học ở đó một thời gian, sau khi kết thúc 

trả  lại  cho  chủ,  ngài  đi  nơi  khác.  Thế  Tôn  viên  tịch  là  ở  trong  rừng  cây,  không 

phải ở trong phòng. Tất cả những điều  mà ngài biểu diễn, chúng ra tận tâm  mà 

cảm nhận, tận tâm mà quan sát, từ trong kinh điển của ngài hoàn toàn ấn chứng. 

Đối với thế gian danh văn lợi dưỡng, ngũ dục lục trần ngài không có một chút 

vương nhiễm nào, cái tâm đó thật là thanh tịnh. 

472  Tập 514 



Chúng ta cảm nhận được chư Phật Bồ Tát thị hiện ứng hoá tại thế gian, chắc 

chắn không có khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm còn không có, thì làm 

sao  có  phân  biệt  chấp  trước?  Vì  vậy  hiện  thân  của  Phật,  hiện  mà  không  hiện, 

không  hiện  mà  hiện.  Thuyết  pháp  của  Phật,  không  thuyết  mà  thuyết,  thuyết  mà 

không thuyết, chúng ta đều  muốn nghe. Còn người biết nghe thì thế nào? Cũng 

phải nghe mà không nghe, không nghe mà nghe, thì quý vị đúng là khế nhập rồi. 

Chúng ta hiện nay không được, chúng ta hiện nay có nói có nghe, có nói có nghe 

thì cái chúng ta dùng là tâm thức, bát thức năm  mươi mốt tâm sở, chưa chuyển 

trí. Chuyển bát thức thành tứ trí đó là nói mà không nói, nghe mà không nghe, đó 

là được đại tự tại. Chuyển thức thành trí rất thú vị. Vậy thức là gì? Là tri thức. 

Làm thế nào có thể đem tri thức chuyển thành trí tuệ? Phương pháp chuyển, tiểu 

thừa không phân biệt không chấp trước, chuyển một nửa rồi; đại thừa không khởi 

tâm động niệm, chuyển hết rồi. Chúng ta thấy là thấy kiến tánh.  Không khởi tâm 

không động niệm, chúng ta thấy là thấy tánh thấy. Trong  kinh Lăng Nghiêm nói 

rất rõ ràng, chúng ta nghe là tánh nghe nghe, Quán Thế Âm Bồ Tát là “phản văn 

văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”, nghĩa là nói Quán Thế Âm Bồ Tát làm 

sao  tu  thành  công?  Ngài  dùng  nghe.  Thế  nào  gọi  là  phản  văn?  Khi  nghe  không 

dùng nhĩ thức, không dùng ý thức, không dùng mạt na thức, dùng cái gì? dùng 

tánh nghe để nghe. Vậy tánh nghe ở đâu? Chỉ cần quý vị không dùng vọng tưởng 

phân  biệt  chấp  trước  thì  chính  là  tánh  nghe,  quý  vị  thấy  tức  là  tánh  thấy.  Đây 

chính là khởi dụng từ thể, diệu dụng vô tận. Chúng ta hiện nay không biết. Không 

biết thì phải thật thà mà học kinh giáo, trong kinh giáo dạy quý vị làm thế nào thì 

quý vị ngoan ngoãn làm theo thế ấy, học như thế thì có thể học đến trình độ gì? 

Có  thể  học  đến  tương  tợ  tức  Phật.  Kiến  tánh  thì  không  có  tương  tợ  nữa,  thành 

Phật rồi, tương tợ tức Phật là  Phật Bồ Tát trong thập pháp giới, đến địa vị này. 

Đều phải chăm chỉ, rất chăm chỉ, rất nghe lời, Phật dạy tôi làm thế nào tôi sẽ làm 

thế ấy, có thể đạt đến tương tợ tức Phật. 

Niệm Phật vãng sanh đến thế giới cực lạc, sanh vào cõi phương tiện hữu dư, 

nếu như là kiến tánh, chuyển bát thức thành tứ trí, thì không phải là cõi phương 

tiện, mà sanh về cõi thật báo trang nghiêm, phẩm vị có khác nhau. Có điều trong 

thế giới cực lạc đặc thù, cho dù là cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, 

trong thế giới cực lạc cũng là A Duy Việt Trí Bồ Tát, thành tựu thụ thắng không 

thể nghĩ bàn. A Duy Việt Trí Bồ Tát, cũng là nói rõ là được sự đãi ngộ của pháp 

thân Bồ Tát, trí tuệ thần thông đạo lực giống hệt với pháp thân Bồ Tát. Nghĩa là 

Tập 514  473 



thế nào? Nghĩa là công đức bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đây là điều mà 

thế  giới  tha  phương  không  tìm  thấy.  Vì  thế  nếu  như  chúng  ta  chuyển  bát  thức 

thành tứ trí, nói ra thì rất dễ dàng, nhưng thực tế quả thực vô cùng vô cùng gian 

nan. Chúng ta nếu mà biết được cái này khó, thì không cần phải đi tìm cái phiền 

phức  này  nữa,  thọ  mệnh  một  đời  của  chúng  ta  có  hạn,  con  đường  này  phải  suy 

nghĩ lại, rất khó đi thông suốt, thì phải quay trở lại theo tịnh độ. Con đường Tịnh 

độ này, quý vị xem Vãng Sanh Truyện, xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, trong đó 

có khoảng hơn nửa số người đại khái trong ba năm thì thành công, thời gian ba 

năm chúng ta cho rằng có khả năng. Thời gian ba năm, nhất môn thâm nhập, ba 

năm huân tu, đúng là không vấn đề gì! 

Ba, bốn năm trước, cư sĩ Hoàng Trung Xương ở Thâm Quyến biểu diễn cho 

chúng  ta  xem,  anh  ta  mới  khoảng  30  tuổi,  nghe  được  tôi  giảng  kinh  giảng  đến 

những đoạn này, anh ta liền đóng cửa thử thử xem, có đúng là ba năm có thể vãng 

sanh không. Anh ta đóng phòng, hai năm mười tháng thì thành công, biết trước 

được giờ đi. Tôi tin tưởng rằng thọ mệnh anh ta không cần nữa, đi theo Phật A Di 

Đà rồi, đúng là Phật tiếp dẫn anh ta đi rồi. Chúng ta thử nghĩ xem, những người 

niệm  Phật  này  ai  có  thể  sánh  được  với  họ?  Đến  thế  giới  phương  tây  cực  lạc  sẽ 

chứng  được  đại  thừa  vô  lượng  thọ  trang  nghiêm.  Đây  muốn  chứng  minh  phàm 

phu thành Phật không khó, khó ở chỗ bản thân chúng ta không biết đường đi, khó 

ở chỗ bản thân chúng ta không biết tu hành thế nào. Một câu Phật hiệu, kinh giáo 

hiểu  hay  không  không  quan  trọng,  chân  tín  không  cần  phải  hiểu  rõ  những  thứ 

này. 

Bốn mươi năm trước, Tinh Vân pháp sư mua một ngọn núi ở phía nam Đài 

Loan, ngài đặt cho nó một cái tên là Phật Quang Sơn, xây dựng lên một Phật học 

viện, mời tôi làm chủ nhiệm giáo vụ. Tôi dạy học mười tháng ở trên núi, gặp phải 

một chuyện, Phật Quang Sơn có người làm công dài ngày, bởi vì việc xây dựng 

kéo dài mấy mươi năm không dừng, mấy mươi năm không đứt đoạn, công nhân 

suốt đời làm việc ở đó, giống như bao hết vậy.  Người làm công dài ngày này là 

người làng Tướng quân, cách Phật Quang Sơn rất gần. Một hôm anh công nhân 

nói với tôi, hàng  xóm của anh có  một bà già, niệm  Phật ba năm  đứng thế vãng 

sanh. Nói với chúng tôi, đây là sự thật, không giả chút nào, là tận mắt nhìn thấy, 

khuyên chúng tôi niệm Phật. Mấy năm trước, Hiệu trưởng trường đại học Trung 

Sơn Cao Hùng mời chúng tôi đến trưởng diễn giảng, tôi đưa ra chuyện này, tôi 

474  Tập 514 



giảng  xong  sau  khi  xuống  bục  giảng  có  hai  người  đến  tìm  tôi,  họ  đều  là  người 

làng Tướng quân, nói với tôi đây là chuyện có thật, không giả chút nào. Những 

người này đến làm chứng chuyển cho chúng ta trong tam chuyển pháp luân. Sự 

thị hiện của họ là để làm chứng cho chúng ta, không phải là giả, thế tại sao không 

làm? Vì vậy tôi đã từng khuyên bảo quí vị, một năm trước chúng tôi xem được 

một bộ phim “2012” của Mỹ, sau khi xem xong, hôm đó xem cùng với tôi có hơn 

20 học sinh, tôi liền nói với  mọi người, chúng ta đem thời gian vãng sanh định 

vào tháng 11 năm 2012, chúng ta với một câu Phật hiệu,  xem đến khi đó chúng 

ta liệu có vãng sanh hay không, chắc chắn sẽ vãng sanh. Chúng tôi không bị thiên 

tai này, thiên tai này không liên quan đến chúng ta. Người niệm Phật chân chánh, 

trong dịp này khắc kỳ cầu chứng, chúng ta đem thời gian định đến nơi đó, tôi đến 

cầu chứng. Đúng là làm được, không phải không làm  được. Vì thế tâm là định, 

tâm là thanh tịnh, không có hoang mang, không có khủng bố, tâm không tán loạn. 

Phần  dưới  nói:  “kim  đắc  trị  Phật”,  „trị‟  là  gặp  được,  chúng  ta  kiếp  này  có 

thể  gặp  được  Phật.  Trong  kinh  nói:  “nhân  thân  nan  đắc,  Phật  pháp  nan  văn”,  ở 

đây  là  nói  “nhân  thân  nan  đắc,  Phật  nan  trị”.  Được  nhân  thân  không  dễ  dàng, 

được nhân thân gặp được Phật càng không dễ dàng, chúng ta hôm nay gặp được 

rồi, gặp được Phật, gặp được Phật pháp. “Thị nhất đại khánh dã”, đâylà điều xứng 

đáng  vui  mừng,  không  phải  vui  mừng  bình  thường,  vui  mừng  không  gì  sánh 

bằng. “Phục vấn vô lượng thọ thanh”, đây khỏi phải nói! Quý vị gặp không phải 

Phật thường, mà gặp được Phật A Di Đà, gặp được kinh Vô Lượng Thọ. “Kinh 

vân tín tuệ văn pháp nan trung nan”, mấu chốt là ở hai chữ tín- tuệ này, tôi rất tin 

tưởng, tôi có thể hiểu, tôi y giáo phụng hành đây là tuệ. Mặt trái của  tuệ là ngu, 

là mê. Người ngu mê tin rồi không cầu giải, họ cũng không chăm chỉ niệm Phật, 

còn lưu luyến vào danh lợi ngũ dục lục trần trong thế gian, họ không buông được 

cái này, nên kiếp này thật là đáng tiếc, sẽ trôi qua lãng phí. “Hà khoáng sở văn 

nại lục tự hồng danh, nhất thừa nguyện hải, tối cực viên đốn, bất khả chi nghĩa 

diệu  pháp”.  Ngày  nay  thứ  mà  chúng  ta  nghe,  quá  tuyệt  vời,  sáu  chữ  hồng  danh 

“nam vô A  Di Đà Phật”, là thánh hiệu của Di  Đà, là  đức hiệu của tự  tánh. Vô 

lượng quang, vô lượng thọ là tự tánh, chỉ có tự tánh là vô lượng quang thọ thật 

sự. Đẳng giác Bồ Tát cũng không có, Đẳng giác Bồ Tát vô lượng quang thọ đều 

là hữu hạn, đều có kỳ hạn, chỉ có tự tánh vô lượng quang thọ là thật, không có kỳ 

hạn,  vĩnh  hằng  bất  biến.  Vì  vậy  danh  hiệu  Di  Đà  là  đức  hiệu  tự  tánh,  chúng  ta 

xưng là Di Đà thánh hiệu, đức hiệu tự tánh, là một không phải hai. “Nhất thừa 

Tập 514  475 



nguyện hải”, đây là ca ngợi Phật A Di Đà, Pháp Tạng tì kheo tu mà thành. Nhất 

thừa là đi làm Phật rồi, không phải làm Bồ Tát. Niệm A Di Đà Phật vãng sanh thế 

giới cực lạc phương tây đi làm Phật, chứng đắc Phật quả hoàn toàn giống với A 

Di Đà Phật, đây là 48 nguyện, hoàn toàn tương ứng với kinh văn đã nói trong bộ 

kinh này. “Tối cực viên đốn”, viên là viên  mãn, đốn là nhanh chóng, đốn siêu. 

Quý vị tìm không thấy trong tất cả các kinh giáo, đâu có cái gì nhanh hơn nó nữa! 

Nhanh đến mức độ nào? Trong  kinh Di Đà nói rất hay: “nhược nhất nhật, nhược 

nhị nhật ”, một ngày có thể làm được, hai  ngày có thể làm được, ba ngày có thể 

làm được. 



Tu một ngày hai ngày trong lịch sử không có ghi chép lại, tu ba ngày có ghi 

chép lại, Doanh Kha pháp sư triều Tống ông là tu ba ngày, niệm ba ngay ba đêm 

A Di Đà Phật đã đến. Ông dựa vào cái gì? Bản thân ông là một hoà thượng không 

tuân theo thanh quy phạm giới, trong chùa mọi người đều coi thường ông, vì sao 

ông lại dõng  mãnh tinh tấn như vậy? Vì ông sợ nhân quả, bởi vì nghiệp tội  mà 

bản thân gây ra, ông hiểu rất rõ, hành vi của bản thân quyết định xuống địa ngục, 

sợ địa ngục khổ! Thỉnh giáo các bạn học, có biện pháp gì cứu ông không? Thói 

quen xấu của ông rất nghiêm trọng. Các bạn học cho ông một quyển Vãng Sanh 

Truyện,  sau  khi  đọc  xong  ông  bị  xúc  động  mạnh,  liền  quyết  tâm  sửa  thói  xấu 

trước đây, rất hối hận. Đóng chặt cửa phòng, ba ngày ba đêm không ngủ không 

nghỉ, ông cũng không ăn cơm, một câu Phật hiệu niệm đến cùng, ba ngày ba đêm 

A Di Đà Phật hiện ra. Đúng là chí thành cảm thông, chân thành đến cực điểm đây 

không phải là giả. Phật A Di Đà nói với ông, thọ mạng của con còn có 10 năm, 

10  năm  sau  thọ  mạng  của  con  hết  rồi,  khi  mạng  chung  ta  đến  đón  con.  Doanh 

Kha pháp sư nói: con không cần nữa, 10 năm thọ mạng không cần nữa, vì thói 

quen xấu của bản thân quá nặng, bản thân không thể khống chế bản thân, 10 năm 

nữa  không  biết  lại  gây  bao  nhiêu  nghiệp  tội,  thọ  mạng  con  không  cần  nữa,  con 

muốn đi ngay bây giờ với ngài. Đương nhiên Phật A Di Đà muốn bảo ông biểu 

pháp, biểu pháp cho mọi người xem xem, không phải dẫn đi ngay lúc đó, lúc đó 

dẫn  đi  mọi  người  không  biết,  không  ai  hiểu  được,  làm  sao  ông  đóng  cửa  niệm 

Phật ba ngày, mà lại chết trong phòng được như thế? Mọi người không biết. Phật 

nói với ông, sau ba ngày ta đến tiếp dẫn con. Thế là có thể biểu pháp rồi. Ông rất 

vui mừng, mở cửa phòng nói với mọi người: A Di Đà Phật đến rồi, nói với tôi ba 

ngày nữa đến tiếp dẫn tôi. Chuyện này trong ngoài chùa mọi người ai cũng biết, 

nhưng mà không có ai tin, dạng người như ông, mới có ba ngày, đâu có chuyện 

476  Tập 514 



dễ dàng như vậy được? May mà ba ngày là không dài, xem ba ngày ông có vãng 

sanh hay không. Đến ngày thứ ba đúng là vãng sanh thiệt. Ông yêu cầu đại chúng 

giúp ông trợ niệm, tiễn ông vãng sanh, đúng là vãng sanh rồi, đây không phải là 

chuyện giả. 



“Tối cực viên đốn”, Doanh Kha pháp sư đã chứng minh cho chúng ta thấy 

rồi, tỳ kheo phá giới, niệm ba ngày ba đêm, Phật A Di Đà hiện ra rồi, thọ mạng 

không cần nữa, vãng sanh rồi, đây là diệu pháp không thể nghĩ bàn! Ông đã làm 

tấm gương tốt như vậy cho chúng ta xem, chúng ta phải ghi nhớ cho kỹ, đúng là 

khi gặp phải hiểm nạn nguy cấp chúng ta phải học ông. Ông không có tài năng 

khác, chỉ có sự chân thành đến cực điểm, đúng là không cần cái gì nữa, một lòng 

đi theo Phật A Di Đà, ngài hãy nhanh chóng đến tiếp dẫn con. Ý niệm của chúng 

ta vừa khởi, là Phật A Di Đà biết ngay. Gây ra nghiệp tội không sợ, nghiệp tội mà 

Doanh Kha gây ra rất nặng, Phật A Di Đà đều đến giúp đỡ ông. Hơn nữa trong 

kinh giảng rất rõ ràng, niệm một câu Phật hiệu tiêu trừ tám mươi ức kiếp sanh tử 

trọng tội, ông niệm ba ngày, ba ngày ba đêm không ngớt, nghiệp tội của ông hình 

như đã tiêu mất gần hết rồi. Bỏ hết tất cả đối với thế gian này, không nghĩ đến 

điều gì, chỉ  nghĩ đến Phật A Di Đà, đây gọi là chân  sám hối, chân tiêu nghiệp 

chướng, quý vị còn sợ gì nữa? Không sợ nghiệp chướng quá nặng, vấn đề ở chỗ 

chúng ta có thật sự dám thật làm hay không, thật làm đúng là có kết quả. Vì vậy 

quả thực, pháp môn này đúng là diệu pháp không thể nghĩ bàn. 



Di  Đà  Yếu  Giải  viết,  đây  là  lời  Ngẫu  Ích  đại  sư  giảng,  quý  vị  xem:  “Bất 

luận  chí  tâm  tán  tâm,  hữu  tâm  vô  tâm,  hoặc  giải  bất  giải,  đản  Di  Đà  danh  hiệu 

nhất kinh ư nhĩ, giả sử thiên vạn kiếp hậu, tất cánh nhân tư độ thoát”. Đây là nói 

đến công đức của danh hiệu này. Doanh Kha pháp sư là chí tâm, chân thành đến 

cực điểm, ba ngày ba đêm là đã thạnh tựu rồi. Ở đây ý muốn nói là, câu danh hiệu 

này quả là không thể nghĩ bàn. Chí tâm niệm, tán tâm niệm, tâm tán loạn; hoặc 

như là có tâm niệm, vô tâm niệm, hữu khẩu vô tâm; hoặc như là giải, hoặc như là 

bất  giải,  chỉ  cần  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà  quý  vị  nghe  lọt  tai,  nghe  rồi,  có  tâm 

nghe,  vô  tâm  nghe  đều  có  thể  được.  Cái  gọi  là  “nhất  lịch  nhĩ  căn,  vĩnh  vi  đạo 

chủng”, thì quý vị sẽ có duyên với Phật A Di Đà. Phật độ chúng sanh hữu duyên. 

Thức A La Ya của quý vị chỉ cần có tên của Phật A Di Đà, hoặc là có tượng của 

Phật A Di Đà, nhìn thấy một tượng Phật A Di Đà, quý vị nhìn thấy rồi. “Nhất lịch 

nhãn căn”, nghe đến cái tên lọt qua tai, thức A La Ya của quý vị sẽ có chủng tử, 

Tập 514  477 



đến khi nào duyên chín muồi quý vị sẽ gặp được, chủng tử này sẽ có tác dụng. Vì 

thế  giả  sử  ngàn  vạn  kiếp  sau,  trong  ngàn  vạn  kiếp  quý  vị  đều  không  gặp  được 

duyên,  ngàn vạn kiếp sau gặp được rồi. “Nhân tư đắc độ”, nghĩa là do câu danh 

hiệu này mà đắc độ. 

Từ  đó  cho  thấy,  chúng  ta  nếu  muốn  giúp  đỡ  chúng  sanh,  giúp  đỡ  người 

khác,  kết  pháp  duyên  với  người  khác,  thì  dùng  một  câu  A  Di  Đà  Phật,  đúng  là 

dùng một câu danh hiệu này. Thậm chí ngay cả áo quần của chúng ta mặc cũng in 

danh hiệu này lên áo, hoặc thêu lên áo, nếu quý vị đi ra ngoài một vòng, rất nhiều 

người liền trồng thiện căn, quá tốt! Quý vị kết duyên với biết bao nhiêu người, 

đây là một việc làm quá tốt đẹp. 



“Cố  lệnh  hội  chúng,  hoan  hỉ  khánh  hạnh,  khai  phát  Phật  trí,  minh  ngộ  tự 

tính.  Cố  vân  tâm  đắc  khai  minh”.  Phật,  Bồ  Tát,  người  lãnh  đạo  của  đạo  tràng, 

ngay  cả  đến  bản  thân  chúng  ta  học  Phật  cũng  minh  tường  đạo  lý  này,  từng  giờ 

từng  phút  đều  phải  nghĩ  đến  việc,  làm  cho  mọi  người  biết  được  Phật  A  Di  Đà, 

làm cho mọi người vô tình hoặc cố ý niệm một tiếng A Di Đà Phật, thì người này 

được xem như đã đắc độ rồi. Nhưng không phải hiện tiền, hiện tiền nếu như họ 

đúng là minh tường, đúng là nổ lực nắm bắt lấy không rời, họ kiếp này đã thành 

tựu  rồi.  Trồng  nhân  cho  họ,  gieo  hạt  giống,  tương  lai  duyên  chín  muồi,  tức  là 

chủng tử này chín muồi, chính chủng tử này giúp họ vãng sanh thế giới cực lạc 

phương tây đi làm Phật rồi! 

Khai phát Phật trí, minh ngộ tự tánh, nên nói tâm được khai minh.  Như Hội 

Sớ nói: khai phát Phật trí, đoạn diệt vô minh, nên gọi là khai minh. “Mị” nghĩa là 

“không”.  “Mị  bất  hoan  hỉ”,  không  có  ai  mà  không  hoan  hỉ,  hoan  hỉ,  tâm  được 

khai minh. Chúng ta tiếp tục xem đoạn kinh văn dưới đây: 



“Phật cao Di Lặc, kính ư Phật giả, thị vi đại thiện, thật đương niệm Phật, kết 

đoạn  hồ  nghi,  bát chư  ái  dục,  đỗ  chúng  ác  nguyện,  du  bộ  tam  giới,  vô  sở  quái 

ngại,  khai  thị  chánh  đạo,  độ  vị  độ  giả,  nhược  tào  đương  tri,  thập  phương  nhân 

dân, vĩnh kiệt dĩ lai, triển chuyển ngũ đạo, ưu khổ bất tuyệt, sanh thời khổ thống, 

lão diệc khổ thống, bệnh cặc khổ thống, tử cực khổ thống, ác xú bất tịnh, vô khả 

lạc giả, nghi tự quyết đoạn, tẩy trừ tâm  cấu, ngôn hành trung tín, biểu  lý tương 

ứng.” 

478  Tập 514 





Đoạn  này  trong  chú  giải  của  Niệm  Lão  viết  rất  rõ  ràng,  rất  minh  tường. 

“Phật trọng hối Di Lặc”, phía trước khai thị cho Di Lặc, Bồ Tát, không sợ phiền 

phức,  tiến  thêm  bước  nữa  hướng  dẫn  ngài.  Đầu  tiên  phải  tự  độ,  câu  nói  này  rất 

quan trọng, quý vị tự độ mới có thể độ người, bản thân quý vị thành tựu mới có 

thể giúp người khác thành tựu. Tại sao không thể tự độ? Mấy câu nói ở  trên đã 

đề  cập  đến  cái  duyên  này  rồi:  “kính  ư  Phật  giả,  thị  vi  đại  thiện”.  Đầu  tiên  là 

không tôn kính đối với Phật, nên cơ duyên đắc độ của quý vị trong  kiếp này sẽ 

không còn nữa; quý vị có thiện căn, A Lại Ya có thiện căn, kiếp này không thể 

vãng  sanh.  Vì  thế  chữ  kính  này  thật  là  quan  trọng.  Cổ  nhân  dạy  học,  hiếu  kính 

này được dạy bảo từ nhỏ. Là từ khi nào? Trung Quốc vào thời xưa, trong đại gia 

tộc, cái gọi là nhà giàu phú quý, quý là có địa vị, có làm quan, làm quan rất to. 

Phú là tài phú, gia đình như vậy được quyết định là thành phần trí thức, họ không 

có tri thức, thì họ không thể giành được địa vị cao như vậy trong xã hội, tài phú 

nhiều như vậy. Vì thế đều là người có học, đều thông hiểu nhiều về Nho Thích 

Đạo, vì thế trong gia đình họ coi trong gia giáo. Điều này chúng ta có thể nhìn 

thấy rõ trong gia phả của mỗi một gia tộc, trong gia phả ngoài việc ghi lại từ ông 

tổ cho đến hiện này, từng đời từng đời không bị đoạn tuyệt, đây là lịch sử của gia 

đình, ngoài ra bắt buộc phải ghi lại gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp. 



Do đó người phụ nữ từ khi có thai đã biết được dạy thai nhi. Phụ nữ có thai 

biết lễ, cái quan trọng nhất là biết được khởi tâm động niệm ảnh hưởng thai nhi, 

vì thế trong 10 tháng có thai không được có những ý nghĩ không tốt, niệm phải 

chánh, hành phải chánh, lời nói phải dịu dàng, động tác phải đoan chánh, nó đều 

ảnh hưởng đến thai nhi. 10 tháng này quả thật đúng như là cắm xuống cái gốc, 

đứa trẻ này sinh ra nhất định sẽ rất dễ dạy. Vì sao vậy? Không có một chút thiên 

tà quấy nhiễu nó, điều nó có được là thuần chánh, thuần tịnh thuần thiện. Trẻ con 

sau khi được sinh ra, chúng mở mắt chúng biết nhìn, chúng biết nghe, chúng đang 

tập  mô  phỏng,  như  đang  học  tập,  vì  thế  người  tiếp  cận  chúng,  cha  mẹ  là  người 

thân cận nhất, thời gian dài nhất, biểu diễn cho chúng xem, biểu diễn cái gì? Hiện 

nay  nói  là  Đệ  Tử  Quy.  Vì  thế  Đệ  Tử  Quy  không  phải  dùng  cho  trẻ  con  đọc, 

không phải để dạy trẻ con thuộc, đừng hiểu sai, chính là cha mẹ làm cho chúng 

xem. Nếu cha  mẹ làm đúng được theo Đệ Tử Quy, chúng sẽ nhìn thấy toàn bộ, 

giáo dục trong ba năm này, một ngàn ngày gọi là giáo dục cắm rễ. Cha mẹ hoàn 

toàn là thân giáo, chính là thân hành, không có ngôn giáo, ngôn giáo chúng không 

hiểu, thậm chí chúng còn chưa biết nói, cha mẹ đối xử với ông bà thế nào, con cái 

Tập 514  479 



nhìn thấy chúng đều ghi nhớ hết, đây là giáo dục của người xưa. Cách giáo dục 

này  chúng  ta  đánh  mất  khoảng  150 năm  rồi,  150  năm  trước  vô  cùng  phổ  biến. 

Trong 150 năm này, 50 năm đầu còn có, ít dần,  không coi trọng nữa, cuối cùng 

trong thế kỷ này trong 100 năm nay đúng là vất bỏ rồi, bây giờ nói ra không có ai 

hiểu nữa, không có ai biết vốn có cách giáo dục này. Vì thế thời xưa “phụ tử hữu 

thân”, tình thân này vô cùng rõ ràng, thân yêu. Bây giờ con cái không biết hiếu 

thuận với cha mẹ, cha mẹ đúng là nâng niu nuông chiều, đem con cái dạy hư hết 

rồi, con cái cho rằng cha mẹ hầu hạ chúng là điều đương nhiên, nếu hầu hạ không 

chu đáo chúng sẽ báo thù, sao lại đối xử với tôi như vậy? Vì thế mới có giết cha 

giết mẹ, mới có xuất hiện sự việc như vậy, điều này thời xưa không bao giờ nghe 

thấy có chuyện như thế. 



Trẻ con sau khi đến 6,7 tuổi đi học rồi, đem những chuyện này kể cho các 

em nhỏ nghe là trách nhiệm của giáo viên, giáo viên phải là tấm gương cho học 

sinh, cũng là thân hành ngôn giáo. Chúng đã học trước rồi, lại đem đạo lý giảng 

cho rõ, giảng minh bạch, các em nhỏ khi hiểu được, vì sao phải hiếu thuận, chúng 

sẽ minh tường thôi. Đến lúc này có thể dạy đọc Đệ Tử Quy. Những điều được nói 

trong Đệ Tử Quy chúng đều làm được rồi, lại dạy chúng nhận biết chữ, hiểu thêm 

về ý nghĩa này, giáo viên sẽ giảng vì sao phải hiếu thuận, đem “hiếu để trung tín” 

giảng cho rõ ràng, giảng cho minh bạch. Giáo dục trẻ con không có cái gì khác, 

ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức, đem những điều này giảng cho rõ ràng cho 

minh  bạch,  đức  hạnh  sẽ  được  thâm  căn  cố  đế.  Nếu  còn  thời  gian  rảnh  thì  dạy 

chúng học thuộc, vì sao vậy? Không để cho chúng suy nghĩ lung tung, nếu như 

chúng không học thuộc chúng sẽ suy diễn lung tung bậy bạ. Vì thế thời trước giáo 

dục  rất  siêu  phàm.  Người  thông  minh  thì  hàng  ngày  học  thuộc  nhiều  hơn  chút, 

người  chậm  chạp  thì  thuộc  ít  hơn  một  chút.  Ít  nhất  là  100  chữ,  một  ngày  học 

thuộc 100 chữ, nhiều nhất thì khoảng 700 chữ, thông thường khoảng từ 300 đến 

500 chữ, đây gọi là căn tánh bậc trung, người căn tánh bậc thượng thì có thể đạt 

6, 7 trăm chữ. Vì thế giáo viên dạy đọc câu, dạy học sinh đọc, đạt chuẩn là học 

sinh đọc 10 lần thì có thể thuộc được, đọc mười lần nhưng vẫn không đọc thuộc 

được thì đừng đọc thêm nữa. Vì thế những người thông minh, đọc 6,7 trăm chữ, 

10 lần đã có thể thuộc rồi. Vì vậy đây là một cái chuẩn, nhất định phải phù hợp 

với căn tánh của họ, trình độ của họ. Do đó cái chuẩn của mỗi học sinh đều có sự 

khác nhau, học cùng một bộ sách, ví dụ như học luận ngữ, thuộc luận ngữ, người 

có  trí  nhớ  tốt  thì  họ  thuộc  được  nhiều,  luận  ngữ  20  thiên,  họ  có  thể  một  ngày 

480  Tập 514 



thuộc  được  một  thiên,  người  có  trình  độ  thấp  hơn,  trí  nhớ  không  được  tốt,  mỗi 

ngày chỉ có thể đọc vài hàng, khoảng độ100 chữ. 10 thiên họ sẽ thuộc, lấy cái này 

làm chuẩn, họ có thể tiếp thu được nhiều ít. Vì thế đọc sách thật vui! Mỗi người 

đều có thể phù hợp với trình độ của mình, đọc sách rất thú vị. Học trong tư thục 

không có giảng giải, chỉ giảng dạy đạo lý làm người, sách không giảng giải, sách 

dạy quý vị đọc thuộc. Học thuộc chính là tu định, tu thiền định, không cho phép 

học sinh suy diễn. Mười lần có thể đọc thuộc được, giáo viên đốc thúc học sinh, 

những  đứa  trẻ  thông  minh  phải  đọc  100  lần,  học  thuộc  100  lần,  nếu  hơi  chậm 

chạp một chút phải đọc thuộc 200 lần. Đến ngày hôm sau, trước khi dạy nên đem 

bài hôm qua đọc thuộc từ đầu đến cuối một lần, rồi mới dạy tiếp phía dưới. Vì thế 

quyển sách này đọc rồi, đến suốt đời chúng sẽ không thể quên. 



Chúng ta chưa luyện qua công phu này, không được, phải tìm ra rất nhiều 

tài liệu tham khảo. Thầy Lý, là người thế hệ trước chúng tôi, thầy hình như trước 

tôi hai thế hệ, bậc cha ông, ông không cần tìm tư liệu, toàn đọc thuộc, trích dẫn 

kinh điển đều trong tầm tay, dễ dàng như vậy. Chúng tôi hỏi thầy, thầy ghi nhớ 

được thật là nhiều! Thầy nói rằng: các ông không biết đâu, đều do quỳ trên gạch 

mà ra đấy. Khi học không thuộc thì bị phạt phải quỳ trên gạch. Ngày nay không 

có cách phạt cơ thể nữa, thời trước phạt cơ thể là như cơm bữa. “Giáo bất nghiêm 

sư chi đoạ”, giáo viên dạy học sinh rất nghiêm khắc. Học sinh nếu bị phạt, phụ 

huynh  sẽ  đến  nhà  giáo  viên  để  tạ  ơn,  còn  phải  tặng  lễ  vật  cho  thầy,  cảm  ơn  sự 

quản  giáo  của  thầy.  Đâu  có  giống  như  bây  giờ,  bây  giờ  nếu  giáo  viên  nghiêm 

khắc một chút, học trò sẽ về nhà nói với cha mẹ, phụ huynh lập tức đến sở cảnh 

sát tố cáo thầy,  rằng giáo viên này  ngược đãi trẻ con. Vì thế cách giáo  dục này 

chẳng ra làm sao, làm sao có thể dạy cho tốt được! Cách giáo dục mà thời tôi trải 

qua cũng còn có theo phương pháp này, chúng tôi học tiểu học, ở  trường bị vi 

phạm, bị thầy giáo phân xử, xử phạt, có lúc còn khóc chảy nước mắt đi về nhà: 

“Bị làm sao?” Bị thầy giáo phạt. Ngày hôm sau cha mẹ  mua lễ vật đến cảm tạ 

thầy  giáo.  Chúng  tôi  đều  nhìn  thấy,  về  sau  nếu  bị  phạt  về  không  nói  nữa,  cũng 

không  khóc  nữa,  để  cha  mẹ  không  phải  mua  lễ  vật  đến  cảm  ơn  thầy.  Tập  quán 

này hiện nay hoàn toàn không còn, vì thế bây giờ không còn sư đạo nữa, hiếu đạo 

không còn nữa. Con người gây ra quá nhiều quá nhiều chuyện bất thiện, quý vị 

chắc chắn không thể  trách họ, đây là do nguồn cội của lịch sử để lại, nhất định 

phải biết. 

Tập 514  481 





Làm  sao  để  cứu  vãn?  Hãy  bắt  đầu  từ  bản  thân,  dạy  hiếu  thảo,  dạy  kính 

trọng.  Trong  lớp  học  chưa  bao  giờ  có  treo  ảnh  của  giáo  viên,  không  có,  giảng 

đường Phật giáo chỉ  có cúng Phật Bồ  Tát, không có cúng giáo viên. Ngày nay 

chúng ta đều đem ảnh giáo viên phóng ra rất to, treo lên đó làm gì? Dạy hiếu! bắt 

đầu từ tôi, để tôi làm gương. Đối với giáo viên là một sự an ủi, đối với đại chúng 

là một sự nhắc nhở. Tịnh tông, Tổ sư đời 13 ở bên này của chúng tôi, đây là bức 

hoạ. Chúng tôi kiếp này rất may mắn, có thể học được một chút truyền thống văn 

hoá,  có  thể  học  được  một  chút  Phật  pháp,  có  thể  tin,  có  thể  hiểu,  có  thể  đem 

những điều học được vận dụng vào cuộc sống, quả đúng như điều thầy Phương 

nói:  “học  Phật  là  sự  hưởng  thụ  lớn  nhất  của  đời  người”.  Chúng  tôi  không  thể 

không cảm ơn thầy giáo, không thể không kính lễ. Trước khi học, sau khi kết thúc 

tiết học, đều cúi người cung kính với thầy giáo, đối với thầy, đức Phật dạy chúng 

ta: “thượng báo tứ trọng ân, hạ tế tam đồ khổ”. “tứ trọng ân” này là ân với cha 

mẹ, ân với thầy cô, ân với Phật Bồ Tát, ân với người lãnh đạo quốc gia, vì thế ở 

đây chúng tôi thờ ảnh của người lãnh đạo quốc gia. Mỗi tiết học kinh xong chúng 

tôi đều hồi hướng, về những người mang lại ân huệ cho chúng ta, cầu nguyện cho 

những người bị tai nạn, hy vọng tiêu tai  miễn nạn,  chúng ta hãy  ra tay  dẫn đầu 

làm trước. 



Khuyên  người  khác,  người  ta  chưa  chắc  đã  nghe  theo  quý  vị,  bản  thân 

chúng  ta  làm  hàng  ngày,  hy  vọng  với  cái  tâm  chân  thành  này  dần  dần  sẽ  cảm 

động đến những người thiện căn sâu dày, họ nhìn thấy sẽ rất cảm động. Bắt đầu 

trở về với cách giáo dục nhân quả luân lý đạo đức trước đây, nếu như là sau ba 

đời nữa, thì cái tốc độ  này sẽ  rất nhanh, chúng ta tin tưởng sâu xa  rằng  có thể 

được. Vì vậy chúng ta nhất định phải giữ chặt, tiền đồ là quang minh, giáo dục 

nhân quả luân lí đạo đức là chân lí, chân lí thì không thể nào bị  mai  một được. 

Trên thế gian này từ đời này đến đời khác nhất định phải truyền bá lại, nếu như 

chúng ta phát hiện có người truyền bá, chúng ta phải toàn tâm toàn lực chăm sóc 

họ, giúp đỡ họ. Chúng ta không phải Thánh hiền, chúng ta cũng không phải Phật 

Bồ  Tát,  chúng  ta  là  phàm  phu,  phàm  phu  không  thể  có  trí  tuệ  cao  như  vậy  để 

nhận biết người khác, cho nên cũng sẽ có một số người lừa gạt chúng ta, chúng 

tôi cũng đã từng bị lừa, mỗi lần bị lừa gạt, chúng ta hãy suy nghĩ lại, chúng ta sẽ 

không trách mắng họ, chúng ta kiểm điểm bản thân, bản thân chúng ta làm không 

tốt, đức hạnh không đủ. Như thế giúp chúng ta nâng cao cảnh giới. Nghịch tăng 

thượng duyên luôn luôn thụ thắng hơn thuận tăng thượng duyên nhiều lần. Giáo 

482  Tập 514 



huấn trong kinh điển chúng ta đúng là đã thực hiện rồi, đây quả thực là sự hưởng 

thụ cao nhất của đời người. 



Vì thế cái “kính” này quan trong hơn bất cứ cái gì, cung kính. Kính Phật, 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “kính hà Phật ân, danh vi kính Phật”. Trước hết phải kính trọng 

cha mẹ, đề xướng hiếu đạo, hiếu đạo là gốc cội lớn nhất trong nhất thiết pháp thế 

xuất thế gian, Phật đạo được xây dựng trên cơ sở hiếu đạo, dạy hiếu, dạy kính. 

Người giác ngộ  chân chính, thì giống như trong Bồ Tát Giới Kinh thường nói: 

“tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta”. Ý này muốn nói lên điều 

gì? Dùng cái tâm hiếu thân để đối xử với tất cả đại chúng, thì cái hiếu của quý vị 

đã làm đúng rồi. Ân thầy giống như cha mẹ, điều này trong kinh Phật giảng rất 

hay. Thân mạng chúng ta có được nhờ cha mẹ, trí tuệ của chúng ta có được nhờ 

ơn thầy. Trong truyền thống văn hoá xưa, địa vị của người thầy là bình đẳng với 

cha mẹ, con cái của thầy quan hệ với chúng ta chẳng khác gì so với huynh đệ ruột 

thịt,  suốt  đời  quan  tâm  thăm  hỏi  lẫn  nhau,  phải  chăm  sóc  lẫn  nhau,  phải  hỗ  trợ 

hợp tác với nhau, không phải là người ngoài. Vì thế xã hội có thế hài hoà, xã hội 

muốn  trị  an  lâu  dài  phải  dựa  vào  giáo  dục,  dựa  vào  giáo  dục  hiếu  thân  tôn  sư. 

Điều này không thể không biết. 



Dùng phương pháp gì để làm?  Tổ chức một hoạt động quy mô đây là tuyên 

truyền. Hiện nay không những phải mở trường học, còn phải có điểm thí nghiệm, 

nếu  đúng  là  làm  được,  mọi  người  nhìn  thấy  cảm  động  rồi,  tin  tưởng  rồi,  vì  thế 

điểm thí nghiệm này rất quan trọng. Có làm thành công không? Trước đây chúng 

tôi từng làm ở Lô Giang Thang Trì, làm rất thành công. Nếu đúng là làm thành 

công thì rất có hiệu quả. Chúng tôi hoạt động lớn đều tuyên truyền, sau khi tuyên 

truyền  xong  quý  vị  đến  đó  xem,  quý  vị  sẽ  nhìn  thấy.  Do  đó  điểm  này  rất  quan 

trọng! Thang Trì  nơi này đóng cửa  rồi, chúng tôi  ra đi rồi. Đài  Loan đang làm, 

Đài Loan có hai địa phương đang làm, mọi người đều rất nỗ lực. Đây là điều mà 

mọi người trên toàn thế giới đang chờ đợi, đều muốn thật sự nhìn thấy. 

Đầu tháng 6 tôi giảng kinh ở Nhật Bản nửa tháng, các bạn ở Nhật Bản đều 

muốn  làm,  đây  là  việc  tốt.  Có  thể  thực  hiện  dạy  học  truyền  thống  đúng  nghĩa, 

thiên tai ở Nhật bản sẽ được giảm bớt đi nhiều lần; chúng tôi không dám nói là 

không có, sẽ giảm bớt, chúng tôi lạc quan tin tưởng như vậy. 

Tập 514  483 



Văn hoá Nhật Bản từ Trung Quốc truyền qua từ thời Xuân Thu Chiến Quốc, 

người dân sống ở vùng nông thôn rất chất phác, cho đến ngày nay vẫn còn rất rõ 

ràng,  cho  nên  chúng  tôi  đến  Nhật  bản  giống  như  được  trở  về  thời  Xuân  Thu 

Chiến  Quốc  vậy.  Người  ở  nông  thôn  vô  cùng  chất  phác.  Tứ  đức  trong  Hoàn 

Nguyên Quán, ở Nhật Bản vẫn còn có thể nhìn thấy bóng dáng, “tuỳ duyên diệu 

dụng, oai nghi hữu tắc, nhu hoà chất trực, đại chúng sanh khổ”, có thể nhìn thấy 

một số, thật hiếm có! 



“Kính hà Phật ân, danh vi kính Phật”. Phải biết cha mẹ có ân với chúng ta, 

người thầy có ân với chúng ta, Phật có ân với chúng ta, quốc gia có ân với chúng 

ta, tất cả chúng sanh có ân với chúng ta. Nhà Phật nói: “thượng báo tứ trọng ân”. 

“Hà giả thừa đảm lĩnh thụ chi nghĩa, Như Lai vạn kiếp huân tu, nhập Phật 

tri kiến, nại dĩ Phật chi tri kiến khai thị ngã đẳng, phổ lệnh ngộ nhập”. Nghĩa là 

Phật có ân đức gì với chúng ta, ở đây đều nói ra rồi. Trí tuệ của Phật, đạo đức của 

Phật, dạy học của Phật là từ vô lượng kiếp tu mà có, đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn 

không đoạn tuyệt. Ngài thật sự nhập Phật tri kiến, nhập Phật tri kiến là ngài thành 

Phật rồi, ngài chứng quả rồi. Cho dù là thầy của thế gian, thì cũng phải có mấy 

chục năm học tập, đem công phu, kinh nghiệm, tâm đắc đến chia sẽ với chúng ta, 

đến dạy bảo chúng ta, đến giúp đỡ chúng ta, quý vị dám nói không có ân đức sao? 

Nông  dân  cày  ruộng  chịu  nhiều  khổ  cực,  thu  hoạch  được  nông  sản  đều  cúng 

dường chúng ta, để cho chúng ta ăn no, có thể mặc ấm, đây là ân đức của họ. Tất 

cả chúng sanh, mọi ngành mọi nghề đều có ân đức với chúng ta, chúng ta không 

thể quên được. Chúng ta dùng cái gì để báo đáp họ? Siêng năng nỗ lực trong công 

việc của chính mình để báo đáp cho họ, chúng ta mới không có lỗi với họ. Giáo 

dục của đức Phật chính là dùng tri kiến của Phật khai thị chúng ta. “Phổ lệnh ngộ 

nhập”, phổ biến để chúng ta đi giác ngộ, khế nhập cảnh giới. Mỗi người chúng ta 

căn tánh không giống nhau, có người nhập được cạn, có người nhập được sâu. Vì 

thế Bồ Tát cũng có 51 cấp bậc, từ sơ tín vị đến đẳng giác, 51 địa vị, chúng ta phải 

không ngừng đi thâm nhập, hy vọng chứng đắc cuối cùng viên mãn. 



“Dĩ  Phật  quả  giác,  tác  ngã  nhân  tâm,  bất  lịch  tam  kì,  đốn  nhập  Phật  trí”. 

Đây là pháp môn Tịnh tông, đây là một pháp môn đặc biệt. “Dĩ Phật quả giác”, 

Phật này là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà ngài đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh 

thành Phật rồi, hơn nữa thành Phật rất lâu rồi. Phật Thích Ca Mâu Ni giới thiệu 

cho chúng ta, Phật A Di Đà thành Phật đến nay là mười kiếp rồi. Thời gian được 

484  Tập 514 



tính toán bằng kiếp, con số này ngày nay chính là con số thiên văn. Phương pháp 

của ngài quá tuyệt diệu, tức là dùng một câu Phật hiệu, dùng một câu Phật hiệu 

này làm nhân tâm cho chúng ta tu hành hiện nay, tâm của chúng ta chính là Phật 

A Di Đà, Phật A Di Đà chính là tâm của chúng ta. Tốc độ này nhanh thật! Bất 

lịch  tam  kì”,  không  cần  phải  trải  qua  ba  A  Tăng  kì  kiếp,  không  cần  thiết,  đốn 

nhập  Phật  trí,  chúng  ta  sẽ  nhanh  chóng  có  thể  đắc  chứng,  chỉ  cần  đem  chướng 

ngại vất bỏ, Phật trí sẽ hiện tiền. Dùng phương pháp gì để vất bỏ chướng ngại? 

Chính là dùng một câu danh hiệu này, kỳ diệu là ở chổ này đây. Chúng ta khởi 

tâm động niệm nhất định phải hiểu được, khởi tâm động niệm đều là sai lầm, quý 

vị  phải  khẳng  định  câu  này,  không  nên  cho  rằng  quý  vị  khởi  tâm  động  niệm  là 

chính xác, là tốt, vậy thì xong rồi. 

Đại sư Huệ Năng rất có nhân duyên với vùng đất này, ngài là người Quảng 

Đông, Ở đời Đường xuất hiện một vị cao tăng như vậy. Ngài không hề biết chữ, 

không học qua trường lớp nào, ngài đúng là khai ngộ rồi. Khai ngộ như thế nào? 

Buông bỏ, vọng tưởng phân biệt chấp trước đều buông bỏ hết. Ngài vừa buông bỏ 

t, thì đúng là đốn nhập Phật trí như đã nói ở đậy, ngài không phải tiệm nhập, mà 

ngài đốn ngộ. Vì vậy chúng ta thấy, hành nghi suốt đời của ngài, chúng ta thật sự 

muốn giác ngộ, không giác ngộ là sai rồi. Thật sự phải biết được chúng ta khởi 

tâm động niệm là sai lầm, vì sao vậy? Vì chân tâm ly niệm. Ý nghĩ là vọng tâm, 

không phải chân tâm, chân tâm không có ý nghĩ, vì thế có niệm tức sai, cái này 

phải thừa nhận. 



Chúng ta lại không thể không có ý niệm, không có ý niệm là điều không thể 

làm được, chỉ có như ngài Huệ Năng mới làm được, chúng ta không làm được, 

điều này trong lịch sử chưa xuất hiện một Huệ năng thứ hai, chúng ta chỉ có thể 

đem vọng niệm giảm bớt đi, không có cách gì để vất bỏ. Hiện này Phật dạy chúng 

ta một cách đó là, đem những vọng niệm này hoàn toàn đổi thành A Di Đà Phật. 

Đây quả là một phương pháp hay, đúng là quá tuyệt diệu, nếu đổi lại rồi, chúng ta 

liền có thể chứng  nhập. Cái gì cũng vất bỏ hết, cái gì cũng là giả, không có gì gọi 

là thật. Chúng ta khởi tâm động niệm là vọng tâm, vọng tâm lại là giả, không phải 

chân tâm. Thân thể của chúng ta cũng không phải là thật, là giả, có sanh có diệt; 

động vật có sanh lão bệnh tử, thực vật có sanh trụ  dị  diệt, địa cầu, tinh cầu có 

thành trụ hoại không, đều không phải là thật,  quý vị nghĩ đến chúng làm gì? quý 

vị niệm chúng làm gì? Triệt để buông bỏ. Hễ buông bỏ, nói cho quý vị, lập tức 

Tập 514  485 



đốn nhập Phật trí. Ngài Huệ Năng không có bản lĩnh gì, chỉ có buông bỏ. Một câu 

nói  nghe  hiểu  rồi  liền  buông  bỏ  hết,  nên  ngài  đã  thành  Phật  rồi.  Sau  khi  thành 

Phật rồi mới có thể giúp đỡ những khổ nạn chúng sanh chưa buông bỏ được, họ 

cũng là Phật. Lúc tôi chưa buông bỏ được thì cũng như họ, nay tôi buông bỏ rồi 

phải giúp đỡ họ, như thế mới đúng, đây gọi là tự hành hoá tha. Vì thế trong đoạn 

kinh văn “trước phải tự độ” này, bản thân chưa tự độ, làm sao giúp người khác 

được? 



Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

Tập 515 

Chuyển ngữ: Trần Thị Giang Hiền 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 26.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 





Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 648, bắt đầu xem từ hàng thứ năm, câu thứ 

hai. 

“Như lai vạn kiếp huân tu, nhập Phật tri kiến, nãi dĩ Phật chi tri kiến khai thị 

ngã đẳng, phổ lệnh ngộ nhập. Dĩ Phật quả giác, tác ngã nhân tâm, bất lịch tam kì, 

đốn nhập Phật trí”. Lần trước chúng ta học đến đoạn này. Mấy câu này rất quan 

trọng. 

Hiện nay thiếu sót lớn nhất ở xã hội chúng ta là hiếu đạo, không biết hiếu 

thuận với cha mẹ, không biết tôn kính sư trưởng, không biết ân đức, vì vậy đương 

nhiên sẽ không biết thế nào là báo ân. Mấy câu này cho chúng ta biết, Đức Phật A 

Di Đà có công đức thế nào với chúng ta, ân đức này lớn đến đâu. Những lời Đức 

Thế tôn nói, chúng ta phải tin, từng câu nói đều là lời chân thật, Phật Bồ tát chắc 

chắn không lừa dối người khác. Những người muốn lừa dối người khác, họ đều 

có  một  mục  đích,  có  một  ý  đồ.  Đức  Phật  cách  chúng  ta  bây  giờ  ba  ngàn  năm, 

Ngài đối với người của ba ngàn năm sau, chúng ta tự hỏi, Ngài có mục đích gì, có 

486  Tập 515 



ý đồ gì? Nếu nói không có mục đích, không có ý đồ lừa dối người khác, thế tức là 

thần  kinh  không  bình  thường,  người  có  thần  kinh  không  bình  thường  nói  được 

nhiều  kinh  điển  như  vậy  không?  Nói  được  nhiều  đạo  lý  như  vậy  không?  Đó  là 

điều không thể. Vì vậy chúng ta có thể tin rằng mỗi câu mà Đức Phật dạy đều là 

những lời nói thật. Đức Phật bảo với chúng ta, A Di Đà Phật đã tích lũy công đức 

từ lâu đời, vì vậy ở đây nói “vạn kiếp huân tu”, đó không phải là thời gian tu hành 

ngắn ngủi, chúng ta nói là đời đời kiếp kiếp. Cổ nhân cho rằng tu hành mười kiếp, 

tích lũy công đức mười kiếp, thì có thể làm Đế vương, vì vậy không phải ngẫu 

nhiên mà được làm Đế vương, là thành tựu tu hành từ nhiều kiếp mà có, đều là tu 

thiện hành. Nếu như tích ác, có những việc làm ác độc, thì người đó đã xuống địa 

ngục rồi, đến tam đồ rồi. Phải làm việc thiện, mới có thể hưởng đại phú đại quý ở 

thế gian này. 

Đức  Phật  tu  hành  vô  lượng  kiếp,  trước  mười  lăm  kiếp,  Ngài  làm  Quốc 

vương  ở  nhân gian, người ta tặng  Ngài  một  mỹ  hiệu, ca ngợi Ngài, gọi là Thế 

Nhiêu Vương, Thế Nhiêu Vương là ca tụng Ngài, thế gian này có đầy đủ mọi thứ. 

Cho thấy Ngài có  phúc báo rất lớn.  Nhiều đời vua  ở  Trung Quốc được  xưng là 

Thế Nhiêu Vương, tôi nghĩ người đầu tiên có thể tính đến là Vua Càn Long,Vua 

Càn Long thật có phúc báo, làm Hoàng đế 60 năm, còn làm Thái Thượng Hoàng 

4 năm nữa, đúng là đất nước cường thịnh, nhân dân an lạc. Một vị Hoàng đế tốt 

như vậy, phúc báo lớn như vậy, lúc đó Thế Gian Tự Tại Vương Như lai tại thế, đã 

gặp  được  rồi,  duyên  thù  thắng,  nghe  Đức  Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp, Ngài  đã 

giác ngộ. Giác ngộ như thế nào? Không làm Quốc vương nữa, từ bỏ ngai vàng, 

Ngài không cần địa vị đó, cũng không cần giang sơn, xuất gia tu hành. Đã xuất 

gia với Tự Tại Vương Phật. Đức Phật đã ban cho Ngài Pháp hiệu là Pháp Tạng, 

chính là Pháp Tạng Tỳ Kheo, đó là mười lăm kiếp trước. Chúng ta phải nhớ kỹ, 

Ngài đã từng huân tu tích lũy công đức trong vô lượng kiếp, vì vậy sau khi xuất 

gia cũng rất thông minh giỏi giang, phát 48 đại nguyện, mỗi đại nguyện đều giúp 

khổ  nạn  chúng  sanh,  không  hề  vì  bản  thân  mình.  Phát  nguyện  xong  phải  thực 

hiện, nguyện đó mới là thật, nếu phát nguyện rồi vẫn không thực hiện thì nguyện 

đó không phải là thật. Muốn thực hiện thì phải tu hành, cần thời gian bao lâu? 

Cần thời gian 5 kiếp, để tu nguyện 48 đại nguyện, khiến cho 48 đại nguyện đều 

viên mãn. Viên mãn ở đây, là công đức bổn nguyện đã thành tựu thế giới cực lạc, 

thế giới cực lạc này sẽ tự hình thành, không ai thiết kế, cũng không ai thi công, tự 

nhiên mà thành. 

Tập 515  487 



Đạo lý này đáng tin không? Đức Phật đã nói trong Kinh, nhiều người không 

chú ý đến, nhưng nói ra mọi người đều biết, Đức Phật nói: “nhất thiết pháp tùng 

tâm tưởng sanh”, có ai tin không? Thế giới cực lạc được sinh ra từ tâm Phật A Di 

Đà,  Ngài  tưởng  điều  gì?  Chính  là  48  đại  nguyện,  Quý  vị  có  thể  thấy  48  đại 

nguyện  đã  thành  tựu  ở  khắp  nơi  trong  thế  giới  cực  lạc.  Về  việc  này  mấy  ngàn 

năm nay, dù Đức Phật thường nói trong kinh điển, người thật sự hiểu được điều 

này không nhiều, nhưng  mọi người  đều biết Đức Phật là người tốt, Ngài không 

vọng ngôn, lời Phật dạy chắc chắn là đúng. Nhưng ý nghĩa quá thâm sâu, thật là 

không hiểu, không hiểu thì sinh nghi vấn, đó là chắc chắn. 

Chúng ta có thể thấy tình hình gần đây, chúng ta thử nghĩ xem thế giới của 

chúng ta, kinh điển đã nói rất nhiều, tôn giáo khác cũng đã nói rất nhiều, thiên 

đường, đia ngục. Thiên đường từ đâu mà có? Từ thiện niệm mà ra. Thiên đường 

không  có  người  thiết  kế,  cũng  không  có  người  thi  công;  địa  ngục  cũng  không 

phải  do  con  người  thiết  kế,  cũng  không  phải  do  người  nào  đó  tạo  ra,  điều  này 

chúng ta đã đọc rất nhiều, là do nghiệp lực sở cảm. Nghiệp lực sở cảm và nguyện 

lực thành tựu không phải có cùng một ý sao? Thiện nghiệp tự nhiên thiên đường 

sẽ  xuất  hiện,  ác  nghiệp  tự  nhiên  địa  ngục  sẽ  xuất  hiện.  Gần  đây,  nếu  chúng  ta 

quan sát, tư duy một cách tỉ mỉ, con người đều nằm mơ, có lúc Quý vị mơ thấy 

thiên đường, có lúc Quý vị mơ thấy địa ngục, giống như thật, thiên đường trong 

mơ của Quý vị do ai tạo ra? Địa ngục trong mơ của Quý vị do ai tạo ra? Không ai 

cả, chẳng phải nó cho Quý vị biết tâm tưởng sự thành đó sao? “Nhất thiết pháp 

tùng  tâm  tưởng  sanh”.  Ý  niệm  độc  ác  của  chúng  ta  nhiều,  việc  làm  độc  ác  sẽ 

nhiều,  đêm  về  nằm  mơ  thấy  địa  ngục,  đó  là  ác  niệm  ác  hành  biến  thành.  Thiện 

niệm  thiện  hành  thì  biến  thành  thiên  đường,  Quý  vị  lên  thiên  đường,  nhìn  thấy 

nhiều chuyện vui trên thiên đường, đều do tâm nghĩ mà thành. 

“Tâm tưởng sự thành”, đã được nhà khoa học cận đại phát hiện ra. Chúng ta 

không  thể  không  ca  ngợi  nhà  khoa  học  người  Đức  Planck.  Ông  ấy  là  thầy  của 

Einstein. Cả đời ông nghiên cứu lượng tử lực học, là nhà Vật lý lượng tử, ông đã 

bỏ ra rất nhiều thời gian để quan sát, nghiên cứu, vật chất rốt cuộc gì? Nhà khoa 

học phát hiện vũ trụ chỉ có ba thứ, ba thứ này tạo nên thập pháp giới y chính trang 

nghiêm, chúng ta nói vũ trụ muôn hình vạn trạng, đều được tạo bởi ba thứ này. 

Thứ nhất là năng lượng, thứ hai là tin tức, thứ ba là vật chất. Ông ấy truy nguồn 

nghiên cứu vật chất rốt cuộc là cái gì, cuối cùng đã phát hiện, thì ra vật chất được 

488  Tập 515 



tạo  bởi  ý  niệm.  Không  phải  Đức  Phật  đã  dạy  “nhất  thiết  pháp  tùng  tâm  tưởng 

sanh” đó sao? “nhất thiết pháp” là hiện tượng vật chất, hiện tượng vật chất được 

tạo ra từ ý niệm. Phát hiện này thật là giỏi, nhưng Đức Phật phát hiện ra sớm hơn, 

Đức Phật đã phát hiện từ ba ngàn năm trước, đã biết rồi. Đức Phật nói cả vụ trụ 

này từ đâu mà có? “Tâm hiện thức biến”, tâm là tự tánh, là chân tâm; vật chất có 

nhiều biến hóa như thế, có xuân hạ thu đông, có sanh trú dị diệt, có những biến 

hóa này,chính là thức, thức là phân biệt chấp trước, chính là ý niệm này. Trong 

báo cáo nghiên cứu của ông ấy nói rất rõ ràng, trên thế gian này căn bản không hề 

có cái gọi là vật chất. Vật chất là gì? Cơ sở của vật chất là ý niệm, nó là huyễn 

tướng được sinh ra bởi ý niệm tích  lũy,hoàn toàn giống với những gì Đại thừa 

tướng tông đã nói. 

Cả vũ trụ này từ đâu mà có? Đức Phật bảo với chúng ta, do nhất niệm bất 

giác.  Nhất  niệm  bất  giác  này  không  hề  dễ  hiểu,  cái  gì  là  “nhất  niệm”,  cái  gì  là 

“bất giác”? Chúng ta đọc đoạn đối thoại giữa Thích Ca Mâu Ni Phật và Di Lặc 

Bồ tát, sẽ biết nhất niệm là gì, nhất niệm có quan hệ gì với chúng ta. Đức Phật hỏi 

Di Lặc Bồ tát, Di Lặc Bồ tát là chuyên gia duy thức, Ngài là tổ sư đời thứ nhất 

Pháp  tướng  duy  thức  tông.  Đức  Phật  hỏi  Ngài,  “tâm  hữu  sở  niệm”,  phàm  phu 

chúng ta, trong tâm chúng ta luôn có một ý niệm, tự chúng ta biết ý niệm này là 

thiện niệm hay ác niệm, trong ý niệm này có bao nhiêu ý niệm nhỏ, hợp thành ý 

niệm  này?  Ngài  hỏi  có  mấy  niệm,  có  mấy  tướng,  có  mấy  thức?  Những  lời  này 

chúng  ta  hỏi  không  ra,  chỉ  có  Đức  Phật  mới  có  thể  hỏi.  Tướng,  hiện  tượng  vật 

chất, thức, hiện tượng tinh thần, trong một ý niệmcó hiện tượng tinh thần, có hiện 

tượng vật chất, Đức Phật còn hỏi Ngài có bao nhiêu? Di Lặc Bồ tát trả lời là một 

khảy móng tay, thời gian một khảy móng tay rất ngắn, khảy móng tay có 32 ức 

trăm ngàn niệm, trăm ngàn là mười vạn, một trăm lần ngàn, 32 ức x 10 vạn, bằng 

320  triệu,  một  ý  niệm  của  chúng  ta  có  bao  nhiêu  tế  vi  niệm,  hợp  thành  một  ý 

nệm? Trong khoảng thời gian khảy móng tay, có 320 triệu  niệm vi tế. 

“Niệm  niệm  thành  hình”,  hình  chính  là  hiện  tượng  vật  chất,  vì  vậy  hiện 

tượng vật chất đến từ ý niệm. “Hình giai hữu thức”, trong mỗi hiện tượng vật chất 

đều có hiện tượng tinh thần, “thức” là gì? Thọ tưởng hành thức, trong mỗi ý niệm 

đều  có.  Khoa  học  hiện  đại  khi  tính thời  gian  lấy  giây  làm  đơn  vị  đo,  mỗi  giây 

chúng ta có thể khảy mấy lần? tôi có thể khày bốn lần, tôi tin còn có người có thể 

khảy nhanh hơn tôi, có sức khỏe hơn tôi, trẻ tuổi, có thể khảy 5 lần, 5 x 320 = 

Tập 515  489 



1600 triệu, đơn vị là ngàn triệu,  một giây có 1600 triệu niệm vi tế, mỗi ý niệm 

đều có hiện tượng vật chất. Nhưng sự  sanh diệt của hiện tượng vật chấtQuý vị 

phải nhớ kỹ, tốc độ sanh diệt của nó là 1600 triệu trên mỗi giây, có nghĩa là cứ 

mỗi giây  có 1600 triệu lần sinh diệt, vì vậy nó là giả chứ không phải thật. Đức 

Phật đã dạy “phàm sở hữu tương giai là hư vọng”, rất thực tế, vì vậy gọi là thực 

tướng chính là chân tướng. 

Tinh  thần  và  vật  chấtkhông  chia  cắt  nhau  ra  được,  có  tinh  thần  thì  có  vật 

chất, có vật chất thì có tinh thần. Tinh thần tức là có cảm nhận, vật chất có cảm 

nhận hay không? Có, cả vũ trụ này đều có cơ thể, sống chứ không phải chết, mọi 

hiện tượng vật chất đều có cảm nhận. 

Mười mấy năm gần đây, Tiến sĩ Giang Bổn Thắng ở Tokyo đã dùng nước 

làm thí nghiệm, nước là khoáng vật, đã chứng minh được nó có thể nhìn, có thể 

nghe, có thể hiểu ý con người. Chúng ta dùng thiện niệmđối đãi nó, kết tinh sinh 

ra trong phòng thí nghiệm rất đẹp, dùng ác niệmđối đãi nó, thì bề mặt của nó rất 

xấu xí,  mấy trăm  ngàn lần thí nghiệm  đều không có một sai sót nào.  Bức tranh 

đẹp nhất là cái gì? Là tình thương, cảm ân, hai ý niệm này cho ra bức tranh đẹp 

nhất. Vì vậy Giang Bổn hỏi tôi, tình thương và cảm ân có phải là hạt nhân của vũ 

trụ? Tôi nói với ông ấy, ôngnói rất đúng, hạt nhân của vũ trụ chính là tình thương. 

Trước khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, bậc Thánh hiền của Trung Quốc đã 

biết, vì vậy giáo dục của Trung Quốc ngàn vạn năm nay đều lấy tình thương làm 

hạt  nhân.  Giáo  dục  truyền  thống  của  Trung  Quốc  là  giáo  dục  tình  thương,  xuất 

phát từ đâu ? Trong ngũ luân có phụ tử hữu thân, tình thương giữa cha mẹ và con 

cái, đó là trời sinh, không phải được dạy. 

Rõ ràng hơn, tôi cho rằng lúc đứa trẻ được 3, 4 tháng, trẻ sơ sinh 3 4 tháng 

không biết nói, nó nằm quan sát, cha mẹ yêu nó, tình cảm cha mẹ dành cho nó, có 

thể  cảm  nhận  được.  Không  biết  nói,  động  tác,  biểu  cảm  của  nó  thì  có  thể  nhìn 

thấy. Đó gọi là gì ? Bộc lộ chân tình. Trong Phật pháp nói, đó là bộc lộ tự tánh, 

không hề có chút ngụy tạo gì. Tổ tiên của chúng ta hiểu rõ, điều này tốt. Thế thì 

phải làm sao? Làm thế nào để duy trì tình thương này suốt đời không thay đổi ? 

Đã nghĩ đến điểm này. Phải dùng biện pháp gì ? Bằng cách dạy dỗ. Vì vậy khởi 

điểm của giáo dục Trung Quốc xuất phát từ đây, mục đích cũng chính là đây, sự 

viên mãn cuối cùng chính là đây, bắt buộc phải dùng biện pháp giáo dục. Vì vậy 

giáo dục Trung Quốc có hai mục đích, thứ nhất là duy trì tình cảm này vĩnh viễn 

490  Tập 515 



không thay đổi, thứ hai là nhân rộng tình cảm này, biết yêu thương tổ tiên cha mẹ 

Quý vị, yêu thương anh chị em của Quý vị, yêu thương họ hàng của Quý vị, sau 

đó mở rộng tình yêu với quê hương làng xóm, yêu xã hội, yêu dân tộc, yêu đất 

nước, sau cùng “hễ là người, đều phải yêu”, là giáo dục điều này! Chúng ta nghĩ 

xem tổ tiên của chúng ta đã để lại cho chúng ta điều gì? Chính là điều này, tình 

thương vĩnh cửu, tình thương không bao giờ thay đổi. Con cháu hậu thế làm việc 

xấu gì, tình thương  của tổ tiên  mãi  mãi không thay đổi, không hề đổi, làm việc 

xấu thì phạt Quý vị, đánh Quý vị, mắng Quý vị hoàn toàn là vì thương, không hề 

oán  hận.  Đây  là  tinh  thần  văn  hóa  truyền  thống  Trung  Quốc,  tinh  túy  là  ở  đây, 

bây giờ không ai biết nữa rồi. 

Tình thương trong Phật pháp lấy cơ sở từ văn hóa truyền thống, tình thương 

đó rộng lớn hơn nhiều, không những yêu nhân loại, còn yêu cây cỏ hoa trái, yêu 

non sông đất nước, yêu cả vũ trụ, không có gì là không thương yêu, đây là Phật 

pháp. Phật pháp có thể khiến tình thương này viên mãn. Như thế chúng ta mới có 

thể lĩnh hội được, Đức Phật A Di Đà có ân đức như thế nào với chúng ta, đặc biệt 

là Tịnh tông. 

"Dĩ Phật chi tri kiến khai thị ngã đẳng, phổ lệnh ngộ  nhập”. Phật tri Phật 

kiến,  những  gì  Đức  Phật  biết,  Đức  Phật  nghe  thấy,  chúng  ta  không  nhìn  thấy, 

chúng ta không biết, Ngài đem những điều Ngài nhìn thấy và Ngài biết, giải thích 

cặn  kẽ  cho  chúng  ta  nghe,  khơi  gợi  chúng  ta,  giúp  chúng  ta  cũng  có  thể  chứng 

nhập. Phương pháp thì càng khéo léo hơn, “dĩ Phật quả giác, tác ngã nhân tâm”. 

Quả giác ở đây là gì ? Chính là danh hiệu của Phật, Phật A Di Đà, danh hiệu này 

là quả giác của Đức Phật. A Di Đà được dịch từ chữ Phạn, có thể dịch, nó không 

dịch, có nghĩa là gì? Tôn trọng nên không dịch, dịch âm không dịch chữ, biểu thị 

rằng chúng ta tôn kính nó. Dịch qua chữ hán A  dịch thành vô,  Di Đà  dịch thành 

lượng, Phật  dịch thành giác ngộ, dịch thành trí tuệ, vì vậy ý nghĩa của nó là giác 

ngộ vô lượng, trí tuệ vô lượng, là ý nghĩa này. Giác trí cứu cánh viên mãn chính 

là tự tánh, chính là chân tâm, vì vậy danh hiệu này là đức hiệu của tự tánh, đức 

hiệu của chân tâm, chứ không phải vỏ bên ngoài. 

Kinh điển có nói, xưa nay chư vị Tổ sư thường nói “tự tánh di đà”, chúng ta 

đều nghe rất quen tai; “duy tâm tịnh độ”, duy tâm tịnh độ nói thế giới cực lạc, thế 

giới cực lạc từ đâu mà có ? Từ tâm. Người vãng sanh đến thế giới cực lạc, có thể 

nói tất cả đều đã chuyển  thức thành trí, có khả năng chuyển thì tự mình chuyển, 

Tập 515  491 



không có khả năng chuyển thì Đức Phật A Di Đà chuyển giúp, bởi vì người sanh 

về  thế  giới  cực  lạc  đều  làm  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  tát,  Ngài  gia  trì  giúp  cho,  giúp 

người  đó  chuyển.  Vì  vậy  thế  giới  cực  lạc  không  có  thức,  tức  là  không  khởi  ý 

niệm, phân biệt chấp trước, người ở thế giới cực lạc không có điều này. Không có 

những điều này, nó chỉ có hiện tướng, nó không đổi, nó không thay đổi, vì vậy 

vạn tướng ở thế giới cực lạc đều là vĩnh hằng. Thế giới này của chúng ta không 

được, tất cả pháp bất luận là vật chất hay tinh thần, nó đều thay đổi trong phút 

chốc. Vì sao vậy ? Vì nó là hiện tượng dao động, vừa nãy đã nói rồi, tần suất của 

nó là một giây có 1600 triệu lần, chấn động của nó trong một giây nhiều như thế, 

mãi mãi không dừng. Hiện tướng của chúng ta là tướng tương tự tương tục, hiện 

tướng  của  thế  giới  cực  lạc  không  phải  là  tướng  tương  tự  tương  tục,  nó  là  vĩnh 

hằng, vĩnh viễn không thay đổi. Vì sao vậy? Vì nó không có thức, thức mới thay 

đổi, đã chuyển thức thành trí, vĩnh viễn sẽ không đổi, thọ mệnh rất dài, con người 

sẽ  không  già  đi.  Sự  trang  nghiêm  của  tướng  mạo  chúng  ta  không  thể  ngờ  tới 

được. Quan kinh nói rất rõ ràng, Quan kinh cho chúng ta biết, tướng tốt của Đức 

Phật A Di Đà, thân có tám vạn bốn ngàn tướng, mỗi tướng có tám vạn bốn ngàn 

vẻ đẹp, trong mỗi vẻ đẹp đều phát hào quang, trong hào quang hóa Phật, Bồ tát 

vây  quanh,  rất  trang  nghiêm.  Chúng  ta  nhìn  thấy  trong  48  đại  nguyện,  nguyện 

vọng của  Đức Phật A  Di Đà là hy  vọng chúng sanh trong thế giới cực  lạc đều 

bình đẳng, đầu tiên là bình đẳng về tướng mạo, người sanh ra ở thế giới cực lạc 

đều có tướng mạo giống Đức Phật A Di Đà, ai ai thân cũng có tám vạn bốn ngàn 

tướng, tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp. Phật A Di Đà vô lượng thọ, bởi vì ngài 

không biến hóa, đã chuyển thức thành trí, vì vậy người sanh ở thế giới cực lạc ai 

ai cũng đều vô lượng thọ, chuyện này chắc chắn không phải là giả, không phải 

lừa người ta. Trong lịch sử tu học pháp môn này, ghi chép về vãng sanh đã có rất 

nhiều. Trong cuộc đời học Phật chúng tôi đã tận mắt nhìn thấy, tận tai nghe thấy, 

không  phải  là  giả  đâu.  Sau  khi  chúng  ta  hiểu  rõ  chuyện  này,  chắn  chắn  là  phải 

tranh thủ. 

Tịnh tông là Đại thừa, chúng ta đã hiểu rõ, phải nói chuyện này cho người 

khác,  chỉ  nói  miệng  thì  không  được,  nói  miệng  không  ai  tin,  phải  tự  làm  cho 

người ta thấy, người ta sẽ tin ngay. 

Có người hỏi chúng ta Phật pháp là gì ? Câu trả lời đơn giản nhất, Ô Sào 

thiền sư nói với Bạch Cư Dị, Bạch Cư Dị lúc đó đang làm Thái thú Hàng Châu, 

492  Tập 515 



tương đương với Thị trưởng hiện nay. Ô Sào thiền sư cũng rất nổi tiếng, gọi Ngài 

là Ô Sào, vì Ngài đã làm một cái tổ trên cây, Ngài ở trên cây đó, giống như một 

con chim, nên gọi Ngài là Ô Sào thiền sư. Bạch Cư Dị đã thỉnh giáo Ngài Phật 

pháp  là  gì ?    Ngài  đã  nói  hai  câu :  “chư  ác  mạc  tác,  chúng  thiện  phụng  hành”. 

Phía sau còn có hai câu, nhưng Ô Sào thiền sư chỉ nói hai câu này, hai câu sau là 

“tự tịnh kỳ ý, thị chư Phật giáo”, Ngài chỉ nói hai câu trước. Bạch Cư Dị nghe 

xong cười lớn, điều này đứa trẻ ba tuổi cũng biết, Ô Sào thiền sư nói tiếp. „đứa trẻ 

ba  tuổi  cũng  biết,  nhưng  cụ  ông  tám  mươi  cũng  không  làm  được‟.  Bạch  Cư  Dị 

nghe xong, gật đầu ngẫm nghĩ : đúng! Điều này được Đức Phật dạy trong Kinh 

“chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành,tự tịnh kỳ ý, thị chư Phật giáo”, chỉ 12 

chữ,  “thị  chư  Phật  giáo”,  đó  chính  là  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật  giáo 

hóa chúng sanh, chỉ mười hai chữ này. 12 chữ này chính là Tam tạng kinh điển, 

“chư ác mạc tác, chúng thiện phụng hành” là Luật tạng- Giới luật, “tự tịnh kỳ ý” 

là Kinh tạng và Luận tạng. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã giảng điều này suốt 49 

năm, ngoài điều này ra Ngài không giảng gì nữa. Mà những điều này lại cực kỳ 

phong phú, bây giờ chúng ta phân nó ra thành 5 loại lớn. Cả đời Đức Phật giảng 

những điều gì? Giảng Luân lí, giảng Đạo đức, giảng Nhân quả, giảng Triết học, 

giảng Khoa học. 5 đề tài này đều giảng đến cứu cánh viên mãn. 

Đó là Phật dùng quả giác làm nhân tâm cho chúng ta, quả giác chính là A 

Di Đà Phật, đây chính là danh hiệu. Chúng ta bây giờ chỉ cần niệm câu A Dì Đà 

Phật, chỉ miệng niệm thì không được, trong tâm phải có, miệng niệm mà không 

có tâm thì không hiệu quả, người xưa nói rất hay, “khẩu niệm di đà tâm tán loạn, 

hét bỏ cuống họng cũng uổng công”, quan trọng nhất là có trong tâm, chỉ cần có 

câu A Di Đà Phật là được rồi, điều này không thể nghĩ bàn. Nếu có thể làm rõ, 

hiểu rõ câu A Di Đà Phật có ý nghĩa gì, thế thì Quý vị đã thù thắng rồi. Làm thế 

nào để hiểu rõ ? Bộ kinh này chính là giảng về Nam Mô A Di Đà Phật, Quý vị 

thật  sự  lý  giải,  thật  sự  hiểu,  hiểu  một  cách  triệt  để,  công  đức  của  câu  Phật  hiệu 

này lớn hơn tất cả mọi thứ, nó có thể giúp Quý vị thành Phật ở kiếp này, giống 

như Đức Phật A Di Đà, thành tựu của Quý vị sẽ không hề thua kém Ngài. Vì vậy 

không cần thời gian quá dài, “bất lịch tam kỳ”, tam kỳ là ba đại a tăng kỳ kiếp, ở 

đây nói về thời gian, không cần. “Đốn nhập Phật trí”, đốn là ngay lập tức, Quý vị 

có thể chứng đắc Phật trí. “Thử chính Phật tri thâm ân”, câu nói này khiến chúng 

ta hiểu rằng, ân đức của A Di Đà Phật, chư vị Bồ tát lớn lao đến nhường nào. Tri 

Tập 515  493 



ân báo ân, không tri ân thì sẽ không biết báo ân, hiểu được ân đức thì sẽ biết cách 

báo ân. 

Làm thế nào để báo ân này ? “Ngã đẳng tuân y Phật thị, tùng văn tự bát nhã 

nhi khởi quan chiếu bát nhã, nhập ư thực tướng, thị danh kính hà Phật ân”. “Hà” 

ở đây có nghĩa là gánh vác, đón nhận. Chúng ta phải tuân theo, phải tuân theo lời 

chỉ dạy của Đức Phật. “Tùng văn tự bát nhã”, kinh sách là văn tự, “nhi khởi quan 

chiếu”. Hiểu rõ những đạo lý trong kinh sách, nhớ kỹ những lời giáo huấn trong 

kinh sách, có thể thực hiện những điều đó trong cuộc sống hàng ngày, thực hiện 

trong  công  việc,  thực  hiện  khi  đối  đãi  với  con  người  loài  vật,  đây  gọi  là  quan 

chiếu, đã hoàn toàn ứng dụng được rồi. Học tập và ứng dụng linh hoạt như chúng 

ta  thường  nói,  không  phải  học  rồi  vô  dụng,  có  tác  dụng,  ứng  dụng  linh  hoạt. 

“Nhập ư thực tướng”,  “nhập”  ở  đây chính là chứng đắc, chứng đắc thực tướng 

của tất cả các pháp, đã hiểu rõ những hiện tượng này. 

Những nhà khoa học hiện nay phát hiện A-lại-da, tam tế tướng của A-lại-da, 

hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần đã được họ phát hiện, còn hiện tượng tự 

nhiên rốt cuộc là gì, điều này vẫn chưa làm rõ. Vật chất có thể nói đã hiểu triệt 

để, tinh thần chỉ biết được một nửa, hiện tượng tinh thần từ đâu mà có, đến bây 

giờ vẫn là câu hỏi. Báo cáo của nhà khoa học nói rằng hiện tượng tinh thần là từ 

không sanh ra có. Câu này chúng ta có thể hiểu, người bình thường không hiểu, 

“không” sao có thể sinh ra “có”? Đức Phật dạy chúng ta, hiện tượng tinh thần từ 

đâu mà có ? Được sinh ra từ tự tánh. Tự tánh năng sanh năng biến, nhưng bản 

thân tự tánh không có hiện tượng, nó không phải là hiện tượng vật chất, ngũ căn 

không thể tiếp xúc được, mắt tai mũi lưỡi thân đều không thể tiếp xúc. Nó không 

phải hiện tượng tinh thần, nên Quý vị cũng không thể nghĩ đến, thức thứ 6 không 

có tác dụng với nó. Nó không phải hiện tượng tự nhiên, nhưng nó có thể sinh ra 

hiện  tượng  tự  nhiên,  có  thể  sinh  ra  hiện  tượng  vật  chất,  sinh  ra  hiện  tượng  tinh 

thần, nó năng sinh, vì vậy nó không phải là “chết”, nó là “sống”. Bởi vì cái gì nó 

cũng  không  phải,  khoa  học,  triết  học,  triết  học  không  nghĩ  đến  nó,  khoa  học 

không phát hiện ra nó, vì vậy nói nó là không. Nó tồn tại ở mọi nơi, ở mọi lúc. 

Những hiện tượng mà lục căn chúng ta có thể tiếp xúc được đều do nó biến hiện 

ra, ngay cả hư không cũng do nó biến hiện, hư không không phải là thật. Vì vậy 

nói “vô” cũng rất hay, nhưng “vô” ở đây không phải là không có cái gì, không thể 

nói nó không có gì, nó có, nó năng sanh năng hiện. Khởi tâm niệm, phân biệt cố 

494  Tập 515 



chấp  là  năng  biến.  Chú  giải  của  tổ  sư  ở  đây  là,  chúng  ta  phải  chứng  nhập  thực 

tướng, đó mới là người báo ân thật sự ; chúng ta vẫn chưa chứng đắc thực tướng, 

không thể nói là báo Phật ân. Thực tướng là gì ? Chân tướng sự thật, hiểu rõ rồi, 

giác ngộ rồi, chúng ta đã thành Phật. Nhập ư thực tướng là đã thành Phật, tự tu 

thành Phật mới gọi là báo Phật ân, tại sao ? Vì Đức Phật hy vọng chúng ta sớm 

thành Phật. 

Dưới  đây  là  ý  của  Niệm  Lão,  “Y  thử  kinh  trung  chủng  chủng  giáo  giới, 

đoan chánh thân tâm, chỉ ác tu thiện, phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm A 

Di Đà Phật , hoành sanh tứ độ, viên đăng bất thoái, tài thị chân thật kính Phật dã.” 

“Kính ư Phật giả”, chữ kính này khó biết bao, cúi đầu đảnh lễ chưa được 

xem là kính, đó chỉ là vỏ ngoài của kính, thật sự phát tâm niệm Phật cầu sanh tịnh 

độ, thật sự vãng sanh, viên chứng bất thoái, viên chứng bất thoái chính là A Duy 

Việt Trí Bồ tát. Mấy câu này từ nông đến sâu, tuần tự tăng tiến. Đầu tiên là những 

giáo giới trong kinh, phải đọc kinh, phải tìm hiểu, từng câu từng chữ trong kinh 

phải làm rõ, hiểu rõ, sau đó mới thực hành. Thực hành trước tiên phải đoan chánh 

thân tâm, thân phải ngay, tâm phải chánh. Nói một cách rõ ràng nhất, đoan thân là 

phải lễ phép, bây giờ không còn lễ nữa rồi, thân không đoan; trong tâm có vọng 

niệm, tâm có vọng niệm là tâm bất chánh. Tổ tiên của chúng ta, tuyệt đối không 

được coi thường tổ tiên, coi thường tổ tiên, căn bệnh này của con người thời nay 

rất  phổ  biến,  cho  rằng  tổ  tiên  không  bằng  chúng  ta,  tổ  tiên  dùng  đèn  dầu  chứ 

không có đèn điện, tổ tiên đi lại bằng xe trâu, xe ngựa, làm gì có xe ô tô như bây 

giờ ? Cho rằng tổ tiên kém xa chúng ta, sai rồi, sai trầm trọng. Tổ tiên thông minh 

hơn chúng ta nhiều, có trí tuệ hơn chúng ta, vì sao ? Tổ tiên đích thực là “đoan 

chánh  thân  tâm,  chỉ  ác  tu  thiện”,  chúng  ta  không  làm  được,  chúng  ta  thân  bất 

đoan, tâm bất chánh. 

Lấy  tiêu  chuẩn  nào ?  Trong  Tứ  thư  đoạn  đầu  trong  Đại  họcđã  nói :  “cách 

vật chí tri, thành ý chánh tâm”. Làm thế nào để chánh tâm? Phía trước có 3 điều 

kiện, bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ “cách vật”. Vật là gì ? Vật là dục vọng, cách là 

chiến đấu, chính là nói Quý vị phải đấu tranh với dục  vọng của bản thân  mình, 

phải đánh bại dục vọng, dục vọng của Quý vị bị đánh bại. Con người nếu không 

có  dục  vọng,  sau  khi  “cách  vật”  sẽ  được  “trí”,  trí  tuệ  của  Quý  vị  sẽ  phát  triển. 

Quý vị có dục vọng, chỉ có phiền não, làm gì có trí  tuệ? Vì vậy thanh  tịnh tâm 

sanh trí tuệ,  đó là “cách vật chí tri”. Sau khi có trí tuệ thì thành ý, thành tâm sẽ 

Tập 515  495 



được bộc lộ ra; tâm chân thành khởi tác dụng là chánh tâm. Điều này không phải 

Đức Phật dạy, là lời của tổ tiên chúng ta, nói rất cặn kẽ. Chỉ cần có tự tư tự lợi, 

còn danh văn lợi dưỡng, tâm sẽ bất chánh. Tâm bất chánh, thân sẽ bất đoan, thân 

có học bao nhiêu quy tắc cũng chỉ là giả, giả vờ thôi, không phải được bộc lộ bởi 

thành  ý,  người  thật  sự  có  đức  hạnh,  có  học  vấn  nhìn  là  biết  ngay  thôi,  giả  vờ, 

không  phải  là  thật.  Có  bốn  chữ  “đoan  chánh  thân  tâm”  này,  Quý  vị  mới  có  thể 

“chỉ ác tu thiện”. Không những không có những hành vi độc ác, mà ý nghĩ độc ác 

cũng không còn, sẽ rất tự tại, rất vui vẻ! Thuần thiện, chân thành với con người, 

với sự việc, với loài vật. 

Làm  người  viên  mãn  rồi,  được  rồi,  sau  đó  dạy  Quý  vị  “phát  bồ  đề  tâm”, 

Quý vị có thể thành Phật. Vừa rồi đều nói về làm người, làm người tốt rồi, có thể 

học Phật, phát bồ đề tâm. Bồ đề tâm là gì ? Là những gì đã giảngtrong Kinh, tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm giác ngộ, tâm từ bi, đó là Bồ đề 

tâm. Kinh này của chúng ta nói đến 5 thứ, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, từ 

bi, chính giác, năm thứ này. Tâm chân thành là thể của Bồ đề tâm, bản thể, đều là 

từ  nó  mà  ra,  thanh  tịnh  bình  đẳng  chính  giác  là  tự  thọ  dụng,  đối  đãi  với  chính 

mình; tâm từ bi là đối đãi người khác, đối với người khác phải đại từ đại bi, đối 

với  bản  thân  phải  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  phải  giác  ngộ.  Nói  đúng  ra,  thanh  tịnh 

bình đẳng giác chính là “tam học tam tuệ”, tam học là giới định tuệ, thanh tịnh là 

giới, bình đẳng là định, giác là tuệ. Tam học cũng là tam bảo, thanh tịnh là Tăng 

bảo, bình đẳng là Pháp bảo, giác là Phật bảo, Phật, Pháp, Tăng, bên trong tự tánh, 

không phải là vỏ bên ngoài. 

Quý vị phải phát được điều này, từ cơ sở này, luôn chuyên tâm niệm A Di 

Đà  Phật,  đây  là  công  đức  thật  sự.  Ngày  nay  chúng  ta  cũng  niệm  Phật,  nhưng 

không có những điều vừa nói, vì vậy công phu niệm  Phật của chúng ta rất  cạn, 

không thể cảm động Phật. Nếu theo những lời vừa nói, hội tụ tất cả những điều 

đó, từ đoan chánh thân tâm, chỉ ác tu thiện, phát bồ đề tâm, thế thì Quý vị đã như 

Kinh Phật dạy, “nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, niệm niệm tương ưng niệm 

niệm Phật”. Quý vị niệm Phật là tương ưng với Đức Phật, tương ưng với Phật thì 

có thể gặp được Phật. 

“Hoành sanh tứ độ”, nghĩa là trong cuộc đời của chúng ta có thể vượt qua 

tam giới hai tám tầng trời, vượt qua ở đây là “hoành sanh”, vãng sanh về thế giới 

496  Tập 515 



cực lạc. Đến thế giới cực lạc rồi thì “viên chứng bất thoái”, câu này quan trọng 

nhất là chữ “viên”. 

Chúng ta biết ba loại bất thoái: Vị bất thoái, quả Tu Đà Hoàn chứng được, 

chắc chắn sẽ không đọa xuống tam ác đạo. Tu Đà Hoàn vẫn chưa ra khỏi luân hồi 

lục đạo, họ sống giữa Cõi người và cõi trời, luân chuyển giữa hai cõi này, không 

bị đọa vào ba đường ác, đây là vị bất thoái.Thứ hai là hành bất thoái, Bồ tát chắc 

chắn  sẽ  không  lui  xuống  tiểu  thừa.  Thứ  ba  là  niệm  bất  thoái,  Pháp  thân  bồ  tát 

niệm niệm hướng  đến vô thượng bồ đề, họ không có suy nghĩ nào khác, chỉ có 

một niệm, hy vọng có thể khế nhập vô thượng chánh đẳng chánh giác. 

“Cố viết kính ư Phật giả, thị vi đại thiện.” Câu này chúng ta cần phải học 

đến mấy tiếng đồng hồ, đó mới gọi là “kính”, chúng ta nói “kính”, vẫn có một 

khoảng cách với tiêu chuẩn này. 

Đây  là  đại  thiện.  “Đại  giả,  đại  phương  quảng  chi  đại,  tuyệt  chư  đối  đãi, 

cường danh vi đại. Thử vân đại thiện, vị vô thượng chi thiện”. Không có gì thiện 

hơn điều này. Vì sao vậy? Vì nó có thể giúp Quý vị viên mãn thanh Phật. 

Hựu  Hội  Sớ  viết:  “tam  nghiệp  kính  phụng,  thị  vị  kính”.  Tịnh  Tông  tổ  sư 

người Nhật đã từng nói: “tam nghiệp kính phụng”, phía dưới có chú giải. “Dĩ kỷ 

chi  thân  khẩu  ý  tam  nghiệp  cung  kính  phụng  sự  ư  Như  Lai,  thân  nghiệp  thanh 

tịnh, khẩu nghiệp thanh tịnh, ý nghiệp thanh tịnh,  nãi danh kính Phật dã”. Quý vị 

xem tiêu chuẩn là đây, thân thanh tịnh, khẩu thanh tịnh, ý thanh tịnh, đây gọi là 

kính  Phật.  “Phi  đồng  thế  tục  đản  dĩ  phần  hương  lễ  bái  vi  kính  Phật  dã”,  không 

phải  ý  này.  Chương  Gia  đại  sư  đã  nói  với  chúng  ta  từ  lâu:  Phật  pháp  coi  trọng 

thực  chất,  không  coi  trọng  hình  thức,  thắp  hương  lễ  bái  chỉ  là  hình  thức,  Phật 

pháp đại thừa không coi trọng điều này, quan trọng là tâm. Tiêu chuẩn thấp nhất 

đối với tâm là thanh tịnh, trong đề kinh này là thanh tịnh bình đẳng giác, có ba 

đẳng cấp thượng trung hạ, hạ phẩm chính là thanh tịnh, trung phẩm là bình đẳng, 

thượng phẩm là giác ngộ, khai ngộ. Thanh tịnh là A La hán, Bình đẳng là Bồ tát, 

Giác là Phật. 

“Mật tông thường vân: thanh tịnh tam  môn tín thượng sư, dĩ thân khẩu ý 

cúng  dường  thượng  sư,  quân  thị  thử  nghĩa”.  Đều  là  ý  này,  đều  là  đạo  lý  này. 

“Như thị kính Phật, thực vi đại thiện. Hựu Hội Sớ vân: Phật như thiện kiến dược, 

kiến văn tất đắc ích, cố vi đại thiện.” Đức Phật ví như gặp được thuốc lành, Quý 

Tập 515  497 



vị  gặp  ngài,  nghe  Ngài  khai  thị,  không  có  gì  là  không  có  lợi  cả.  Gặp  Ngài,  lây 

hưởng với khí chất của Ngài, chính là được Ngài gia trì cho. Nói như bây giờ là 

từ trường, Phật dùng từ trường gia trì Quý vị, dùng bầu không khí gia trì Quý vị, 

vào trong từ trường của Ngài, Quý vị sẽ thấy tâm rất yên bình, rất vui vẻ, rất khác 

với  những  thứ  khác.  Nhận  được  các  thuật  ngữ  trong  Kinh,  công  đức  của  Phật, 

công đức tu hành gia trì. Vì vậy “kiến văn thị đắc ích, cố vi đại thiện”. 

Xem  tiếp  đoạn  dưới,  “thực  đương  niệm  Phật,  tiệt  đoạn  hồ  nghi”.  Đặc  biệt 

nhấn mạnh niệm Phật, phải thực sự niệm Phật. Niệm Phật có thể hóa giải tất cả 

thiên tai, đó là sự  thật, nhưng người ta không dễ  gì tin điều này. Thiên tai xảy 

đến,  vì  sao  niệm  Phật  lại  có  thể  hóa  giải?  Đạo  lý  này  rất  thâm  sâu,  không  thể 

trong thời gian ngắn mà giảng giải rõ ràng được. Chúng ta giảng về bộ kinh này 

đã hơn một ngàn tiếng đồng hồ rồi, nếu Quý vị nghe hết hơn một ngàn tiếng này, 

tôi tin chắc Quý vị sẽ tin vào công đức niệm Phật, Quý vị sẽ biết điều này không 

phải là giả, thật sự có lợi, có thể giải quyết vấn đề. “Dĩ niệm Phật phương thị kính 

hà Phật ân”. Câu này cũng có nghĩa là báo ân, tại sao lại niệm Phật? Báo Phật ân. 

“Cái nhất thừa nguyện hải, lục tự hồng danh, thực vi Phật ân trung tối thượng chi 

ân.” Tại sao? Danh xưng A Di Đà Phật là đức hiệu toàn bộ của tự tánh, thành tâm 

thành ý niệm danh hiệu này, không phải được một phần lợi ích trong tự tánh, mà 

là được lợi ích viên mãn, bởi vì nó là vô lượng trí tuệ, vô lượng đại giác, vì vậy 

thứ mà Quý vị được chính là viên mãn. Quý vị niệm Phật hiệu này, rốt cuộc Quý 

vị sẽ được bao nhiêu lợi ích? Hoàn toàn dựa vào cái tâm của Quý vị, tâm muốn 

viên mãn, thì Quý vị sẽ được viên mãn, đây là sự kính trọng từ trong tâm, thành 

kính. Ấn Quang đại sư đã nói: một phần thành kính được một phần lợi ích, mười 

phần thành kính được mười phần lợi ích, trăm phần thành kính Quý vị được trăm 

phần  lợi  ích,  ngàn  phần  thành  kính  Quý  vị  được  ngàn  phần  lợi  ích,  vạn  phần 

thành kính Quý vị được vạn phần lợi ích. Mỗi người đạt được lợi ích không giống 

nhau, đều cùng một câu Phật hiệu, đạo lý này là thật chứ không phải giả. Vì vậy 

trước tiên Quý vị  phải nhận thức, phải nhận thức được “nhất thừa nguyện hải” 

của Tịnh tông, đây là đại pháp cứu cánh viên mãn, phải nhận thức được phương 

pháp huyền diệu của nó, đơn giản vậy thôi, chỉ một câu danh hiệu, một câu danh 

hiệu tương ưng với nhất thừa nguyện hải, không phải là tương ưng cục bộ, mà là 

tương ưng viên mãn. Vì vậy nói là “Phật ân trung tối thượng Phật ân”, không còn 

gì cao hơn điều này. 


498  Tập 515 



“Hựu  dĩ  niệm  Phật  phương  thị  tam  nghiệm  kính  phụng”.  Thông  thường 

những người mới học, trong tâm có Phật, trong tâm nghĩ đến Phật, là “ý nghiệp”; 

miệng  niệm  Phật  là  “khẩu  nghiệp”;  thân  lễ  Phật,  bày  tỏ  lòng  tôn  kính  đối  với 

Phật, là thân nghiệp, gọi là “tam nghiệp kính phụng”, ba việc này đều là A Di Đà 

Phật.  “Đô  nhiếp  lục  căn,  tịnh  niệm  tương  tục,  thân  khẩu  ý  tam,  toàn  nhập  Phật 

trung”. Phật ở đây chính là A Di Đà Phật, thân khẩu ý hoàn toàn hòa nhập trong 

A Di Đà Phật, “thủy thị chân thực quy kính”. Chúng ta quy y Phật, quy y trên 

thực tế chỉ là nói  miệng  mà  thôi, chưa thật sự  Quy y.  Thật sự quy  y, trong tâm 

phải có Phật A Di Đà, bất cứ lúc nào, bất cư nơi đâu, niệm niệm không rời, ngoài 

Phật A Di Đà, không có cái gì khác, không nghĩ đến gì khác. Thế tôi muốn hỏi, 

nếu có chuyện xảy ra, tôi phải làm sao? Quý vị nếu chưa đạt đến cảnh giới này, 

Quý vị muốn làm sao thì làm; nếu Quý vị đã đạt đến cảnh giới này rồi, hay rồi, tự 

tánh bát nhã sẽ giải quyết giúp Quý vị, vậy có thể làm sai được sao? Chúng ta lấy 

một ví dụ, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương tục, toàn 

nhập Phật trung, Ngài không có tạp niệm, có người có việc đến thỉnh giáo Đức 

Phật Thích Ca Mâu Ni, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni giải đáp luôn cho người đó, 

đã giải quyết được vấn đề cho người đó. Phật Thích Ca Mâu Ni có suy nghĩ gì 

không, Ngài có suy nghĩ xem phải trả lời câu hỏi này như thế nào? Không hề, giải 

quyết một cách tự nhiên. Chúng ta không hiểu đạo lý này, lúc gặp chuyện, không 

nhớ đến Phật nữa, chỉ nghĩ làm  thế  nào để giải quyết  chuyện đó, giải quyết thế 

nào, không còn Phật nữa, Quý vị sẽ không được Đức Phật gia trì, phải dựa vào 

chút thông minh của bản thân, dùng trí thông minh nhỏ bé giải quyết, chuyện gì 

cũng  sẽ  làm  sai,  bản  thân  cũng  không  hề  biết.  Nguyên  nhân  là  từ  đâu?  Quý  vị 

chưa từng có Phật trong tâm. “Tôi để ở trong tâm rồi”, hễ có chuyện xảy ra, trong 

tâm chỉ còn chuyện đó, không còn Phật nữa, đó là giả. Nghĩ thử xem có đúng thế 

không? Đúng là như thế, không thể trách Đức Phật, mà phải trách bản thân, giải 

quyết êm đẹp rồi, may mắn; không giải quyết tốt, lẽ đương nhiên. “Thân khẩu ý 

tam, toàn nhập Phật trung, thủy thị chân thực  quy kính”, đây mới đúng là quy y, 

thật sự thành kính Phật. 

“Nhược  dục  chân  thực  niệm  Phật,  thủ  tu  tiết  đoạn  hồ  nghi”.  Câu  này  rất 

quan trọng, bảo với chúng ta, chúng ta phải làm thế nào để khế nhập cảnh giới, vì 

vậy trước hết phải đoạn nghi sinh tín. “Hồ tính đa nghi, cố vân hồ nghi”. Nói đến 

hoài nghi, luôn lấy hồ ly ra để ẩn dụ, bản tính của hồ ly là đa nghi. “Hành nhân 

bất năng tuyệt nghi, bất cảm dũng mãnh trực tiền, vị chi hồ nghi”. Điều này rất 

Tập 515  499 



nhiều  người  niệm  Phật,  người  tu  hành  không  làm  được.  Ví  dụ  Phật  dạy  Quý  vị 

buông bỏ tất cả, nhưng không dám buông bỏ, có thể buông bỏ một chút, vẫn giữ 

lại hơn một nửa, không phải là  việc này sao? Quý vị không dám buông bỏ tất cả. 

Tôi  bỏ  tất  cả  rồi,  ngày  mai  tôi  phải  sống  sao  đây?  Lập  tức  sinh  ra  hoài  nghi, 

không  thể  nghe  lời  dạy  của  Đức  Phật.  Nếu  Quý  vị  đi  hỏi  bạn  bè,  thỉnh  giáo 

trưởng bối của Quý vị, “đừng nghe lời dạy của Phật, bạn sẽ chịu thiệt thòi, Ngài 

không chịu trách nhiệm đâu”, họ sẽ nói những lời này với Quý vị, vì vậy không 

hoài nghi được sao? Nói thật ra, đây không phải là tin vào lời dạy của Đức Phật, 

là tin vào tự tánh, trong tự tánh có trí tuệ đức năng viên mãn. Đức Phật dùng điều 

này để cảm hóa tất cả chúng sanh. Tin vào Đức Phật chính là tin vào tánh Đức 

của bản thân, đừng tin vào phiền não của mình, chúng ta khởi tâm động niệm, suy 

nghĩ lung tung chính là phiền não, Quý vị tin vào phiền não không tin vào trí tuệ, 

thế  thì  thiệt  thòi  rồi.  Vì  vậy  tin  vào  Đức  Phật  là  tin  vào  trí  tuệ  tự  tánh  của  bản 

thân, là đạo lý như thế đó. Thật sự tin tưởng Phật, việc đầu tiên chính là cắt bỏ 

hoài nghi, cắt bỏ hồ nghi, bởi vì nếu vẫn hoài nghi, không dám tuân theo lời dạy 

của Phật, sẽ có rất nhiều chuyện phải lo nghĩ. 

“Đương tri nghi căn vi đoạn, tức thị tội căn”. Chúng ta sám hối, sám tội căn, 

sám tội căn tức là đoạn nghi. Làm thế nào để cắt đứt hoài nghi? Quý vị hiểu rõ 

ràng thấu đáo chân tướng sự việc, hoài nghi sẽ bị cắt bỏ. Thế là chúng ta hiểu ra 

rồi, Đức Thế tôn giảng kinh thuyết pháp 49 năm cho chúng ta là vì cái gì? Giúp 

chúng ta đoạn tuyệt hoài nghi, giúp chúng ta dứt bỏ tội căn này. Ngũ độc tham 

sân si mạn nghi, độc hại, năm thứ này đối với thân tâm của chúng ta mà nói chính 

là đau khổ, bệnh tật, đây là nỗi thống khổ do ngũ độc mang lại, đây là virus, làm 

hại  đến  thân  tâm.  Môi  trường  mà  chúng  ta  đang  sinh  sống,  nó  gây  ra  rất  nhiều 

thiên tai, điều này tất cả chúng ta đều đã biết, lòng tham gây ra thủy tai, oán giận 

gây ra hỏa tai, núi lửa tuôn trào, nhiệt độ trái đất tăng lên, oán giận; ngu si gây ra 

bão tố; ngạo mạn gây ra động đất, bất bình. Hoài nghi là nghiêm trọng nhất, hoài 

nghi  gây  ra  cho  chính  bản  thân  chúng  ta,  làm  tê  liệt  hệ  thống  miễn  dịch,  tất  cả 

bệnh tật dễ dàng xâm nhập; còn môi trường bên ngoài, trái đất lỏng lẻo rồi. Trái 

đất vốn rất kiên cố, chúng ta thấy trong kinh Địa Tạng có “kiên lao địa thần”, bây 

giờ trái đất lỏng lẻo rồi, Quý vị thấy đó mặt đất vô duyên vô cớ sụp xuống, đất bị 

lún  xuống  rồi;  Núi,  núi  lở,  đổ  xuống  rồi.  Nguyên  nhân  đất  long  núi  lở  chính  là 

“nghi”, không còn lòng tin nữa. Chúng ta cứ thử hỏi xem, có mấy người có lòng 

tin,  Quý  vị  tin  tưởng  bản  thân  không?  Không  tin;  Quý  vị  tin  tưởng  người  khác 

500  Tập 515 



không?  Không  tin.  Cha  mẹ  không  tin,  tôn  trưởng  không  tin,  anh  chị  em  cũng 

không tin, con người bây giờ thật là đáng thương! Không tin tổ tiên, không tin cổ 

nhân thánh hiền, vì vậy cũng không tin những Kinh sách này, Phật Bồ tát không 

tin, kinh điển của Phật cũng không tin, Pháp luật cũng không tin, đối với cảnh sát 

cũng không tin, không có người để tin nữa rồi, sống ở thế giới như vậy, làm sao 

có thể yên tâm được đây? Làm sao có thể không đau khổ? Quá đau khổ. Vì vậy ở 

đây nói với chúng ta đó là tội căn, “nghi căn vị đoạn” chính là tội căn. 

“Thượng thời tín thời nghi, bán tín bán nghi”. Kiểu người này chiếm đại đa 

số, người học Phật nhiều, người như vậy nhiều, người thật sự tin tưởng lại quá ít. 

Hoặc là “miễn cưỡng thử niệm”, đại chúng cùng nhau niệm Phật, có mấy người 

dẫn đầu, mọi người cùng niệm theo, đó là dựa vào đám đông, lúc tin lúc ngờ, bán 

tín bán nghi, miễn cưỡng thử niệm. “Ý thực vị an”, chính là không để tâm không 

chú ý, hữu khẩu vô tâm mà người ta thường nói. “Hoặc khẩu tuy niệm Phật, nhi 

tâm mộ tha tông, giai phi chân thực niệm dã.” Ở đây nói rằng chân tướng sự việc 

ở ngay trước  mắt, miệng thì cùng niệm Phật với  mọi người, trong tâm thì nghĩ 

đến thứ khác. “Tha tông” ở đây là gì? Ví dụ tham thiền, trì giới, niệm chú, thậm 

chí là vận khí công, làm thế nào để giúp thân thể mạnh khỏe, làm cái này, nghĩ 

những  thứ  này,  tâm  lực  phân  tán,  không  thể  tập  trung.  Mà  Đức  Phật  trong  Đại 

tiểu  thừa  kinh  đều  dạy  chúng  ta:  “chế  tâm  nhất  xứ,  vô  sự  bất  biện”.  Họ  có  quá 

nhiều suy nghĩ, họ không thể tập trung. Nói cách khác, không có việc nào mà họ 

làm  cho  tốt.  Đây  chính  công  phu  không  đắc  lực  mà  mọi  người  vẫn  nói.  Vì  sao 

không đắc lực thì chẳng biết, không tìm ra nguyên nhân. Không biết rằng bệnh 

căn, Quý vị xem trong kinh nói rất rõ ràng, rất cặn kẽ. 

Đoạn dưới nói, “yếu chi, nghi tình bất đoạn, chánh tín nan sinh. Tín nguyện 

hữu khuy, tư lương khiếm khuyết.” Chính là nói người đó không thể vãng sanh, 

nói ai đây? Nói người niệm Phật, không phải nói người khác. Người tin vào tịnh 

độ, tu hành tịnh độ, rốt cuộc lại không thể vãng sanh, nguyên nhân chính là đây. 

Nói  cách  khác,  nghi  tình  chẳng  thể  không  đoạn,  chánh  niệm  chẳng  thể  không 

sanh, chúng ta đoạn nghi sanh tín, phát nguyện cầu sanh, thì sẽ có đủ điều kiện 

này. “Cố tu tiết đoạn hồ nghi”, phương pháp hiệu quả nhất để cắt bỏ hoài nghi 

chính là đọc kinh, nếu đọc kinh vẫn không hiểu, thì nghe giảng, nghe hiểu rồi, 

nghe  rõ  rồi,  lại  có  thể  tiếp  tục  đọc  kinh.  Không  tiếp  tục  đọc  kinh  được,  là  vẫn 

chưa đủ lòng tin, vì vậy phải nghe giảng, nghe giảng giúp Quý vị “đoạn nghi sinh 

Tập 515  501 



tín”. Vì vậy niệm thật tâm, niệm liên tục, cố gắng niệm, cố gắng đến chết! Hoa 

khai kiến Phật, ngộ vô sinh nhẫn. Như vậy mới là đại thiện. Kính trọng Đức Phật, 

mới là đại thiện. 

Ở đoạn tiếp theo Niệm Lão bảo với chúng ta rằng, “thượng minh đoạn nghi 

nhi niệm Phật”, phía dưới nói tiếp “niệm Phật năng đoạn nghi”. An Lạc Tập vân: 

“nhược năng thường tu niệm Phật tam muội, năng trừ tham sân si. Vô vấn hiện 

tại, quá khứ, vị lai, nhất thiết chư chướng tất giai trừ dã”. Câu này có tác dụng gợi 

mở cho chúng ta. Chúng ta bây giờ gặp khó khăn, bây giờ ngay cả nhà khoa học 

cũng không kiêng kỵ nữa, sang năm là đến năm 2012 rồi, mọi người đều biết đến 

lời tiên tri tận thế của Maya, các nhà khoa học đều đang thảo luận phải đối phó 

như thế nào. Tháng 8 năm ngoái, có mấy nhà khoa mở hội nghị ở Úc, hội nghị hai 

ngày, họ có mời tôi, tôi không đi, tôi cử 8 học viên của Học viện Tịnh tông đến 

tham  gia.  Sau  khi  hội  nghị  kết  thúc, họ  viết  báo  cáo  cho  tôi,  viết  rất  hay.  Ngày 

đầu tiên của hội nghị là báo cáo phát hiện khoa học mới nhất, báo cáo nghiên cứu 

khoa học của họ rất có giá trị, càng lúc càng giống với những gì trong Kinh đã 

nói, khẳng định rằng ý niệm có thể thay đổi môi trường. Những thiên tai do môi 

trường vật chất bên ngoài như thế này, khoa học không có cách để giải thích, ý 

niệm có thể giải quyết, hồi tâm chuyển ý. Ngày thứ hai chuyên thảo luận vấn đề 

thiên  tai  này,  chính  là  vấn  đề  năm  2012.  Nhà  khoa  học  người  Mỹ  Bladen,  điều 

ông đưa ra là kiệt xuất, giống như Đức Phật đã dạy, hy vọng tất cả cư dân trên địa 

cầu nhanh chóng giác ngộ, bỏ ác dương thiện, chính là Đức Phật đã giảng đoạn ác 

tu thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. 

Phương pháp tốt nhất để đoan chánh tâm niệm, chính là trong tâm luôn có 

A Di Đà Phật, đoan trung chi đoan, đệ nhất thù thắng. Điều này ông không nói 

đến,  ông  chỉ  nói  đoan  chánh  tâm  niệm.  Đoan  chánh  tâm  niệm,  đương  nhiên  là 

không có tà ý, không có vọng niệm. Tịnh tông Phật, Tổ sư đã dạy chúng ta, niệm 

Phật có công đức thù thắng, chúng ta có A Di Đà Phật trong tâm, lúc nào cũng 

hướng về Phật A Di Đà, đây là đoan chánh thứ nhất trong đoan chánh tâm niệm. 

Không  những  có  thể  hóa  giải  kiếp  nạn,  mà  còn  có  thể  giúp  trái  đất  trở  nên  tốt 

hơn. Báo cáo này rất có giá trị! Năm 2012 đến gần rồi, những lời đồn đại ngày 

càng  nhiều,  dù  người  ta  nói  gì,  tốt  nhất  là  đừng  nên  tin,  đừng  để  chúng  quấy 

nhiễu, điều này rất quan trọng. Chúng ta biết tin đồn đến từ khắp nơi, tự bản thân 

mình phải làm chủ, niệm Phật hiệu đến cùng, sẽ bình an vô sự. Đừng để tai nạn 

502  Tập 515 



chưa tới, đã bị những lời đồn thổi hù chết khiếp, như thế thì thật sự không đáng, 

Quý vị vốn chưa chết, nhưng lại bị hù chết rồi, Quý vị nói xem oan uổng không? 

Tôi không nói quá đâu, thật sự có người bị hù mà chết đấy. Vì vậy trong tâm chắc 

chắn phải làm chủ. Đoan chánh tâm niệm, chắc chắn sẽ không có vấn đề gì. Tin 

tưởng  những  thiện  niệm  của  chúng  ta  ngày  càng  mạnh,  những  người  có  thiện 

niệm ngày càng đông, điều này sẽ khiến đại nạn hóa thành tiểu nạn, tiểu nạn hóa 

thành không, chắc chắn phải có lòng tin. 

An  Lạc  Tập,  đoạn  này  nói  rất  hay,  “nhược  năng  thường  tu  niệm  Phật  tam 

muội”, thật tâm niệm Phật, “năng trừ tham sân si”, niệm Phật cho đến lúc gạt bỏ 

được tham sân si mạn nghi. “Vô vấn hiện tại, quá khứ, tương lai, nhất thiết chư 

chướng tất giai trừ dã”, không cần nghĩ đến hiện tại, quá khứ, tương lại, chỉ nghĩ 

đến A Di Đà Phật, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, kiếp nạn của hiện tại, quá khứ, 

tương lai đều sẽ không còn nữa. “Ngu si thiểu trí, tâm tắc hồ nghi. Niệm Phật trừ 

si, nghi tình tự đoạn. Ngài Liên Trì  và Linh Phong nói rằng: “Phật hiệu  đầu vu 

loạn  tâm,  loạn  tâm  bất  đắc  bất  Phật.”  Liên  Trì  đại  sư,  Ngẫu  ích  đại  sư,  Linh 

phong là Ngẫu ích đại sư, Liên Trì là tổ sư đời thứ 8, Ngẫu ích là tổ sư đời thứ 9, 

là hai vị đại sư được kính ngưỡng nhất, được bái phục nhất, họ đều nói đem “Phật 

hiệu  đầu  ư  loạn  tâm”,  loạn  tâm  là  gì?  Vọng  niệm,  vọng  niệm  nhiều  không  sợ, 

niệm Phật. Vọng niệm nhiều hơn nữa, cũng không cần để ý đến nó, tập trung tất 

cả tinh thần của chúng ta vào Phật hiệu, chỉ nghĩ đến Phật hiệu, không nghĩ đến 

vọng  niệm,  vọng  niệm  tự  nhiên  sẽ  ít  đi,  tự  nhiên  sẽ  không  còn  nữa,  không  cần 

phải sợ vọng niệm. “Tôi niệm Phật vọng niệm nhiều quá, không dám niệm nữa”, 

sai  rồi,  vọng  niệm  càng  nhiều  thì  càng  phải  niệm  Phật.  Nếu  niệm  Phật  rồi  mà 

vọng niệm vẫn nhiều, tôi đã từng dạy học trò, học trò đi làm thí nghiệm, hiệu quả 

rất tốt. Tôi dùng cách nào? Máy niệm Phật, Quý vị đeo tai nghe máy niệm Phật, 

đừng làm ồn người khác. Quý vị vặn volume to lên, chỉ nghe được bên tai A Di 

Đà Phật, những vọng niệm khác sẽ không thể len vào. Mở volume to lên, mở to 

sợ làm ồn người khác, đeo tai nghe, dùng máy niệm  Phật. Những âm thanh lớn 

này sẽ lay động bản thân, đuổi đi những vọng niệm, biện pháp này rất hiệu quả. 

Đây là cách Tổ sư bày chúng ta niệm Phật. “Thử nãi thực đương niệm Phật, tiết 

đoạn hồ nghi chi hựu nhất nghĩa”, lại thêm một ý nữa, đều giảng như thế. 

Tiếp theo, “bát chư ái dục”, chính là đoạn tuyệt phiền não. Tiếp theo, Cảnh 

Hưng vân: “bát dục giả, lệnh ly phiền não. Chư khổ sở nhân, tham dục vi bổn, cố 

Tập 515  503 



khuyên bát trừ ái dục.” Chúng ta bình tĩnh quan sát, tư duy, chúng ta sinh sống ở 

thế giới này, có rất nhiều phiền não, những phiền não này từ đâu mà có? Nói thật 

ra, dục vọng quá nhiều. Dục vọng chỉ là giả, không phải là thật. Vì vậy lúc còn tại 

thế Đức Thế tôn đã dạy, học tiểu thừa trước, học đại thừa sau, đây là đạo lý gì? 

Tiểu  thừa  nghiêng  về  đoạn  dục.  Quan  trọng  nhất  là  đoạn  trừ  kiến  tư  phiền  não, 

bắt đầu từ kiến hoặc, kiến hoặc phải bắt đầu từ căn bản, căn bản là gì? Căn bản là 

“ngã”. Mỗi con người thứ gì cũng có thể quên, ngã thì không thể quên. Ngã là 

căn nguyên của tất cả phiền não, nếu như vô ngã, phiền não tự nhiên sẽ không 

còn  nữa,  đều  khởi  nguồn  từ  đây,  vì  vậy  trước  tiên  phải  phá  ngã  kiến.  Năm  loại 

kiến hoặc, thân kiến, phá bỏ thân kiến trước, thân kiến, biên kiến, kiến thủ kiến, 

giới  thủ  kiến,  tà  kiến,  tám  mươi  tám  phẩm  kiến  hoặc  quy  nạp  thành  5  loại  lớn. 

Phương pháp gì? Quý vị xem trong 37 đạo phẩm bắt đầu từ tứ niệm xứ, tứ niệm 

xứ là trí tuệ, là nhìn thấu. “Quan thân bất tịnh”, là điều đầy tiên, “quan thân bất 

tịnh, quan thọ thị khổ, quan tâm vô thường, quan pháp vô ngã”, Quý vị bắt đầu từ 

đây, thân không sạch sẽ, thân ô nhiễm nghiêm trọng, có thể hiểu được đạo lý này, 

suy nghĩ của chúng ta sẽ thay đổi. Thay đổi cái gì? Mượn giả tu chân. Ta muốn tu 

chân, mượn đây là công cụ, chúng ta tận dụng công cụ này để tu chân. 

Giả  nhưng  cũng  không  thể  tùy  tiện  lãng  phí  nó,  cũng  phải  bảo  bọc  yêu 

thương nó, nhưng Quý vị không được chấp trước nó là được rồi, Quý vị có thể 

dùng nó, đừng chấp trước. Điều này Đức Phật dạy chúng ta, có thể sử dụng nó, 

nhưng không được quyến luyến nó, đừng để  thân này khiến Quý vị  phải phiền 

não  với  ngũ  độc  tham  sân  si  mạn  nghi,  chúng  ta  sử  dụng  nó,  nhưng  nhất  quyết 

không cho phép nó dẫn dắt vào những thói quen phiền não. Đây là cổng thứ nhất 

để nhập đạo. Biết cái gì? Thân không phải ta, quan niệm này vô cùng quan trọng. 

Thân là gì? Thân là cái ta có, giống như áo quần, áo quần không phải là ta, nó là 

cái ta có. Người ta  muốn, Quý vị xem, lập tức có thể tặng người ta, vì thế nên 

Quý vị có thể xem nhẹ việc sanh tử. Điều đầu tiên người học Phật phải thừa nhận 

là  không  bao  giờ  chết,  ta  vĩnh  viễn  không  bao  giờ  chết,  cái  gì  chết?  Thân  thể. 

Cũng giống như áo quần, ta sẽ không chết, áo quần nếu bẩn rồi, thay cái khác, 

hỏng rồi, thay cái khác, thân thể hỏng rồi, thay thân khác, đơn giản thế thôi, đừng 

chăm chú đến nó, chăm chú đến nó là sai rồi. Ta là gì? Người bình thường đều 

cho rằng ta là linh hồn, có linh hồn không? Có, thật sự là có. Hằng ngày chúng ta 

cứ tỉ mỉ quan sát, rất rõ ràng, buổi tối đi ngủ sẽ nằm mơ, không phải thân thể nằm 

mơ,  thân  thể  không  biết  nằm  mơ,  là  tinh  thần  của  chúng  ta  nằm  mơ,  tinh  thần 

504  Tập 515 



chính là linh hồn, chính là linh tánh, nó không bao giờ mất đi. Con người ta chết 

đi rồi cũng giống nằm mơ thôi, nằm mơ rồi không tỉnh lại nữa, người đó được 

xem là chết rồi, không quay lại nữa. Phải hiểu rõ đạo lý này, phải tin luân hồi là 

có thật, Đức Phật đã dạy trong Kinh rất nhiều. 

Luân hồi không phải do Phật Thích Ca Mâu Ni nói trước, mà chính là Bà la 

môn  giáo  truyền  thống  của  Ấn  độ,  chuyện  luân  hồi  này  rất  phổ  biến  ở  Ấn  độ, 

không ai là không tin. Ấn độ rất nhiều tôn giáo, những phái nghiên cứu Triết học 

ở Ấn độ cũng rất nhiều, tín ngưỡng phổ biến của họ là tu thiền định. Trong cảnh 

giới thiền định, không có thời gian, không gian, vì vậy có thể nhìn thấy quá khứ, 

có thể nhìn thấy tương lai, thấu rõ tình hình trong lục đạo. Không phải là chỉ một 

người, chỉ cần tu tứ thiền bát định thì đều biết, nó là chân tướng sự thật, nó không 

phải là giả. Biết được lục đạo sẽ biết bản thân không chết, đời đời kiếp kiếp xả 

thân thọ thân trong lục đạo, thân này mất đi, thân này chết rồi, lại tìm một thân 

thể khác. Tìm thân thể khác chúng ta có tự tìm được không? Không thể tự tìm. Ai 

có thể? Chính là nghiệp lực, chính là ý niệm  của Quý vị, ý niệm thiện,  hành vi 

thiện ác của Quý vị, những thứ này sẽ quyết định. Nếu thiện niệm mạnh, Quý vị 

sẽ đến ba đường lành nhận quả báo, Quý vị đến nhân gian, Quý vị lên trời, cõi 

trời có mười tám tầng, rốt cuộc sẽ đến được tầng nào, nó liên quan đến công phu 

tu học của Quý vị. Tội nghiệp mà Quý vị gây ra, nơi đến của tội nghiệp cũng rất 

nhiều, mặc dù nói tam đồ, tam đồ rất phức tạp. Súc sinh phức tạp thế nào, từ rồng 

voi,  những  động  vật  to  lớn,  đến  ruồi  muỗi  bọ  nhặng,  con  kiến  nhỏ,  đều  là  súc 

sinh, Quý vị sẽ thọ thân nào? Có thân thọ mạnh dài, có thân thọ mạnh ngắn, thọ 

mạnh ngắn cũng không phải là thật ngắn, chết rồi quay lại đầu thai, Quý vị nghĩ 

xem làm thân kiến, sau khi chết lại đầu thai làm kiến. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đã  giảng  cho  chúng  ta  một  chuyện  ở  trong 

Kinh, “Kỳ Viên Tinh Xá”, Ngài nhìn thấy một tổ kiến, lập tức cười lớn, những đệ 

tử liền hỏi Ngài, vì sao Phật đà lại cười? Đức Phật chỉ vào con kiến, bảy đức Phật 

xuất thế, nó vẫn làm thân kiến. Không phải thọ mạnh của kiến dài như vậy, sau 

khi chết lại làm thân kiến, vẫn ở trong tổ kiến này, tại sao? Tại nó cố chấp, nó lưu 

luyến, nó không muốn rời xa, luôn ở trong tổ này, sau khi bảy vị Phật đó niết bàn, 

nó vẫn không rời khỏi thân kiến. Cho thấy cố chấp của súc sinh nghiêm trọng hơn 

con người, vì vậy nó không nỡ  rời  xa. Việc này thật  đáng sợ. Vì vậy  chúng ta 

đừng  luyến  tiếc  thân  thể  này,  chúng  ta  biết  là  chúng  ta  phải  tận  dụng  tốt  nó, 

Tập 515  505 



tuyệtđối đừng luyến tiếc, luyến tiếc sẽ gây phiền phức. Phải thành tâm niệm Phật, 

luôn  hướng  về  Phật,  kiếp  sau  sẽ  đến  được  thế  giới  cực  lạc,  sẽ  được  làm  Phật, 

chính là “nhất thiết pháp tùng tâm tưởng sanh”, đây chính là nguyên lý chỉ đạo 

cao  nhất.  Trong  tâm  luôn  hướng  về  Phật,  hướng  về  thế  giới  cực  lạc,  hướng  về 

những đạo lý đã được dạy trong Kinh điển. Vì vậy “ ức Phật niệm Phật, hiện tiền 

đương lai tất định kiến Phật”, như vậy là đúng rồi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tập 516 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 26.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải trang 650, bắt đầu xem từ hàng thứ hai, câu thứ 

ba. 

“Đỗ chúng ác nguyên”, bắt đầu xem từ đây. Đỗ nghĩa là tắc, tức là nghĩa tắc 

nghẽn. Tịnh Ảnh Sớ viết: “đỗ chúng ác duyên, linh ly ác nghiệp, đỗ do tắc dã”. 

Ác nghiệp là gốc dẫn họ đến đường ác, nên gọi nguồn gốc của các điều ác. 

Gốc  của  đường  ác  này,  chính  là  nó  sẽ  làm  cho  quí  vị  đọa  lạc  đến  đường  ác. 

Nguồn gốc căn bản của đường ác chính là nghiệp ác. Đức Phật dạy chúng ta đoạn 

“tắc”, “giáo chi đoạn tắc, mục chi vi đỗ”. Đại ý của nó là là ngăn chặn các nguồn 

ác, tức là làm cho xa lìa nghiệp ác. Bởi vì nghiệp ác khiến cho con người đi vào 

đường ác, là gốc của ác thú. Ác thú này chính là đường ác, thông thường chỉ cho 

ba đường ác. “Nên gọi là nguồn ác”. 

506   



Nên nói “đỗ tắc vân vân, vọng tây đồng chi”. Cách nói tương đồng với điều 

này. Sớ viết: đỗ chúng đẳng là khiến đoạn ác nghiệp, lưu chuyển sanh tử, nghiệp 

ác là nguồn, nên nói nó là nguồn. 

Hội Sớ khác, Hội Sớ giải thích khác với trước đây. Sớ viết: trong các phiền 

não, sân nhuế lớn nhất, nên nói là nguồn, cũng chỉ cho nguồn gốc của vô minh. 

Phật đã đoạn tận, không còn tàn dư. Nên nói ngăn chặn các nguồn ác. Hai cách 

giải thích trên đây, đều cần tham khảo, tức là  cung cấp để chúng ta tham  khảo. 

Đây là hai cách nói của Tịnh Ảnh Sớ và Hội Sớ. Niệm Lão ở đây cũng giải thích 

rõ  ràng.  Hội  Sớ  là  đối  với  Phật  mà  nói,  Tịnh  Ảnh  Sớ  là  đối  với  người  thông 

thường chúng ta, người tu hành mà nói. 

Ác,  trong  xã  hội  hiện  tại  của  chúng  ta  ngày  nay,  bất  luận  là  người  trong 

nước hay người nước ngoài, hỗn loạn chưa từng có tiền lệ trong lịch sử thế giới, 

trật tự toàn thế giới đều bị loạn, tai biến bất thường. Toàn thể trên địa cầu đủ các 

tai nạn, cũng là nhưng tai nạn chưa từng có trong lịch sử. Điều này chúng ta đều 

gặp  rồi.  Nguyên  nhân  là  gì?  Trong  kinh  nói  hoàn  toàn  tương  ưng  với  điều  này. 

Chúng sanh cư trú trên trái đất này, tạo các loại ác nghiệp, không biết ngăn lại, ác 

nghiệp này, tạo ác, chúng ta bình tĩnh quan sát, nó không ngừng bành trướng. Chỉ 

có  tăng  lên,  không  có  xu  hướng  chậm  lại,  lòng  người  hướng  ác,  coi  việc  ác  là 

thiện, coi việc thiện là ác, chính là thiện ác điên đảo rồi. Coi nhân nghĩa đạo đức 

là những thứ của quá khứ. Đây là những thứ của thời đại chuyên chế, có hại cho 

con người, nên đào thải nó một cách sạch sẽ. Không đề xướng trung hiếu, không 

đề xướng nhân nghĩa. Người Trung Quốc coi những thứ của lão tổ tông không chỉ 

xem nhẹ, mà hiện tại còn bài xích, mê muội tôn sùng phương tây, vì phương tây 

đều là đúng, người phương tây nói theo chủ nghĩa cá nhân, cũng chính là tự tư tự 

lợi.  Bởi  tự  tư  tự  lợi  là  chính  xác,  vì  lợi  ích  bản  thân,  cha  mẹ  đều  có  thể  giết, 

huynh đệ  đều có thể  giết,  còn gì có thể  không giết được sao? Cho nên sát  đạo 

dâm  vọng,  như  vậy  xem  ra  không  còn  cách  gì  ngăn  cấm  được.  Pháp  luật  cũng 

chẳng ích gì. Cho nên đối với những thứ này không có lòng tin. Người niệm Phật  

chỉ  có  đi  trên  con  đường  tiêu  cực.  Đó  chính  là  nói  người  nghiêm  túc  cầu  sanh 

Tịnh Độ. Chúng ta nghĩ xem, ngoài con đường này ra, còn có phương pháp nào 

để đấu tranh với con người? Ngày nay người ta cho rằng đấu tranh là điều nên 

làm, đấu tranh là anh hùng. Nhất định phải chiến thắng đối phương, bản thân mới 

có thể đạt được thắng lợi. Chúng ta hiểu rõ đấu tranh là cả hai đều thiệt, hơn nữa 

tạo  ác  nghiệp  nhất  định  đọa vào  ba đường  ác.  Ba  đường  đi  vào  thì  dễ,  đi  ra  thì 

Tập 516  507 



khó. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này. Chúng ta tin rằng Thế Giới Tây Phương Cực 

Lạc  là  thật,  nơi  đó  xã  hội  an  lành  không  có  đấu  tranh.  Người  không  thích  đấu 

tranh,  đích  thực  có  thể  di  dân  đến  bên  đó.  Cho  nên  nơi  này  người  khác  tranh, 

chúng ta nhường, chúng ta nhường đến cùng. Đây là Phật Bồ Tát dạy cho chúng 

ta. Quan trọng nhất là chúng ta đối với Phật Bồ Tát có lòng tin. Trong xã hội hiện 

nay,  chúng  ta  làm  một  tấm  gương  tốt,  không  đấu  tranh  với  người,  không  cầu 

mong ở đời, bất luận người khác thấy như thế nào, nói như thế nào, chúng ta kiên 

định con đường của mình, kiên định mục tiêu của mình, vậy là đúng rồi. Cho nên 

chúng ta nhất định phải chăm chỉ, nghe theo lời giáo huấn trong kinh điển. 

Nguồn ác là tham, sân, si, mạn, nghi. Bởi vì năm loại ác nghiệp, những tai 

nạn nó cảm ứng đến đều hiện tiền. Chúng ta đều thấy được rồi. Tai nạn mà tham 

lam  chiêu  cảm  là  thủy  tai,  trên  thân  thể  nói  là  bốn  đại  không  điều  hòa.  Đây  là 

bệnh ẩm thấp. Thứ sân nhuế cảm nhiễm đến gọi là hỏa đại, trong môi trường thì 

núi lửa phun trào. Hiện tại nhiệt độ trên địa cầu bất thường, nhiệt độ cao lên, hiện 

tượng này có liên quan đến sân nhuế. Ngu si là phong tai, ngạo mạn là động đất. 

Hoài nghi đối ứng trên thân thể, là công năng miễn dịch bị mất đi. Thân thể yếu 

đuối dễ dàng lây nhiễm bệnh tật. Ứng đối ở bên ngoài núi sông đất đai bị mềm ra, 

cho nên đất đai sẽ sụt xuống, núi cao sẽ đổ xuống. Đây đều là những việc trước 

đây chưa từng có. Hiện tại đều xảy ra rồi, xuất hiện trước mắt chúng ta. Những 

báo này trong Phật Pháp nói là hoa báo. Quả báo thì sao? ở tam đồ, ngã quỷ, địa 

ngục, súc sanh. Ở đây Phật  hướng dẫn chúng ta, những lời Ngài nói ba ngàn năm 

trước, nói cho ai nghe? Nói cho người hiện tại chúng ta nghe, đặc biệt là bản kinh 

này. Từ phẩm 32 đến phẩm 37, chúng ta chọn ra làm thời công phu tối.  Trong đó 

toàn là giảng nhân quả nghiệp báo. Ác nghiệp không thể không rời, tạo tác trên sự 

chính là sát đạo dâm vọng. Sát, người học Phật chúng ta  biết sẽ không sát sanh. 

Nhưng có tập khí sát sanh. Chúng ta ghét một người, oán hận một người, đều là 

thuộc về nghiệp sát, chỉ là duyên không thành thục, nếu như lúc có duyên, thì rất 

có khả năng phạm sát giới. Đối với  tiểu động vật thì càng không cần nói,  muỗi 

mòng, trùng kiến cũng là một mạng sống, nó cũng là một loại chúng sanh, bởi vì 

nó tâm hành bất thiện, đọa lạc vào đường súc sanh, trở thành thân như thế. Quả 

báo của nó trả xong rồi, nó vẫn trở lại nhân gian, cũng có thể đời trước nó vẫn có 

thiện căn, có thiện căn vì sao đọa đường ác? Điều này trong kinh Phật nói rất rõ 

ràng,  lúc  lâm  chung  tập  nghiệp  này  mạnh,  nó  dẫn  trước,  nói  chủng  tử,  A  lại  ya 

chứa đựng chủng tử, mỗi người mười pháp giới đều có. Nói cách khác, trong A 

508  Tập 516 



lại ya của quí vị có chủng tử Phật, có chủng tử Bồ Tát, cũng có chủng tử địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh tất cả đều có! 

Vô lượng kiếp đến nay, đời đời kiếp kiếp chủng tử tập nghiệp chúng ta gây 

tạo, A lại ya như nhà kho, giống như phòng tư liệu vậy, tất cả đều đầy đủ. Cái nào 

chịu quả báo trước? thứ nào lực lượng mạnh gặp được duyên thì nó thọ báo trước. 

Mạnh yếu đều do nơi ý niệm, ý niệm tham mạnh, đầu tiên quí vị sẽ đến cõi ngạ 

quỷ. Ngu si mạnh họ liền đến cõi súc sanh. Sân hận mạnh họ sẽ đến cõi địa ngục. 

Lực lượng nào mạnh họ liền thọ báo. Điều này và khởi tâm động niệm của chúng 

ta có liên hệ mật thiết. Chúng ta hiểu đạo lý này rồi, chúng ta có thể làm cho hạt 

giống bồ đề của chúng ta mạnh lên được không? Quí vị nói xem chúng ta và Thế 

giới Cực Lạc có duyên không? Không có duyên với Thế giới Cực Lạc,  đời này 

gặp được Tịnh Độ sẽ không tin tưởng. Gặp được Tịnh Độ tin tưởng, chịu học tập 

kinh giáo, lại chịu niệm Phật, chứng tỏ trong đời quá khứ chắc chắn quí vị không 

phải chỉ một đời, mà rất nhiều đời đều là người niệm Phật. Vì sao chưa vãng sanh? 

Lúc  lâm  chung  bị  nghiệp  lực  dẫn  trở  lại,  sự  việc  này  không  khó  hiểu,  chúng  ta 

suy nghĩ cẩn thận, nếu như chúng ta lúc lâm chung, chúng ta đến cõi nào, nói thật 

tình, bình tĩnh để quan sát bản thân sẽ rất rõ ràng. Không cần phải hỏi người khác, 

hiểu được đạo lý này rồi, quí vị liền hiểu được đoạn ác tu thiện quan trọng biết 

bao! 

Tu thiện, thiện là gì? Niệm Phật  là thiện. Nhất định phải hiểu rõ đạo lý này. 

Niệm Phật có thể vãng sanh Tịnh Độ thân cận Phật A Di Đà. Đây là thiện của các 

điều thiện, không có thiện nào hơn thiện này. Nguồn ác là khởi tâm động niệm, 

đây là căn nguyên. Cổ đức nói rất hay, “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, ý 

niệm.  Một  niệm  thiện  là  gốc  của  ba  đường  thiện,  một  niệm  ác  là  gốc  của  ba 

đường ác, rất đáng sợ! Vì sao vậy?  không ra khỏi sáu nẻo. Đời đời kiếp kiếp nhất 

định vẫn là làm việc luân hồi. Vậy là khổ quá, không muốn tiếp tục làm nữa, tâm 

xuất ly liền sanh khởi rồi. Tức là tâm muốn xa lìa sáu nẻo. Ý niệm này tốt. Vậy 

chúng ta phải chăm chỉ niệm Phật, mọi thời mọi lúc, ý niệm vừa sanh khởi đều là 

A Di Đà Phật. Ngoài A Di Đà Phật ra không có tạp niệm, đây gọi là công phu 

thành  phiến.  Người  thông  thường  thực  sự  muốn  niệm  Phật,  niệm  đến  công  phu 

thành phiến, một hai năm chắc chắn có thể làm được, nhất tâm bất loạn thì không 

hi  vọng  lắm.  Công  phu  thành  phiến  có  thể  làm  được,  chỉ  cần  công  phu  thành 

phiến thì vãng sanh là điều chắc chắn, lúc lâm chung không cần người khác trợ 

niệm, không cần người khác giúp đỡ. Những ví dụ này rất nhiều, chúng ta cũng 

Tập 516  509 



đã thấy rồi. Nghe được, nghe nói thì càng nhiều hơn. Những người vãng sanh kia, 

đều đã chứng minh cho chúng ta, những sự việc này là thật, không phải là giả. 

Thế giới Cực Lạc đích thực là có thể đến được. Vì sao chúng ta không làm? Thế 

Tôn  ở  trong  kinh  này  giảng  rất  rõ  ràng,  rất  thấu  đáo.  Hội  Sớ  nói  rằng  Phật  tất 

đoạn tận, Chư Phật Như Lai họ đoạn tận được rồi. Y theo đại sư Thiên Thai nói, 

trong “lục tức Phật” phần chứng tức Phật đã đoạn được rồi. Phần chứng tức Phật 

trong viên giáo là Sơ trú trở lên đến Đẳng giác, bốn mươi mốt địa vị này Kinh 

Hoa Nghiêm   gọi  đó là pháp thân đại sĩ. Họ thoát ly    mười pháp giới.  Thoát ly 

mười pháp giới vãng sanh Tịnh Độ chính là sanh vào Cõi Thật báo trang nghiêm. 

Họ không gọi là đới nghiệp vãng sanh, nghiệp chướng của họ tiêu trừ sạch sẽ rồi. 

Quí  vị  xem  đoạn  tận  “cánh  vô  tàn  dư”,  Phật  này  chính  là  phần  chứng  tức 

Phật. Thù thắng của Thế giới Cực Lạc không ở Cõi Thật báo, mà ở hai cõi dưới, 

hai cõi dưới chính là  thế giới Ta bà chúng ta thường nói là  mười pháp giới. Cõi 

Phương tiện hữu dư là Tứ thánh pháp giới. Cõi Phàm Thánh đồng cư là lục phàm 

pháp giới. Nhưng lục phàm pháp giới ở Thế giới Cực Lạc chỉ có nhị phàm. Nó 

không có ba đường ác, không có a tu la, hiển thị ra thế giới này thuần tịnh không 

có ác, chỉ dựa trên điểm này đáng được chúng ta thực sự hướng về. 

Thế giới này rất phức tạp, sống trên thế giới này không dễ dàng gì đối phó, 

cuộc sống rất khổ. Biết khổ, quí vị mới thực sự hướng về Thế giới Cực Lạc. Phật 

A  Di  Đà  là  nơi  cho  chúng  ta  thực  sự  quay  về  nương  tựa.  Người  này  đáng  tin, 

chúng ta tin tưởng được Ngài. Nhiều kiếp về trước, Ngài phát 48 nguyện vì ai mà 

phát?  Muốn  vì  ta  mà  phát,  không  phải  vì  người  khác.  Vì  sao  vậy?  Người  khác 

chưa chắn đã tin. Ta tin tưởng rồi. Ta tin tưởng tức là vì ta mà phát. Ta nhất định 

phải xứng đáng với Phật A Di Đà, tri ân báo ân. Làm sao để xứng đáng? Trong 

đời này nhất định được sanh. Vậy mới xứng đáng với Phật A Di Đà. Bộ kinh này 

là Phật Thích Ca Mâu Ni giảng cho chúng ta. Lão cư sĩ Hạ Liên Cư vì ta mà hội 

tập. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải cho chúng ta, trực hạ thừa đương. Những 

người này có đại ân đại đức với chúng ta. Chúng ta đích thực phải buông xuống 

vạn duyên, tín thọ phụng hành, diễn thuyết cho người. 

Diễn là biểu diễn, làm ra được, y giáo phụng hành. Thế gian này vạn duyên 

buông xuống, đối với thế gian này không hề tiêu cực, Vì sao vậy? chúng ta biết ở 

thế gian này người rất khổ, giống như chúng ta vậy, ta giác ngộ rồi, còn có người 

chưa giác ngộ khổ hơn chúng ta, tôi phải giúp đỡ họ. Trong kinh giáo Đại Thừa 

Phật thường nói: “Phật không độ người vô duyên”. Chúng ta toàn tâm toàn lực để 

510  Tập 516 



diễn thuyết, biểu diễn, để tuyên dương. Người hữu duyên liền được độ, thế nào là 

người hữu duyên? Họ nghe được họ tin tưởng, họ giác ngộ như ta, quay đầu rồi. 

Thực sự phát nguyện niệm Phật cầu vãng sanh, vậy là đắc độ, người này không 

nhất  định  chúng  ta  quen  biết  họ,  rất  nhiều  người  hoàn  toàn  không  quen  biết, 

nhưng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc liền quen biết hết. Đây là điều 

chúng ta không thể không biết. Cho nên trên thế gian này không bỏ chúng sanh 

khổ. Dùng phương thức gì giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này? Phật Thích 

Ca Mâu Ni làm gương tốt cho chúng ta noi theo, làm như thế nào? 49 năm ngày 

ngày diễn thuyết,  mỗi ngày đều đang biểu diễn,  mỗi ngày đều đang diễn giảng, 

không có gì thù thắng hơn điều này. 

Pháp bố thí, trong kinh Bát nhã nói rất hay, Kinh Kim Cang mọi người đều 

đọc qua, trong bộ Kinh Kim Cang này, Kinh Kim Cang không dài lắm chỉ hơn 

năm ngàn chữ, một sự việc như vậy Phật nói hơn mười lần, chính là thọ trì đọc 

tụng, diễn thuyết cho người. Quí vị xem câu này, trong Kinh Kim Cang nói hơn 

mười lần. Tức sợ chúng ta quên mất, thời thời khắc khắc nhắc nhở. Thọ là tiếp 

thu. Phật giáo huấn chúng ta, chúng ta hoàn toàn tiếp thu, trì là bảo trì, không nên 

làm mất, đó chính là ngày ngày làm. Đọc tụng quan trọng, đọc tụng là một thời 

khóa  rất  quan  trọng.  Vì  sao  vậy?  Vì  đọc  tụng  là  tam  học  giới  định  tuệ  một  lần 

hoàn thành. Quí vị nên hiểu rõ ý nghĩa này. Đọc cái gì? đọc kinh văn, bản chính, 

không đọc chú giải, đọc nguyên bản. Chú giải là làm rõ nghĩa kinh, đọc tụng là 

chân tu, đọc tụng là chân tu là một phương pháp tu hành. Đọc kinh văn, cứ đọc 

lần này qua lần khác như vậy. 

Kinh Vô Lượng Thọ không dài, sau khi  đọc thuộc, đọc một lần chưa đến 

một tiếng. Chúng ta có thể không niệm Phật được không? Chúng ta chỉ dùng cách 

này? Được. Nếu như quí vị mỗi ngày tụng Kinh Vô Lượng Thọ từ đầu đến cuối 

mười lần, người tụng rất thuộc rồi, mười lần khoảng năm sáu tiếng đồng hồ là họ 

niệm xong rồi, cũng không ít rồi. Mỗi ngày thực sự tu hành năm sáu tiếng đồng 

hồ, Vì sao vậy? Vì đọc tụng sẽ không có vọng niệm. Niệm Phật có khi vọng niệm 

tạp niệm chen vào, đọc kinh sẽ không có vọng niệm.  Cung kính nhất tâm  xưng 

niệm, đây là trì giới. Tụng mười lần như vậy  mất năm tiếng đồng hồ, không có 

tạp  niệm  xen  vào  đó  là  tu  định.  Kinh  tụng  được  chữ  chữ  đều  rõ  ràng,  câu  câu 

phân minh, đó là huệ. Không nên suy nghĩ, cứ niệm tiếp như vậy, không có niệm 

sai, không có niệm điên đảo, là ba học giới định tuệ một lần được, mỗi ngày tu 

hành năm sáu tiếng đồng hồ. Nếu như bảy tám tiếng đồng hồ thì bảy tám tiếng tu 

Tập 516  511 



hành. Phương pháp này tốt. Mới học đọc tụng nếu như khó khăn,  chúng ta có đĩa 

đọc tụng, quí vị mở màn hình ti vi rồi mở đĩa, đĩa này có phụ đề, có âm thanh, quí 

vị đọc theo nó. Tốc độ nhanh chậm chúng tôi có mấy loại, có đĩa tụng rất nhanh, 

có đĩa tụng rất chậm. Quí vị có thể tự do lựa chọn, lựa chọn tốc độ mà quí vị thích. 

Mới học đọc hơi chậm một tí, chuyên chú, không nên phân tâm, lúc đọc kinh tốt 

nhất không bắt điện thoại, rút dây nối điện thoại đi, đừng để người khác đến quấy 

rầy thì tâm quí vị mới có thể định được. Lúc quí vị đang tụng kinh có việc đến 

tìm quí vị, việc đến tìm quí vị đó đã làm cho công phu của quí vị mất hết. Số lần 

tụng  nhiều  rồi,  tự  nhiên  sẽ  thuộc,  tụng  đến  lúc  hoàn  toàn  thuộc  rồi,  thế  thì  rất 

thuận tiện, vì sao vậy?  Vì không cần nhìn kinh. Quí vị kinh hành cũng được, bất 

luận lúc nào, nơi nào, thời khóa của quí vị sẽ không bị gián đoạn. Phương pháp 

này trong hoàn cảnh ngày nay rất dễ dùng, rất thuận tiện, đây là chỗ tuyệt diệu 

của phương pháp Tịnh Tông. Chúng ta phải biết dùng. Không nên nhiều, quí vị 

chỉ cần dùng ba tháng, là có thể nếm được pháp vị rồi, sau đó quí vị có muốn bỏ 

cũng không được. Thực sự có thể sẽ giúp chúng ta đạt được niệm Phật tam muội, 

sẽ giúp đỡ chúng ta khai ngộ. 

“Đỗ chúng ác duyên” này, đọc tụng kinh điển cũng là phương pháp rất tốt. 

Lúc đọc tụng nhất định không tìm giải thích, chỉ là cứ tụng tiếp như vậy, giống 

như Phật hiệu vậy, công đức hoàn toàn tương đồng. Đại Thế Chí Bồ Tát nói với 

chúng ta, nhớ Phật niệm  Phật, hiện tiền tương lai nhất  định gặp Phật. Đọc tụng 

kinh điển là thuộc về nhớ Phật. Xưng niệm Di Đà thánh hiệu là niệm Phật. 

Chúng ta xem tiếp đoạn dưới đây. 

“Du bộ tam giới, vô sở quái ngại”, đây là sau khi vãng sanh đến Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc, quí vị xem ở nơi đó hoàn cảnh tu học được đại tự tại. 

Hội Sớ viết: “vô mưu thần hóa, thường thể tánh không, cố vi du bộ”. Ngày 

nay chúng ta nói là tản bộ. “Mưu” ở đây là khởi tâm động niệm. Người ta không 

khởi tâm, không động niệm, thần thông biến hóa, sự việc này là bản năng, không 

phải là bên ngoài đến. Vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, năng lực 

này là thọ báo được. Sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc liền có. “Thường 

thể tánh không”, thể là thể hội, thường là không có gián đoạn. Biết được điều gì? 

Tự  tánh  không.  Biết  được  tự  tánh  không,  quí  vị  sẽ  không  phân  biệt  chấp  trước 

khởi  tâm  động  niệm,  đều  không  có  nữa.  Quí  vị  thấy  tiên  sinh  Liễu  Phàm  biết 

được mệnh đã định rồi,  ông không có bất cứ ý niệm nào, ông có thể cùng Thiền 

sư Vân Cốc ở trong thiền đường ngồi ba ngày ba đêm, ở thiền đường ngồi thiền 

512  Tập 516 



không  khởi  một  ý  niệm  nào.  Thông  thường  nói  không  khởi  tâm,  không  động 

niệm, không phân biệt không chấp trước, là cảnh giới gì? cảnh giới viên giáo sơ 

trú trở lên. Tiên sinh Liễu Phàm có thể đến được cảnh giới này, thiền sư Vân Cốc 

khâm phục, thiền sư Vân Cốc hỏi ông. Công phu của ông rất giỏi, ông tu như thế 

nào? Tiên sinh Liễu Phàm rất chân thật: tôi chẳng có công phu gì. Mệnh đã định 

sẵn  cho  tôi  rồi,  có  nghĩ  cũng  chẳng  ích  gì,  không  nghĩ  nữa.  Thiền  sư  Vân  Cốc 

nghe rồi cười lớn: tôi tưởng ông là Thánh nhân chứ, hóa ra ông vẫn là phàm phu. 

Phàm phu thế nào? Tuy cái gì cũng không nghĩ nữa, điều này có một danh từ gọi 

là Vô tưởng định. Cái gì cũng không nghĩ nữa, nhưng cái gì họ cũng không biết, 

đó là gì? vô minh, họ đọa vào trong vô minh. Phàm phu luôn bị một thứ là trạo 

cử,  chính  là  vọng  tưởng  nhiều  quá;  một  thứ  là  rơi  vào  vô  minh,  là  không  nghĩ, 

nhưng cái gì cũng không biết. Thiền không phải vậy, thiền là buông xuống vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, buông xuống khởi tâm động niệm, họ cái gì cũng 

biết, đó là thiền. Thiền là sống động, thiền là định có trí tuệ. Định của tiên sinh 

Liễu Phàm không có trí tuệ. Ông vẫn là phiền não. 

“Thường thể tánh không, cố vi du bộ”, du bộ này có hai việc, một là vì bản 

thân, hai là vì chúng sanh. Vì bản thân, tu phước tu huệ, đến mười phương quốc 

độ chư Phật để tham học, để lễ Phật. Lễ Phật cúng Phật là tu phước báo. Nghe 

Phật giảng kinh thuyết pháp là khai trí tuệ. Mỗi người đều có năng lực này. Hơn 

nữa trong kinh đã nói với chúng ta rất rõ ràng. Người  ở Thế giới Cực  Lạc đích 

thực  được  oai  thần  bổn  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì.  Họ  có  năng  lực  phân 

thân, có thể phân vô lượng vô biên thân đi thăm viếng khắp pháp giới hư không 

giới vô lượng vô biên Chư Phật Như Lai, có khả năng như vậy. Mà bản thân họ 

vẫn  còn  bất  động  nơi  giảng  đường  của  Phật  A  Di  Đà.  Quí  vị  xem  bản  thân  ở 

giảng đường nghe Phật A Di Đà giảng kinh, phân thân ra đi khắp nơi thăm viếng 

vô lượng vô biên chư Phật. Lời này không mảy may phóng đại chút nào. Đều là 

bản năng tự tánh của chúng ta. Trong cảnh giới của họ thời gian không gian đều 

không  có,  thường thể  tánh  không,  tầng  không gian  không  còn  nữa,  tầng  không 

gian không còn nữa, mười pháp giới khắp hư không không có cự ly nữa, thời gian 

không còn, không có trước sau. Nói cách khác, Phật quá khứ, Phật hiện tại, Phật 

vị lai họ đều thấy hết. Trong quốc độ chư Phật phương khác không thể so sánh 

với Thế giới Cực Lạc. Thế giới phương khác chỉ có Pháp thân Bồ Tát minh tâm 

kiến  tánh  có  thể  làm  được,  mười  pháp  giới  không  làm  được.    Mười  pháp  giới 

Tập 516  513 



trong Thế giới Cực Lạc có thể làm được. Người trong lục đạo có thể làm được. 

Nó chỉ có hai cõi, hai cõi trời người có thể làm được. 

Cảnh Hưng nói: trên trời cõi người duy chỉ có Phật độc tôn nên nói du bộ 

tam giới, tùy ý du hóa, không bị trở ngại. Đây là điều Phật nói, cõi trời cõi người 

vẫn là nói sáu cõi, nhiều nhất nói đến  mười pháp giới. Chỉ có Phật độc tôn, cho 

nên Phật có thể du bộ tam giới. Tam giới này là dục giới, sắc giới, vô sắc giới. 

Tùy ý du hóa chính là ngài không bị chướng ngại. Cách nói của Sư Cảnh Hưng là 

nói Phật ứng hóa trong  mười pháp giới, hóa độ chúng sanh, chúng sanh có cảm, 

ngài liền có ứng, cảm ứng đạo giao được đại tự tại, không có bất kỳ chướng ngại 

nào.  Phật  hiện  thân,  hiện  thân  như  thế  nào,  thuyết  pháp  gì,  chư  vị  nên  nhớ  kỷ, 

Phật nhất định không có khởi tâm động niệm. Khởi tâm động niệm là  mười pháp 

giới.  Không  khởi  tâm,  không  động  niệm  mới  có  thể  chứng  đắc  sơ  trú  thoát  ly 

mười pháp giới. Chúng ta liền hiểu được Phật Bồ Tát trong mười pháp giới, ứng 

hóa đến thế gian chúng ta hóa độ chúng sanh, họ có khởi tâm động niệm, có khởi 

tâm động niệm là phiền phức rồi, sẽ thoái chuyển. Không khởi tâm không động 

niệm  sẽ  không  thoái  chuyển,  khởi  tâm  động  niệm  sẽ  thoái  chuyển.  Cho  nên 

không chắc chắn, họ đến hay không đến? họ không đến. 

Ba loại bất thoái, họ được vị bất thoái. Vị thoái chuyển thoái đến tận cùng 

thì không thoái chuyển nữa. Tận cùng là gì? Tiểu thừa là sơ quả, Đại Thừa là sơ 

tín  vị.  Từ  Thập  tín  có  thể  thoái  chuyển  đến  Sơ  tín.  Sơ  tín  sẽ  không  còn  thoái 

chuyển nữa, nó tận cùng rồi, sẽ không thoái chuyển đến phàm phu. Hạnh là Bồ 

Tát hạnh, có lúc cảm thấy chúng sanh khó độ quá, thôi vậy, không độ nữa. Tức 

thoái  đến  Tiểu  thừa  rồi,  tự  độ  thôi.  Loại  thứ  ba  là  niệm,  niệm  cũng  sẽ  thoái 

chuyển. Giới hạn của niệm là viên giáo sơ trú Bồ Tát, cũng chính là nói 41 địa vị 

này hướng đi lên.  Họ vẫn sẽ thoái chuyển. Đến lúc nào thì không thoái chuyển 

nữa? Thông thường nói thất địa trở lên sẽ không thoái chuyển nữa. Cho nên trong 

kinh thường nói viên chứng tam bất thoái. Viên chứng tam bất thoái không phải 

là sơ trú. Sơ trú là ba loại bất thoái đều chứng đắc rồi, không thể thêm “viên” nữa. 

Thêm  chữ  “viên”  đó  chính  là  Địa  thượng  Bồ  Tát  không  phải  là  phổ  thông  nữa, 

không  phải  là  tam  hiền.  Thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hướng  đều  có  khả  năng 

niệm thoái chuyển, ít nhất đăng địa trở lên thì niệm không còn thoái chuyển nữa. 

“Qua  giả”  chúng  ta  thường  nói  là  qua  ngại.  Dưới  đây  có  nghĩa  “nghĩa  là 

ngại chỉ”, có nghĩa là ngại, có nghĩa là dừng lại, lại nghĩa là qua ngại, bản Cao Ly 

Tạng viết là “câu ngại”, đây là hai chữ dùng trong bản Cao Ly Đại Tạng. 

514  Tập 516 



“Lưu tác câu ngại”, lưu là bản lưu thông. Thông thường lưu thông là “câu 

ngại”. Nên các bản Tịnh Ảnh, Cảnh Hưng, Hội Sớ đều viết là “câu ngại”. Cảnh 

Hưng  nói:  vô  sở  câu  ngại,  tức  vô  sở  qua  ngại,  cùng  một  ý  nghĩa,  không  có  lo 

lắng.    Trên  đây  Hội  Sớ  và  Cảnh  Hưng  đều  chuyên  nói  về  Phật,  chuyên  là  giải 

thích theo bản Ngụy Dịch, Ngụy dịch là bản của Khương Tăng Khải. Tất cả đều 

là hướng bên Phật nói, Phật đương nhiên là du bộ tam giới không có trở ngại. 

Nay giải thích hội bản, hiện tại hội bản chúng ta đang dùng, tức ứng quảng 

nhiếp người phát tâm bồ đề, niệm Phật  được vãng sanh, nương  oai thần Phật, du 

hóa tam giới, ý nghĩa này thì khác nhau rồi. Cho nên bản hội tập này tốt, trong 

bản hội tập không chẳng những Phật, mà đặt trọng điểm ở chỗ người phàm phu 

được vãng sanh Tịnh Độ, vậy vị thứ này điều đến chỗ nào? Điều đến vãng sanh 

Tịnh  Độ  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  hạ  hạ  phẩm.  Vậy  là  đều  có  thể  du  bộ  mười 

phương không thể nghĩ bàn. Có thể hay không? Có thể, vì sao vậy? Oai thần của 

48 nguyện của Phật A Di Đà gia trì, đặc biệt là nguyện thứ hai mươi, nguyện văn 

của Phật nói phàm là vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc đều làm A Duy Việt Trí 

Bồ Tát, nguyện này rất vĩ đại, A Duy Việt Trí Bồ Tát chính là Pháp thân Bồ Tát, 

tức là gì?  Bồ Tát ở Cõi Thật báo mới xưng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Ở Thế giới 

Cực Lạc ngay cả cõi Phàm Thánh Đồng Cư cũng xưng là A Duy Việt Trí Bồ Tát. 

Cho nên điều này cũng gọi là pháp khó tin. Quí vị nếu hỏi Bồ Tát thông thường 

thì là điều không thể. Làm gì có sự  việc đó? Sự  việc này chỉ  có Thế  Giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  có.  Đây  là  ân  đức  của  Phật  A  Di  Đà,  đến  Thế  giới  Cực  Lạc 

hưởng thụ vật chất tùy theo tâm muốn, phước báo đó đồng với trời thứ sáu của 

cõi dục giới, chính là Tha hóa tự tại thiên. Bất luận hưởng thụ như thế nào, quí vị 

chỉ cần trong tâm nghĩ, Phật A Di Đà biến hóa ra cho quí vị. Quí vị không thiếu 

một thứ gì. Cũng giống như phước báo của Phật A Di Đà vậy. Trí tuệ, thần thông, 

đạo  lực,  cũng  có  thể  hưởng  thụ  phước  báo  của  Phật  A  Di  Đà,  điều  này  thật  là 

hiếm thấy. Cho nên 48 nguyện công đức thành tựu không thể nghĩ bàn. Toàn là 

công đức thành tựu. Cho nên bản này chuyên nói về Phật, đây là bản của Khương 

Tăng Khải. 

Hội  bản  hiện  tại  này,  ý  nghĩa  hàm  chứa  trong  đây  là  quảng  nhiếp  người 

phát tâm bồ đề niệm Phật  được vãng sanh. Phạm vi này rất rộng. Sanh đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc “nhờ oai thần Phật du hóa tam giới”, cho nên nếu quí 

vị hỏi đến Thế giới Cực Lạc lúc nào tôi mới có năng lực “đáo giá từ hàng” trở lại 

độ những bạn bè thân thích của tôi? Chúng ta có thể nói với họ: quí vị gặp được 

Tập 516  515 



Phật A Di Đà là được rồi, quí vị liền có thể trở lại thế giới ta bà để độ chúng sanh. 

Điều này là thật, không phải là giả. Nhưng đến Thế giới Cực Lạc rồi, cách nghĩ 

của quí vị và hiện tại không giống nhau. Vì sao vậy?  Hoàn cảnh đó, quí vị xem 

tu học thù thắng biết bao. Quí vị nhất định là đem toàn bộ tâm lực vào việc học 

tập. Mỗi ngày bận đi thăm viếng mười phương Chư Phật Như Lai, đi tu phước tu 

huệ, đợi đến phước huệ gần viên mãn rồi, quí vị mới cảm nhận được chúng sanh 

có  cảm,  quí  vị  liền  có  ứng.  Sẽ  không  giống  hiện  nay  làm  việc  theo  cảm  tính. 

Người kia tôi thích họ, tôi nhanh chóng đến kéo họ lại, sẽ không như vậy. Vì sao 

vậy?  quí  vị  hiểu  được  tất  cả  chân  tướng  sự  thật,  mỗi  chúng  sanh  nhân  duyên 

không tương đồng, quí vị ngày nay ở nơi này chỉ nhìn thấy họ đời này, đời quá 

khứ quí vị không thấy được.  Đến Thế giới Cực Lạc vô lượng kiếp trước của họ 

những hành nghiệp này quí vị đều rõ ràng hết. 

Kinh nói: “ở trong một niệm siêu việt trăm ngàn na do tha quốc độ Phật”. 

Phạm vi du hóa tam giới của họ không phải là một thế giới, tam giới trong trăm 

ngàn quốc độ Phật. 

Lại nói:  tùy ý tu tập, không gì không viên mãn. Đây là điều tôi vừa giảng 

xong. Đến Thế giới Cực Lạc chắc chắn quí vị sẽ tự nhiên đi lên con đường này, 

quí vị ở đó chăm chỉ nổ lực để tu tập, hoàn cảnh tu tập của họ tốt quá! “Nên nói 

không có gì trở ngại vậy”. 

Người vãng sanh, điều nay không hạn chế nơi Như Lai, người vãng sanh du 

hành  mười phương, tuyên thị  Di Đà nhất thừa nguyện hải, sáu chữ  hồng danh, 

viên đốn diệu pháp, dẫn dắt người chưa được độ quay về cực lạc. Đây là điều mỗi 

người vãng sanh, đến Thế giới Cực Lạc đều thành A Duy Việt Trí Bồ Tát, đều có 

năng lực này, trí tuệ, thần thông, đạo lực gần như tương đồng với Pháp thân Bồ 

Tát. Đây không phải là bản thân tu thành, mà là ân đức của Phật A Di Đà, Ngài 

giúp đỡ quí vị. Chúng ta ở nơi này mới thấy, ân đức lớn lao của Phật Di Đà. Tri 

ân báo ân, phương pháp báo ân duy nhất, chính là giúp đỡ bổn sư A Di Đà Phật, 

tiếp dẫn chúng sanh hữu duyên trong mười phương, đây là báo ân Phật. phương 

pháp gì? Quí vị xem xem dưới đây có nói. 

“Tuyên thị Di Đà nhất thừa nguyện hải”, đây là giảng kinh. Di Đà nhất thừa 

nguyện hải là gì? chính là bộ Kinh Vô Lượng Thọ này. Nếu như rộng ra mà nói, 

là Tịnh Độ tam kinh, Kinh Vô Lượng Thọ,  Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật, kinh 

A Di Đà. Đây là  Di Đà tam kinh.  Ở  Trung Quốc ngày xưa những vị  Tổ  sư  lại 

thêm  hai  loại  nữa,  cư  sĩ  Ngụy  Mặc  Thâm  thêm  vào  Phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh 

516  Tập 516 



Nguyện, trở thành Tịnh Độ tứ kinh. Ấn Quang Đại sư thêm vào Đại Thế Chí Viên 

Thông Chương, liền trở thành Tịnh Độ ngũ kinh. Hiện tại hiệu xưng Tịnh Độ ngũ 

kinh  nhất  luận  là  sáu  loại.  Sáu  loại  này  chính  là  Di  Đà  nhất  thừa  nguyện  hải. 

Phương pháp vãng sanh Thế giới Cực Lạc chính là sáu chữ hồng danh nam mô A 

Di Đà Phật, tuyệt diệu vô cùng. 

Cực viên cực đốn, viên là viên mãn, hiểu chữ này rồi, chúng ta dám buông 

tất  cả  kinh  giáo  xuống,  trong  Kinh Kim  Cang  nói:  “pháp  còn  phải  xả  hà  huống 

phi pháp”, tôi chỉ chọn một bộ kinh này, bộ kinh này chính là pháp luân viên mãn 

của  Thế  Tôn.  Một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một,  không  những  viên  mãn,  mà  còn  đốn 

siêu,  một  đời  này  sẽ  siêu  việt,  siêu  việt  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn.  Sanh  đến 

Thế giới Cực Lạc liền thành A Duy Việt Trí Bồ Tát. Đây không phải là đốn siêu 

sao? Xưng nó thành diệu pháp cũng chẳng nói quá chút nào. Dùng bộ kinh này, 

dùng  câu  danh  hiệu  này  dẫn  dắt  người  chưa  được  độ.  Đó  chính  là  chúng  sanh 

trong lục đạo thập pháp giới, nếu như họ có thể tin, họ liền được độ. Họ không 

thể tin, thì gieo chủng tử cho họ, A lại ya thức giúp họ gieo chủng tử tây phương 

Tịnh  Độ,  chủng  tử  Phật  A  Di  Đà,  đời  sau  kiếp  sau  nếu  họ  gặp  duyên  chủng  tử 

thành  thục  rồi,  họ  sẽ  tin  tưởng,  họ  sẽ  phát  tâm,  đạo  lý  này  phải  hiểu.  Hiện  tại 

duyên chưa thành thục, gieo chủng tử, đã có chủng tử rồi, giúp họ nâng cao, nhất 

định nâng cao, nhưng họ vẫn chưa thành thục, họ vẫn chưa thể vãng sanh, nhưng 

năng lực chủng tử mạnh hơn đời trước, tái sinh gặp được duyên họ có thể sẽ phát 

tâm. 

Trong thế gian chúng ta, dường như rất dài, phải trải qua mấy đời mấy kiếp. 

Nhưng ở Thế giới Cực Lạc xem ra rất ngắn. Bởi vì tình hình đời đời kiếp kiếp 

của họ quí vị đã nhìn thấy hết. Quí vị thấy họ từng đời từng đời được nâng đi lên, 

đời  đời  kiếp  kiếp  đều  là  giúp  đỡ  chúng  sanh,  không  có  chúng  sanh  nào  không 

giúp đỡ, người không có thiện căn thì gieo thiện căn, người có thiện căn thì giúp 

họ tăng trưởng. Thiện căn thành thục liền giúp họ đến Thế giới Cực Lạc, mới biết 

được Phật từ bi, Di Đà từ bi. Đệ tử Di Đà không có ai không từ bi, kiểu từ bi của 

họ, nguyện hạnh của họ và Phật A Di Đà không có sai khác. 

Nên  nói:  khai  thị  chánh  đạo,  độ  người  chưa  được  độ.  Đến  nay  hoàn  cảnh 

đặc  thù,  vì  sao  vậy?  Phật  Pháp  suy  rồi,  suy  đồi  rộng  khắp,  tám  tông  phái  Đại 

Thừa, chưa nghe  nói có truyền nhân, hai tông phái Tiểu thừa đã  mất từ lâu rồi, 

không còn nữa. Trong hoàn cảnh đặc thù như vậy, có người muốn học tông phái 

khác, chúng ta phải giúp đỡ họ, phải thành tựu cho họ, phải cung cấp môi trường 

Tập 516  517 



tu học cho họ, đây là nghĩa vụ của chúng ta, chúng ta không thể nói chỉ chăm lo 

cho Tịnh Tông, tu tông phái  khác chúng ta không nghe không hỏi đến, không thể 

được, chúng ta đều quan tâm hết. Nếu như có năng lực chúng ta cung cấp môi 

trường tu học cho họ, giúp đỡ họ tu học. Bản thân chúng ta không thể xa lìa bổn 

tông, tôi vẫn là năm kinh một luận, một câu niệm Phật niệm đến cùng. Giúp đỡ 

đối với tông phái khác thì sao? Quí vị nghiên cứu Hoa Nghiêm, tôi cho quí vị môi 

trường tu tập, tự quí vị đi mà học tập. Tôi chăm sóc cuộc sống quí vị, cúng dường 

quí vị, quí vị cần tư liệu tham khảo, tôi giúp quí vị. Quí vị chăm chỉ học tập, học 

tập quan trọng nhất là diễn thuyết cho người, đây là thực sự học tập. 

Quí  vị  học  Hoa  Nghiêm,  quí  vị  muốn  đem  Hoa  Nghiêm  làm  ra,  làm  gì? 

cách  làm  như  thế  nào?  Quốc  sư  Hiền  Thủ,  Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán, đó chính là hành kinh của Kinh Hoa Nghiêm. Đó chính là 

nguyên tắc chỉ đạo của tu Hoa Nghiêm, quí vị phải tu bốn đức, năm chỉ, sáu quán. 

Quí vị phải thật làm mới được! 

Quí  vị  nếu  phát  tâm  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  y  theo  Sớ  Sao  của  Thanh 

Lương, Hợp Luận của Lý trưởng giả, hoặc là đại sư Hiền Thủ viết chú giải thập 

lục Hoa Nghiêm, đều rất tốt, thật làm! 

Người học Thiên Thai kinh Pháp Hoa, Thiên thai chỉ quán là hành môn, giải 

hạnh tương ưng, như vậy dần dần đem nhưng tông phái khác nhau tất cả đều có 

thể phục hưng trở lại. Thực sự gặp được người như vậy, chúng ta phải toàn tâm 

toàn lực để giúp đỡ họ. Đây là hiện tiền chúng ta ngoài việc chuyên tu Tịnh Độ 

ra, còn có nghĩa vụ giúp đỡ mỗi tông phái đều có thể phục hưng. Đây là tổng báo 

Phật ân, tất cả tông phái đều là Phật Thích Ca Mâu Ni truyền lại, tuy nhiên Phật 

giảng  rất  rõ  ràng,  mạt  pháp  Tịnh  Độ  thành  tựu  đây  đều  là  thật,  môi  trường  mạt 

pháp rất phức tạp. Tám vạn bốn ngàn pháp môn mỗi một pháp môn đều từ đoạn 

phiền  não  mới  có  thể  khế  nhập  cảnh  giới.  Đoạn  phiền não  sự  việc  này  vô  cùng 

khó khăn, nói nghe dễ dàng, làm thì quá khó! Điểm tốt của Tịnh Tông chính là 

không đoạn phiền não, chỉ cần khống chế được phiền não, phiền não chưa đoạn 

nhưng  phiền  não  nó  không  khởi  tác  dụng,  vậy  là  được,  liền  có  thể  vãng  sanh. 

Thời  khắc  quan  trọng  chính  là  một  niệm  cuối  cùng  khi  lâm  chung.  Niệm  cuối 

cùng  đó  duy  trì  chánh  niệm  A  Di  Đà  Phật,  chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Bình 

thường phải luyện công phu, niệm sau cùng mới duy trì được. Bình thường nếu 

không luyện niệm cuối cùng nếu như sai rồi, thì cơ hội trong đời này lại vuột mất. 

Chúng ta tin rằng, mỗi vị đồng học, đồng học của Tịnh Tông chúng ta, mỗi mỗi 

518  Tập 516 



đều là trong đời quá khứ nhiều đời nhiều kiếp tu học pháp môn này, nếu như quí 

vị  hỏi  vì  sao  ta  không  vãng  sanh,  ta  vẫn  thành  ra  nông  nổi  này?  Chính  là  niệm 

cuối cùng đó sai rồi, niệm cuối cùng đó không phải là A Di Đà Phật, mà nghĩ đến 

gia  thân  quyến  thuộc,  nghĩ  đến  điều  này,  nghĩ  đến  điều  kia,  thì  xong  rồi.  Cũng 

chính là quí vị chưa triệt để buông bỏ. Quí vị buông bỏ chưa sạch sẽ, mới sẽ tạo 

thành quả báo như vậy. Thực sự triệt để buông bỏ, không lưu luyến bất cứ điều 

gì, không nghĩ điều gì cả. Có lý gì mà không vãng sanh được! Lúc nào buông bỏ? 

Hiện tại phải buông bỏ rồi. Tùy thời tùy lúc  đều buông bỏ, đều không nên để ở 

trong tâm. Trong tâm vĩnh viễn chỉ giữ một niệm A Di Đà Phật. Bất luận lúc nào 

trong trường hợp nào chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra cái gì cũng 

không có. Người này chắc chắn được vãng sanh. 

Xem  tiếp  đoạn  dưới  đây.  Đoạn  kinh  văn  này  nửa  đoạn  trước  khuyên  mọi 

người  đoạn  hoặc  niệm  Phật,  điều  này  trước  đây  nói  rồi.  Nữa  đoạn  dưới  đây, 

khuyên mọi người biết khổ tu thiện. Bốn chữ này quan trọng. Biết khổ không nên 

oán  trách,  không nên  oán  trời  trách  người.  Oán  trời  trách  người  trong  khổ  càng 

khổ. Biết khổ tu thiện, tu thiện liền có thể cải thiện. 

Liễu Phàm Tứ Huấn dùng phương pháp này, biết khổ tu thiện, thực sự chính 

là chuyển họa thành phước, ông chuyển biến được rồi. 

“Nhược tào”  chính là ngày nay chúng ta nói “nhữ đẳng”, nghĩa là quí vị, 

mọi người. “Vĩnh kiếp” kiếp là chỉ cho thời gian dài lâu. “Thời gian dài vô cùng, 

nay nói là vĩnh kiếp”, vĩnh kiếp là thời gian rất dài. Tức là rất lâu rất lâu, rất lâu 

vô cùng. 

“Ngũ đạo” chính là trước đây nói, “hoành tải ư ngũ thú trung chi ngũ thú”, 

là cõi trời, cõi người, cõi súc sanh, cõi quỷ và cõi địa ngục, đây gọi năm cõi, trên 

thực tế trong năm cõi cũng bao gồm cả sáu cõi. Trong kinh Lăng Nghiêm nói với 

chúng ta, cõi A tu la, riêng cõi địa ngục không có a tu la, bốn cõi trước đều có a 

tu la, cũng tức là trời, người, quỷ, súc sanh, bốn cõi đều có a tu la, nếu tính A tu 

la là một cõi là đơn chỉ cho Thiên a tu la. Nếu nói năm cõi thì Thiên a tu la quy về 

cõi trời, nhân a tu la quy về cõi người, quỷ a tu la quy về cõi quỷ, súc sanh a tu la 

quy về cõi súc sanh, tức không nói riêng rẽ nữa. A tu la là gì? Trong cõi này họ 

có đại phước báo, họ không có đại trí tuệ, họ có đại phước báo, hiếu thắng, hiếu 

đấu, hiếu sát, đây là gì? Đây là tập khí của họ, cho nên gọi họ là a tu la. 

Theo Hội Sớ từ câu từ “nhữ tào” đến “bất tuyệt”, đoạn kinh văn này cũng 

không dài, ở đây tôi đọc qua một lượt: “nhữ tào đương tri thập phương nhân dân, 

Tập 516  519 



vĩnh kiếp dĩ lai triển chuyển ngũ đạo ưu khổ bất tuyệt.” Văn tự  của đoạn ngắn 

này, ý nghĩa của những câu này là “vĩnh kiếp đến nay, tuy gặp nhiều Phật”, điều 

này  gần  giống  với  ý  nghĩa  tôi  giảng  trước  đây,  tuy  gặp  rất  nhiều  Phật,  phát  đại 

tâm Thánh đạo tu hành khó thành tựu, nên thường chìm thường lưu chuyển, vẫn ở 

trong lục đạo như cũ. “Cho đến ngày nay chưa ra khỏi sanh tử”, đây là một đoạn 

ý nghĩa trong Hội Sớ. 

Dưới đây Niệm Lão nói “theo ý của sớ trên”, căn cứ theo đại ý trong Hội Sớ 

nói, “trực Phật chi nhân, thượng đa kiếp trầm luân sanh tử, ưu khổ bất tuyệt, tắc 

vị  trực  Phật  giả,  cánh  hữu  quá  yên”,  mấy  câu  này  nói  rất  hay.  Đây  là  vô  lượng 

kiếp đến nay, vĩnh kiếp là vô lượng kiếp, vô lượng kiếp đến nay tuy rất nhiều lần 

gặp Phật, không chỉ một lần, gặp rất nhiều lần, lúc gặp Phật cũng phát đại tâm, 

cũng học thánh đạo, không những học mà còn tu hành, nhưng không thành tựu. 

Cho nên vẫn không ngừng luân chuyển trong sáu nẻo như cũ.  Mãi cho đến ngày 

nay vẫn chưa ra khỏi luân hồi. Đây là chưa ra khỏi sanh tử, sanh tử chính là sáu 

nẻo luân hồi. 

Ở đây Niệm Lão vô cùng cảm thán nói: trên đây là ý của tổ sư nói, người 

gặp được Phật, gặp được Phật rồi, không phải là chưa từng gặp Phật, vẫn nhiều 

kiếp trầm luân sanh tử ưu khổ không cùng. Chúng ta nói những người này họ có 

thiện căn, họ cũng có phước đức nhưng  một niệm  mê  rồi, tập khí bất thiện làm 

cho họ lại đọa lạc. Người chưa gặp được Phật, vô lượng kiếp đến nay, trước nay 

chưa hề gặp được Phật, vậy thì khổ nạn, ưu khổ của họ, há chẳng phải hơn những 

người kia nhiều lần sao. Cho nên mới nói nhân dân mười phương, vĩnh kiếp đến 

nay, triển chuyển trong năm cõi, thường đọa vào ba đường ác, đau khổ vô cùng, 

không ngày ra khỏi. Đây đều là chân tướng sự thật. Tình trạng này nếu như chúng 

ta bình tĩnh để quan sát để tư duy, quí vị liền hiểu được thật sự là quá khổ! Đặc 

biệt là trong ba đường ác. Chúng sanh trong sáu nẻo, chưa ra khỏi sáu nẻo, chắc 

chắn thời gian trong ba đường ác dài, thời gian trong ba đường thiện ngắn, vì sao 

vậy? Chỉ cần chúng ta bình tĩnh suy nghĩ một chút chúng ta liền hiểu được, quan 

sát suy nghĩ của chúng ta, mỗi ngày chúng ta từ sáng đến tối, khởi tâm động niệm 

là niệm ác nhiều hay là niệm thiện nhiều? Quí vị liền hiểu được. Nếu như niệm ác 

nhiều vậy thì thời gian trong ba đường ác dài, nếu như niệm thiện nhiều thì thời 

gian trong ba đường thiện dài. Quí vị vừa nghĩ đã hiểu được rồi. Một ngày như 

vậy,  một  năm  cũng  như  vậy,  luôn  luôn  niệm  ác  nhiều  hơn  niệm  thiện.  Nguyên 

520  Tập 516 



nhân là gì? Nguyên nhân căn bản chính là tự tư tự lợi. Cho nên tu học Phật Pháp, 

điểm mấu chốt đầu tiên là phá thân kiến, nhổ đi ngã chấp. 

Tiểu  thừa  giáo,  Tiểu  thừa  giáo  chính  là  ba  cương  lĩnh  lớn:  “chư  hành  vô 

thường, chư pháp vô ngã, niết bàn tịch tịnh”, đây là ba cương lĩnh lớn của Tiểu 

thừa  giáo.  Thiếu  một  điều  thì  không  gọi  là  Phật  giáo,  không  phải  là  Phật  Pháp. 

Chư pháp vô ngã, ngã coi là thể để nói, là tự thể. Tất cả pháp không có tự thể, 

thân này của chúng ta có tự thể hay không? Không có. Vì sao vậy? Phật nói với 

chúng  ta,  thân  thể  này  là  năm  uẩn  hòa  hợp  mà  thành  tựu  được,  tức  là  rất  nhiều 

điều kiện tập hợp tại đây, vừa tách ra là không còn nữa. Giống như căn nhà chúng 

ta ở vậy, căn nhà có tự thể hay không? Không có. Thể của nó là gì? sắt thép, xi 

măng, gạch đá những vật liệu xây dựng này, đây là thể của nó, sắp xếp lại giống 

như căn nhà, sau khi tháo dỡ chất lại một đống ở đó, căn nhà không còn nữa. Cho 

nên  căn  nhà  không  có  tự  thể.  Thân  thể  chúng  ta  cũng  như  vậy,  Sắc  thọ  tưởng 

hành  thức  hội  hợp  lại  với  nhau  trở  thành    thân  thể  này,  là  giả  không  phải  thật, 

cũng giống như căn nhà vậy, quí vị phải biết thế. Đây là chân tướng sự thật, hiểu 

được chân tướng sự thật  rồi, chúng ta đối với thân thể này sẽ không tham luyến 

nữa. Sẽ không vì thân thể này mà đi tạo nghiệp. Ăn uống tham lam thức ăn ngon 

là vì ai? Vì cái lưỡi. Nuốt đến cổ họng trở xuống không còn mùi vị gì, là không 

biết  gì  nữa.  Quí  vị  xem  chỉ  vì  cái  lưỡi  này  mà  trong  lúc  ăn  uống  tạo  biết  bao 

nhiêu  nghiệp.  Thích  xem,  con  mắt  nhìn  những  thứ  sắc  tình  này,  vừa  lòng  dục 

vọng  con  mắt,  vì  nó  mà  tạo  nghiệp.  Quí  vị  nghĩ  xem  toàn  bộ  đều  không  đáng. 

Nghĩ thông rồi, đó chính là nhìn thấu rồi, sau khi nhìn thấu rồi liền buông bỏ hết, 

nhất định không cho sắc thọ, tưởng, hành, thức đi tạo nghiệp. Năm căn của chúng 

ta là mắt tai mũi lưỡi thân ý không cho nó tạo nghiệp. Không nhìn thấu là không 

được, quí vị không ngăn được nó. Nó có tập khí, nó có tập khí phiền não. Nếu quí 

vị phóng túng, tùy tiện, nó không có ác gì không tạo. Vậy là tương lai chịu khổ, 

liên lụy đến việc quí vị phải đọa vào ba đường ác. Phải ở trong ba đường ác thời 

gian dài để chịu tội, để tiêu tội nghiệp này. Tôi nói rất nhiều, ba đường ác là để 

tiêu tội nghiệp, ba đường thiện là nơi tiêu phước báo. Cho nên quí vị làm phước 

báo cũng không tốt, tạo ác nghiệp càng không tốt hơn. Vì sao vậy?  không ra khỏi 

sáu nẻo luân hồi. Nghĩ đi nghĩ lại vẫn là niệm A Di Đà Phật tốt, có thể vĩnh viễn 

siêu việt sáu cõi. Sáu cõi nhất định không phải là nơi chốn tốt đẹp. Địa vị có cao 

bao nhiêu, tài sản có nhiều bao nhiêu, quí vị nếu như nhìn thấu, nó giúp quí vị tạo 

nghiệp.  Cho  nên  vì  sao  người  thực  sự  có  trí  tuệ  danh  lợi  họ  đều  buông  bỏ  hết. 

Tập 516  521 



Danh lợi không phải là thứ tốt lành, nó rất dễ dàng mê hoặc quí vị. A lại ya thức 

của  quí  vị  có  căn  nguyên  này,  vừa  gặp  duyên  này  phiền  não  lập  tức  khởi  hiện 

hành. Vì sao vậy? Tham tài, tham danh, tham lợi, tham không được thì sân hận. 

Cho nên niệm ác khởi lên, hành vi của ác liền sanh khởi. Quả báo thì sao? Quả 

báo ở ba đường ác. Không thể không biết được. 

Dưới đây nói: “sanh lão bịnh tử đều đau khổ vô cùng, toàn là khổ không có 

niềm vui”. Câu nói này quí vị phải nghiền ngẫm nó, thế gian chỉ có khổ không có 

vui. 

“Phàm phu nghiệp báo chi thân”, thân thể chúng ta đây “ác xú bất tịnh, hà 

khả ái lạc”. Sự việc này chỉ có Phật Bồ Tát thấy rõ ràng, phàm phu mê ở đây, cho 

rằng thân thể này rất tốt, cho rằng thân thể này đáng yêu, bốn chữ trong kinh Phật 

“ác  xú bất  tịnh”. Ác  là  gì?  là  xấu  ác,  hung  ác,  xấu  ác  là  từ  trên  tướng  mà  nói, 

hung ác là từ trên việc tạo tội nghiệp mà nói. “Xú” là mùi vị khó ngửi, “bất tịnh” 

là không sạch sẽ. “=Quán Phật Tam Muội Hải Kinh nói: tự thấy thân mình 36 thứ 

xấu lộ ra bất tịnh, dưới đây có giải thích. Điều này Phật dạy chúng ta: bản thân 

quí vị tỉ mỉ để quan sát, quí vị sẽ phát hiện 36 thứ ác tiết ra bất tịnh. 

Đại luận tức Đại Trí Độ Luận nêu ra năm loại bất tịnh: chủng tử bất tịnh, trú 

xứ bất tịnh, đương thể bất tịnh, ngoại tướng bất tịnh, rốt ráo bất tịnh, năm loại đều 

không sạch sẽ. Con người chúng ta được thân người này, chủng tử là gì? tinh cha 

huyết mẹ, chủng tử này trú xứ là tử cung bào thai, đương thể là toàn thân, ngoại 

tướng  là  hình  tướng  trong  bào  thai,  cứu  cánh  là  rốt  cùng.  “thảy  đều  bất  tịnh” 

không có thứ gì là thanh tịnh, không có thứ gì là đáng yêu. 

Thập  Nghi  Luận  nói  có  bảy  loại  bất  tịnh:  chủng  tử  bất  tịnh,  thọ  sanh  bất 

tịnh, trú xứ bất tịnh, thực đạm bất tịnh. Trong bào thai thức ăn là gì? Thức ăn là 

máu  của  người  mẹ.  Sơ  sinh  bất  tịnh,  lúc  sinh  ra,  cử  thể  bất  tịnh,  đến  cứu  cánh, 

cứu cánh là lúc tử vong. Một người vừa sanh ra, bảy loại đó đều bất tịnh. Nên tự 

thân cho đến thân người khác thật không có chỗ nào đáng vui. Quí vị nếu như tỉ 

mỉ suy nghĩ, bình tĩnh để quan sát, liền hiểu rõ rồi. Nhưng sự việc này không có 

ai nghĩ đến, mỗi người đều cho rằng thân này rất đáng yêu, không có ai không 

luyến tiếc nó, sự việc này phiền phức lớn rồi. Thực sự hiểu rõ rồi, thấu đáo rồi gọi 

là nhìn thấu, sau khi nhìn thấu, “thuần khổ vô lạc, lý ứng yểm ly”, nên phải chán 

ghét, nên phải rời xa. 

Phật nói ba cõi đều khổ, ba cõi là dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Trong cõi 

dục giới có ba cả ba loại khổ lớn: khổ khổ là sanh lão bịnh tử, ái biệt ly, oán tắng 

522  Tập 516 



hội, cầu bất đắc, ngũ ấm xí thạnh, đây là khổ khổ. Thứ hai là hoại khổ, tốt hơn 

nữa thì hoàn cảnh cư trú mà quí vị yêu thích nó cũng sẽ hoại, đến lúc hoại quí vị 

liền cảm thấy khổ rồi. Con người một đời biến hóa vô thường, người Trung Quốc 

nói là vận khí, vận mạng. Vận mạng là năm năm chuyển vận một lần. Mỗi người 

trong cuộc đời quí vị, nhất định có năm năm tốt nhất, quí vị sống rất vui vẻ, cũng 

có năm năm xấu nhất, vận mệnh này đang chuyển, cho nên đắng cay chua ngọt 

quí vị đều phải chịu, nhìn rõ ràng, nhìn thấu đáo rồi, quí vị mới giác ngộ, quí vị 

mới sáng tỏ. 

Vô sắc giới có hành khổ, vô sắc giới khá tốt, không thể vĩnh viễn lưu giữ, 

vẫn là có thọ  mạng. Thọ  mạng đến rồi, quí vị không giữ được. Vô sắc giới đến 

cao nhất không thể lên thêm nữa. Không giữ được phải làm sao? Thì sẽ đọa lạc đi 

xuống.  Ngạn  ngữ  nói  leo  lên  cao  thì  té  xuống  nặng,  đây  là  thật  không  phải  giả 

dối. Đến sắc giới tứ thiền thiên trở lên, bao gồm tứ thiên của Vô sắc giới, lúc thọ 

mạng hết hơn một nửa đọa vào địa ngục. Vì sao đọa địa ngục? Lúc thọ mạng của 

họ  hết  tập  khí  phiền  não  nổi  lên,  hóa  ra  là  định  lực  đè  bẹp  nó,  đến  lúc  đó  định 

không giữ được nữa, tập khí phiền não liền nổi lên. Sau khi nổi lên họ oán trách 

thánh  hiền,  bởi  vì  đến  nơi  đó  dường  như  đều  là  người  tu  hành  chân  chánh.  Họ 

hiểu nhầm coi Tứ thiền, coi vô sắc giới là Đại bát niết bàn. Cho rằng đến nơi này 

rồi  không  sanh  không  diệt  nữa,  bỗng  nhiên  đến  lúc  thọ  mạng  đến,  họ  thấy  là 

không đúng, cho rằng Phật Bồ Tát lừa chúng ta sao, ta đã nhập Bát niết bàn rồi 

mà, làm sao vẫn còn sanh phiền não? Một niệm này sinh khởi liền hủy báng Tam 

bảo, hủy báng Thánh hiền, đọa A tỳ địa ngục. 

Chúng ta nên nhớ kỹ, chúng ta hiện nay có hủy báng Tam bảo không? Có 

hủy báng Thánh hiền không? Tứ thiền thiên vô sắc giới là lúc thọ mạng kết thúc 

họ mới hủy báng, mới hoài nghi. Chúng ta chưa có được công phu như họ, cũng 

đang  tạo  nghiệp  này.  Có  phải  chịu  quả  báo  như  vậy  không?  Quả  báo  như  vậy 

chính là vô gián địa ngục. Vì sao lại nghiêm trọng như vậy? Bởi vì quí vị hủy 

báng sẽ ảnh hưởng đến người khác, làm cho rất nhiều người không còn tin tưởng 

nữa,  vậy  là  tội  này  phiền  phức  rồi.  Chúng  ta  tự  làm  tự  chịu  còn  có  thể  tha  thứ 

được, chúng ta làm gương không tốt, gương này làm người khác nhìn thấy, họ đối 

với Thánh hiền liền sanh tâm hủy báng, không còn tin tưởng nữa, đoạn pháp thân 

huệ mạng của chúng sanh, từ đây mà kết thúc. Cho nên tội này kết nặng như vậy, 

trong kinh giáo chúng ta đều biết được, đoạn sinh mệnh của người tội nhỏ, đoạn 

huệ mạng của người tội lớn, thân mạng thì không sao, chết rồi 49 ngày có thể họ 

Tập 516  523 



lại trở lại, họ lại được thân người, nhưng huệ mạng là cơ hội là nhân duyên học 

Phật, lần này mất rồi chưa chắc đời sau quí vị có thể gặp lại được. Cho nên thân 

người khó được Phật Pháp khó nghe, đặc biệt là chánh pháp. Quí vị xem người 

học Phật nhiều ít,  trong số người học Phật có được  mấy người gặp được chánh 

pháp? Cho dù gặp được chánh pháp rồi, tám tông Đại Thừa đều là chánh pháp. 

Trong thời kỳ mạt pháp chánh pháp có thể bảo chứng quí vị thành tựu chỉ có Tịnh 

Độ. Quí vị học pháp môn khác, quí vị không tin tưởng Tịnh Độ, nhiều, rất nhiều. 

Lúc tôi học Phật đã phạm lỗi lầm này rồi. Cho rằng là gì? Tịnh Độ là pháp 

phương tiện của Phật Thích Ca Mâu Ni, để độ cho những bà già không có học 

thức, độ những người đó. Tuyệt đối không phải dành cho những phần tử tri thức 

chúng ta. Bản thân cống cao ngã mạn, cho rằng đây là pháp hạ đẳng, pháp độ cho 

những người đó. Có thành kiến như vậy, đại pháp nhất thừa viên đốn, Phật Pháp 

một đời thành tựu, quí vị không có phần rồi, không dễ dàng gì! Tôi một đời này 

cảm kích thầy Lý, theo thầy Lý 10 năm, thầy Lý thường khuyên tôi tu Tịnh Độ, 

ông  biết  tôi  có  thành  kiến,  đối  với  Phật  Pháp,  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm,  Bát  Nhã,  thì  rất  thích  thú,  rất  lạnh  nhạt  với  Tịnh  Tông.  Luôn  luôn 

khuyên nhủ tôi, tôi cũng nghe, nghe nhiều rồi không phản đối, cũng rất tôn trọng, 

nhưng lại không học. Học cũng chỉ là bề ngoài phô diễn vậy, không phải thật học. 

Mười năm sau, tôi rời Đài Trung, giảng Kinh Hoa Nghiêm, thật là từ khi giảng 

trong  Kinh  Hoa  Nghiêm,  hiểu  ra  rồi.  Là  chuyện  ngày  xưa,  lần  đầu  tiên  giảng 

Kinh Hoa Nghiêm giảng được một nửa, cũng giảng được thời gian không ít, tôi 

nhớ giảng được mười mấy năm, nhưng mười mấy năm là gián đoạn rồi giảng, bởi 

vì thường đi ra nước ngoài, vừa đi ra nước ngoài là phải gián đoạn, trở về Đài 

Loan liền tiếp tục giảng. Một hôm bỗng nhiên nghĩ đến Bồ Tát Văn Thù, Bồ Tát 

Phổ Hiền tu pháp môn gì? Thiện Tài đồng tử tu pháp môn gì? Bởi vì phần cuối 

của Kinh Hoa Nghiêm chưa giảng đến, tôi liền lật đến phía sau xem xem, lật đến 

Tứ  thập  Hoa  Nghiêm,  quyển  thứ  40,  quyển  thứ  39  thấy  được  rồi,  Bồ  Tát  Văn 

Thù, Bồ Tát Phổ Hiền đều phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, điều này khiến tôi vô 

cùng kinh ngạc. Văn Thù Phổ Hiền là hai vị đại Bồ Tát tôi khâm phục nhất, tôn 

kính  nhất.  Họ  là  những  vị  tu  Tịnh  Độ  thành  tựu.  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  mười  đại 

nguyện vương hướng về Cực Lạc. Tứ thập Hoa Nghiêm tôi cũng giảng được một 

nữa. Giảng sơ qua nên chưa phát hiện, được, xem tỉ mỉ lại từ đầu. Thiện Tài đồng 

tử  là  môn  sinh  đắc  ý  của  Bồ  Tát  Văn  Thù,  đương  nhiên  truyền  pháp  của  thầy 

giáo. Vậy thầy giáo cầu sanh Tịnh Độ, ở Thế giới Cực Lạc thành tựu rồi, học trò 

524  Tập 516 



sao lại không tu pháp môn này! Vừa xem lại thấy bỏ lỡ ngay trước mắt, lúc giảng 

không  chú  ý  đến,  lần  đầu  tiên  đi  tham  bái  thiện  tri  thức,  Tỳ  kheo  Đức  Vân  tu 

pháp môn gì? Ban Châu tam muội. Ban Châu tam muội chính là một câu Di Đà 

niệm đến cùng, gọi là Phật lập tam muội, tam muội này rất khó. Một kỳ 90 ngày, 

ba tháng mười ngày, 90 ngày không được ngủ nghỉ, không được ngồi xuống, chỉ 

có thể đứng, chỉ có thể đi lại, không được ngồi xuống, không được nằm xuống, 

người không có thể lực tốt chịu không nổi, không phải ba ngày, không phải chín 

ngày,  mà  90  ngày!  Chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  quí  vị  xem 

Thiện Tài người thiện tri thức đầu tiên, người Trung Quốc thường nói vào trước 

làm chủ, ông tu pháp môn này đầu tiên. Xem tiếp đoạn cuối, vị cuối cùng là Bồ 

Tát Phổ Hiền, mười đại nguyện vương quy hướng Cực lạc. Quí vị xem từ đầu tới 

cuối, đó chính là triệt thỉ triệt chung. Thiện Tài đồng tử tu pháp môn niệm Phật, 

vậy 53 lần tham học bỏ đi lần đầu và lần cuối còn có 51 lần tham học, trong 51 

lần  tham  học  tiêu  biểu  cho  vô  lượng  pháp  môn,  nam  nữ  già  trẻ  vô  lượng  pháp 

môn.  Đây  chính  là  Thiện  Tài  đồng  tử  tham  học,  ngài  đều  biết  được,  đều  hiểu 

được, nhưng không tu, ngài không tu, vì sao không tu? Cuối cùng trong một phần 

nhỏ “luyến đức lễ từ”, vì đi tham học, theo lời dạy dỗ của họ, nghe họ báo cáo 

hiểu rõ rồi, đây là cảm ơn, hiểu được là tăng trưởng trí tuệ. Lễ từ là gì? Từ chính 

là không học pháp môn này. Quí vị không nên nhìn thấy lễ từ của ngài, ngài đi 

tham học pháp môn cuối cùng. Trong lễ từ đó có ý nghĩa những pháp môn không 

tu,  tất  cả  đều  hiểu  được  nhưng  vẫn  là  niệm  Phật,  một  câu  niệm  Phật  đến  cùng. 

Đối với pháp môn tu căn bản của ngài không bị ảnh hưởng, căn bản không bị dao 

động. Pháp môn gì cũng có thể đi tham học, như như bất động. Đến đây tôi mới 

tin tưởng Tịnh Độ, mới thực sự làm rõ ràng vấn đề này! Cho nên pháp môn này 

gọi là pháp khó tin, thực sự khó tin, không phải giả. Nên biết thế gian này thật sự 

khổ,  tam  giới  đều  khổ!  Vì  vậy  chúng  ta  không  thể  không  đoạn  ác  tu  thiện,  cải 

thiện hoàn cảnh hiện tiền của chúng ta, cũng là giúp đỡ chúng ta không phạm sai 

lầm nữa, không đọa lạc vào ba đường ác nữa. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

 

Tập 516  525 



Tập 517 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:27.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 652, bắt đầu xem ở giữa hàng thứ nhất, từ câu 

“thất chủng tất giai bất tịnh”, bắt đầu xem từ đây. 

Bảy loại ở trên là trong Thập Nghi Luận nói: Chủng tử, thọ sanh, trú xứ, thực 

đạm, sơ sanh, cử thể, cứu cánh, bảy loại này đều không sạch sẽ, đều là ô nhiễm 

nghiêm trọng. 

“Cố ư tự thân dĩ cập tha thân, thật vô khả lạc chi xứ”. Tự thân và tha thân đều 

giống nhau, đều không tách rời bảy loại này. “Thuần khổ vô lạc, lý ưng yểm ly”, 

ở trước chúng ta học đến đây, cần phải ghét bỏ, phải viễn ly. 

Nên  ở  dưới  nói:  “Nghi  tự  quyết  đoán”,  nghi  là  nên,  tự  mình  phải  có  quyết 

đoán. “Quyết là quyết tâm, kiên quyết, đoán là đoạn trừ nhân ác, nhân ác tức bên 

dưới gọi là tâm cấu nhiễm”. Cấu chính là không thanh tịnh. “Trong Hội Sớ nói, 

tham  sân  si  là  tâm  cấu  nhiễm,  trái  với  ba  điều  thiện”,  không  tham,  không  sân, 

không si gọi là ba thiện căn. Trong kinh thường gọi tham sân si là ba độc phiền 

não, là nguồn gốc của tất cả pháp bất thiện, chính là tham sân si. 

Chư vị đồng học đều biết bản thân nghiệp chướng nặng nề, khi chưa học Phật 

không biết, học Phật rồi mới biết mình có nghiệp chướng. Nghiệp chướng này đa 

phần  đều  nói  ác  nghiệp,  nghiệp  bất  thiện.  Không  chỉ  trong  đời  này,  mà  nghiệp 

chướng  tích  lũy  từ  nhiều  đời  kiếp  trong  quá  khứ,  quý  vị  xem  nó  sâu  nặng  đến 

nhường nào! 

Không nhận thức, không biết, vậy thì không còn cách nào khác. Khi học Phật 

mới biết, mới nhận thức được. Khi nhận biết rồi thì làm sao đoạn tận nó, quý vị 

mới đạt được thọ dụng chân thật của Phật pháp, trong kinh gọi là lợi ích chân thật, 

quý vị đã đạt được. Cũng đã khai mở trí tuệ chân thật, nghiệp chướng tiêu trừ liền 

khai trí tuệ, nếu nghiệp chướng còn trí tuệ không hiện tiền, trí tuệ là vốn có. Nên 

nghiệp chướng, nghiệp này làm  chướng ngại trí tuệ, làm chướng ngại năng lực, 

cũng  làm  chướng  ngại  phước  báo  của  quý  vị,  quả  là  phiền  phức  lớn!  Mê  hoặc 

điên đảo, còn không ngừng tạo ác nghiệp, quả  báo tương lai nhất định  ở  trong 

526  Tập 517 



tam đồ. Trong tam đồ cũng có cơ hội, đó chính là xem một niệm sau cùng, tham 

sân si cái nào mạnh. Nếu phiền não tham mạnh, sức mạnh rất lớn, sẽ dẫn quý vị 

vào đường địa ngục. Sức mạnh sân nhuế lớn mạnh, sẽ dẫn dắt quý vị vào đường 

địa ngục. Quý vị đầu thai vào đường nào, đều quyết định ở một niệm sau cùng, 

cho nên một niệm sau cùng là A Di Đà Phật, người này sẽ đến thế giới Cực Lạc. 

Quan hệ lớn nhất là một niệm sau cùng, bình thường niệm Phật, chính là hy vọng 

đừng quên niệm sau cùng, nguyên nhân chính là như vậy. Sợ bình thường không 

niệm, sẽ quên niệm sau cùng này, để niệm những thứ khác như ngũ dục lục trần, 

như vậy rất phiền phức. Ngũ dục lục trần làm dấy khởi lên tham sân si của chúng 

ta, lại trôi lăn trong luân hồi. 

Chúng ta gặp hiện nay là thiên tai nghiêm trọng! Hai độc ở sau trong năm độc, 

cổ nhân thường lược bớt nó, đặc biệt là người  Trung quốc, người Ấn độ  không 

như vậy. Người Ấn độ không sợ phiền phức, người Trung quốc thích đơn giản: 

Tham sân si mạn nghi, chỉ nói ba điều trước là tham sân si. Năm độc. Ngạo mạn 

không thể không nhắc nhở, ngạo mạn không phải điều tốt đẹp gì. Khổng tử nói: 

“Như hữu Chu công chi tài chi mỹ”. Chu công là thánh nhân, tài hoa xuất chúng, 

thánh đức chiếu soi thế gian, nhà Phật nói chiếu sáng thế gian. Thánh nhân như 

vậy, đại thánh nhân là người suốt đời Khổng tử sùng bái nhất, khâm phục nhất. 

Khổng tử cũng rất muốn học theo ngài, nhưng nhân duyên không thành thục, điều 

này người thế gian gọi là phước báo, khổng tử không có số mạng này. Hay nói 

cách khác, ông không học được, nếu có duyên rất có thể học được. Ông chu du 

liệt quốc để tìm nhân duyên này, mười mấy năm đi phỏng vấn bên ngoài, không 

có vị lãnh đạo quốc gia nào chịu dùng ông. Tiếp kiến và nói chuyện với ông họ 

đều rất khâm phục, nhưng không ai dùng ông, đây  chính là số  mạng không có 

quan ấn, con người không thể không nhận số mạng. Số mạnh không có quan ấn, 

chỉ được làm tham mưu, làm cố vấn. Nghề này không có thực quyền, con người 

đều phải nhận chịu số mạng. Mạng của Khổng tử không có quan vận, cũng không 

có tài vận, nên suốt đời cuộc sống vật chất cũng rất miễn cưỡng, quả đúng là một 

thư sinh thanh hàn. Ông nói giả như giống cái tài cái mỹ của Chu công, người này 

như thế nào? Họ ngạo mạn, họ kiêu ngạo, họ tự cho mình thông minh, họ tự đại, 

khinh mạn người khác. Không tử nói, hạng người này không cần nhắc đến, là giả, 

không phải thật, hoàn toàn là giả.       Câu này đáng để cho người đọc sách chúng 

ta  phản  tỉnh,  tôi  có  tự  đại  chăng?  Tôi  có  đố  kỵ  chăng?  Tôi  có  tâm  hiếu  thắng 

chăng? Có muốn thành tựu chăng? Nếu có những ý niệm này thì không phải quân 

Tập 517  527 



tử, nhà Nho gọi là tiểu nhân, vì sao vậy? Gọi là khuyết đức, họ không có đức, có 

tài  không  có  đức.  Có  tài  không  có  đức,  thì  những  gì  người  này  làm  trong  đời 

không phải thiện nghiệp. Họ hành thiện nhất định là có lợi cho mình, có danh có 

lợi. Nếu không có danh không có lợi, họ sẽ không làm.      Cũng chính là nói, tiêu 

chuẩn của những gì họ làm là danh lợi, phù hợp với danh lợi thì tôi làm, không 

phù hợp thì tôi không làm, dù việc có tốt cũng không làm. Như vậy nghiệp trong 

đời họ tạo, sau cùng rất có thể là đọa vào ba ác đạo. Chỉ biết lợi nhỏ trước mắt, 

không quan tâm hậu quả về sau, đây không phải người thông minh, không phải 

người có trí tuệ. Người có trí tuệ không xem hiện tại, chỉ xem tương lai, một chút 

lợi hiện tại chẳng là gì cả, phải xem hậu quả. 

Cõi  người  là  then  chốt  giữa  thiện  và  ác,  không  gian  không  lớn,  thời  gian 

không dài. Thời gian của ba đường ác dài, thời gian của ba đường thiện cũng dài. 

Quý vị xem Tứ vương thiên, đây là đi lên tầng thứ nhất_Thiện đạo. Một ngày trên 

Tứ  vương  thiên  bằng  50  năm  ở  nhân  gian,  thọ  mạng  500  tuổi.  Cách  tính  giống 

như  chúng  ta,  một  năm  có  365  ngày,  nhưng  1  ngày  của  họ  bằng  50  năm  của 

chúng ta, phước báo của họ lớn. 

Lên thêm một tầng nữa là Đao lợi thiên, phước báo càng lớn, một ngày ở Đao 

lợi thiên là 100 năm ở nhân gian, thọ mạng của họ là 1000 tuổi, càng lên trên thì 

tuổi thọ càng tăng lên gấp đôi. Như vậy quý vị sẽ biết một ngày ở Dạ  ma thiên 

bằng nhân gian 200 năm, thọ mạng 2000 tuổi. Lên nữa là Đâu suất thiên, chổ ở 

của  Bồ  Tát  Di  Lặc,  một  ngày  ở  cõi  trời  này  là  nhân  gian  400  năm,  400  năm  là 

một ngày của họ, thọ mạng 4000 tuổi. Nên Bồ Tát Di Lặc phải ở đó cho đến khi 

hết thọ mạng ngài mới hạ sanh, thành Phật ở thế gian chúng ta. Bắt đầu tính từ 

thời Đức Thế Tôn, tính đến lúc ngài hạ sanh thành Phật, thời gian bao lâu? 56 ức 

7000 vạn năm, Bồ Tát Di Lặc mới hạ sanh. Hiện nay có người nói Bồ Tát Di Lặc 

đã hạ sanh, là một sai lầm, không có đạo lý này. Đức Thế Tôn tuyệt đối không có 

vọng ngữ. 

Nên cõi người là thật, giống như là cái then chốt trong thiện và ác vậy. Nhưng 

cõi người vô cùng đáng quý, nó có thể để quý vị chọn lựa thiện ác. Thời gian của 

ba đường ác dài, ở trong đường ngạ quỷ một ngày là nhân gian một tháng, một 

năm ở nhân gian bằng 12 ngày ở ngạ quỷ. Nên tế bái quỷ thần là cúng mồng 1 và 

15, đó chính là cúng dường cơm sáng và cơm tối cho họ, vì họ một ngày là chúng 

ta một tháng. 

528  Tập 517 



Đường địa ngục, địa ngục có rất nhiều chủng loại, thời gian đều không tương 

đồng. Ít nhất_trước đây thầy Lý trong giảng tòa chuyên nói về địa ngục, thọ mạng 

ngắn nhất là một ngày, một ngày của địa ngục bằng 2700 năm ở nhân gian chúng 

ta. Người Trung quốc được  mệnh danh là 5000 năm lịch sử, nhưng ở địa ngục 

chưa đến hai ngày. Đây đều là sự thật, nếu hiểu rồi quý vị sẽ biết, làm thân người 

thời gian vô cùng ngắn ngủi, là điểm chọn lựa. Chúng ta chọn lên trời hay là chọn 

xuống dưới, chọn lên trời phải tu đức hạnh. Còn nếu như tùy theo dục vọng của 

mình, đeo đuổi danh văn lợi dưỡng, tham sân si mạn, đó là đi xuống dưới, điều 

này có thể làm được chăng? 

Trong sự lựa chọn, còn có một nơi vô cùng thù thắng, chính là thế giới Cực 

Lạc, trong đời này chúng ta nhất định có thể đến đó được. Thân người khó được, 

thân người đáng quý hơn bất kỳ điều gì! Thiên thượng nhân gian đáng quý nhất là 

được thân người, nghe Phật pháp, gặp được Tịnh độ, như vậy duyên của chúng ta 

coi như đã viên mãn. 

Ngàn kinh vạn luận, Đức Phật dạy chúng ta một câu nói chân thật nhất: “Tất 

cả pháp từ tâm tưởng sanh”, câu này nói một cách rốt ráo. Phật pháp thế pháp, cõi 

trời  cõi  người,  đều  do  tâm  tưởng  quyết  định,  quý  vị  nghĩ  gì  sẽ  được  nấy,  nghĩ 

Phật  sẽ  thành  Phật,  nghĩ  Bồ  Tát  sẽ  thành  Bồ  Tát,  nghĩ  đến  trời  tương  lai  được 

sanh thiên, nghĩ tham sân si mạn nghi đó chính là ba đường ác. Ngày ngày nghĩ 

đến tham, đó là đường ngạ quỷ, đó là nghĩ đến quỷ đạo. Ngày ngày sân hận, nghĩ 

đến trả thù, muốn hại người, đó là địa ngục. Không có năng lực phân biệt chân 

vọng, chánh tà, thị phi, đây gọi là ngu si, ngu si là súc sanh. Tất cả pháp từ tâm 

tưởng sanh, quan trọng quá! 


Phải  nhớ  kỹ  đạo  lý  này,  ngày  nay  là  điểm  cho  chúng  ta  lựa  chọn,  chúng  ta 

phải  có  trí  tuệ,  phải  có  năng  lực  lựa  chọn.  Thông  minh  nhất,  có  trí  tuệ  nhất,  có 

phước báo nhất sẽ chọn lựa làm Phật. 

Phải thật sự đoạn ác tu thiện phải hạ thủ từ nơi tâm cấu nhiễm, phải đoạn tận 

tham sân si mạn nghi, dùng phương pháp gì để đoạn? Tịnh tông có phương pháp 

vi diệu nhất, chính là sáu chữ hồng danh Nam mô A Di Đà Phật, sẽ đoạn được nó. 

Không khởi niệm  thì thôi, khi khởi niệm, niệm này chính là A Di  Đà Phật. Bất 

luận là thiện niệm hay ác niệm, tất cả đều nương về Phật A Di Đà. Niệm đầu tiên 

khởi lên là thiện niệm, phải làm việc tốt giúp chúng sanh, phải tu dưỡng đạo đức: 

Nam mô A Di Đà Phật, trở về với Phật A Di Đà. Khởi ác niệm là theo đuổi danh 

văn lợi dưỡng, trở về Nam mô A Di Đà Phật. 

Tập 517  529 



Không thể dừng niệm, nếu niệm dừng quý vị là thánh nhân, không phải phàm 

phu, phàm phu nhất định không cách nào khiến ý niệm dừng lại được, chỉ có thay 

đổi nhanh chóng. Ý niệm thứ nhất khởi lên, niệm thứ hai đổi thành A Di Đà Phật. 

Cũng chính là nói, bất luận khởi niệm gì, không cho phép nó tương tục, chỉ có 

Phật A Di Đà tương tục, những ý niệm khác khởi lên phải đoạn tận ngay lập tức, 

đây là gì? Đây gọi là biết niệm Phật, đây gọi là chân niệm Phật. Phật hiệu niệm 

niệm  tương  tục,  những  ý  niệm  khác  khởi  lên  liền  dập  tắt  ngay,  không  còn  nữa, 

nhất định không để nó tương tục. Dùng phương pháp này lâu ngày, công phu rất 

đắc lực. Mới bắt đầu, phàm làm việc gì mới bắt đầu đều rất khó, vì sao mở đầu 

khó? Tập khí vọng tưởng, tạp niệm dưỡng thành từ vô lượng kiếp, khi nó khởi lên 

liền bỏ quên Phật hiệu. Không phải không muốn đổi, là do quên mất, nên để cho 

vọng niệm này khởi lên, nó liền khởi tác dụng, liền tạo tội nghiệp. Đến lúc tạo tội 

nghiệp,  đột  nhiên  nhớ  lại  Phật  hiệu,  không  chậm,  khi  nào  nghĩ  đến  đều  tốt  cả. 

Huấn luyện từ từ, càng nhanh nghĩ đến càng tốt, tốt nhất là ngay niệm đầu tiên, 

niệm thứ hai chính là Phật A Di Đà, như vậy là tốt nhất. 

Đức Phật dạy chúng ta cầu căn bản trí, cầu căn bản trí chính là tu giới định 

tuệ, nhân giới được định, nhân định phát tuệ, tuệ đó là căn bản trí. Tuệ đó có thể 

chính chúng ta cũng không biết, khởi tác dụng mới biết, khởi tác dụng là gì? Căn 

bản không thông qua tư duy, người khác đặt câu hỏi, quý vị tùy khẩu trả lời, giải 

đáp của trí tuệ, đó là gì?  Căn bản trí khởi tác dụng, khởi tác dụng quý vị sẽ biết. 

Không khởi tác dụng là bát nhã vô tri, đó là căn bản trí. Khởi tác dụng vô sở bất 

trí, không ai hỏi thì không biết, có người hỏi lập tức xuất hiện. Đây không phải tri 

thức, đây là trí tuệ chân thật. 

Hạ thủ, tu học nhập môn_Đức Thế Tôn thị hiện cho chúng ta thấy là phần tử 

tri thức. Phần tử tri thức họ không thượng không hạ, hàng thượng thượng căn gọi 

là nghe một mà ngộ đến ngàn lần. Như Lục Tổ Huệ Năng là hàng thượng thượng 

căn, ngài không cần học, ngài vừa nghe lập tức thấu triệt, giác ngộ. Hạng người 

này rất ít, vô cùng ít. 

Còn người hạ ngu, họ không biết gì cả, họ cũng không muốn biết, dạy họ một 

câu A Di Đà Phật là niệm đến cùng, một ngày niệm đến tối, suốt đời không thiếu 

ngày nào, niệm mấy năm họ biết trước giờ chết, thật sự vãng sanh, đây là hàng hạ 

hạ căn. Hạ hạ căn và thượng thượng căn rất dể độ. Hàng hạ căn nghe lời, thành 

thật,  y  giáo  phụng  hành.  Hai  hạng  người  này  gặp  được  Tịnh  độ,  không  có  ai 

không vãng sanh, chắc chắn vãng sanh, quả báo vô cùng thù thắng. 

530  Tập 517 



Hạng trung căn rất phiền phức, đây là phần tử tri thức. Nếu nói họ hiểu, cũng 

rất có giới hạn. Nếu nói họ không hiểu, họ biết cũng không ít, tư tưởng của họ rất 

hổn  loạn,  mà  đa  phần  còn  hay  ngạo  mạn,  không  phục  người  khác.  Tập  khí  của 

hạng người này, từ xưa đến nay tập khí của người đọc sách là hiếu thắng, thích 

biện luận với người khác, lòng tự tin rất mạnh, tâm hiếu thắng cũng rất mạnh mẽ, 

không chịu thua, người xưa gọi là văn nhân tập khí.Tập khí này đối với việc tu 

hành mà nói là chướng ngại lớn nhất, kiêu ngạo và keo kiệt có quan hệ liên đới. 

Người đọc sách hiểu được rất nhiều, khi dạy người khác không chịu dạy tất cả, 

giữ  lại  một  ít  cho  mình,  vì  sao  vậy?  Vì  sợ  người  khác  hơn  mình,  họ  không  thể 

không phòng, đây cũng là tập khí bình thường từ xưa đến nay. Người đọc sách 

thánh  hiền,  học  theo  thánh  hiền,  nhưng  học  không  giống  họ  đều  là  vì  nguyên 

nhân này. 

Trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn,  ông  Liễu  Phàm  xem  người  chính  là  xem  điểm 

này, xem những người đọc sách này. Nếu như những người đọc sách này đối đãi 

người, đối đãi người không bằng mình đều rất khiêm tốn, rất cung kính, ông Liễu 

Phàm  nói:  Người  này  đi  dự  thi  nhất  định  thi  đậu.  Trong  đời  ông  thấy  qua  rất 

nhiều  người,  ông  nói  thi  đậu  hầu  như  không  nói  sai,  đều  bị  ông  nói  rất  chuẩn. 

Ông không biết xem tướng, cũng không biết đoán mệnh, vì sao lại xem chính xác 

như vậy? Khiêm cung là đức, người này có đức, tổ tông có đức, bản thân có đức, 

làm gì có đạo lý không thi đậu!      Thi đậu hay không không phải ở học vấn. 

Trong sách tịch cổ nói: Vận mệnh chiếm 70%, còn học vấn chỉ chiếm 30%. Dù 

cho học vấn tốt mà không có phẩm đức sẽ không thi đậu. 

Dũ Tịnh Ý Ngộ Táo Thần Ký, chư vị đồng học đều rất quen thuộc. Dũ Tịnh Ý 

tham  gia  thi  nhiều  lần  nhưng  đều  không  đậu,  thực  sự  có  tài,  học  hành  quả  là 

không tệ, nhưng khuyết điểm và tập khí quá sâu nặng. Cũng coi như ông ta còn 

một  chút  lương  tâm,  nên  táo  thần  đã  cứu  ông  ta.  Ông  ta  gặp  táo  thần,  táo  thần 

hiện thân nói pháp, nói ra tất cả những khuyết điểm tập khí của ông ta. Ông thừa 

nhận,  sửa  đổi  bản  thân,  sau  đó  lại  tham  gia  thi,  ông  đã  thi  đậu.  Ông  thi  đậu  cử 

nhân,  lại  thi  đậu  tiến  sĩ,  nhưng  cũng  đã  già.  Tao  ngộ  suốt  một  đời  khiến  lòng 

nguội lạnh, chỉ muốn sống một cuộc đời bình an là đủ, danh văn lợi dưỡng đều 

buông hết, đi theo con đường dạy học, dạy tư thục. 

Những trường hợp này đều là hiện thân thuyết pháp, giáo hóa chúng ta. Ngày 

nay  chúng  ta  gặp  được  là  tình  huống  gì,  mấy  ngàn  năm  lịch  sử  trong  quá  khứ 

chưa từng có, xã hội hỗn loạn, địa cầu thiên tai dồn dập. Văn minh khoa học kỹ 

Tập 517  531 



thuật không đem đến an lạc cho chúng ta, chỉ đem đến cho chúng ta sự uy hiếp, 

thân tâm bất an. Uy hiếp lớn nhất cho nhân loại ngày nay, tuy không biểu hiện ra 

bên ngoài, nhưng trong lòng mỗi người đều cảm nhận rất sâu sắc là: Chiến tranh 

hạt nhân và chiến tranh hóa học. Đây là chiến tranh hủy diệt sanh mạng trên địa 

cầu,  tất  cả  sinh  mạng  đều  biến  mất  khỏi  địa  cầu.    Lúc  này  chúng  ta  tự  nhiên  ý 

thức  được,  người  xưa  thông  minh  trí  tuệ,  vì  sao  không  phát  triển  theo  phương 

hướng này? Bây giờ hoàn toàn hiểu được, nếu nói người xưa mấy ngàn năm trước 

phát triển về mặt khoa học kỹ thuật, có lẽ địa cầu đã bị hũy diệt từ lâu. Chúng ta 

thật sự quan sát một cách tỉ mỉ vi tế, lãnh hội một cách sâu sắc rằng: Khoa học kỹ 

thuật không phải là phương pháp tốt. Có thể không cần thiết, để nhân loại sống 

một cuộc đời an định, thái bình, hạnh phúc, mỹ mãn. Cổ nhân thường nói: Cuộc 

sống  sung  mãn  thơ  tình  họa  ý,  tốt  đẹp  biết  bao!  Hiện  nay  không  có.  Hiện  nay 

không có tâm tình này, thơ tình họa ý tâm sẽ bình tĩnh, tâm là định, tâm hiện nay 

rất  nông  nỗi,  rất  trôi  nỗi.  Không  những  họ  không  thể  sáng  tạo,  mà  năng  lực 

thưởng thức cũng không có, tự nhiên khiến những người này tự hỏi lại, rốt cuộc 

con người đến thế gian là có ý gì? Có giá trị gì? Con người đến thế gian này biến 

thành không có chút giá trị nào, không có chút giá trị gì để nói. 

Đức  Phật  nói  rất  hay:  Nhân  sanh  thù  nghiệp,  câu  nói  này  quá  thích  đáng. 

Những nghiệp báo chúng ta tạo trong đời quá khứ, chúng ta đến thế gian này để 

trả nghiệp báo. Đức Phật cũng nói rất rõ ràng về nghiệp báo, báo ân, báo oán, đòi 

nợ,  trả  nợ.  Chúng  ta  đến  thế  gian  để  làm  những  việc  này,  điều  này  không  cần 

thiết, ân phải báo, nhưng oán nên bỏ qua tất cả, hà tất như vậy? Đòi nợ hay trả nợ 

đều không cần, quả thật chẳng có chút ý nghĩa nào. 

Khó  khăn  lắm  chúng  ta  mới  gặp  được  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  ngày  xưa 

đây là điều rất bình thường, nhân duyên này quá thù thắng. Trên mảnh đất lớn 

của Trung quốc, bất luận là vùng đất nào, quý vị đều có thể học được giáo huấn 

của thánh hiền, nó phổ cập khắp nơi. Nhưng hiện nay  không còn, đứt đoạn rồi, 

địa tầng đã đứt gãy, biến thành vô cùng hy hữu. Ngày xưa Phật pháp cũng rất phổ 

biến,  trong  thôn  trang  hay  nơi  hẻo  lánh  đều  có  chùa,  hiện  nay  không  còn,  đều 

biến thành hiếm hoi. Nên khi gặp, quả thất khó được, quá hy hữu, thật sự đã gặp 

được, thật sự thấu triệt và y giáo phụng hành, như vậy lần này đến thế gian rất có 

giá trị! 

Ngoại  duyên  thì  sao?  Ngoại  duyên  tốt,  vì  sao  vậy?  Vì  hoàn  cảnh  bắt  buộc 

chúng ta không thể không làm. Nếu ngoại duyên là thái bình thạnh thế, là một đất 

532  Tập 517 



nước văn hóa lễ nhạc, chúng ta không nỡ rời xa, cảm thấy ở đây rất tốt. Hiện nay 

gặp  quá  nhiều  thiên  tai,  nên  nhanh  chóng  vãng  sanh,  là  nhân  duyên  tốt,  nghịch 

tăng thượng duyên. Ngày xưa còn có thể từ từ, thời gian chúng ta có nên cứ từ từ. 

Bây  giờ  không  có  thời  gian,  không  kịp  nữa  rồi.  Cần  phải  buông  bỏ  vạn  duyên, 

phải  nhất  tâm  niệm  Phật,  quả  thật  thay  đổi  được  tâm  chúng  ta,  thanh  trừ  tất  cả 

những thứ tạp nham trong lòng, sau đó đưa Phật A Di Đà vào. Tự tâm chúng ta là 

Phật A Di Đà, Phật A Di Đà tức là tâm tôi, tuyệt đối đừng để lương tâm mình làm 

thành thùng rác cho bên ngoài. Những thứ dơ bẩn người ta không cần, quý vị đều 

ghi nhớ hết trong lòng, như vậy quý vị trở thành thùng đựng rác bên ngoài, như 

vậy  là  sai  lầm,  sai  triệt  để.  Đây  là  một  người  hồ  đồ,  không  phải  người  thông 

minh. Người thông minh trong lòng là Phật, là Bồ Tát, là thánh hiền. 



Đây mới gọi là: “Tẩy trừ tâm cấu”. “Ngôn hành trung tín”. Ngôn là ngôn ngữ, 

hành là hành vi, hành động. Trong Tiên Chú nói: “Làm y như lời nói, lời nói đi 

đôi với việc làm, gọi là trung tín”.  Trung tín là gì? Nghĩa là trong ngoài tương 

ưng, tức là tâm và miệng là một không phải hai. Những gì tôi nói ra nhất định làm 

được,  tôi  làm  được  mới  nói,  tôi  làm  không  được  sẽ  không  nói.  Nói  được  nhất 

định phải làm được, đây gọi là trung tín. 

Quý vị xem ý nghĩa của chữ trung, tâm không lệch lạc, không tà ngụy gọi là 

trung.  Nếu  như  tâm  lệch  lạc  tà  ngụy,  tà  tri  trà  kiến,  trung  sẽ  mất  đi.  Chúng  ta 

không cần hỏi người khác, quan trọng nhất là độ bản thân mình trước. Tôi có chữ 

trung này hay không, nếu như thiếu chữ trung này: Bất trung, bất hiếu, bất nhân, 

bất nghĩa. 

Ngày nay chúng ta học Phật đã hiểu, nên nhanh chóng quay đầu, phải xóa chữ 

“Bất” đó đi, phải học trung, học hiếu, học nhân, học nghĩa. Đầy đủ nhân cách, đời 

sau  không  bị  mất  thân  người.  Nên  nhớ  rằng,  Phật  Bồ  Tát  cũng  là  con  người, 

thánh  hiền  cũng  là  con  người  bình  thường  như  chúng  ta,  người  là  gì?  Người  là 

trung hiếu nhân nghĩa, còn như bất trung, bất hiếu, bất nhân, bất nghĩa là không 

phải người. Họ không thể làm thánh làm hiền, họ không thể làm Phật làm Bồ Tát. 

Đạo  lý  này,  sự  thật  này,  chúng  ta  không  thể  không  hiểu.  Khi  hiểu  rõ  rồi,  vậy 

chúng ta nên bắt đầu học Phật từ đâu? Chính là bắt đầu học từ đây. Bất nhân, bất 

nghĩa, bất trung, bất hiếu đều là tâm cấu uế, tâm này rất dơ bẩn. Hiếu để trung tín 

nhân ái hòa bình, tâm này phóng quang, đó là tánh đức. Ngũ thường, tứ duy, bát 

đức là tánh đức, nó sẽ phóng quang, nhất định không bị nhiễm ô. Bởi thế trong 

Tập 517  533 



cuộc sống hằng ngày, nhất định phải học lời nói đi đôi với việc làm, việc làm đi 

đôi với lời nói. “Biểu lý tương ưng”. Biểu là bên ngoài, lý là nội tâm, nội tâm với 

bên ngoài nhất trí, không gạt mình gạt người. 

Bên dưới nói: “Cứ Tịnh Ảnh ý”, ý của đại sư Tịnh Ảnh. “Biểu chỉ cho ngôn 

ngữ,  lý  chỉ  cho  tâm”.  Tịnh  Ảnh  Sớ  lại  nói:  “Lời  nói  bên  ngoài  tâm  bên  trong, 

ngôn ngữ không trái với tâm, nên gọi là tương ưng. Nên tâm khẩu nhất như, gọi 

là trong ngoài tương ưng”. Trong Tư Quảng Kỳ Nghĩa nói, dẫn chứng nói: Biểu 

là biểu hiện, biểu hiện ra bên ngoài, tất cả đều là biểu.      Hay nói cách khác đi 

đứng ngồi nằm của chúng ta đều là biểu, ngôn đàm cử chỉ đều là biểu, biểu hiện 

ra bên ngoài. Chúng ta nói biểu hiện trong cuộc sống, biểu hiện trong công việc, 

biểu hiện trong xử sự đối nhân tiếp vật. 

Lý là nội tâm, nội tâm là gì? Nội tâm là nhân lễ nghĩa trí tín, là lễ nghĩa liêm 

sĩ, là hiếu để trung tín nhân ái hòa bình. Đây là giáo huấn ngàn vạn năm trước của 

tổ tông truyền lại, toàn là tánh đức, những thứ này là bản năng trong tự tánh, nó 

vốn có. Hoàn toàn biểu diễn trong cuộc sống hằng ngày, biểu diễn ra bên ngoài. 

“Nội ngoại nhất như gọi là tương ưng, tức là trực tâm”. Trong Phật pháp đại 

thừa gọi là tâm bồ đề, điều đầu tiên gọi là trực tâm. Trong Khởi Tín Luận dùng 

danh từ này, tâm bồ đề là trực tâm, thâm tâm, đại bi tâm, gọi là tam tâm, hợp lại 

gọi  là  tâm  bồ  đề.  Trực  tâm  là  thể,  là  chân  tâm,  người  xưa  gọi  là  bản  tánh  bản 

thiện, bản tánh đó chính là trực tâm. 

Tịnh  Danh  Kinh  dạy  _Kinh  Duy  Ma  Cật  nói:  “Trực  tâm  là  đạo  tràng”.  Đạo 

tràng nghĩa là gì? Chư Phật Như Lai, đại đạo ở đâu thì ở đó gọi là đạo tràng, cổ 

thánh tiên hiền, nơi hành đạo gọi là đạo tràng. Hành đạo, sinh hoạt là hành đạo. 

Họ ở đâu thì nơi đó gọi là đạo tràng, không nhất định là chỉ chùa chiền am đường, 

không phải vậy. 

Lúc Đức Phật tại thế, không có thành lập đạo tràng, vậy đạo tràng của Phật ở 

đâu? Ngài ở đâu, ở đó chính là đạo tràng. Ngài giáo hóa ở đâu, ngài biểu diễn ở 

đâu, nơi ngài dạy chính là đạo tràng. Ở đây nói quá hay, trực tâm là đạo tràng. 

Nếu  người  này  trực  tâm,  trực  tâm  chính  là  trong  ngoài  nhất  như,  trong  ngoài 

tương ưng, tâm và khẩu là một không phải hai, đây chính là đạo tràng. Người này 

ở đâu, nơi đó chính là đạo tràng. Bởi thế trực tâm là thể, thâm tâm là tự thọ dụng, 

tự  thọ  dụng  gọi  là  pháp  hỷ  sung  mãn,  như  Khổng  tử  nói  là  không  có  gì  vui 

bằng_tự  thọ  dụng.    “Học  nhi  thời  tập  chi”,  họ  đã  học  được  giáo  dục  của  thánh 

hiền,  thời  tập  là  gì?  Thực  hành  toàn  bộ,  thực  hành  trong  cuộc  sống,  thực  hành 

534  Tập 517 



trong xử sự đối nhân tiếp vật, rất an vui, không có gì vui bằng. Trong Phật pháp 

gọi là pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, đối nhân tiếp vật đều hoan 

hỷ, tuyệt đối chân thật không chút hư vọng, thành ý chân tâm, an vui biết chừng 

nào! Dùng thành ý, dùng chân tâm đối đãi với mọi người mọi vật, không hề có 

chút hư ngụy, không hề có chút giả tạo. Quý vị xem cuộc sống của họ sung mãn 

biết  bao,  cuộc  sống  của  họ  mỹ  mãn  biết  bao,  cuộc  sống  của  họ  mới  chân  thật 

hạnh phúc. Điều này không liên quan gì đến tiền tài và địa vị. Địa vị rất cao, làm 

đến  Đế  vương,  giàu  có  nhất  nước,  nhưng  họ  không  chút  an  vui,  vì  sao  vậy? 

Người ta giao tiếp với họ đều là hư tình giả ý, ai dùng chân tâm với họ? Chúng ta 

xem từ trên lịch sử, có được mấy vị đến vương là “không có gì vui bằng, pháp hỷ 

sung mãn”? Quý vị thử tìm xem, tìm không thấy người nào. Như vậy mới biết 

việc học rất đáng quý. Phu tử nói: “Học nhi thời tập chi bất diệc duyệt hồ”, nên 

học là đáng quý nhất. Học không liên quan gì đến phú quý, điều gì đáng quý? Họ 

được pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, cuộc đời họ quả thật an vui 

hạnh phúc. Thầy Phương Đông Mỹ nói: Hưởng thụ cao nhất của đời người, thật 

khiến người ta hâm mộ. 

Chúng ta xem tiếp đoạn kinh văn bên dưới:“Nhân năng tự độ, chuyển tướng 

chửng tế, chí tâm cầu nguyện, tích lũy thiện bổn, duy nhất thế tinh tấn cần khổ, tu 

du gian nhĩ. Hậu sanh vô lượng thọ quốc, khoái lạc vô cực, vĩnh bạt sanh tử chi 

bổn, vô phục khổ não chi hoạn, thọ thiên vạn kiếp, tự tại tùy ý. 

Hai câu trước: “Nhân năng tự độ”, mới “chuyển tướng chửng tế”, cũng chính 

là  nói,  quý  vị  tự  độ  là  cần  thiết,  sau  đó  mới  có  thể  giúp  người  khác,  Còn  như 

không thể tự độ, quý vị không có năng lực giúp người khác. Chúng ta xem chú 

giải của Hoàng Niệm Tổ: 

“Đoạn trên nói rõ sanh tử luân hồi, ưu khổ không dứt, khuyên họ lìa xa, là vì 

chán  ghét  nên  xa  rời  cõi  Ta  Bà.  Đoạn  này  khuyên  cầu  sanh  Tịnh  độ,  tức  là  vui 

thích cầu sanh Cực Lạc. Tám chữ: “ghét bỏ Ta bà, vui cầu Cực Lạc”, là điều kiện 

không thể thiếu của người tu Tịnh độ, người cầu vãng sanh, vì sao vậy? Vì quý vị 

không chịu xã bỏ thế giới này, như vậy làm sao vãng sanh được? Nếu muốn vãng 

sanh phải buông bỏ hết tất cả những gì của thế gian, không có chút vướng  mắc 

nào, như vậy  mới có thể bình an ổn định đến thế giới Cực Lạc, có chút vướng 

mắc nào thì chẳng thể đến đó được. 

Thật sự nghĩ thông suốt, hiểu rõ mới chịu hạ quyết tâm, vì sao vậy? Sống ở 

thế giới Ta bà từ rất lâu, vô lượng kiếp đến nay đều ở đây,  một khi sắp đi hình 

Tập 517  535 



như rất khó phân khó xả, có tâm tình này. Bởi thế  khi chưa hiểu rõ  ràng  minh 

bạch,  họ  không  xả  bỏ  được.  Thế  giới  Cực  Lạc  rất  tốt,  không  tệ,  Phật  A  Di  Đà 

cũng rất tôn trong họ, nhưng thêm vài ngày nữa tôi đi có được chăng. Ý niệm này 

vừa sanh khởi, coi như cơ duyên đời này đã bỏ lỡ, lần sau gặp lại không biết đến 

đời nào kiếp nào, rất khó nói. Nên cần có trí tuệ chân thật, có cảnh giác cao độ, 

lần này gặp được  tôi không thể bỏ qua, tôi thà đến thế giới Cực Lạc rồi  trở lại. 

Trở về lại là Bồ Tát, không còn mê hoặc, đến đi tự tại, muốn đến thì đến, muốn đi 

là đi, người thế gian này không làm được. 

Vãng sanh thế giới Cực Lạc là nhập quốc tịch của họ, cầm hộ chiếu của họ, 

thông hành tự tại khắp biến pháp giới hư không giới. Hộ chiếu của thế giới Ta bà 

chúng ta, họ không thừa nhận, không đi đâu được cả. Nên thật sự nghĩ thông, thì 

nhất định phải đi. 

“Trong  Di  Đà  Yếu  Giải  lấy  ghét  bỏ  Ta  bà,  vui  cầu  Cực  Lạc  làm  nguyện”, 

nguyện này là gì? Là nguyện sanh Tịnh độ. “Lại lấy tín nguyện trì danh làm nhất 

thừa nhân nhân”, tôi nguyện đi, nhưng đi như thế nào? Tín, nguyện, trì danh quý 

vị sẽ đi được. Trong đời này của chúng ta chỉ làm ba việc này. Làm ba việc này 

thông thường nói, Phần tử tri thức đọc kinh là quan trọng, nhất định phải bắt đầu 

từ việc đọc kinh, không có căn bản này, tín nguyện không kiên cố. Đọc kinh chỉ 

nên đọc bộ Kinh Vô Lượng Thọ, hoặc là Kinh A Di Đà.       Kinh A Di Đà và 

Kinh Vô Lượng Thọ là cùng một bản, một kinh gọi là đại bổn, còn một kinh gọi 

là tiểu bổn. Văn tự có ít nhiều không giống nhau, nghĩa lý hoàn toàn tương đồng, 

cho nên thuộc về đồng bộ. Nhưng Kinh Vô Lượng Thọ nói tường tận, Kinh Di Đà 

nói đơn giản. Tường tận có ưu điểm, giúp chúng ta đoạn nghi sanh tín, kiên định 

tín nguyện, có được ưu điểm này. Đọc, mỗi ngày phải đọc kinh văn, coi việc đọc 

kinh văn như khóa tu cần thiết của chúng ta, khóa tụng sáng và tối. 

Lúc  Hoằng  Nhất  đại  sư  còn  tại  thế,  ngài  là  một  phần  tử  tri  thức.  Khóa  tụng 

sáng tối của ngài là tụng Phẩm Phổ Hiền Bồ Tát Hạnh Nguyện, ngài có thể tụng 

thuộc làu Phẩm Hạnh Nguyện này. Có thể thấy ngài rất chuyên cần, đọc thời gian 

rất dài. 

Bản hội tập Kinh Vô Lượng Thọ xuất hiện, quả là hy hữu khó được. Không 

có  những  câu  thâm  thúy  khó  hiểu,  nên  khi  đọc  rất  thông  suốt,  giống  như  văn 

chương của người Trung quốc viết vậy. Nguyên văn Kinh Vô Lượng Thọ có chổ 

khó đọc, đây là do phiên dịch không được lý tưởng lắm. Nhưng bản hội tập này 

lại  rất  hay,  những  đoạn  khó  đọc,  không  lưu  loát  đều  không  cần.  Khi  hội  tập  đã 

536  Tập 517 



xóa đi những phần đó, chọn ra những văn từ vô cùng lưu loát, biên tập lại thành 

một bản. Điều này đối với chúng sanh 9000 năm trong thời mạt pháp mà nói, là 

đại ân đại đức, bản này chúng ta càng đọc càng thích. 

Chú  giải  là  giúp  chúng  ta  hiểu  rõ  kinh  văn,  giúp  chúng  ta  nhận  thức  về  thế 

giới  Cực  Lạc,  nhận  thức  về  Phật  A  Di  Đà.  Nên  lấy  việc  đọc  kinh  làm  chủ,  còn 

việc nghiên cứu kinh điển là trợ duyên, khách chủ phải nhận thức rõ ràng. Mục 

tiêu chỉ có một, là quyết định cầu sanh Tịnh độ, quyết định gặp Phật A Di Đà, tín 

tâm này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Nếu như có nghi hoặc, rất có thể đọa vào 

biên  địa  nghi  thành,  tạo  nên  chướng  ngại  cho  bản  thân,  đây  là  điều  không  cần 

thiết. Nên tín- nguyện- hạnh, trì danh chính là hạnh, ba điều kiện này phải đầy đủ 

viên mãn. 

“Nên biết Thế Tôn khuyến dụ, vãng sanh chính là điều thiết yếu”, thiết yếu là 

khai thị quan trọng nhất. “Trong đoạn này người có thể tự độ, tức là độ tự thân. 

Đoạn kinh văn trên nói, biết khổ nên chán ghét xa lìa, rửa sạch tâm cấu nhiễm, 

trong ngoài tương ưng...là những gì trong đoạn kinh văn nói, là tự lợi hành”. 

Những đoạn kinh văn này đều là nói đến tự lợi, dùng phương pháp gì để rửa 

sạch  tâm  cấu  uế  của  chúng  ta?  Chính  là  dùng  cách  niệm  Phật,  không  dùng  gì 

khác.  Các  bậc  đại  đức  trong  Tông  môn  nói:  “Không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác 

chậm”. Ngày nay chúng ta nói: Không sợ niệm khởi, niệm là vọng niệm, chỉ sợ 

niệm chậm. Niệm thứ hai chính là niệm Phật, niệm đầu tiên là phiền não, là tập 

khí, là vọng niệm, niệm thứ hai là Phật niệm. Phật hiệu phải nhanh, phải tiếp theo 

lập tức, đây đều thuộc về tự lợi. 

“Trong ngoài tương ưng”, trong này còn có một ý nghĩa khác nữa. Trong lòng 

tôi  là  Phật  A  Di  Đà,  bên  ngoài  cũng  toàn  là  Phật  A  Di  Đà.  Tôi  thấy  tất  cả  mọi 

người đều là Phật A Di Đà, thấy tất cả sự vật đều là Phật A Di Đà, quí vị đã thành 

Phật. Vì sao vậy? Vì cảnh tùy tâm chuyển, tâm là Phật A Di Đà thì tất  cả cảnh 

giới  bên  ngoài  đều  là  Phật  A  Di  Đà.  Nếu  tâm  là  thiện  thì  cảnh  giới  bên  ngoài 

không  có  gì  bất  thiện,  còn  như  tâm  là  ác  thì  cảnh  giới  bên  ngoài  không  có  gì 

không ác, một tức tất cả, tất cả tức một. Đạo lý này trong kinh điển đại thừa nói 

rất nhiều, đặc biệt là Kinh Hoa Nghiêm, không thể không ghi nhớ điều này. 

Thập  đại  nguyện  vương  của  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  tự  nhiên  được  mà  thực  hiện 

được. Mười nguyện Phổ Hiền và nguyện của Bồ Tát đại thừa có gì khác nhau? 

Dùng  tâm  khác  nhau.  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dùng  tâm  chính  là  Phật  A  Di  Đà.  Tôi 

thường nói để Phật A Di Đà trong lòng, tâm là A Di Đà Phật, đó chính là Bồ Tát 

Tập 517  537 



Phổ Hiền. Nên thế giới tây phương Cực Lạc là pháp giới của Bồ Tát Phổ Hiền. 

Phẩm thứ hai- Đức Tuân Phổ Hiền trong kinh này nói, quý vị đến thế giới Cực 

Lạc là tu pháp môn gì? Tu hạnh Phổ Hiền, cương lĩnh chung của hạnh Phổ Hiền 

chính  là  thập  đại  nguyện  vương,  nguyện  đầu  tiên  là  lễ  kính  chư  Phật.  Tất  cả 

chúng sanh đều là Phật, chỉ có mình tôi là phàm phu, đây là Bồ Tát Phổ Hiền. 

Thật ra, trong lòng quý vị tất cả chúng sanh đều là Phật, thì bản thân quý vị cũng 

đã thành Phật. Vì sao còn nói chỉ có mình tôi là phàm phu? Đây chính là tiếp dẫn 

chúng sanh, giáo hóa chúng sanh, thật sự thành Phật là hạ xuống thấp nhất. Quý 

vị  xem  đưa  lục  đạo  chúng  sanh,  và  chúng  sanh  ác  đạo  lên,  quý  vị  đều  là  Phật, 

thành kính khiêm hòa thật sự đã được thực hiện. Cách tiếp dẫn chúng sanh này là 

dùng  thân  hành  ngôn  giáo,  tôi  làm  ra  cho  quý  vị  thấy,  để  quý  vị  thấy  rõ  ràng, 

nghe rõ ràng, lãnh hội tường tận,  mới có thể thấu triệt chân thật nghĩa của Như 

Lai. Làm ra cho người khác thấy, trên thực tế chính là tứ đức trong Hoàn Nguyên 

Quán: “oai nghi hữu tắc”, đó là độ chúng sanh. 

Chuyển tưởng chửng tế là hành lợi tha, tức là điểm thứ hai mà Đức Thế Tôn 

khai thị. Chửng tức là cứu, gọi là triển chuyển cứu độ người khác, tức là chúng 

sanh vô lượng thệ nguyện độ. Phát đại tâm tự giác giác tha này, chỉ có niệm danh 

hiệu Phật, mới khế hợp tôn chỉ của kinh này. Tông của kinh này là gì? Chính là 

tôn chỉ, chính là tám chữ: “phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”, đây là tông 

chỉ của kinh này. 

“Đã phát đại tâm, thì nên lấy tâm chí thành, tích lũy thiên bổn, để cầu được 

diệu  quả  của  nguyện  này”.  Vấn  đề  này,  Đức  Thế  Tôn  đã  từng  biểu  diễn  cho 

chúng ta thấy, ngài dùng tâm  chân thành biểu diễn suốt 49 năm, biễu diễn điều 

gì?  Bốn  chữ  này  nói  rất  hay:  “Tích  lũy  thiện  bổn”.  Khi  mình  khai  ngộ  rồi  thì 

không còn là chính mình nữa, biến pháp giới hư không giới là chính mình. Người 

khác không biết, nhưng bản thân ngài rất rõ ràng. Bồ Tát không biết, nhưng tất cả 

chư Phật Như Lai đều rõ ràng. Vì sao vậy? Vì đã nhập vào cảnh giới của Phật, 

cảnh giới Phật là không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp 

trước. Cảnh giới này gọi là đại bát niết bàn, tịch tịnh niết bàn. Từ trong tịch tịnh 

niết bàn sanh khởi đại từ  đại bi, phổ độ chúng sanh, đây gọi là đại thừa. Trong 

niết bàn không sanh đại từ đại bi, không sanh đại nguyện phổ độ chúng sanh, như 

vậy  không  gọi  là  Bồ  Tát,  mà  gọi  là  tiểu  thừa.  Sanh  khởi  đại  từ  đại  bi  phổ  độ 

chúng sanh, gọi là chuyển tiểu thành đại. Niết bàn của tiểu thừa là thanh tịnh tịch 

diệt, chỉ đoạn kiến tư phiền não, chưa đoạn trần sa phiền não. Cũng chính là nói 

538  Tập 517 



họ  chưa  đoạn  phân  biệt,  chưa  đoạn  khởi  tâm  động  niệm.            Niết  bàn  của  tiểu 

thừa, địa vị của họ ở đâu? Địa vị  Thanh văn trong tứ thánh pháp giới,  họ đã ra 

khỏi lục đạo. Ngoài lục đạo thì Thanh văn và Duyên giác, hai địa vị này đều là 

tiểu  thừa,  tâm  bồ  đề  chưa  phát,  cũng  chưa  phát  đại  từ  đại  bi  và  nguyện  phổ  độ 

chúng  sanh.  Đến  khi  nào  mới  có  thể  phát?  Viên  giáo  sơ  trú  trong  Kinh  Hoa 

Nghiêm, thật sự đã buông bỏ khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm chính là 

căn bản vô minh. Buông bỏ nó, mười pháp giới liền biến mất, mười pháp giới là 

giả, chỉ là một giấc mộng, buông bỏ mộng liền tỉnh lại ngay. Tỉnh lại là nhất chấn 

pháp giới, là cõi thật báo trang nghiêm. 

Địa vị thấp nhất trong cõi thật báo trang nghiêm là sơ tín, nhưng sơ tín trong 

lục đạo mà nói là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. Lúc 

này thật là chuyển nhỏ thành lớn, họ có đại từ đại bi, có đại nguyện phổ độ chúng 

sanh, có tâm từ bi chịu khổ thay chúng sanh, bằng lòng biểu diễn, làm mô phạm. 

Oai nghi hữu tắc chính là biểu diễn là  mô phạm, Đức Thế Tôn bát tướng thành 

đạo là biểu diễn. Cần tu giới định tuệ, diệt trừ tham sân si là mô phạm, giới định 

tuệ của ngài đã viên mãn, từ lâu đã dập tắt tham sân si. Ngài biểu diễn trên đài 

cho chúng ta xem, đây gọi là từ bi tột cùng. 

Bởi thế người phát tâm bồ đề nhất hướng chuyên niệm, đã phát đại tâm, tức 

dùng tâm chí thành để biểu diễn, tích lũy gốc thiện, gốc thiện là gì? Trái với tam 

ác, ngũ ác chính là gốc thiện, vì tam ác ngũ ác là gốc ác, là căn bản của tất cả ác 

nghiệp. Trái với những thứ này là gốc thiện: Không tham, không sân, không si, 

không  mạn,  không  nghi,  tất  cả  thiện  pháp  của  thế  xuất  thế  gian,  đều  sanh  ra  từ 

đây. Tâm chúng ta vốn rất trong sáng, vốn là thanh tịnh. 

Ngài Huệ Năng nói rất hay, hiện nay vẫn trong sáng, vẫn thanh tịnh, xưa nay 

chưa từng ô nhiễm. Giống như là bị nhiễm ô, kỳ thật không có, nhiễm ô là ai? Là 

A lại da, A lại da bị nhiễm ô, bị ai nhiễm ô? Bị Mạt na nhiễm ô, Mạt na không 

phải là thứ tốt, nó gọi là ý nhiễm ô, vì sao ý nhiễm ô? Vì trong nó có tham sân si. 

Trong kinh luận duy thức nói: Tứ đại phiền não thường tương tùy, nên cơ bản 

của Mạt na chính là tứ đại phiền não. Đầu tiên là ngã kiến, Mạt na là ngã chấp, 

ngã kiến. Chấp trước một phần kiến phần của A lại da, kiến phần của A lại da là 

vô lượng vô biên vô tận vô số, nó chỉ chấp trước một phần, xem phần này là tâm 

của mình. Đây là vọng tâm, là gốc của phiền não. Từ đây dấy khởi lên điều gì? 

Ngã ái.      Quý vị xem có cái ta_Ngã kiến, liền sinh ra ngã ái, ngã ái là tham. Ngã 

si  là  ngu  si.  Ngã  mạn,  mạn  là  sân  nhuế.  Kiến  ái  si  mạn,  bốn  đại  phiền  não  này 

Tập 517  539 



thường  tương  tùy  không  gián  đoạn.  Nếu  như  đoạn  tận  bốn  đại  phiền  não  này, 

không còn nữa, chuyển Mạt na thành bình đẳng tánh trí, đây chính là pháp thân 

Bồ Tát. Pháp thân Bồ Tát chuyển bát thức thành tứ trí, siêu việt mười pháp giới, 

không  ở  trong  mười  pháp  giới  nữa.  Chúng  ta  biết,  nên  chuyển  như  thế  nào? 

Buông bỏ bốn đại phiền não này, phá thân kiến, là trí tuệ chân thật! 

Tuy  Kinh  Kim  Cang  không  dài,  nó  phân  trước  sau  hai  phần:  Phần  trước  là 

phá tứ tướng, phần sau là phá tứ kiến. Phá tứ tướng có thể thoát ly luân hồi lục 

đạo, phá tứ kiến có thể siêu việt mười pháp giới. Nửa bộ sau của Kinh Kim Cang 

là nói: “Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến”, đã phá 

tứ kiến. Phá tứ kiến là viên giáo sơ trú Bồ Tát. Còn phá tứ tướng là tiểu thừa Tu 

đà hoàn, bắt đầu phá tứ tướng. 

Hoa  Nghiêm  là  đại  thừa,  sơ  tín  vị  trong  thập  tín,  họ  đã  phá  phiền  não  tức 

bằng với tiểu thừa Tu đà hoàn, chứng được vị bất thoái. Họ đạt được địa vị đầu 

tiên trong tam bất thoái, tuyệt đối không thoái chuyển làm phàm phu, họ thật sự 

là đệ tử Phật, không còn đọa vào tam ác đạo. Cũng chính là nói, tuyệt đối không 

còn bị tham sân si chi phối. 

Điểm thứ hai mà Đức Thế Tôn khai thị chính là cứu vãn: Triển chuyển cứu 

độ tha thân, tức là chúng sanh vô biên thệ nguyện độ. Phát đại tâm tự giác giác 

tha  này,  chính  là  niệm  danh  hiệu  Phật.  Tương  ưng  với  tôn  chỉ  của  kinh  này  là: 

“Phát bồ đề tâm, nhất hướng chuyên niệm”. Đã phát đại nguyện, nhất định phải 

lấy tâm chí thành để đoạn ác tu thiện, tích lũy gốc thiện. Nhất định nhận thức rõ 

ràng về thiện ác, như thế nào là thiện, như thế nào là ác. Tiêu chuẩn tuyệt đối là 

tương ưng với tánh đức, chính là thiện, còn như trái với tánh đức chính là ác. Cổ 

nhân rất coi trọng vấn đề này, người bây giờ không hiểu. Cổ nhân khởi tâm động 

niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác,  bất  luận  họ  có  được  học  hành  hay  không,  có  những  tri 

thức này hay không, họ đều hiểu được đạo lý: Tùy thuận tự nhiên. Quý vị thấy 

mùa xuân vạn vật sinh trưởng, tùy thuận tự nhiên là thương tiếc vạn vật, không 

được tổn thương nó, nó đang trong thời kỳ sinh trưởng, lúc nào cũng yêu thương, 

lúc  nào  cũng  bảo  hộ,  không  được  tổn  thương.  Mùa  hè  trưởng  thành,  mùa  xuân 

sanh mùa hè trưởng thành, mùa hè trưởng thành, phải cố gắng chăm sóc, mùa thu 

thu hoặch, có thu hoạch, mới có thể hái cây trái. Đi săn, mùa xuân không đi săn, 

vì  sao  vậy?  Vì  động  vật  đều  mang  thai,  quý  vị  không  được  tổn  thương  chúng. 

Cũng không được thả lưới bắt cá, cá nhỏ giống như trẻ con vậy, phải giúp chúng 

trưởng thành, nên bắt cá dùng lưới rất thưa, nó có thể lọt ra ngoài lưới, nó chui ra 

540  Tập 517 



ngoài lưới. Đây là gì? Đây đều là hằng thuận tự nhiên, nói như cách nói hiện nay 

là họ biết cách bảo vệ môi trường, họ nhất định không phá hoại sinh thái tự nhiên, 

yêu thương bảo hộ nó. 

Mùa đông là thời gian thu hoạch, mùa đông rất lạnh lẻo, cây lá đều rơi rụng, 

nên thu hoạch. Mùa đông là mùa con người nên nghỉ ngơi, giống như nghĩ lễ vậy. 

Nông dân suốt năm bận rộn, nhưng mùa đông đích thực họ nghỉ ngơi, kỳ nghỉ rất 

dài. Từ ngày 8 tháng chạp là nghỉ tết, theo tập tục của Trung quốc, ngày mồng 8 

tháng chạp là đưa ông táo_gọi là lạp bát, nghỉ tết đến khi nào? Ngày 2 tháng 2. 

Quý vị xem mồng 8 tháng chạp, mồng 8 tháng giêng, mồng 8 tháng hai, gần hai 

tháng. Hai tháng này là nghỉ ngơi, trời đất lạnh lẽo không thể làm việc, nên nghỉ 

ngơi, phải nghỉ ngơi để bảo dưỡng thân thể, giống như gọi là bổ sung năng lượng. 

Mùa xuân dễ làm việc, nghỉ tết đến ngày 2 tháng 2 là lễ thổ địa. 

Bây giờ không còn nữa, chỉ sợ đến ngày nghỉ lễ tết cũng không có, đây chính 

là  gì?  Phá  hoại  sinh  thái  của  chúng  ta,  phá  hoại  sinh  thái  hoàn  cảnh  sống  của 

chính mình. Cổ nhân hoàn toàn thuận theo đại tự nhiên, nên họ rất khỏe mạnh, rất 

hạnh phúc, rất an vui. Hạnh phúc an vui này, không liên quan đến giàu nghèo bần 

tiện.  Nghỉ  tết  người  nghèo  cũng  rất  hạnh  phúc,  người  giàu  tự  nhiên  giúp  người 

bần  cùng,  đây  là  gì?  Là  lúc  để  họ  tu  thiện  tích  đức.  Mùa  đông  mọi  người  đều 

không có việc làm, người nghèo cuộc sống rất khó khăn, người giàu có nhất định 

giúp đở họ. Duy chỉ có tích lũy gốc thiện, gốc thiện là không tham, không sân, 

không si, không mạn, không nghi. Nổ lực tinh cần học Đệ Tử Quy, học Cảm Ứng 

Thiên, tu Thập Thiện Nghiệp, đây là giáo dục căn bản phổ thế. Nên thời gian rảnh 

của nhà nông chính là hai tháng này, đây là  mùa đông, tức là hai tháng từ ngày 

mồng  8  tháng  chạp  đến  ngày  mồng  2  tháng  2,  trong  các  chùa  đều  lấy  thời  gian 

này giảng kinh. Vì sao vậy? Lúc này ít công việc, có rất nhiều người đến chùa ở 

lại, cư sĩ tại gia đều được, gọi là thảo kinh đơn. 

Trong chùa này giảng Kinh Pháp Hoa, họ muốn đến nghe kinh, nên ở lại đây 

một hai tháng để nghe xong bộ kinh này, tiếp thu giáo dục. Nho gia dạy học, Đạo 

gia cũng giảng đạo, trong những đạo tràng của Nho Thích Đạo đều có hoạt động. 

Họ  giảng  nội  dung  không  giống  nhau,  quý  vị  muốn  nghe  kinh  điển  gì  thì  hỏi 

thăm. Ví dụ  ở đâu giảng Kinh Hoa Nghiêm, đại khái Ngũ Đài Sơn giảng Kinh 

Hoa Nghiêm, Thiên Thai sơn giảng Pháp Hoa, giảng về thể loại này. Chùa Từ Ân 

Tây  An  giảng  về  Duy  thức,  giảng  về  kinh  luận  của  Duy  thức.  Chung  Nam  Sơn 

Tập 517  541 



giảng về giới luật. Quý vị muốn học gì thì hỏi thăm, đạo tràng nào giảng kinh gì, 

quý vị thích thì đến đó ở hai ba tháng để nghe kinh, cố gắng học tập. 

Cả Nho Thích Đạo đều giảng, Nho gia có thư viện, mô hình nhỏ chính là tư 

thục,  đa  phần  đều  lợi  dụng  từ  đường  dạy  học.  Đạo  gia  có  đạo  quán,  tất  cả  đều 

giảng kinh dạy học. Lợi dụng lúc này “để cầu được diệu quả của bổn nguyện”. 

Bên  dưới  nói:  “Gốc  thiện,  nghĩa  là  thiện  căn.  Trong  Kinh  Thắng  Man  nói: 

Gốc thiện, vốn là nhân”, cũng là nhân. “Muốn lấy thiện này làm căn bản bồ đề, 

nên gọi là gốc”. Nên căn bản của bồ đề, gốc của bồ đề là gì? Thuần thiện thuần 

tịnh. Bồ đề là trí tuệ, bồ đề là giác ngộ, tâm không thanh tịnh không thể giác ngộ, 

tâm thanh tịnh là căn bản để khai ngộ. Thế nên khai ngộ của Phật giáo là tu định, 

tu định chắc chắn phải trì giới, giới không thanh tịnh sẽ không được định, không 

có định làm sao có trí tuệ? Nên tam học giới định tuệ gọi là tam vô lậu học. 

Mục tiêu sau cùng của học Phật là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, minh 

tâm kiến tánh là ra khỏi mười pháp giới. Không phải tu Tịnh độ, đa phần đều đến 

thế giới Hoa Tạng, cõi thật báo trang nghiêm của Phật Tỳ Lô Giá Na. Người tu 

học Tịnh độ, đến thế giới Cực Lạc, cõi thật báo của Phật A Di Đà. Đây là thành 

tựu thật sự của người tu học. 

Bên dưới Hội Sớ lại nói: “cầu nguyện tức là tâm nguyện cầu vãng sanh”, quý 

vị có một tâm nguyện cầu vãng sanh. “Gốc thiện là thông các điều thiện, ngoài ra 

còn chỉ xưng danh niệm  Phật”. Câu  này trong Hội Sớ  nói rất hay, niệm  Phật là 

đại thiện, niệm Phật là thiện trong các điều thiện, không có điều thiện nào hơn 

niệm  Phật.  Vì  xưng  danh  niệm  Phật  chính  là  gốc  thiện  để  vãng  sanh  Cực  Lạc. 

Tích  lũy gốc thiện chính là nhất hướng chuyên niệm, nhất hướng  chuyên niệm 

chính là tích lũy gốc thiện, tích lũy gốc thiện chính là nhất hướng chuyên niệm. 

Bên dưới Đức Thế Tôn trùng tuyên sự vi diệu thù thắng của thế giới Cực Lạc. 

Sự vi diệu thù thắng của thế giới Cực Lạc,  mười phương chư Phật tuyên thuyết 

không  cùng  tận,  mục  đích  là  “khuyên  dụ  vãng  sanh”.  Ở  đây  Đức  Phật  khuyên 

chúng ta phải cầu sanh Tịnh độ, như vậy là đúng. 

“Tu  di”,  tu  di  là  thời  gian  bao  lâu?  Rất  ngắn,  ở  đây  Hoàng  Niệm  Tổ  đã  nói 

ra_trong  kinh  Phật  nói  về  tu  di,  48  phút  hiện  nay,  chỉ  cho  một  khoảnh  khắc, 

chứng minh thời gian này không dài. 

“Phật khuyên chúng sanh, một đời cần khổ, giống như khoảnh khắc”. Chúng 

ta ở trên thế gian này_đây là điều cần phải biết, cho dù có thể sống đến 100 tuổi, 

thực tế mà nói cũng chỉ là trong một sát na. Người trẻ tuổi cảm xúc không được 

542  Tập 517 



sắc bén như vậy, khoảng tuổi tác của tôi, cảm xúc rất nhạy bén. Chúng tôi đã trãi 

qua hơn 80 năm, từ nhỏ nhìn thấy quân phiệt cát cứ giữa chiến tranh Trung Nhật, 

chiến tranh Trung Nhật tôi mới mười mấy tuổi, kháng chiến bộc phát là năm tôi 

11 tuổi. Kháng chiến tám năm, kháng chiến kết thúc tôi 19 tuổi, giống như việc 

của ngày hôm qua vậy, mười mấy năm như một khảy móng tay. Nếu không gặp 

Phật pháp, đời này trôi qua một cách uổng phí, trôi qua không chút giá trị, không 

có chút ý nghĩa nào. 

Năm 26 tuổi tôi gặp được Phật pháp, lúc đó vô cùng cảm thán, tại sao không 

gặp  sớm  hơn  mười  năm  trước,  26  tuổi  mới  gặp  được.  Khoảng  gần  40  tuổi  mới 

thật sự tin vào Tịnh độ, tiếp thu pháp môn này, không dễ, quả thật không dễ dàng 

gì. Quý vị muốn hỏi vì nguyên nhân gì? Nói thực tế, không ít người giảng kinh 

Tịnh  độ,  nhưng  chưa  đủ  sâu  sắc,  nói  chưa  rõ  ràng  minh  bạch.  Chúng  tôi  nghe 

hình như chẳng giải quyết được vấn đề, nên không có hứng thú đối với nó, tôi 

chưa nghe ai nói một cách thấu triệt về Tịnh độ. 

Đức  Phật  nói  pháp  môn  này  là  pháp  khó  tin,  tôi  lãnh  hội  một  cách  sâu  sắc 

rằng, đúng là khó tin! Đây không phải giả, đây là pháp môn khó tin. Thế nên Đức 

Phật nói mấy câu này, chúng ta lãnh hội ý nghĩa này một cách rất sâu sắc. 

“Một đời cần khổ, chỉ như khoảnh khắc”, cần khổ tức là tinh cần phấn đấu tu 

hành. Tu hành là việc rất khổ, nhưng thời gian ngắn, không dài. “Đời sau sanh về 

Cực  Lạc,  niềm  vui  này  không  có  cùng  tận”,  tương  lai  sanh  về  Cực  Lạc,  khổ 

không còn, thật sự đã ly khổ đắc lạc. Ở thế gian này chúng ta chỉ chịu khổ trong 

thời gian ngắn mà không muốn, thì về sau chịu khổ vô vàn, khổ về sau đó là cái 

khổ đời đời kiếp kiếp. Nếu như thấu hiểu được vấn đề này, chúng ta sẽ tinh tấn y 

giáo phụng hành, đau khổ lâu dài chi bằng đau khổ ngắn. Bây giờ chịu hết chút 

khổ này là không còn nữa, vãng sanh thế giới Cực Lạc sẽ không còn khổ nữa. 

“Thế giới Cực Lạc, vi diệu an lạc vô biên, vượt trên mười phương, không bao 

giờ dừng, nên gọi là vô cực”. Cực  Lạc, sanh đến thế giới Cực  Lạc, quý vị vĩnh 

viễn từ biệt chữ khổ này, đoạn tận hoàn toàn, vậy khổ của mấy năm này có đáng 

chăng? Khổ của mấy năm nay, coi như chúng ta đã lãnh chịu hết tất cả nhân của 

khổ tích lũy từ vô lượng kiếp, về sau không còn nữa, là điều cần nên làm. 

Tu hành rất khổ, hạ thủ từ việc đọc tụng, phải đọc kinh trước. Cổ nhân nói: 

Nếu như có ba tháng hay nửa năm, quý vị sẽ nếm được pháp vị, khổ tận cam lai, 

pháp vị là gì? Sanh khởi tâm hoan hỷ, xuất hiện niềm vui như Khổng Tử và Nhan 

Hồi. Niềm vui của họ là gì? Học mà được hành thì không có gì vui bằng. Quý vị 

Tập 517  543 



xuất  hiện  cảnh  giới  này.  Cao  hơn  nữa  là  cảnh  giới  Phật  Bồ  Tát,  pháp  hỷ  sung 

mãn, thường sanh tâm hoan hỷ, quả thật là đã nhìn thấu buông bỏ. 

“Như  Khuyên  Tâm  Vãng  Sanh  Luận  của  sa  môn  Nhẫn  Không  tông  Thiên 

Thai”. Pháp sư Nhẫn Không trước tác bộ sách này, trong này nói: “Đời này vinh 

hoa chỉ một thời kỳ, nhưng kết quả khổ đến ức kiếp”. Chúng ta đời này vinh hoa 

phú quý, trong đời này vinh hoa phú quý có tạo nghiệp chăng? Quý vị thử nghĩ 

xem, trong vinh hoa phú quý có tham sân si mạn chăng? Tham sân si mạn chính 

là tạo nhân của khổ, tương lai kết quả khổ, phải chịu quả khổ này bao lâu? Phải 

chịu đến ức kiếp, những nghiệp mình gây ra trong một đời, phải chịu khổ đến ức 

kiếp. 

“Hiện thế cần tu tu di chi gian, khai giác nhụy ư tam minh”. Hiện nay chúng 

ta siêng năng nổ lực tu hành, tu bao lâu? Thời gian tu không dài, chỉ vài năm gian 

khổ, tương lai vãng sanh về thế giới tây phương Cực Lạc, liền “Khai giác nhụy ư 

tam minh”. Nhụy là nhụy hoa, trung tâm của hoa gọi là nhụy, tam minh chính là 

lục thông. Tam minh lục thông là nói đến quả đức. 

Bên dưới nói: “Nên nhân nhỏ mà quả lớn, thời gian thọ báo dài. Trong kinh 

nói: Phàm những người được vãng sanh sẽ vĩnh viễn bạt trừ nguồn gốc sanh tử, 

không còn trở lại chịu những đau khổ hoạn nạn, thọ ngàn vạn kiếp, tự tại tùy ý”. 

Đây  là  điều  chúng  ta  nên  ghi  nhớ  để  áp  dụng,  phải  hạ  quyết  tâm,  phải  y  giáo 

phụng hành. 

Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta tạm dừng tại đây. 



 

 

544  Tập 517 



Tập 518 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:27.07.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 653, bắt đầu xem ba chữ sau cùng, hàng thứ ba 

từ dưới đếm lên. 

       “Như Thiên Thai sa môn Nhẫn Không chi Khuyên Tâm Vãng Sanh Luận vân: 

 Kim sanh vinh hoa nhất kỳ chi trình”. Ông nói rằng cho dù đời này vinh hoa phú 

quý, cũng chỉ trong đời này. Trình là lịch trình, là thời gian mấy mươi năm vinh 

hoa phú quý.  “Kết quả khổ là ức kiếp”, nghiệp tạo ra trong đời này, chiêu cảm lấy 

quả  khổ  cho  đời  sau,  thời  gian  bao  lâu?  Là  ức  kiếp.  Ở  trước  nói:   “Nhất  kỳ  chi 

 trình”, chính là một đời, tội nghiệp tạo trong một đời, mà quả khổ phải chịu trong 

ức kiếp, đây là nói người thế gian. 

 “Hiện  đời  tinh  cần  tu  tập  trong  khoảnh  khắc”,  đây  là  nói  quý  vị  niệm  Phật  tu 

hành, không dùng thời gian một đời. Quý vị mấy tuổi mới nghe được Phật pháp? 

Khi nào quý vị mới tin pháp môn niệm Phật? Quý vị niệm Phật mấy năm? Thông 

thường nói thật sự niệm Phật, thật sự hiểu rõ, thật sự tin tưởng thì khoảng ba năm 

đến năm năm, đây là một khoảnh khắc để vãng sanh đến thế giới Cực Lạc,  “khai 

 mở nhụy giác ngộ đối với tam minh”. Bất luận là thế gian hay xuất thế gian đều là 

“nhân nhỏ quả lớn”. 

Người phú quý ở thế gian có ý vô ý tạo ra ác nghiệp. Không nói gì khác, chỉ 

đơn thuần nói đến ăn uống cũng tổn thương không biết bao nhiêu sinh mạng, đây 

là điều chúng ta lơ là trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày. 

Thời gian thọ báo dài, tạo tội nghiệp thời gian thọ báo rất dài. Niệm Phật vãng 

sanh  thế  giới  tây  phương  Cực  Lạc,  thời  gian  thọ  báo  càng  dài.  “Phàm  những 

 người vãng sanh”, trong kinh nói: “vĩnh viễn nhổ sạch tận gốc sanh tử” , nhổ sạch 

gốc rễ sanh tử trong lục đạo. Hay nói cách khác, quý vị mãi mãi không còn luân 

chuyển trong lục đạo.  “Không còn chịu những khổ não hoạn nạn, thọ ngàn vạn 

 kiếp, tự tại tùy ý”. Sanh đến thế giới Cực Lạc quả thật là vô lượng thọ, không còn 

mê hoặc, không còn tạo tội nghiệp. Chẳng những không tạo ác nghiệp, đến thiện 

nghiệp cũng không tạo, chư vị nhất định phải biết điều này. Thế giới Cực Lạc cả 

Tập 518  545 



thiện ác nghiệp đều không có, chúng ta chỉ có một danh từ để hình dung nó, gọi 

là tịnh nghiệp, vì sao vậy? Chư vị thử nghĩ xem, cư dân ở thế giới Cực Lạc, dù là 

cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh_trong kinh này dạy rằng: Đều làm 

A Duy Việt Trí Bồ Tát. A Duy Việt Trí Bồ Tát không khởi tâm không động niệm, 

nếu không có khởi tâm động niệm, quý vị thử nghĩ xem, họ tạo tội nghiệp gì? Họ 

không  còn  tạo  nữa.  Tạo  nghiệp  nhất  định  phải  khởi  tâm  động  niệm,  nhất  định 

phải phân biệt chấp trước. 

Pháp thân Bồ Tát  minh tâm kiến tánh, họ đã đoạn tận vọng tưởng phân biệt 

chấp trước. Tuy khi vãng sanh về cõi đồng cư họ chưa đoạn, nhưng đến thế giới 

Cực Lạc, nhờ oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, nên tập khí phiền não 

trong A lại da của họ không khởi tác dụng, vì sao vậy? Vì ở thế giới đó không có 

duyên,  nên  tập  khí  phiền  não  này  không  sanh  khởi  được.  Giống  như  hạt  giống 

thực  vật  vậy,  có  hạt  giống  nhưng  không  có  thổ  nhưỡng,  không  có  ánh  nắng, 

không có đất đai nên nó không sanh trưởng được. Đây chính là thế giới Cực Lạc 

không có duyên, duyên đã đoạn. Mỗi người đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, là một 

hoàn cảnh tu học không thể nghĩ bàn, nên họ vĩnh viễn không có phiền não, mãi 

mãi không có ưu tư lo lắng, không có gì là không tùy ý tự tại. 

 “Như  Linh  Chi  Sư  thích  Cực  Lạc  vân”,  thích  là  giải  thích,  cũng  chính  là  giới 

thiệu, giới thiệu về thế giới Cực Lạc rằng: “ Di Đà tịnh độ, cảnh giới thù tuyệt”. 

Thù  là  thù  thắng,  tuyệt  là  tuyệt  đỉnh.  “Thánh  hiền  đồng  hội,  văn  pháp  ngộ  đạo, 

 thọ mạng vĩnh kiếp, bất thoái bồ đề. Cánh hữu dư lạc, bất năng quá thử, chi vô 

 chư khổ, dĩ vi khả lạc, huống cụ chư thắng sự, kỳ lạc hà cùng! Cố khuyên chúng 

 cầu sanh dã”. 

Mấy câu này nói đến cảnh giới vô cùng thù thắng của thế giới Cực Lạc, thù 

diệu tuyệt luân, tìm không thấy trong quốc độ của mười phương Chư Phật. Thế 

giới này thánh chúng hội ngộ, thật là cảnh giới của thánh hiền, trong đó không có 

phàm phu. Người trong lục đạo vãng sanh, trong thập pháp giới vãng sanh, đến 

thế giới Cực Lạc đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, câu này trong nguyện văn quan 

trọng hơn bất kỳ điều gì. 

A Duy Việt Trí Bồ Tát, chúng ta dùng Kinh Hoa Nghiêm để nói, quý vị sẽ rõ 

ràng hơn: Viên giáo sơ trú trở lên, từ sơ trú đến Đẳng giác đều gọi là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói, 41 vị pháp thân đại sĩ, họ ở đâu? Thế 

giới  Hoa  Tạng.  Ở  thế  giới  Cực  Lạc  cũng  chỉ  có  cõi  thật  báo  trang  nghiêm  của 

Phật A Di Đà và thế giới Hoa Tạng là hoàn toàn tương đồng. Nhưng thế giới Cực 

546  Tập 518 



Lạc có tứ thánh pháp giới, còn phàm phu lục đạo chỉ có hai đường, trong lục đạo 

không có bốn đường khác: Không có ba đường ác, không có đường A Tu la, nên 

nhân thiên là phàm phu, lục đạo đều có thể vãng sanh. Ở đó không có bốn đường 

này, nhưng bốn đường ở chỗ chúng ta, A tu la, La sát đi vãng sanh, Ngạ quỷ, Địa 

ngục đi vãng sanh.       Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đại khái đều là ở nhân 

đạo,  có  một  số  ở  thiên  đạo.  Nhưng  sau  khi  sanh  đến  đây  được  oai  thần  bổn 

nguyện của Phật Di Đà gia trì, nguyện 20 trong 48 nguyện nói: Đều làm A Duy 

Việt Trí Bồ Tát, quả là không thể nghĩ bàn! Lời của Phật A Di Đà là thật không 

phải giả. Sau khi sanh đến thế giới Cực Lạc, thế giới đó là hóa sanh, không phải 

thai sanh, là hóa sanh. Tướng hiện ở thế giới tây phương cực lạc, tướng hóa sanh 

ra, hoàn toàn giống như Phật A Di Đà vậy, là thân tử ma chân kim sắc. 

Chúng  ta  y  theo  những gì  Kinh Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  nói:  Thân  thể  có 

tám  vạn  bốn  ngàn  tướng,  mỗi  tướng  có  tám  vạn  bốn  ngàn  vẻ  đẹp,  không  giống 

như ở thế giới của chúng ta. Thế giới chúng ta vào thời cổ Ấn độ, họ phán xét 

tướng hảo của mỗi người nói: Đầy đủ 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp. Thế giới Cực Lạc 

đầy đủ tám vạn bốn ngàn tướng, tướng có tám vạn bốn ngàn vẻ đẹp, trong vẻ đẹp 

này có phóng quang. Phóng ánh sáng có nhiều loại màu sắc khác nhau, trong ánh 

sáng đó có hóa Phật. Phật đến khắp biến pháp giới hư không giới tiếp độ chúng 

sanh có duyên. Tướng của Phật như vậy, A Duy Việt Trí Bồ Tát cũng như vậy, là 

pháp  giới  bình  đẳng,  quả  thật  rất  bình  đẳng.  Không  những  thế  giới  chúng  ta 

không có, quốc độ của tất cả chư Phật cũng không có. Nên cảnh giới thù thắng 

tuyệt diệu, là nơi thánh chúng hội ngộ, nghe pháp ngộ đạo. Thế giới Cực Lạc mỗi 

ngày nghe pháp, đại khái chúng ta mấy kiếp cũng không học được, vì sao vậy? 

Họ có thể phân thân, họ có thể thấy vô lượng vô biên chư Phật Như Lai, muốn đi 

là  đi,  không  có  chút  chướng  ngại  nào.  Họ  có  thể  phân  vô  lượng  vô  biên  thân, 

mười  phương  ba  đời  có  bao  nhiêu  Chư  Phật  Như  Lai,  họ  liền  phân  bấy  nhiêu 

thân, cùng một thời gian đều đến trước mặt Chư Phật cúng dường tu phước.  Nếu 

chúng ta có thể gặp được một vị Phật cúng dường tu phước, thì phước đức đã rất 

lớn  rồi,  họ  mỗi  ngày  có  thể  cúng  dường  vô  lượng  vô biên  chư  Phật,  quý  vị  nói 

phước báo đó lớn bao nhiêu. Đừng nói nhiều, chỉ nghe Phật nói  một pháp  một 

câu, vô lượng vô biên chư Phật, mỗi vị nói cho họ nghe một câu, vậy là họ nghe 

được vô lượng vô biên câu pháp. Chúng ta năm này qua năm khác cũng không có 

cách nào, tu suốt đời cũng không bằng họ tu một ngày, chúng ta không thể không 

biết đạo lý này. 

Tập 518  547 



Nên  chư  vị  Bồ  Tát  ở  cõi  phàm  thánh  đồng  cư,  có  năng  lực  ứng  hóa  trong 

mười phương thế giới, trong lục đạo, trong mười pháp giới của Chư Phật để giúp 

những chúng sanh có duyên với họ chăng? Đáp án này khẳng định là được, họ có 

trí tuệ, có đức năng, thần thông, đạo lực giống như pháp thân Bồ Tát. 

Nói  đến  thần  thông,  ở  trước  chúng  ta  đọc  đến  tam  minh,  vừa  mới  đọc  qua: 

“Khai giác nhụy ư tam minh”. Tam minh là thần thông, tam minh lục thông. Tam 

minh này là: Túc mạng, thiên nhãn, lậu tận. Ba loại này trong lục thông, ở trong 

Như Lai quả địa gọi là tam đạt, ở trong A la hán gọi là tam minh, chính là ba loại 

đặc biệt thù thắng này.  Túc mệnh là biết được quá khứ, biết được đời đời kiếp 

kiếp  trong  quá  khứ  của  người  khác,  không  phải  chỉ  biết  chính  mình,  mà  người 

khác cũng biết, họ biết hết tất cả chúng sanh. Túc mạng là biết quá khứ. Thiên 

nhãn biết vị lai, thiên nhãn có thể nhìn thấy vị lai, thấy được đời vị lai của mình, 

cũng thấy được vị lai của tất cả chúng sanh, đây là gì? Đây là khế cơ, nói pháp 

khế cơ, thật sự có thể giúp được người khác. Lậu tận là đoạn tận tất cả phiền não, 

biết  được  mình  đã  đoạn  tận,  người  khác  đoạn  tận  hay chưa  họ  đều  biết, nên  họ 

giáo hóa chúng sanh rất khế cơ khế lý. Không có năng lực này rất khó giáo hóa 

chúng  sanh,  chỉ  vài  câu  hỏi  của  chúng  sanh  đã  làm  khó  được  họ,  không  trả  lời 

được. 

Phật Bồ Tát, A la hán không dùng thần thông làm Phật sự, nhưng những thần 

thông đó biểu diễn trong cuộc sống hằng ngày, biểu diễn khi tiếp xúc đại chúng, 

vì đại chúng khai thị, trả lời câu hỏi, giúp chúng sanh giải quyết tất cả khổ nạn, 

họ có năng lực này. Đây là nói điều gì? Tự tại tùy ý, không có thần thông không 

thể tự tại tùy ý. 

Thọ mạng, điều này chúng ta đều biết, từ hữu lượng đến vô lượng. Vô lượng 

thọ của hữu lượng thông đến vô lượng thọ của vô lượng, họ thật sự là vô lượng 

thọ.    Ở  đây  Sư  Linh  Chi  nói:  “thọ  mạng  vĩnh  kiếp”,  vĩnh  là  lâu  dài  vĩnh  viễn 

không có bến bờ. “Bất thoái bồ đề” là chứng viên mãn tam bất thoái. “Cánh hữu 

 dư lạc, bất năng quá thử”, đây là nói ở tha phương thế giới, dù niềm vui đó như 

thế nào, cũng không thể vượt qua thế giới Cực Lạc. “Đơn tựu chi vô chư khổ, dĩ 

 vi khả lạc”, đơn tựu là giống nhau, chính là điều rất đáng để vui,  ở thế giới tha 

phương không có,  “dĩ vi khả lạc”.      Tiếp theo câu sau:  “Huống cụ chư thắng 

 sự” , thắng sự này là gì? Thứ nhất là nâng cao đức vị cho bản thân, ở thế giới Cực 

Lạc phẩm vị được nâng cao, đây là điều rất vui. Giống như đi học ở trường vậy, 

năm nào cũng lên lớp nên rất vui. Đồng thời họ lại không ngừng, cũng có thể nói 

548  Tập 518 



vĩnh  viễn  không  có  gián  đoạn.  Mười  phương  thế  giới  quá  lớn,  chúng  sanh  có 

duyên quá nhiều, đều có thể ứng hóa ở trong đó, hiển ứng minh ứng đều được đại 

tự  tại.  Bản  thân  có  khởi  tâm  động  niệm  chăng?  Không  có,  nói  cho  chư  vị  biết, 

khởi tâm động niệm là không vui, như vậy sẽ khổ. 

Nếu bây giờ chúng ta có thể lãnh hội được một chút niềm vui công việc của 

Chư Phật Bồ Tát, hoặc là niềm vui công việc của Bồ Tát ở thế giới tây phương 

Cực Lạc. Chúng ta bắt đầu từ chỗ không nên để bất cứ điều gì trong lòng, chỉ để 

duy nhất  một câu  A Di Đà Phật, như vậy quý vị có thể lãnh hội được  một chút 

niềm  vui  chân  thật  này.  Tất  cả  mọi  thứ  ở  thế  gian  này,  có  thì  rất  tốt,  không  có 

cũng rất tốt, tất cả đều tùy duyên, tuyệt đối không để nó trong lòng. Trong lòng 

chỉ  có  Phật  A  Di  Đà,  chỉ  có  48  lời  nguyện,  ngoài  điều  này  ra  tất  cả  đều  không 

cần. 

Chúng ta phải đồng tâm đồng nguyện với Phật A Di Đà, trong câu đức hiệu 

này có vô lượng quang minh, có vô lượng công đức, có vô lượng phước báo. Vô 

lượng chư Phật hộ niệm, vô lượng thiên long thiện thần ủng hộ, niềm vui này quá 

vi diệu, niềm vui này quả là vô cùng! 

 “Nên khuyên chúng sanh cầu sanh Tịnh độ”, vì nó thù thắng như vậy, là việc tốt! 

Họ  gặp  được,  hưởng  thụ  được,  mới  khuyên  chúng  ta,  vì  sao  khuyên  chúng  ta? 

Chúng ta có duyên với họ, chúng ta là chúng sanh có duyên với họ, nên họ mới 

đến khuyên. 

Đoạn này chúng ta học đến đây, xin xem tiếp đoạn sau: 

 “Nghi các tinh tấn, cầu tâm sở nguyện, vô đắc nghi hối, tự vi quá cữu, sanh bỉ 

 biên  địa,  thất  bảo  thành  trung,  ư  ngũ  bách  tuế,  thọ  chư  ách  dã.  Di  Lặc  bạch 

 ngôn, thọ Phật minh hối, chuyên tinh tu học, như giáo phụng hành, bất cảm hữu 

 nghi”. Đây là đoạn sau cùng, chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

   “Đức Thế Tôn thùy từ đã khuyên đại chúng vui thích cầu sanh thế giới Cực lạc, 

 lại khuyến dụ chúng sanh nên xả bỏ nghi hoặc, để trách khỏi sanh vào biên địa”. 

Từ mấy câu văn này, chúng ta có thể lãnh hội được từ bi của Thế Tôn, tâm của 

ngài cũng chỉ có một ý niệm này. Ngài không có ý niệm, vậy  mà chúng ta nói 

ngài có một ý niệm, ý niệm gì? Mỗi niệm hy vọng chúng sanh nhanh chóng thành 

Phật,  đích  thực  có  một  chút  giống  từ  mẫu,  ngày  đêm  trong  ngóng  con  cái  sớm 

ngày về nhà. 

Hân, là thích cầu sanh thế giới Cực Lạc, lại khuyên bảo chúng ta nên buông 

bỏ nghi hoặc, không hoài nghi đối với thế giới Cực Lạc, không hoài nghi đối với 

Tập 518  549 



Phật A Di Đà, không hoài nghi tất cả cảnh giới trong kinh nói, là sự thật 100%. 

Vì sao vậy? Nếu như có nghi hoặc, rất dễ sanh về biên địa.  “Đây là điểm khai thị 

 thứ tư của Đức Thế Tôn” , chính là đoạn sau cùng trong phẩm này. 

Trong  kinh  nói:  “Nghi  các  tinh  tấn,  cầu  tâm  sở  nguyện”,  là  khuyên  chúng 

sanh thành kính chuyên tu, nhất tâm tịnh niệm, không có thành kính sẽ không đạt 

được, chúng ta phải ghi nhớ lời của tổ sư Ấn Quang: “Một phần thành kính được 

 một  phần  lợi  ích”.  Phật  dạy  chúng  sanh  đại  công  vô  tư,  bình  đẳng  nhiếp  thọ, 

nhưng  mỗi  một  chúng  sanh  nghe  Phật  giáo  huấn  đạt  được  lợi  ích  khác  nhau, 

không tương đồng. Đây là nguyên nhân gì? Vì thiện căn phước đức nhân duyên 

không giống nhau. Chúng ta đứng trên phương diện nào để xem thiện căn phước 

đức nhân duyên? Từ sự thành kính. Càng nhiều thiện căn phước đức nhân duyên, 

tâm  thành  kính  càng  nhiều.  Thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  mỏng  manh,  tâm 

thành kính sẽ rất ít, chính là xem từ đây. 

Trong pháp thế gian, đặc biệt là trong thời cận đại, không dễ gặp được thầy 

giỏi, ngày càng ít thiện tri thức, vì sao vậy? Vì trong hàng thiện tri thức, cổ kim 

trong ngoài, chúng ta có lý do tin rằng, trong đó có rất nhiều Phật Bồ Tát tái sinh. 

Ngày xưa nhiều, hiện nay không nhiều, vì sao vậy? Phật Bồ Tát tái sinh là vì đại 

từ đại bi, chúng sanh thiện căn thuần thục, họ đến để giáo dưỡng, đến để nhiếp 

hóa. Chúng sanh không tin, không thể tiếp nhận, lại còn hũy báng, như vậy quý 

ngài sẽ không đến, cũng là đại từ đại bi, vì sao vậy? Vì tội hũy báng thánh giáo 

không  hề  nhẹ,  hũy  báng  thánh  giáo  đều  là  tội  nghiệp  của  vô  gián  địa  ngục.  Để 

tránh  chúng  sanh  tạo  trọng  tội  này,  nên  họ  không  tái  sinh.  Đạo  lý  này  cần  phải 

hiểu, đến là từ bi, không đến cũng là từ bi. Đến là lợi ích chúng sanh, không đến 

vẫn là lợi ích chúng sanh, không để quý vị tạo tội.      Do đó chúng ta có thể lãnh 

hội  được,  chúng  sanh  tạo  tội  nghiệp  cực  nặng,  Phật  Bồ  Tát  vẫn  phải  đến,  đến 

bằng cách nào? Không hiện thân Phật Bồ Tát, hiện những thân tướng của người 

bình thường. Cũng chính là nói, tuyệt đối không làm tăng thượng duyên để cho 

quý  vị  hủy  báng  tam  bảo.  Nếu  chúng  sanh  tạo  nghiệp  mà  họ  không  đến,  vậy 

chúng sanh quả thật đáng thương, không thể thấy chết mà không cứu. Nên ở đây 

có thể gọi là phương tiện có nhiều cửa, phương tiện thiện xảo. Thậm chí hiện thân 

súc sanh, hiện thân cây cỏ hoa lá, hiện thân sơn hà đại địa để khai thị quý vị, nhắc 

nhở quý vị, giúp quý vị giác ngộ, giúp quý vị quay đầu, họ có thể hiện bất cứ thân 

gì. 

550  Tập 518 



 “Thành kính chuyên tu, nhất tâm tịnh niệm”, trong ngày nay nếu có thể găp được 

tám  chữ  này,  đích  thực  là  cơ  duyên  với  Tịnh  độ  đã  thuần  thục,  vì  sao  vậy?  Vì 

hạng  người  này  nhất  định  được  vãng  sanh  Tịnh  độ,  có  tâm  thành  kính,  có  nhất 

tâm, nghĩa là họ không có tạp niệm, họ không có tạp tu, mà thâm nhập một môn 

huân  tu  lâu  dài,  nhất  định  sẽ  thành  tựu.  “Vô  đắc  nghi  hối,  tự  vi  quá  cữu”,  họ 

không  hoài  nghi,  không  hối  hận.  Nếu  như  hoài  nghi,  hối  hận,  thì  bản  thân  tạo 

nghiệp  chướng,  là  có  lỗi  lầm,  lỗi  lầm  này  sẽ  đọa  vào  nghi  thành.  “Vô  đắc  nghi 

 hối, tự vi quá cữu. Hối giả, Đại Thừa Nghĩa Chương viết: truy phản danh hối” . 

Họ đã hối hận về việc mình làm. Trong này có thiện có ác, họ tạo việc ác nên đã 

hối hận, đây là việc tốt, và sau khi họ làm xong việc thiện họ cũng hối hận. Vốn 

là một việc tốt, vừa hối hận thì việc thiện này không còn viên mãn. Ví dụ như tài 

bố thí, sau khi bố thí xong liền hối hận. Tài bố thí là việc tốt, nhưng khi hối hận 

phước đó bị giảm ngay, giảm như thế nào? Tài bố thí được giàu có, bố thí xong 

liền  hối  hận,  họ  vẫn  được  giàu  có  nhưng  không  phải  dễ,  phải  rất  gian  nan  mới 

kiếm được tiền. Nếu như hoan hỷ bố thí mà không hối hận, họ kiếm tiền rất dễ, 

đây  là  điểm  khác  nhau.  Quý  vị  xem  có  nhiều  người  kiếm  tiền  rất  gian  nan,  có 

người kiếm tiền rất dễ, tự nhiên mà có, đây là gì? Đều là bố thí, nhưng dùng tâm 

không giống nhau. Đây là đưa ra một ví dụ, quý vị từ từ suy nghĩ, cảnh giới rộng 

lớn không có biên giới. 

 “Quá tức là tội, cữu tức là ác, là tai, là khuyên đại chúng không nên nghi hoặc tự 

 sanh tai hoạn, để tránh sanh vào cõi biên địa này, để chịu các ách nạn”. Ách ở 

đây là ách nạn, chính là gặp sự khó khăn. Khuyên đại chúng không nên có bất kỳ 

nghi hoặc nào với thế giới Cực Lạc, với Phật A Di Đà. Lời nói này đều là thật, 

tuyệt đối không phải giả, vì nghi hối quả rất phiền phức, trên con đường bồ đề sẽ 

không được thuận buồm xuôi gió. 

Đưa ra ví dụ này là thật: sanh vào nơi biên địa, ở sau có giới thiệu rõ ràng như 

thế nào gọi là biên địa, rốt cuộc quý vị gặp những khó khăn gì. “Biên địa, còn gọi 

 là nghi thành”, hoặc một “nước giải đãi”, điều này ở sau đều có giới thiệu. 

 “Trong Lược Luận nói: Trong vòng 500 tuổi, thường không thấy tam bảo của cõi 

 nước an lạc, nên gọi là biên địa, cũng gọi là thai sanh”. Ở đây nhắc nhở quý vị, 

sanh vào biên địa của thế giới Cực Lạc 500 năm, 500 năm này là 500 năm của 

nhân gian chúng ta, nên ở thế giới Cực Lạc cũng không phải là thời gian quá dài. 

Trong  thời  gian  này  quý  vị  không  thấy  được  Phật  pháp  tăng,  không  thấy  được 

Phật A Di Đà, không thấy được chư vị Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, cũng không có 

Tập 518  551 



cách  nào nghe được Phật giảng kinh thuyết pháp. Sanh vào biên địa  ở  thế  giới 

Cực Lạc, đây là nghiệp chướng do mình tạo ra, chướng ngại quý vị đến thế giới 

Cực Lạc là không được thấy Phật nghe kinh nghe pháp, nên gọi là biên địa, cũng 

gọi  là  thai  sanh.  Thai  sanh  và  biên  địa  đều  là  ví  dụ,  không  phải  thai  sanh  thật, 

phàm những ai vãng sanh đến thế giới Cực Lạc đều là liên hoa hóa sanh. 

 “Ách gian dã”, gian nan. “Gia Tường Sớ viết: Thử trung tiên giới đoạn hoặc” , 

đầu tiên khuyên răn chúng ta phải đoạn nghi hoặc.  “Nói rõ hoài nghi sẽ sanh vào 

 biên địa, không được thấy Phật, mãi đến 500 năm hoa không nở”, vẫn là liên hoa 

hóa  sanh,  nhưng  liên  hoa  không  nở.  “Không  nở  mà  còn  không  được  đến  10 

 phương  cúng  dường  chư  Phật” ,  đây  là  tu  phước,  500  năm  này  không  thể  tu 

phước.  Thông  thường  người  vãng  sanh  là  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh,  đến  thế  giới 

Cực  Lạc  đều  có  năng  lực  đến  mười  phương  cúng  dường  chư  Phật,  nghe  mười 

phương Chư Phật giảng kinh thuyết pháp. Cũng chính là đến thế giới Cực Lạc là 

ngày ngày tu phước tu tuệ, phước và tuệ đều tăng trưởng rất nhanh, đây là cơ hội 

rất khó gặp dù là thế hay xuất thế gian. Chỉ riêng điều này của Thế giới Cực lạc 

cũng khiến quý vị an vui vô cùng, mỗi ngày đến quốc độ mười phương chư Phật 

đi tham bái, cầu phước cầu tuệ, phước tuệ viên mãn quý vị sẽ thành Phật. Nên ở 

thế giới Cực Lạc thành Phật rất nhanh, còn  ở thế giới tha phương phải ba đại a 

tăng kỳ kiếp mới thành Phật.       Đến thế giới Cực Lạc thành Phật, trong Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật nói: Từ cõi đồng cư hạ phẩm hạ sanh, phải tu bao lâu 

mới có thể thành Phật? Phật dạy là tu 12 kiếp, nếu đến nơi khác tu phải mất ba 

đại  a  tăng  kỳ  kiếp,  thế  giới  Cực  Lạc  chỉ  mất  12  kiếp,  đây  là  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh. Nếu cao hơn thì thời gian càng ngắn, ở đây thời gian rút ngắn rất nhiều đối 

với việc tu học, nguyên nhân là gì? Chính là vì ngày ngày họ đều học tập không 

hề gián đoạn, thật tinh tấn! 

Thân thể của người ở thế giới tây phương Cực Lạc không giống với chúng ta, 

chúng ta là thân máu thịt, ngày ngày phải cần ăn uống. Thế giới Cực Lạc là thân 

pháp tánh, ở cõi pháp tánh, pháp tánh là kim cang bất hoại, họ không có biến hóa, 

họ không cần ăn uống, cũng không cần ngủ nghỉ. Ở thế gian chúng ta khó khăn 

nhất chính là hai vấn đề này, còn thế giới tây phương đều được giải quyết, không 

cần ẩm thực, không cần ngủ nghỉ, tinh thần sung mãn, thể lực dồi dào. Mỗi ngày 

phước tuệ đều tăng rất nhanh, nên thời gian họ thành Phật cũng rất nhanh. 

Ở thế giới Hoa Tạng, đó đều là pháp thân Bồ Tát, 41 vị pháp thân đại sĩ, 

đều do Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền dẫn họ đến thế giới Cực Lạc, học tập với 

552  Tập 518 



Phật A Di Đà, vì  sao vậy? Vì  ở thế  giới Hoa  Tạng, họ phải tu ba đại ă tăng kỳ 

kiếp mới có thể chứng được Diệu giác, chúng ta nói là sơ trú Bồ Tát, sơ trú Bồ 

Tát ở cõi thật báo trang nghiêm, phải tu ba đại a tăng kỳ kiếp mới có thể chứng 

đến Diệu giác. Nhưng đến thế giới Cực Lạc thì quá nhanh, thời gian đó quả thật 

rút ngắn quá nhiều. Chúng ta nói 12 kiếp là gì? Là cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ 

phẩm vãng sanh, họ cần tu 12 kiếp. Tôi tin rằng pháp thân đại sĩ đến thế giới Cực 

Lạc chứng quả, tuyệt đối không quá một kiếp, tuyệt đối không, nên Bồ Tát chẳng 

ai không muốn vãng sanh. 

 Trong  Hội  Sớ  nói:  “Trước  sau  không  thoái  chuyển,  gọi  là  tinh  tấn,  cầu  tâm  sở 

 nguyện,  nguyện  cầu  vãng  sanh”.  Nghi  hoặc  là,  họ  nghi  điều  gì?  Hoặc  là  nghi 

hoặc,  không  hiểu  được  trí  của  Phật,  hối  là  ác  tác.  “Ví  như,  mới  đầu  tin  sau  lại 

 nghi,  hối  hận  trước  đã  tin  hiểu,  nữa  đường  bỏ  cuộc”,  đây  gọi  là  hối,  gọi  là  hối 

hận. “Tự cho mình có lỗi lầm, không muốn trái với nước này, nên tự nguyện sanh 

 biên địa”. Sai lầm này là do mình, không do người khác. 

“Chư ách” là chỉ điều gì? Không thấy được tam bảo, không nghe kinh pháp, 

chứ  không phải  lỗi  lầm  gì  khác,  sai  lầm  chính  là  chỉ  điều  này.  Không  thấy  tam 

bảo,  không  có  phước,  không  nghe  kinh  pháp,  trí  tuệ  không  khai  mở.  Đoạn  này 

Hội Sớ giải thích  tường tận hơn.  Ở  đây nói về vấn đề nghi hoặc, là không hiểu 

được trí Phật.  “Đối với trong tam bối có bao hàm vấn đề biên địa hay không”  

 “Trong Vô Lượng Thọ Kinh Sao nói rất tường tận, Vô Lượng Thọ Kinh Sao này 

 nói:  Trong  kinh  nói  khác  nhau”,  kinh  ở  đây  là  chỉ  năm  loại  nguyên  bản  dịch. 

 Giác Kinh là dịch thời nhà Hán, thời nhà hán dịch là Vô Lượng Thanh Tịnh Bình 

Đẳng Giác Kinh.  Đại A Di Đà Kinh là dịch thời nhà Ngô. Trung hạ bối đều hấp 

thu, là chỉ trung bối hạ bối đều có biên địa.  Kim Kinh, Kim Kinh này là chỉ bản 

dịch  thời  nhà  Ngụy  của  Khương  Tăng  Khải,  trong  bản  của  Khương  Tăng  Khải 

nói:  “Không như vậy, đừng nói nữa, nên các pháp sư cũng có sự sai khác”, các 

pháp  sư  là  chỉ  các  ngài   Đàm  Loan,  Nguyên  Hiểu,  Pháp  Trú,  Như  Trạm  không 

 nhiếp nghĩa. Còn các ngài Nghĩa Tịch, Cảnh Hưng, Long Hưng, Nhân Nhạc lại 

 nhiếp nghĩa. Mỗi người đều căn cứ vào một nghĩa nhưng không trái nhau. Nhưng 

 lấy kinh này làm bản chính để phiên dịch. Đại sư Đàm Loan, là bậc tổ Sư trong 

 Tịnh độ, cũng y theo Kim Kinh này. 

Lược  Luận  của  ngài  Đàm  Loan,  trong  Lược  Luận  nói  rất  hay:   “Lại  có  một 

 loại loại vãng sanh vào cõi an lạc mà không nhập tam bối”. Tam bối là thượng 

bối,  trung  bối,  hạ  bối.  Ở  trước  chúng  ta  đã  học  “tam  bối  vãng  sanh”,  “tam  bối 

Tập 518  553 



 chánh nhân”, ngài nói không nhập vào tam bối. “Tam bối là tín tâm vãng sanh, 

 cũng là khuyến dụ, biên địa tức là nghi tâm vãng sanh, cũng là khuyến cáo”. Nói 

tam bối là tín tâm vãng sanh, chúng ta nên khuyến khích động viên họ, điều này 

nhất định nhập vị. Xem công phu niệm Phật sâu hay cạn, phát tâm lớn hay nhỏ. 

Thượng  bối  sanh  vào  cõi  thật  báo,  trung  bối  sanh  vào  cõi  phương  tiện,  hạ  bối 

sanh vào cõi đồng cư, tam bối mỗi thứ có chín phẩm. 

Về loại này, biên địa là nghi tâm vãng sanh, vì sao nghi tâm cũng được vãng 

sanh? Phẩm ở dưới sẽ nói đến. 

Nghi  tâm  có  hai  loại,  một  là  hoài  nghi  chính  mình,  sợ  mình  không  đủ  thiện 

căn  phước  đức.  Họ  cũng  niệm  Phật,  cũng  cầu  vãng  sanh,  nhưng  tự  mình  nghĩ 

rằng mình không chắc chắn, chỉ hên xui. Nếu như được vãng sanh thì tốt, không 

thể vãng sanh thì thôi vậy, cứ thử xem, tâm thái như vậy, cũng có thể vãng sanh, 

nhưng sanh vào biên địa. Cũng chính là nói, pháp môn này không cho phép có 

nghi hoặc, người có nghi hoặc, người thật sự hành trì, muốn thử xem, cũng được, 

nhưng họ bị rơi vào biên địa. Bởi thế ở đây Đức Phật khuyên chúng ta, tốt nhất là 

tín tâm vãng sanh, không nên hoài nghi. Tín tâm vãng sanh ít nhất cũng hạ phẩm 

hạ sanh, họ vào được phẩm vị, đây là điểm khác nhau, là học trò chính thức của 

Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, còn ở biên địa cũng như học trò dự thính. Đó là 

lớp dự bị, vẫn chưa phải chính thức, nên điều này cần phải khuyến cáo. 

 “Tín nghi khuyên giới”, phải khuyên họ tin tưởng, khuyến cáo họ đừng nghi ngờ. 

“Thiên địa thủy hỏa, hà đắc tướng nhiếp”, thiên địa không hấp thu lẫn nhau, thủy 

hỏa không hấp thu lẫn nhau, ví như nghi và tín không hấp thu lẫn nhau. Tín tâm 

vãng sanh và nghi tâm vãng sanh không giống nhau, điều này nói rất có đạo lý. 

Trong  Kinh  Sao  này  nói  rất  hay,  Kinh  Sao  này  là  của  pháp  sư  Đàm  Loan: 

 Người đầy đủ tín tâm nhập vào tam bối, người có nghi tâm đọa vào biên địa, hai 

 tâm bất đồng, nơi vãng sanh tất nhiên cũng khác. Nên ngày nay trong cuốn Hội 

 Bổn này, ngoài tam bối ra còn nói rõ về biên địa nghi thành. Ở sau có một phẩm, 

phẩm thứ 40, đây là phẩm “Biên địa nghi thành”, đến đó sẽ nói tường tận rõ ràng. 

Tóm  lại  chúng  ta  phải  có  tín  tâm,  không  nên  có  hoài  nghi,  điều  này  quan 

trọng hơn tất cả. Nghi hoặc gây ra phiền phức rất lớn, gần đây chúng ta thường 

nói về tham sân si mạn nghi. Thiên tai của nghi hoặc, tôi cho rằng khủng khiếp 

hơn bốn loại trước là tham sân si mạn. Đối với thân thể chúng ta mà nói, nghi tâm 

quá nặng, đến bản thân cũng không tin, năng lực miễn dịch hoàn toàn bị hũy diệt. 

Một  người  bị  bệnh,  họ  nghi  ngờ  bệnh  mình  không  chữa  được,  người  này  chết 

554  Tập 518 



chắc không còn nghi gì nữa, vì sao vậy? Dù bác sĩ có tốt đến đâu cũng không cứu 

được họ, vì họ không có tín tâm. Nếu như tín tâm vô cùng kiên định, dù không 

đến bác sĩ, không uống thuốc bệnh cũng lành, quý vị thấy tín tâm quan trọng biết 

bao! 

Ngày nay những thiên tai trên địa cầu, đặc biệt là núi lở đất sụp, đất đột nhiên 

lún xuống, đây đều thuộc về hoài nghi. Đại địa không kiên cố, hoài nghi đất đai 

sẽ không còn kiên cố. Nhất định phải nghi nhớ câu nói của Phật: “Tất cả pháp từ 

 tâm tưởng sanh”, ý niệm chúng ta thay đổi thì cảnh giới bên ngoài thay đổi theo, 

cảnh  tùy  tâm  chuyển.  Nên  nhớ  rằng,  tín  tâm  kiên  định  chắc  chắn  được  sanh  về 

Tịnh độ, vấn đề trong đời này của chúng ta hoàn toàn được giải quyết. 

Đoạn  nhỏ  sau  cùng:   “Di  Lặc  lãnh  thọ  Phật  chỉ,  nãi  hướng  Phật  ngôn:  Thọ 

 Phật minh hối”. Khai thị của Phật, Bồ Tát Di Lặc tiếp thọ viên mãn, thật là tín thọ 

phụng hành. Ngài thưa với Đức Phật, nghĩa là Di Lặc bạch Phật: “Thọ Phật minh 

 hối”. Minh nghĩa là có trí tuệ, nghĩa là đầy đủ, tức là vốn tự đầy đủ, nghĩa là có 

hiển, có phát. “Minh hối, tức hiển phát đại trí”. Đức Phật vừa nói, Bồ Tát Di Lặc 

hiểu ngay, Bồ Tát Di Lặc đã giác ngộ, biết mình nên làm sao thể tự hành hóa tha. 

Hay  nói  cách  khác,  Bồ  Tát  Di  Lặc  đương  lai  hạ  sanh  nhất  định  giảng  về  pháp 

môn Tịnh độ, nhất định nói bộ kinh này. 

        “Chuyên là chuyên nhất, tinh là tinh tấn, tu là tu hành, học là học đạo, tinh 

 tấn tu học”. Trong Kinh Pháp Hoa nói: “Dần dần tu học, đều được thành Phật”, 

chúng ta phải ghi nhớ hai câu trong Kinh Pháp Hoa này, vì sao vậy? Vì đây là căn 

tánh  của  chúng  ta,  đốn  siêu  chúng  ta  không  làm  được,  đốn  xả  chúng  ta  cũng 

không xả được, nhưng tu học dần dần, buông bỏ dần dần chúng ta làm được. 

Trước đây Chương Gia đại sư cũng dạy tôi như vậy, nói với tôi rất rõ ràng_ba 

vị thầy, cả ba đều chưa từng gặp mặt, nhưng đều dạy tôi giống nhau. Dạy cùng 

một vấn đề, cách dạy cũng giống nhau, tôi có thể không tin được chăng? Họ nói 

gì? Ông nhất định không được học theo ngài Huệ Năng, Huệ Năng là thiên tài, 

một bước lên trời. Ông không lên trời được, khi té xuống sẽ tan xương nát thịt. 

Thầy Lý, đại sư Chương Gia, thầy Phương, cả ba người đều dạy tôi như vậy, họ 

dạy  tôi  phải  như  thế  nào?  Phải  tu  học  từ  từ,  giống  như  lên  lầu.  Còn  ngài  Huệ 

Năng một bước đã lên đến nơi, điều đó phải có bản lĩnh. Chúng ta không có bản 

lĩnh này, nên phải leo cầu thang từng tầng một. Đối với phương pháp này, thầy 

Phương nói, người căn tánh bậc trung đều có thể thành tựu, chỉ cần chịu nổ lực, 

có thể tinh tấn dõng mãnh, nhất định sẽ thành tựu. 

Tập 518  555 



Phương pháp này của ngài Huệ Năng, về mặt lý thì không có vấn đề, nhưng 

về mặt sự không phải ai cũng có thể làm được. Thầy Phương nói, trước ngài Huệ 

Năng chưa thấy ai, sau ngài Huệ Năng cũng không thấy. Tu học từ từ, có người 

đại  triệt  đại  ngộ,  minh  tâm  kiến  tánh.  Trong  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên,  có  1700 

trường hợp, họ đều là tiệm tu, sau cùng cũng là đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến 

tánh. Cảnh giới triệt ngộ  kiến tánh hoàn toàn tương đồng, cũng tương đồng với 

ngài Huệ Năng, tương đồng với Đức Thế tôn. Thế nên người học quan trọng nhất 

là phải biết căn tánh của mình, tự mình áp dụng phương pháp nào mới giúp ích 

cho mình, điều này rất quan trọng. Nếu chư vị đi sai phương pháp, gây ra phiền 

phức rất lớn. Một người thầy thật sự có trí tuệ, họ có thể nhận ra, họ có thể giúp 

quý vị. 

Nhưng người trong thời đại chúng ta quá tự phụ, quá tự phụ, lòng tự tin quá 

mạnh, tự cho mình hơn người, trường hợp này thầy cũng rất khó khăn. Lúc trẻ tôi 

có  tập  khí  này,  dần  dần  cũng  sửa  đổi  được  khuyết  điểm  này,  là  nhờ  đại  sư 

Chương Gia dạy. Nên nếu như tôi không có cửa ải ba năm của đại sư, sẽ không 

có  thành  tựu.  Đại  sư  không  phải  dùng  ngôn  giáo,  mà  dùng  thân  giáo,  oai  nghi 

nhiếp  thọ  nhân  tâm.  Quý  vị  gặp  đại  sư,  từ  trường  từ  đại  sư  phát  ra  đặc  biệt  vi 

diệu, không nói câu nào, cả hai cứ ngồi như vậy, nhưng rất dể chịu, không muốn 

rời xa. Hoàn toàn ở trong định, không có tạp niệm. Đại sư rất ít nói, nhưng rất có 

lực, tuyệt đối không nói một từ vô nghĩa, con người chân thành, từ bi, đối với bất 

kỳ ai đều bình đẳng nhiếp thọ. Ngài nói với tôi: Rất nhiều người tưởng rằng địa vị 

của đại sư quá cao, nên không giám gặp mặt, thật ra ai đến đây ngài đều rất hoan 

hỷ. Đích thực ở Đài Loan địa vị của đại sư rất cao, không ai dám đến gặp ngài, 

đến người xuất gia cũng như vậy. Chúng tôi có cơ hội mỗi tuần gặp một lần, tôi 

không  thể  không  đi,  không  đi  đại  sư  liền  gọi  điện  hỏi,  hôm  nay  phải  chăng  là 

không được khỏe, vì sao không đến? Chúng tôi định thời gian là gặp nhau vào 

chủ nhật hàng tuần, nên không thể không đi, nếu không đại sư sai người phụ tá 

của mình gọi điện thoại đến hỏi tôi. 

Phẩm này chúng ta chỉ học đến đây. Chúng ta xem tiếp phẩm thứ 35. Mấy câu 

ở sau cũng rất quan trọng: “Như giáo phụng hành”, chính là nói  “Bồ Tát Di Lặc 

 thấu  rõ  giáo  huấn  của  Phật,  nên  quyết  định  phụng  hành.  Không  giám  có  nghi 

 hoặc, là lãnh thọ lời khuyên dụ và bỏ sự nghi ngờ”. Thỉnh Phật khuyên mọi người 

nhất định phải đoạn trừ nghi hoặc, không giám sanh nghi.  “Nghi giả nãi vạn hoặc 

556  Tập 518 



 chi sở do sanh, cố ưng đoạn dã” . Cái hại của nghi vô cùng nghiêm trọng, chúng 

ta nhất định phải nhận thức rõ và đoạn trừ nó. 

Thế gian đáng tin cậy nhất là Kinh điển của Phật, nhưng Kinh điển của Phật 

cũng có ngụy tạo, có giả, điều này không đáng tin. Làm sao để phân biệt thật giả? 

Thầy  dạy  chúng  ta  một  phương  pháp:  Phàm  những  kinh  gì  được  đưa  vào  Đại 

Tạng Kinh đều không có vấn đề, vì sao vậy? Ngày xưa kinh điển này, trước tác 

của quý vị phải nhập vào Đại Tạng, đó là việc lớn. Phải thông qua thẩm xét của 

cao  tăng  đại  đức  đương  đại,  sau  đó  đưa  đến  chỗ  của  Hoàng  đế,  hoàng  đế  phê 

chuẩn mới được đưa vào Đại Tạng, nếu như có vấn đề nhất định không được đưa 

vào. 

Thầy  lại  dạy  thêm,  tốt  nhất  là  Kinh  Tạng  của  ngày  xưa,  xem  mục  lục  của 

Tạng  Kinh.  Vì  Tạng  Kinh  người  hiện  nay  biên  tập,  không  có  được  tiêu  chuẩn 

này,  tiêu  chuẩn  của  người  xưa  vô  cùng  nghiêm  khắc,  dùng  làm  niềm  tin  cho 

người  đời  sau.  Bộ  Kinh  Tạng  trễ  nhất  ở  Trung  quốc,  được  thông  qua  sự  kiểm 

nghiệm này chính là Long Tạng, thời đại Càn Long, về sau không nghiêm khắc 

như vậy nữa. 

Bởi  thế  thầy  dạy  tôi,  từ  Long  Tạng  về  trước  đáng  tin,  còn  những  sách  mới 

chúng ta xem thử xem có trong Tạng Kinh ngày xưa hay không. Có thì đối chiếu 

thử xem, nếu có trong Tạng Kinh, vậy là không sai, kinh này có thể tin được. Đều 

là dạy chúng ta đoạn nghi sanh tín. 

Vì sao cư sĩ Hạ Liên Cư phải hội tập lại bản hội tập? Chính là vì có nghi. Sớm 

nhất là bản hội tập của Vương Long Thư, cư sĩ Vương Long Thư là người Thư 

Thành, quê của ông cách  quê  tôi không xa, khoảng 20  mấy cây số, chưa tới 30 

cây. Ông người thời nhà Tống, một người rất giỏi, khi vãng sanh ông đứng vậy ra 

đi. Bản hội tập của ông, ông chỉ xem được bốn loại trong năm loại bản dịch, phần 

Vô Lượng Thọ Hội trong Kinh Đại Bảo Tích thời nhà Đường ông không có, nên 

bản hội tập của ông chỉ có bốn loại nguyên bản dịch, thiếu một loại. Mà trong bản 

dịch thời nhà Đường đích thực có nhiều câu rất quan trọng, nhưng ông đều không 

có. Đây là bản hội tập không hoàn chỉnh, có khiếm khuyết.       Ngoài ra ông còn 

sửa  mấy chữ, đây  là điều vô cùng cấm  kỵ, đương nhiên  mấy chữ ông sửa cũng 

không sai, khiến chúng ta càng dể hiểu, khi đọc lưu loát hơn. Nhưng trường hợp 

này không nên tiếp thu, tiếp thu trường hợp này: Ông thay đổi được, người đời 

sau cảm thấy tôi cũng có thể thay đổi. Nếu như  mỗi người đều cho rằng có thể 

Tập 518  557 



sửa đổi, vậy  mọi  người đều sử đổi, thì khi cuốn sách này truyền đến đời sau sẽ 

biến chất, nên đây là một điều cấm kỵ rất lớn. 

Hội tập khác với phiên dịch. Phiên dịch có thể lựa chọn nên dùng chữ gì, hội 

tập  thì  không  thể,  hội  tập  cần  phải  giữ  nguyên  văn,  một  chữ  cũng  không  được 

thay đổi, không được sửa đổi nó. Vì tồn tại những vấn đề này, nhưng bản hội tập 

của  Vương  Long  Thư  cũng  được  đưa  vào  Long  Tạng.  Đại  sư  Liên  Trì  chú  giải 

Kinh A Di Đà Sớ Sao, dẫn chứng kinh văn của Kinh Vô Lượng Thọ này, đa phần 

đều dùng bản hội tập của Vương Long Thư. Do có nhiều khuyết điểm như vậy, 

nên vào năm Khang Hy thời nhà Thanh_đây là hơn 200 năm trước, cư sĩ Ngụy 

Mặc  Thâm  lại  hội  tập  bản  mới,  bản  hội  tập  này  hay  hơn  bản  của  Vương  Long 

Thư. Nhưng chắc đây là tập khí của văn nhân, ông cũng sửa đổi chữ, điều này Ấn 

Quang đại sư có phê bình, tuyệt đối không tán thành tùy tiện sửa chữ. Ngụy Mặc 

Thâm có đầy đủ năm loại bản dịch, nhưng có vần đề trong cách chọn lựa và xóa 

bỏ.  Có  những  chỗ  rất  quan  trọng  ông  lại  không  chọn,  bỏ  sót,  có  những  điểm 

không  quan  trọng  lại  viết  rất  nhiều,  đây  là  điều  đáng  tiếc.  Do  đây  mà  cư  sĩ  Hạ 

Liên  Cư  không  thể  không  hội  tập  lần  thứ  ba.  Lần  hội  tập  này  đã  sửa  lại  tất  cả 

những  sai  sót  của  hai  lần  hội  tập  trước,  nên  đã  trở  thành  một  bản  hội  tập  hoàn 

thiện. Chúng ta xem bản này, tôi nghĩ sẽ có người đi tìm nguyên bản, tìm bản của 

Vương Long Thư, tìm bản của Ngụy Mặc Thâm để hợp lại xem. Tôi đối với bản 

dịch này sanh khởi tín tâm, không còn hoài nghi nữa. Bởi thế chúng tôi có chín 

bản Kinh Vô Lượng Thọ đóng lại thành một bản, không có chú giải, chỉ có kinh 

văn, để mọi người xem thử và tự mình so sánh. Chín loại Kinh Vô Lượng Thọ, 

quý vị thích loại nào thì chọn loại đó, tất cả đều hay! Không thể nói bộ nào hay 

nhất, bộ nào thứ nhì, cả chín bộ đều là đệ nhất. Chúng ta dùng tâm bình đẳng để 

xem, quý vị thích bản nào thì dùng bản đó, tùy theo nhân duyên. Tôi đặc biệt có 

nhân duyên, đặc biệt thích bản hội tập của Hạ Liên Cư, không thể nói bản nào 

nhất, bản nào nhì. 

Trong  Kinh  Kim  Cang  nói :  “Là  pháp  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”,  như 

vậy là đúng. Vấn đề ở chỗ khế cơ, chính là chúng ta thích như thế nào, mỗi người 

thích khác nhau. Tôi thích ăn ngọt, anh ta lại thích mặn, người đó lại thích cay, 

nhưng đều rất ngon, không có món nào không ngon, đều là bình đẳng, như vậy là 

tốt. 

Chúng ta xem:  “Phẩm 35 đời ngũ trược ác thế”. 

558  Tập 518 



       “Phật cáo Di Lặc, nhữ đẳng năng ư thử thế, đoan tâm chánh ý, bất vi chúng 

 ác, kham vi đại đức, sở dĩ giả hà? Thập phương thế giới, thiện đa ác thiểu, dị khả 

 khai hoa, duy thử ngũ ác thế gian, tối vi kịch khổ. Ngã kim ư thử tác Phật, giáo 

 hóa quần sanh, linh xả ngũ ác, khứ ngũ thống, ly ngũ thiêu, hàng hóa kỳ ý, linh 

 trì ngũ thiện, hoạch kỳ phước đức, hà đẳng vi ngũ”. 

Chúng ta xem đoạn này: “Hà đẳng vi ngũ”, nên để ở đoạn dưới, đây là một 

đoạn.      Trong chú giải của Hoàng Niệm Tổ nói:  “Phẩm này nói rộng về cái khổ 

 của đời ác trược”. Thế gian chúng ta là ngũ trược ác thế, trược nghĩa là nhiễm ô. 

Hiện nay cảm nhận vô cùng rõ ràng, vì sao vậy? Vì toàn bộ địa cầu đều bị nhiễm 

ô, nên người bây giờ đều chú trọng đến môi trường sinh thái, danh từ môi trường 

sinh thái này gần đây mới có. 

30 năm trước, năm 1977, lần đầu tiên tôi đến HongKong giảng kinh, xã hội 

lúc đó chưa nghe nói đến tên gọi môi trường sinh thái, nên từ này mới hưng khởi 

trong vòng 30 gần đây, vì sao hưng khởi vậy? Vì địa cầu bị ô nhiễm quá nghiêm 

trọng, các nhà khoa học cảnh cáo chúng ta, nếu chúng ta không biết bảo vệ hoàn 

cảnh  địa  cầu,  có  thể  50  năm  sau  địa  cầu  này  không  thích  hợp  nhân  loại  cư  trú, 

nghiêm trọng đến mức độ đó. 

Đoạn kinh văn này Đức Phật nói cách đây 3000 năm trước, ngài nói về vấn đề 

gì? Chính là nói đến thời hiện đại của chúng ta, hoàn cảnh cuộc sống hiện tại của 

chúng ta đích thực hoàn toàn giống như trong kinh nói. Nói như cách  nói hiện 

nay: Đây là lời dự ngôn của Đức Thế Tôn về 3000 năm sau của cư dân trên địa 

cầu này. 

 “Ác là ngũ ác, khổ là ngũ thống, ngũ thiêu” , ở đây thống và thiêu đều là hình 

dung từ. “Khuyên khiến họ bỏ ác hành thiện, ly khổ đắc lạc” . Thế gian hiện nay 

rất khổ, người người đều nếm được đau khổ, bất luận là giàu nghèo hay bần cùng 

đều khổ cả, không có niềm vui, nhưng có ai không muốn ly khổ đắc lạc? Khổ từ 

đâu mà có? Khổ từ ác mà có, vui từ đâu mà có? Vui từ thiện mà có, nếu chúng ta 

có thể đoạn ác tu thiện, liền có thể ly khổ đắc lạc. 

 Tịnh Ảnh Sớ nói: “Ngũ giới nên phòng”, phòng là dự phòng, dự phòng điều gì? 

Là “sát, đạo, tà dâm, vọng ngữ, ẩm tửu, là năm điều ác này”, sát đạo dâm vọng 

tửu.  “Tạo năm điều ác này, hiện thế bị vương pháp trị tội, thân gặp ách nạn, gọi 

 là ngũ thống”. Ngày xưa giết người, trộm cắp, tà dâm đều có tội. Vọng ngữ, vọng 

ngữ  một  chuyện  lớn  như  lừa  gạt  xã  hội  đại  chúng,  lừa  gạt  quốc  gia.  Khi  uống 

rượu say, phạm những tội như nói ở trước, những tội này đều bị hình phạt. Chịu 

Tập 518  559 



những hình phạt này gọi là ngũ thống, là bây giờ quý vị phải chịu khổ. Đời sau 

chịu  khổ  báo  trong  tam  đồ,  đó  gọi  là  ngũ  thiêu.  Thiêu,  đặc  biệt  là  đối  với  địa 

ngục, những điều này là gì? Sát đạo dâm vọng chính là gì? Là nghiệp địa ngục. 

Quý  vị  tạo  nghiệp  địa  ngục,  tương  lai  phải  chịu  quả  báo  trong  địa  ngục.  “Năm 

 điều ác này tương lai thọ báo khổ trong tam đồ, gọi là ngũ thiêu. Ngũ ác, là ác 

 nhân. Ngũ thống là hoa báo, là quả  báo ngay trong đời này. Ngũ thiêu là quả 

 báo, quả báo trong tam đồ. Gia Tường Sớ lại giải thích năm điều ác này rằng: Vì 

 sao lại nói rõ năm điều ác này? Do người đời thích tạo, nên sai lầm rất rõ ràng”.  

Chương  là  rõ  ràng,  khiến  mọi  người  đều  biết,  vì  sao  phải  nói  năm  điều  ác 

này? Năm loại này là người thế gian thích tạo nhất. Ngày xưa có giáo dục luân lý, 

có giáo dục đạo đức, có giáo dục nhân quả, mọi người bớt phóng túng một chút. 


Tạo những ác nghiệp này đều có giới hạn, không giám vượt ra khỏi quy tắc, nên 

mới duy trì được trật tự xã hội. Hiện nay giới hạn không còn, người bây giờ tin 

vào khoa học, không tin luân lý, không tin đạo đức, không tin nhân quả, cho rằng 

những điều này đều lỗi thời. Phê bình họ là thời đại phong kiến, là mê tín. Khoa 

học không cấm năm loại này, không những không ngăn cấm, hình như còn khích 

lệ  quý  vị  làm,  tán  thán  người  khác  làm,  điều  này  rất  phiền  phức.  Ngày  nay  rất 

nhiều thiên tai ập đến, đều liên quan đến vấn đề này, nhưng các nhà khoa học cho 

rằng không như vậy, đối với khoa học mà nói thì không sao. 

Trong  kinh  Đức  Phật  dạy:  Sát  đạo  dâm  là  tội  báo  địa  ngục,  người  bây  giờ 

không tin có địa ngục, không tin có luân hồi, không tin có đời sau. Người ngày 

xưa đều tin, người bây giờ không tin, điều này rất khó. Nhưng trên thế giới ngày 

nay, hình như khắp nơi đều có người âm nhập vào người sống, có những linh hồn 

này, nhưng khoa học đều nói họ là giả, đó không phải thật. Đó là lời nói tà ma mê 

hoặc  quần  chúng,  đó  là  lời  của  quỷ,  hoặc  nói  dể  nghe  một  chút  thì  nói  đó  là 

chuyện thần thoại. Thần thoại và lời của quỷ cũng gần như nhau. Nhưng rốt cuộc 

nó có thật chăng? Đây chính là trong kinh điển nói về lục đạo, thực tế mà nói, lục 

đạo không phải Đức Thế Tôn nói, chúng ta phải biết điều này. Lục đạo có từ rất 

lâu, là do hàng bà la môn nói, Đức Thế Tôn có thừa nhận chăng? Thừa nhận, vì 

sao ngài thừa nhận? Ngài cũng thấy được. Tư tưởng về lục đạo này, trong thời Ấn 

độ cổ rất phổ biến, làm sao họ biết? Trong định nhìn thấy, tứ thiền bát định là 

pháp tu của Bà la môn, Phật giáo cũng rất coi trọng. 

Lúc Đức Thế tôn tại thế, trong tăng đoàn hầu như mỗi người đều có công phu 

cơ bản của tứ thiền bát định, là phương pháp cần phải tu. Trong thiền định không 

560  Tập 518 



có tầng không gian, cũng chính là nói không có không gian, không có thời gian, 

trong thiền định có thể nhìn thấy lục đạo. Tứ thiền bát định không phải là thiền 

định thâm sâu, nhưng ở trên có thể thấy được trời phi tưởng phi phi tưởng xứ, bên 

dưới thấy đến địa ngục vô gián, thấy rõ ràng minh bạch. Các tôn giáo khác đều tu, 

đều nhìn thấy. Thậm chí phái nghiên cứu học, nghiên cứu triết học, họ cũng tu 

thiền định và đều nhìn thấy, nên đây không phải là giả. 

Đức Phật đối với vấn đề ngày khẳng định, thừa nhận nó, nhưng dạy chúng ta 

rằng đó là phàm phu. Ba đường ác là phàm phu, 28 tầng trời cũng là phàm phu, 

gần giống như chúng ta. Phước báo của thiên nhân lớn hơn chúng ta, trí tuệ cao 

hơn chúng ta. Ba đường ác không có phước báo, phước báo không bằng chúng ta, 

trí tuệ cũng không nhất định cao hơn chúng ta bao nhiêu. Nhưng có một chút quả 

báo của ngũ thông, năng lượng của ngũ thông không lớn. Việc gần một chút, việc 

nhỏ họ đều biết, những điều lớn lao họ không biết. 

Nên thái độ của Khổng tử:  “Kính quỷ thần nhi viễn chi”, thái độ này là chính 

xác, thái độ của Phật cũng như vậy, đối với quỷ thần có cung kính chăng? Cung 

kính, nghe lời quỷ thần chăng? Không nghe. Quỷ thần đến hoc tập với Đức Thế 

Tôn, cũng quy y Đức Thế Tôn, lạy ngài làm thầy, nghe kinh nghe pháp, đây là 

hiện  tượng  rất  bình  thường.  Nên  trong  pháp  hội  giảng  kinh  của  đức  Phật,  Chư 

thiên quỷ thần đều đến nghe, những thính chúng này đều có. Chúng ta không nhìn 

thấy, nhưng Phật thấy được, ngài có thiên nhãn, ngài từng tu thiền định, nên nhìn 

thấy hết. 

Trong hàng đệ tử Phật, tuyệt đại đa số đều là người chứng quả, ít nhất là sơ 

quả Tu đà hoàn. Tu học đại thừa là Bồ Tát thập tín vị, rất nhiều. Bồ Tát thập tín 

vị, có một số cao hơn A la hán, A la hán chỉ ngang với thất tín_bát tín, cửu tín, 

thập tín cao hơn A la hán rất nhiều. Huống gì còn có đại Bồ Tát, Bồ Tát Ma Ha 

Tát, Ma Ha Tát là pháp thân đại sĩ, địa vị đó rất cao. Còn những bậc như Văn 

Thù, Phổ Hiền là Đẳng giác Bồ Tát, nên họ đối với vấn đề này rất rõ ràng thấu 

triệt. Nhưng phương pháp của Phật là dạy học, ngài không dùng thần thông, chỉ 

dùng cách dạy học. 

Xã hội ngày nay cảm ứng, ốp đồng rất nhiều, có khi chúng ta cũng tiếp xúc, 

chúng ta nên ứng phó như thế nào? Khi nhận được tin tức, chúng ta xem, phương 

pháp ứng đối của chúng ta chính là một câu A Di Đà Phật. Họ bảo chúng ta làm, 

chúng ta không dùng cách của họ, mà nên học theo Đức Thế Tôn là: Giảng kinh 

Tập 518  561 



hóa giải thiên tai, nâng cao bản thân. Niệm Phật hóa giải thiên tai, nâng cao bản 

thân, tuyệt đối đúng đắn, đây mới là đệ tử Phật. 

Có quỷ thần đến cầu siêu độ, đây là việc phương tiện, chúng tôi thiết bài vị 

của họ ở giảng đường, coi họ như một thính chúng trong giảng đường. Không có 

gì lạ, họ với đại chúng đều bình đẳng, là  một thành viên trong thính chúng của 

chúng tôi. Quy  y  Tam  bảo cũng là  đệ tử  Phật,  chúng tôi dùng  một thái  độ bình 

đẳng để đối đãi với họ. 

Phật  giảng  kinh  thuyết  pháp  là  độ  chúng  sanh  mười  pháp  giới,  yêu  ma  quỷ 

quái, súc sanh, địa ngục, chỉ cần chịu đến học Phật đều tiếp nhận, đều lạy Phật 

làm thầy. Học với Phật điều gì? Học trí tuệ, học giác ngộ. Giác ngộ mới có thể xa 

rời  ác  đạo,  mới  có  thể  ly  khổ  đắc  lạc.  Bởi  thế  năm  loại  sát  đạo  dâm  vọng  tửu, 

chúng sanh trong lục đạo đều rất thích, đây là gì? Là nguồn gốc của tội nghiệp. 

Khi  sám  hối  phải  sám  trừ  tội  căn,  tội  căn  chính  là  năm  thứ  này.  Nên  trong  Gia 

Tường Sớ đưa ra năm loại này, là có ý nói rõ ràng về năm điều ác này. 

Bên dưới nói:  “Đoan tâm chánh ý”, là “chỉ tâm ý rất chân thành, giữ ý niệm 

 của minh, viễn ly tam độc, không nghĩ đến tà ác”, đây mới gọi là đoan chánh tâm 

niệm. 

Năm ngoái những nhà khoa học nước ngoài, dự hội nghị ở Sydney Úc Châu. 

Lần này coi như là thảo luận công khai lời dự ngôn thiên tai của Maya năm 2012, 

khoa học phải ứng đối như thế nào, tiêu đề này rất hay. 2012 thì sang năm là đến 

rồi, rất nhanh. Tôi xem báo cáo này, rốt cuộc lời dự ngôn này là có hay không? 

Đại khái là 50/50, một nửa cho rằng có khả năng này, còn một nửa khác cho rằng 

không  thể,  lời  dự  ngôn  này  không  đáng  tin  cậy.              Nhưng  chúng  ta  nên  nhớ 

rằng, có một nữa số người cho rằng có thiên tai xảy ra. Ngân hà đối tề là một hiện 

tượng  tự  nhiên,  thiên  tượng  hiếm  thấy  này  cũng  không  dể  gặp,  mấy  ngàn  năm 

mới có một lần, vậy mà chúng ta đã gặp được. Là t trung tâm của hệ ngân hà như 

thái dương, địa cầu sắp thành một hàng thẳng. Chúng ta có thể tưởng tượng được, 

nó sẽ sanh ra vấn đề lực dẫn. Trung tâm của hệ ngân hà là một hắc động, nó có 

sức hút rất lớn mạnh, đến ánh sáng cũng bị nó hút vào. Bởi thế các nhà khoa học 

nói, nhất định nó sẽ ảnh hưởng đến thái dương, nghĩa là bảo mặt trời. Cổ nhân gọi 

là thái dương hắc tử. Thái dương hắc tử có chu kỳ là 11 năm một lần, cứ 11 năm 

là đến kỳ hạn bộc phát của nó, bộc phát này có ảnh hưởng đến địa cầu. Đa phần 

là ảnh hưởng đến thông tin, ảnh hưởng sóng điện từ. Nếu nói lần này trung tâm 

hắc động của ngân hà, có lực hút lớn mạnh như vậy, nó kéo bảo mặt trời lên cao, 

562  Tập 518 



vì nó có sức hút, điều này rất phiền phức. Nếu như bảo mặt trời bị đưa lên cao, sẽ 

ảnh hưởng đến địa cầu. 

Nhiều năm trước, các nhà thiên văn quan sát đo lường được, bảo mặt trời từ 

khi mới bộc phát cho đến địa cầu khoảng hai ba ngày, ở đây chúng ta cảm nhận 

được rõ ràng là phải hai ba ngày sau. Nhưng từng có một lần, khoảng nữa tiếng là 

đến địa cầu, có một lần như vậy. Ngân hà đối tề có thể không phải là ba ngày, mà 

rất  nhanh.  Đã  từng  có  một  trường  hợp,  hơn  nữa  tiếng  là  đến,  chỉ  sợ  cũng  trong 

thời gian nửa tiếng ảnh hưởng đến địa cầu. Theo dự đoán của các nhà khoa học, 

ảnh hưởng ít nhất là những thông tin vệ tinh phát xạ trên địa cầu, có thể bị nó phá 

hũy hoàn toàn. Lần phá hoại này  gây  ảnh hưởng đến  sóng điện từ  của  điện vô 

tuyến, ảnh hưởng sự hướng dẫn của máy bay. Nếu như vệ tinh hoàn toàn không 

có, thì hướng dẫn máy bay cũng không có, không tìm được phương hướng đường 

bay, la bàn cũng đo không đúng, từ trường của la bàn cũng bị ảnh hưởng, điều 

này  rất  phiền  phức.  Thuyền  đi  trên  biển  cũng  gặp  rắc  rối,  nếu  như  la  bàn  đo 

không đúng sẽ  lạc  mất phương hướng.      Đây chỉ  mới nói đến thảm họa nhỏ 

nhất, còn lớn sợ nó gây ra núi lửu trên địa cầu bộc phát, gây ra sóng thần, rắc rối 

này quả khó mà tưởng tượng được, nên không thể không đề phòng vấn đề này. 

Tham gia lần hội nghị này, có ông Bladen người Mỹ nói với chúng ta về tư 

tưởng ứng phó thiên tai này, rất giống như trong kinh điển nói, những gì ông nói 

rất khế cơ. Hy vọng cư dân trên địa cầu, ngay lúc này nếu có thể bỏ ác dương 

thiện, cải tà quy chính, đoan chánh tâm niệm, chính là ở đây nói: đoan tâm chánh 

ý. Không những có thể hóa giải được thiên tai này,  mà còn đưa địa cầu đi đến 

một tương lai tốt đẹp hơn. Đoan chánh tâm niệm, ở đây nói là đoan tâm chánh ý, 

ý nghĩa hoàn toàn tương đồng. 

Chánh tâm thành ý, tâm như thế nào mới có thể chánh? Ý như thế nào mới có 

thể thành? Cổ nhân dạy chúng ta: Thành ý chánh tâm, thật sự có thể giải quyết 

được vấn đề. Phật dạy chúng ta: Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, lại nói với chúng 

ta rằng: Cảnh tùy tâm chuyển. Ý này rất hay! Cổ nhân nói rằng, chánh tâm thành 

ý phải bắt đầu làm từ đâu? Bắt đầu từ cách vật trí tri, mới có thể làm được. 

Cách vật nghĩa là gì? Buông bỏ dục vọng, hoặc là chúng ta nói dễ dàng một 

chút là chúng ta phải hạ thấp dục vọng, đây là cách vật. Không thể hạ thấp dục 

vọng, là ý không chánh, tâm không đoan, không làm được. Nhất định là phải hạ 

thấp dục vọng đến tối đa, đặc biệt là dục vọng vật chất. 

Tập 518  563 



Thứ hai là trí tri, chúng ta nói  một cách đơn giản là xử sự đối nhân tiếp vật 

phải lý trí, không thể dùng tình cảm. Chúng tôi giải thích như vậy mọi người dể 

hiểu hơn, trí tri là dùng lý trí không dùng tình cảm, như vậy ý chúng ta mới thành, 

tâm mới chánh. 

Giữ  gìn  ý  niệm,  không  thể  có  ý  niệm  sát  đạo  dâm  vọng,  không  được  có  ý 

niệm tham sân si mạn, phải bắt đầu từ đây. Nên viễn ly ngũ độc, ở đây nói là tam 

độc, ở trước là ngũ độc: Sát, đạo, tà dâm, vọng ngữ, ẩm tửu. Bất tư tà ác, bất tư tà 

ác chính là đoan tâm chánh ý. 

 Trong Tịch Nghĩa lại nói: “Trực hướng bồ đề gọi là đoan tâm, không cầu những 

 điều không đáng gọi là chánh ý. Nghĩa lý này rất thâm sâu”. Ý nghĩa này nói quá 

thâm sâu, chúng ta y theo lý của bộ đại kinh này để nói: Nhất tâm chuyên niệm, 

cầu sanh Tịnh độ, thân cận Di Đà. Đây là đoan tâm chánh ý của Tịnh tông, ngoài 

ra đều buông bỏ hết, đây là chuyên tu Tịnh độ, đời này nhất định có thể thành 

tựu. 

Hết giờ rồi, lần sau chúng ta bắt đầu học từ câu: “Đoan tâm chánh ý” . 

 

 

564  Tập 518 



Tập 519 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:02.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 657, hàng thứ sáu:  

“Đoan tâm chánh ý”.“Chỉ chánh tâm thành ý, thiện hộ kỷ niệm, viễn ly tam 

độc, bất tư tà ác”, bắt đầu xem từ đây. 

Đây là Phật nói với Bồ Tát Di Lặc, cũng là nói với chúng ta. Chúng ta, đặc 

biệt là trong thời  đại ngày nay, những khai thị này hình như là vì chúng ta, nói 

với người bây giờ vậy. Phải đoan tâm chánh ý, không làm các điều ác, đây chính 

là đức lớn. Chúng ta nói đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức. 

Chân tâm thành ý. Trước khi Phật pháp chưa truyền đến Trung quốc, các bậc 

tổ tông, chư vị thánh hiền đã dạy chúng ta những đạo lý này. Trong Đại Học nói 

về tam cương bát mục. Tam cương là: minh đức, thân dân, chỉ ư chí thiện. Trong 

bát mục có: cách vật, chi tri, thành ý, chánh tâm, chính là chỉ ý này. 

Đoan chánh tâm niệm không dễ, điều kiện tiên quyết là phải cách vật, vật là 

gì? Dục vọng, vật dục, cũng chính là nói nhất định phải buông bỏ vật dục, vì nó 

là nguồn cội của tất cả điều ác. Chỉ cần có dục vọng, thì làm gì có chuyện không 

tạo  nghiệp?  Bởi  thế  các  bậc  thánh  hiền  đưa  điều  kiện  đầu  tiên  của  việc  tu  thân 

tích phước chính là buông bỏ dục vọng. Cho dù không thể buông bỏ, cũng phải 

hạ thấp dục vọng đến tối đa, như vậy mới có thể tu phước. 

Trong thế gian ngày nay, giáo huấn của thánh hiền không còn, cũng không ai 

tin vào Phật Bồ Tát, nên đối với dục vọng có thể nói là không có giới hạn. Cũng 

có nghĩa là dục vọng đang bành trướng, gây nên nhiều loại bệnh thái cho thân 

tâm,  khổ  không  sao  nói  hết.  Đồng  thời  cũng  gây  ra  nhiều  thiên  tai  cho  địa  cầu, 

những  thảm  họa  này  từ  đâu  đến?  Toàn  là  những  hiện  tượng  do  dục  vọng  bành 

trướng mà sinh ra. 

Hai chữ “cách vật” này vô cùng quan trọng, cách vật là chính mình phấn đấu 

với bản thân, tự mình khắc chế dục vọng của mình. Nếu có thể buông bỏ tất cả 

dục vọng, người này có thể thành thánh thành hiền, học Phật thì có thể thành Phật 

thành Bồ Tát. Nó rất có hại, không có lợi ích. Các bậc đại thánh hiền thế xuất thế 

Tập 519  565 



gian đã làm gương cho chúng ta, đều rất xem nhẹ dục vọng. Đức Thế Tôn biểu 

diễn cho chúng ta thấy, cuộc sống sinh hoạt hằng ngày chỉ có ba y một bát, ngày 

ăn một bữa, đêm ngủ dưới gốc cây, hoàn toàn buông bỏ. Cuộc sống của ngài là 

pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Trong kinh điển ghi chép về Đức 

Thế Tôn rằng: Xưa nay chưa có ai thấy qua ngài có ưu sầu, có phiền não, dù chỉ 

một lần, trong kinh điển không có ghi chép. Tại sao Đức Phật có thể sống cuộc 

đời hạnh phúc an lạc đến thế? Chính là không có dục vọng, vì dục vọng đem đến 

phiền não ưu phiền cho con người, bây giờ người ta gọi là lo lắng, áp lực, đây là 

thuật ngữ của người bây giờ. 

Đời sống như vậy, mặc dù địa vị rất cao, sở hữu rất nhiều của cải, nhưng cuộc 

sống của họ không được an vui, vẫn cứ sống trong thế giới đầy đau khổ, thua xa 

những  người  nghèo  mà  vui.  Nghèo  mà  vui  là  ai?  Thánh  nhân  như:  Khổng  tử, 

Mạnh tử, Nhan hồi, họ đều là nghèo mà vui, đây là điều rất đáng cho ta phản tỉnh, 

đáng để chúng ta tư duy. 

Đời này chúng ta làm một người an vui sáng suốt, hay là làm một người phiền 

não hồ đồ? Những bậc đại phú đại quý là người phiền não hồ đồ, trong kinh nói 

đây là hoa báo, còn quả báo thì sao? Người hạnh phúc sáng suốt, đời sau được 

sanh  lên  cõi  trời,  nếu  họ  niệm  Phật  thì  được  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc  để  làm 

Phật, làm Bồ Tát. Người hồ đồ thì sao? Người phiền não hồ đồ đời sau đọa vào 

tam đồ. Đây là điều trong đoạn kinh văn này nói đến: Ngũ thống, ngũ thiêu. Ngũ 

thống là hoa báo, còn ngũ thiêu, thiêu ở đây là chỉ địa ngục, nó tiêu biểu cho ba 

đường ác. Bởi thế khi nghĩ đến điều này quả thật đáng sợ! 

“Hàng hóa kỳ ý”, hành là hạ thấp, hạ thấp dục vọng, phải đoạn trừ dục vọng, 

buông bỏ triệt để, như vậy chúng ta mới thật sự làm được đoan tâm chánh ý. Dục 

vọng không còn, trí tuệ tự nhiên sanh khởi. Nên tiếp theo cách vật là trí tri, con 

người  có  trí  tuệ  mới  có  thành  ý,  người  có  thành  ý  nhất  định  có  trí  tuệ.  Người 

không có thành ý_Hay nói cách khác, họ có phiền não, họ không có trí tuệ, tất cả 

đều  có  mối  quan  hệ  liên  đới.  Người  có  thành  ý  tâm  sẽ  chánh,  chánh  là  gì?  Là 

không có tà niệm, không có vọng niệm, như vậy mới có thể đoan tâm chánh ý. 

Nên ở đây nói tiếp: “Thiện hộ kỷ niệm”, niệm này là chánh niệm, hộ trì chánh 

niệm của mình. “Viễn ly ngũ độc”, bây giờ là tam độc phải thêm hai loại, vì sao 

vậy?  Chúng  ta  càng  nghĩ  càng  đáng  sợ.  Tham  sân  si  là  nhân  của  ba  đường  ác, 

nhưng mạn và nghi gây ra thiên tai hiện tại cho chúng ta, quá khủng bố. Ngạo 

mạn  là  tâm  bất  bình,  chiêu  cảm  là  động  đất.  Hoài  nghi  càng  đáng  sợ,  nó  chiêu 

566  Tập 519 



cảm khiến đại địa lỏng lẻo. Chúng ta đọc trong Kinh Địa Tạng có phẩm “kiên lao 

địa thần”, địa là nơi nương tựa của tất cả chúng sanh, nó rất kiên cố. Bây giờ đất 

không còn kiên cố, lỏng lẻo, nên rất dể bị chìm xuống, sụp xuống. Vì sao đất bị 

chìm? Vì tâm nghi, do hoài nghi chiêu cảm. Núi sẽ sụp đổ, nguyên nhân là gì? 

Nguyên nhân là do chúng ta không tin vào bất cứ điều gì. Bởi thế chư vị thánh 

hiền thế xuất thế gian đều đặt tín lên hàng đầu, vì nó rất quan trọng.      Quý vị 

xem, điều đầu tiên trong Tịnh độ chính là tín: Tín nguyện hạnh. Trong Kinh Hoa 

Nghiêm nói: “Lòng tin là mẹ  của mọi công đức”, tín là căn nguyên của sự đắc 

đạo, là  mẹ của tất cả  mọi công đức. Chính là nói, nó có thể sanh ra tất cả  mọi 

công đức, nên gọi là mẹ của mọi công đức. Nên không tin, phiền phức rất lớn. 

Những người đọc sách ngày xưa, xem chữ tín này rất quan trọng. “Nhân vô 

tín tắc bất lập”, nếu con người không có tín tâm, không có chổ đứng trong xã hội 

này, họ xem trọng chữ này đến như thế. Nó là một điều trong ngũ luân, ngũ luân 

là: “Nhân lễ nghĩa trí tín”, năm chữ này, hiện nay cả năm chữ này đều không có. 

Nhân giả ái nhân, người bây giờ không biết tự thương mình, đến yêu thương bản 

thân  họ  cũng  không  biết,  vậy  làm  sao  họ  biết  thương  yêu  người  khác?  Vì  sao 

chúng  ta  lại  sanh  ra  trong  một  xã  hội  đau  khổ  như  vậy?  Thời  đại  này  ngũ  luân 

không còn, ngũ luân là mối quan hệ bình thường giữa người với người, bây giờ 

mối quan hệ này không còn. Ngũ thường không còn, tứ duy bát đức không còn, 

xã hội đều động loạn, địa cầu tai biến dị thường. Hiện nay có không ít người yêu 

nước đang tìm cách cứu vãn xã hội, cứu vãn địa cầu. Chỉ có tâm thái giống như 

Khổng lão phu tử, chúng ta mới có nơi để thực hành. 

Người bây giờ tin vào khoa học, không tin vào Tôn giáo, không tin cha mẹ, 

không tin thầy tổ, đối với thánh hiền Phật Bồ Tát càng không cần nói, hoàn toàn 

bài xích cho là  mê tín. Quả là đáng phải chịu khổ, đáng phải chịu nạn. Thái độ 

suốt  đời  của  Khổng  phu  tử,  đây  là  một  bậc  đại  thánh  nhân,  mà  người  khắp  nơi 

đều tôn kính. Ông nói với chúng ta rằng: Suốt đời ông_chúng ta có thể nói thái độ 

làm người, thái độ cơ bản: “Thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”. Chỉ tám chữ này, 

cũng thấy Phu tử đầy đủ tín tâm, tin bản thân, tin cha mẹ, tin thánh hiền, niềm tin 

đầy đủ mười phần, thích học theo cổ nhân. Người bây giờ không cần giáo huấn 

của người xưa, chỉ cần sự mới lạ, nhưng thứ kỳ quái, phiền phức là chổ này. Phu 

tử thật thà, suốt đời chỉ thuật lại mà không trước tác, không có sáng tác, không có 

phát minh. 

Tập 519  567 



Hiện  nay  vừa  mới  học  mẫu  giáo,  thầy  cô  đều  dạy  các  em  nhỏ  phải  có  sáng 

tạo. Quý vị xem sáng tạo, đó là những thứ kỳ lạ cổ quái, đều có hại đối với bản 

thân,  có  hại  cho  người  khác,  có  hại  cho  địa  cầu,  họ  sáng  tạo  ra  những  thứ  này. 

Chúng  ta  cũng  có  thể  nói,  bản  chất  con  người  trong  thời  đại  chúng  ta  đều  tốt: 

“Nhân chi sơ tánh bổn thiện”, bản tánh vốn thiện, mọi người đều tốt, chỉ là bị dạy 

làm hư hỏng. 

Nghĩ lại nền giáo dục thời cổ đại, đích thực đều lấy Khổng tử làm tiêu chuẩn: 

“Tín nhi háo cổ”, tuân thủ giáo huấn của thánh hiền, không có ý nghĩ sáng tạo cái 

mới,  chưa  từng  nghe.  Những  gì  có  sẵn  quý  vị  đều  không  hiểu,  làm  sao  có  thể 

sáng tạo cái mới. Người xưa có câu nói rằng: “thôi trần xuất tân”, hiểu được cái 

cũ, quý vị mới có năng lực sáng tạo cái mới. Còn như không hề hiểu biết gì đến 

cái đã có, thì những điều mới sáng tạo đó nhất định là thứ có hại. Trong câu thành 

ngữ này hàm nghĩa rất sâu. 

Chúng ta cần phải kiến lập lại lòng tự tin, quay lại tin tưởng chính mình, mình 

như thế nào? Nho gia nói bản tánh vốn thiện, phải tin bản tánh chính mình vốn 

thiện,  phải  tin  Đức  Phật  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh”,  mỗi  người 

đều là Phật. Quý vị là Phật, họ là Phật, tôi cũng là Phật, vốn là Phật. Phải nghĩ lại 

chúng ta đều là Phật, vì sao bây giờ lại biến thành như vậy? Trong kinh điển nói 

rất rõ ràng, vì bản tánh mê muội, phá mê khai ngộ, quay đầu lại sẽ thành Phật, mê 

mà  không  giác  liền  biến  thành  phàm  phu,  sự  việc  chính  là  như  vậy.Tuy  biến 

thành phàm phu nhưng tự tánh không hề mất đi, bản thiện cũng không mất, chỉ vì 

mê nên nó không khởi tác dụng. Nếu chúng ta có thể tin tưởng vấn đề này, như 

vậy mới cứu được. Trong đời này của chúng ta, mục tiêu thứ nhất của đời người 

là gì? Chính là tìm lại bản thiện của mình, tìm lại Phật tánh của mình, đây là việc 

lớn nhất trong đời chúng ta. Hiện nay thánh nhân thế xuất thế gian đều dạy chúng 

ta, nên tìm từ đâu? Từ chổ hạ thấp dục vọng, buông bỏ từ dục vọng, bắt đầu từ 

đây. 

Dục vọng, nói tường tận chính là trong truyền thống văn hóa xưa nói đến thất 

tình ngũ dục, nhà Phật gọi là tình chấp, tình chấp là thất tình. Ngũ dục là trong 

thất tình có dục, dục lại phân thành năm loại: Tài sắc danh thực thùy. Trong cuộc 

sống  không  thể  không  có  những  thứ  này,  nhưng  nhất  định  phải  biết  dùng  thích 

hợp và dừng lại đúng lúc, vừa đủ là được. Không được có tâm tham, càng không 

thể tham không biết chán, như vậy tai họa liền xuất hiện. Nên trong kinh điển đại 

568  Tập 519 



thừa  Đức  Phật  thường  nói,  phải  xa  rời  tham  sân  si  mạn  nghi.  “Không  suy  nghĩ 

đến tà ác”, không có tà tư, không có ác niệm. 

Pháp  sư  Nghĩa  Tịch  lại  nói:  “Hướng  đến  bồ  đề  gọi  là  đoan  tâm,  không  cầu 

những điều dư thừa gọi là chánh ý, nghĩa này rất thâm sâu”. Ý nghĩa này sâu sắc 

vô cùng. Những gì ở trước chúng ta nói, là truyền thống văn hóa đạo Nho thường 

nói, họ nói là cõi người, không lìa xa chúng ta. Tư tưởng của pháp sư Nghĩa Tịch 

đã nâng cao, nâng cao đến đại thừa. 

“Cái dĩ duy thú bồ đề thỉ xưng đoan tâm”, đây là tiêu chuẩn của Phật pháp 

đại thừa. Bồ đề là tiếng Phạn, nghĩa là giác ngộ. Trực thú bồ đề, đây là tâm của 

Bồ Tát đại thừa, gọi là phát tâm bồ đề. Hơn 20 năm gần đây, chúng tôi nói đến 

tâm bồ đề đều dùng 10 chữ: Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, 

đây là tâm bồ đề. Đoan tâm dùng tiêu chuẩn này, là Bồ Tát đại thừa, là chuyên 

cầu Phật đạo. Trong Tịnh tông là nhất tâm chuyên cầu Tịnh độ, thân cận Di Đà, 

lấy điều này làm đoan tâm. Đời này quý vị nhất định sẽ thành Phật, không cầu dư 

sự gọi là chánh ý, nghĩa là không có những ý niệm nào khác, nên ý nghĩa này rất 

thâm sâu! 

Duy cầu bồ đề_cũng chính là Đức Phật nói:  Tất  cả chúng sanh vốn là Phật. 

Tôi quyết định cầu Phật, đời này tôi sẽ thành Phật, vì tôi vốn là Phật. Có lòng tin 

đối với chính mình, có lòng tin đối với Phật Bồ Tát. Gặp được pháp môn này, có 

lòng tin đối với pháp môn này, làm gì có chuyện không thành tựu! 

Ngoại việc thành Phật ra, làm Bồ Tát tôi không cam tâm, làm Bích Chi Phật, 

làm A la hán tôi càng không cần. Không cầu dư sự, phước báo nhân thiên lại càng 

thấp. Buông bỏ tất cả thì ý đã chánh, nhà Nho gọi là thành ý, nghĩa của thành và 

chánh giống nhau. 

“Nếu thân tâm đoan chánh như vậy, tự nhiên không vì những điều ác”, đó là 

điều tất nhiên. Chúng ta nói đến các điều ác, trong kinh điển đại thừa nói người 

hiện  nay  tạo  sát  đạo  dâm  vọng  tửu,  họ  làm  những  điều  này.  Ý  niệm  khởi  tâm 

động niệm là tham sân si mạn nghi, tâm trạng là oán hận não nộ phiền, là 10 chữ 

này. Chúng ta bình tĩnh quan sát xã hội, quan sát tất cả chúng sanh, ai không tạo 

nghiệp này? Mọi người đều coi nó là bình thường, cho rằng đây là điều tất nhiên 

nên  không  hề  tiết  chế,  tạo  tác  rất  phổ  biến.  Không  biết  thiên  tai  hiện  này  là  do 

nguyên  nhân  này  gây  ra,  quả  báo  đã  hiện  tiền,  bây  giờ  giác  ngộ  vẫn  còn  kịp. 

Sau khi giác ngộ rồi thì sao? Nói thật thì khi giác ngộ rồi, chỉ có niệm Phật mới 

có thể cứu được, vì sao vậy? Vì niệm Phật là chánh trong các điều chánh, thiện 

Tập 519  569 



trong các điều thiện, ngoài niệm Phật ra thì không có cách nào khác, đạo lý này 

không thể không hiểu. Thân tâm đoan chánh, đích thực chính là chân thành niệm 

Phật. Tự nhiên không làm những điều ác, chính là buông bỏ vạn duyên. 

“Cố vân: Thậm vi đại đức. Đại đức giả, đức chi chí dã, chí cao vô thượng chi 

đức xưng vị đại đức”. Ngày nay người học Phật rất nhiều, không ít người tu Tịnh 

độ, nhưng được mấy người chân tu? Có lẽ chúng ta đều cho rằng mình là người 

chân tu, vậy thì quý vị phải thử hỏi xem mình có 15 chữ này chăng? Còn sát đạo 

dâm  vọng  tửu  chăng?  Làm  việc  này  chăng?  Chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  có 

tham  sân  si  mạn  nghi  chăng?  Mỗi  ngày  tâm  trạng  phát  tác  có  oán  hận  não  nộ 

phiền chăng? Nếu có những thứ này xen tạp vào thì không phải là chân tu. 

Niệm Phật là đại đức, những thứ này xen tạp vào trong làm phá hoại đại đức 

này của chúng ta, nên tuy có niệm Phật nhưng không có đức. Vấn đề này chúng 

ta cần phải xem, Pháp sư Từ Vân Quán Đãnh, chú sớ Đại Thế chí Bồ Tát Viên 

Thông  Chương,  ở  sau  phần  nói  người  niệm  Phật  có  100  loại  quả  báo,  cố  gắng 

xem kỷ phần chú sớ này, chúng ta có thể in riêng nó ra để lưu thông. Trong 100 

loại quả báo này, bản thân mình nên suy nghĩ tường tận xem trong 100 loại này 

tôi sẽ đạt được loại nào? 

“Thiện nhiều ác ít, dể dàng khai hoa”. Câu này là nói mười phương thế giới 

thiện  nhiều  ác  ít,  rất  dễ  dạy.  Trong  thế  giới  này,  chúng  ta  có  thể  nói  150  năm 

trước,  thế  gian  này  thiện  nhiều  ác  ít,  lúc  đó  Tam  giáo  đều  rất  thịnh.  Phật  pháp 

hưng  thịnh,  Đạo  cũng  hưng  thịnh,  Nho  cũng hưng  thịnh,  dễ  dạy!  150  năm  gần 

đây đã thay đổi. Thực tế thì người xưa thường nói: Trên thực hành dưới làm theo. 

Lời này là thật không phải giả. Cho nên hình tượng của người lãnh đạo quốc gia 

có quan hệ rất lớn. 200 năm trước, người lãnh đạo quốc gia là ai? Là thái hậu Từ 

Hy. Nhắc đến Từ Hy thái hậu, tôi tin rằng mỗi người đều biết, bà tự xưng là Lão 

Phật  Gia,  cách  gọi  này  có  tốt  chăng?  Đây  chính  là  căn  nguyên  mà  ngày  nay 

chúng ta chịu khổ chịu nạn. Lịch đại đế vương đều xưng với Tam bảo là đệ tử, 

nhìn thấy người xuất gia chơn chánh, người có tu hành đều vô cùng cung kính, 

đều phong các bậc cao tăng đại đức này làm quốc sư. Nhưng Từ Hy thái hậu lại 

tự xưng là Lão Phật Gia, bà tự nâng cao địa vị của mình lên trên Chư Phật, quý 

ngài đều thấp hơn bà, không tôn trọng Phật Bồ Tát.      Trường hợp này, khiến 

tâm cung kính, tâm chân thành của nhân dân trên toàn quốc đối với Chư Phật Bồ 

Tát, dù là hữu ý hay vô ý đều bị nhạt dần. Người lãnh đạo này không tốt lắm, ảnh 

570  Tập 519 



hưởng quá lớn, nên đến thời nhà Thanh thì mất nước. Nhà Thanh mất nước đến 

nay là 100 năm, Phật pháp đã suy yếu. 

20 năm đầu vẫn còn một số đệ tử Phật, kể cả tại gia lẫn xuất gia đều tu hành 

rất tinh nghiêm. Còn từ đó về sau, chính là trong 80 năm gần đây, người tu hành 

chơn chánh ít dần. Trong nữa thế kỷ gần đây, tức trong vòng 50 năm nay chúng 

ta thấy không còn được mấy người, hiện nay đều rơi rụng hết. Thật sự muốn học 

Phật cũng không có thầy, không có người dạy. 

Khoa học kỹ thuật phát đạt, in ấn phương tiện và giá thành rất thấp, nên Pháp 

bảo rất nhiều, rất dễ có được. Ngày xưa không có nhiều như vậy, muốn tìm một 

cuốn kinh sách vô cùng khó khăn, hiện nay  rất nhiều pháp bảo nhưng không ai 

chịu học_Pháp còn nhưng không có người học. Trong số người học Phật pháp, có 

rất  nhiều  người,  hầu  như  là  trên  90%,  đều  đặt  dấu  hỏi  đối  với  Phật  pháp.  Cũng 

chính là không có dùng tâm chân thành cung kính để học, mang theo hoài nghi, 

làm  sao  có  thể  giống  như  trong  bài  kệ  khai  kinh  nói:  “Nguyện  hiểu  chân  thật 

nghĩa của Như Lai”? Quý vị mang theo nghi hoặc, không có tâm chân thành cung 

kính, cho dù ngày ngày tụng kinh, học tập kinh giáo, nhưng dù có học suốt đời 

cũng không hiểu được chân thật nghĩa của Như Lai. Cần phải biết nguyên nhân 

này, vì kinh Phật được hiển lộ ra từ trong tự tánh của Chư Phật Bồ Tát, tự tánh là 

gì  vậy?  Là  chân  tâm.  Làm  sao  có  thể  đạt  được  chân  thật  nghĩa?  Chúng  ta  phải 

dùng chân tâm để cầu. 

Bởi thế đại sư Ấn quang  dạy chúng ta: Một phần thành kính được một phần 

lợi  ích,  mười  phần  thành  kính  sẽ  được  mười  phần  lợi  ích.  Hiện  nay  chúng  ta 

không có tâm thành kính, nên không đạt được điều gì cả. Chỉ đạt được những gì? 

Gọi là vỏ bên ngoài, là thường thức, nên thường hiểu sai ý nghĩa trong kinh điển, 

hiểu sai nghĩa chân thật của Như Lai, hiểu lệch nghĩa chân thật của Như Lai, đây 

đều là lỗi lầm, đây là điều khó nhất của việc học Phật ngày nay. Làm sao để bồi 

dưỡng tâm chân thành, tâm cung kính của chúng ta? Không có chân thành cung 

kính  sẽ  chẳng  học  được  điều  gì,  không  học  được  Phật  pháp,  không  học  được 

những gì của các bậc thánh hiền. Học Nho không giống Khổng Mạnh, học Phật 

không  giống  Thế  Tôn,  học  Đạo  không  giống  Lão  Trang,  là  nguyên  nhân  gì? 

Không có chân thành cung kính. 

Thầy giáo tôi là cư sĩ Lý Bỉnh Nam dạy rằng: Chân thành vẫn không đủ, thầy 

dạy  tôi  dùng  chí  thành  cảm  thông.  Chí  thành  nghĩa  là  gì?  Chân  thành  đến  cực 

điểm gọi là chí thành, phải dùng tâm như vậy. Chân thành đến cực điểm chính là 

Tập 519  571 



tiêu chuẩn  mà  ở đây đại sư Nghĩa Tịch nói. Công phu thâm sâu hơn chánh tâm 

thành ý, phải thành ý đến tột cùng mới có thể cảm thông. Lời này  của thầy nói 

một cách rất có đạo lý, vì sao vậy? Vì trong thời đại ngày nay, tìm không có thầy 

giỏi, chỉ có trong kinh điển. Làm sao để đạt lợi ích từ kinh điển, chỉ có dựa vào 

mấy câu này, chân thành đến cực điểm để cầu cảm ứng, cầu chổ ngộ, không cầu 

bên ngoài mà cầu ở nội tâm, bên ngoài cầu không được. 

Chí thành  mới có cảm, có cảm  ứng đạo giao với Phật Bồ Tát, dùng tâm chí 

thành để cảm nó sẽ thông, thông này là gì? Đã ngộ, tuy không phải là thiền định, 

nhưng rất gần gủi với thiền định. Thầy đã chỉ ra phương pháp như vậy, phương 

pháp này có thể giúp người trong thời đại này. Chúng ta thấy Đức Phật nói: Thế 

giới  tha  phương  thiện  nhiều  ác  ít,  nên  rất  dễ  dạy!  Còn  thế  giới  ngày  nay  của 

chúng ta là thiện ít ác nhiều, không dể khai hóa. Khai này là khai thị, hóa là giáo 

hóa, vô cùng khó được. 

Gia Tường Sớ viết: “Tha độ trung”, đây chính là trong quốc độ của chư Phật 

tha phương,“đa hữu thắng duyên”, duyên thù thắng. “Hựu phục thiện báo cường 

thắng, tác thiện vi dị”, sức mạnh thiện báo mạnh, nhân duyên rất thù thắng, nên 

hành thiện_dễ dàng làm việc thiện. “Thử độ vô thử nhị duyên”, đặc biệt là chúng 

ta hiện nay, gặp thời đại này, chúng ta không có hai loại duyên này. Duyên của 

thiện báo không có, duyên hành thiện không có, hiện nay hành thiện vô cùng khó 

khăn, chướng ngại trùng trùng. Làm ác dể hơn, quý vị làm ác như lừa gạt người 

khác, ăn hiếp người khác, người ta lại nói quý vị có bản lĩnh, khen ngợi quý vị. 

Còn như hành thiện, người khác nhìn thấy liền lắc đầu, hủy báng quý vị, phê bình 

quý vị. Xã hội hiện nay là như vậy, giá trị quan điên đảo, nên hành thiện vô cùng 

khó khăn. “Khai hóa tức Phật dạy dổ giáo hóa”.  Đoạn văn bên dưới nói: “Duy 

chỉ có ngũ ác thế gian này”. Ngũ ác chính là trong phẩm kinh này nói đến năm 

loại ác: Sát đạo dâm vọng tửu, cũng là năm giới của nhà Phật. Không có ngũ giới 

nên đã tạo năm loại ác này, gọi là ngũ ác thế gian. “Cho đến xa rời ngũ thiêu”, 

trên  thực  tế  chỉ  có  ba  câu.  Trong  kinh  là  nói  khiến  xa  lìa  ngũ  ác,  đoạn  trừ  ngũ 

thống, lìa xa ngũ thiêu. “Nghĩa nó như trong kinh văn”, điều này không khó hiểu. 

“Ý  nghĩa  của  hàng  hóa,  chính  là  khiến  người  khác  trì  ngũ  thiện”,  ngũ  thiện 

chính là ngũ giới: Không sát sanh, không trộm cắp, không dâm dục, không vọng 

ngữ, không uống rượu, đây là ngũ thiện. 

Gia Tường Sớ vân: “Hàng hóa kỳ ý, hy tâm nhập đạo”, hy nghĩa là nguyện, 

“khiến trì năm giới, thuận theo giáo huấn tu hành”. Ngũ thiện của nhà Phật chính 

572  Tập 519 



là  ngũ  giới,  nghĩa  giống  với  ngũ  thường  của  truyền  thống  văn  hóa  xưa.  Trong 

kinh điển thường nói: Nếu con người có thể giữ năm giới này suốt đời, đời sau 

không mất thân người. Mỗi người chúng ta đến nhân gian này là dựa vào điều gì? 

Trong đời quá khứ hành trì nghiêm chỉnh năm giới, là do nhân này. 

Đức  Phật  nói  về  nhân  quả,  mỗi  người  đến  thế  gian  này  là  do  hai  loại  thiện 

nghiệp.  Thứ  nhất  là  dẫn  nghiệp:  Dẫn  dắt  chúng  ta  đến  nhân  gian  này  đầu  thai, 

được thân người. Dẫn nghiệp chính là ngũ thiện, là ngũ giới. Trong đời quá khứ 

không hành trì ngũ giới, sẽ không đạt được thân người. Còn như trong đời quá 

khứ  luôn  lấy  ngũ  giới  làm  đầu,  ngay  đời  này  nghiệp  nhân  này  thành  thục,  gặp 

duyên nên chúng ta đầu thai đến nhân gian. Tuy đều được thân người, nhưng giàu 

nghèo,  sang  hèn,  trí  tuệ  hay  thông  minh  không  giống  nhau,  đây  là  do  nguyên 

nhân gì? Đây là do một loại nghiệp khác gọi là mãn nghiệp, mãn của viên mãn, 

do mãn nghiệp khác nhau. Mãn nghiệp là tu như thế nào? Tích lũy công đức, là tu 

từ đây. Tích lũy công đức không ngoài bố thí, chính là Lục ba la mật: Bố thí, trì 

giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, bát nhã, là sáu loại này. Nếu chúng ta đều 

hành trì sáu loại này, khi đến nhân gian sẽ đại phú đại quý, thông minh tài trí, đặc 

biệt  là  bố  thí.  Trong  đời  quá  khứ,  tài  bố  thí  nhiều  sẽ  được  giàu  có,  bố  thí  pháp 

nhiều  được  thông  minh  trí  tuệ,  bố  thí  vô  úy  nhiều  được  mạnh  khỏe  trường  thọ. 

Trồng nhân như thế nào thì được quả báo như thế đó, đây gọi là mãn nghiệp. Khi 

hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  rồi,  có  thể  biết  được  bản  thân,  cũng  có  thể  biết  người 

khác. Nếu bản thân có khiếm khuyết, phương diện cuộc sống vật chất rất nghèo 

khổ, là do trong đời quá khí ít bố thí tài. Muốn thay đổi cuộc sống chính mình, thì 

phải làm sao? Thực hành bố thí tài. 

Số  mạng  ông  Viên  Liễu  Phàm  thời  nhà  Minh  không  giàu  có,  cuộc  sống  rất 

gian khổ, thiền sư Vân Cốc dạy ông ta thay đổi vận mệnh. Ông nghe lời và làm 

theo,  nên  vận  mệnh  của  ông  thật  sự  đã  thay  đổi.  Ông  là  một  thư  sinh,  số  mạng 

không có công danh, nên học hành rất vất vả. Công danh là gì? Nói như bây giờ 

chính  là  học  vị.  Nếu  như  số  mạng  không  có,  không  có  học  vị  tiến  sĩ,  không  có 

học vị thạc sĩ, thì suốt đời cũng không đạt được, phải số mạng có mới được. 

Vào thời cổ đại, học vị cao nhất là tiến sĩ, tương đương với tiến sĩ ngày nay. 

Thạc sĩ ngày xưa gọi là cử nhân, cữ nhân là học vị thứ hai. Học vị thứ ba là tú tài, 

tú tài giống như là tốt nghiệp đại học bây giờ. Ông Liễu Phàm chỉ có học vị tú tài, 

dù ông học để thi nhưng cũng không đậu, chỉ được bằng tú tài, số mạng không có 

cử nhân, không có tiến sĩ. Quý vị xem, vậy mà ông ta đã thay đổi vận mệnh, nhờ 

Tập 519  573 



đoạn  ác  tu  thiện,  tích  lũy  công  đức,  nên  khi  tham  gia  thi  ông  đã  đậu  được  cử 

nhân. Tuy số mạng không có nhưng ông đã thi đậu, chính là vì do trong đời này 

biết tu, nên đã thay đổi được vận mệnh. Không những đậu được cử nhân, sau khi 

đậu cử nhân ông tiếp tục thi và đậu được tiến sĩ, bởi thế vận mệnh của ông thật sự 

đã thay đổi. Còn thọ mạng của ông chỉ có 53 tuổi, nhưng ông sống đến 79 tuổi, 

ông đã sống thêm được 21 năm, 21 năm đó là do đời này ông tu được. Bởi thế 

quý vị xem, tiền tài, công danh, thọ mạng đều có thể giành được, ở mình không ở 

người khác. Ông Liễu Phàm tuy học Phật, trên thực tế vẫn không rời Nho, cũng 

chính là nói chưa xa rời thế gian. Nếu là hành Bồ Tát đạo, chư vị nên nhớ, điều 

kiện cơ bản của hành Bồ Tát đạo là phải buông bỏ bản ngã, có cái ta chẳng thể 

nào tu Bồ Tát đạo được, mà chỉ cầu phước báo. Vô ngã, những gì mình thành tựu 

được là công đức, quả báo của công đức không thể nghĩ bàn. 

Đây cũng chính là vì sao trong kinh điển Đức Thế Tôn dạy hàng đệ tử chúng 

ta: Không học tiểu thừa trước sau đó mới học đại thừa, thì không phải đệ tử Phật, 

vì đệ tử Phật là Bồ Tát, Bồ Tát là đệ tử chơn chánh của Phật, giống như là lớp 

chính  thức  vậy.  Thanh  văn,  Duyên  giác  chưa  được  xem  là  lớp  chính  thức,  họ 

không sánh được sơ tín vị của thập tín Bồ Tát. Quý vị xem, sơ tín vị đoạn phiền 

não  giống  như  tiểu  thừa  Tu  đà  hoàn,  nhưng  Tu  đà  hoàn  chưa  được  xem  là  lớp 

chính thức, còn sơ tín vị Bồ Tát của thập tín vị là học sinh lớp chính thức, chúng 

ta phải nghĩ thông suốt đạo lý này. 

Vì  sao  phải  học  tiểu  thừa  trước?  Vì  tiểu  thừa  là  phá  ngã  chấp.  Trong  Kinh 

Kim Cang nói: Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả 

tướng, đây là tiểu thừa.  Từ  sơ quả  đến tứ  quả  đều phá tứ  tướng này, công phu 

trong này sâu cạn khác nhau. Đại thừa không những phá tứ tướng, đương nhiên 

phá tứ tướng là cơ sở, sau khi phá tứ tướng phải phá tứ kiến, chính là ý niệm đều 

không có: Vô ngã kiến, vô nhân kiến, vô chúng sanh kiến, vô thọ giả kiến, đây là 

đại thừa. Hay nói cách khác, đại thừa vô ngã, nói như hiện nay là họ không có tự 

tư tự lợi, không có danh văn lợi dưỡng, không có tham sân si mạn. Toàn tâm toàn 

ý vì độ những chúng sanh đau khổ, vì hộ trì chánh pháp cửu trú họ mới có thể 

làm được. Nếu như còn có một chút tâm tư lợi họ sẽ chẳng thể làm được. Đây hai 

vấn đề, thứ nhất là phổ độ chúng sanh, thứ hai là chánh pháp cửu trú. Chỉ cần có 

ý niệm tự tư tự lợi họ sẽ không làm được, họ không phải là thật. Phật dạy chúng 

ta học tiểu thừa trước, sau mới học đại thừa chính là vì vậy, ta không thể không 

hiểu dụng ý của Phật. 

574  Tập 519 



Thế  nên  Bồ  Tát  đại  thừa  đích  thực  rất  đáng  quý,  đáng  để  tôn  kính,  vì  sao 

vậy? Vì họ không có tự tư tự lợi, họ ở nơi thế gian này hoàn toàn làm được cái 

mà chúng ta gọi là hy sinh cống hiến, họ thật sự làm được hy sinh cống hiến. Còn 

bản thân họ thì sao? Không có ý niệm hy sinh cống hiến, nếu như họ còn ý niệm 

hy  sinh  cống  hiến  này  thì  tâm  họ  không  thanh  tịnh.  Nhân  gian  chúng  ta  thấy 

được, người này quả thật đã làm những việc hy sinh cống hiến, nhưng họ không 

có ấn tượng này. 

Đức  Phật hy vọng tất cả đệ tử đều là căn tánh đại thừa, nhưng căn  tánh đại 

thừa nhất định phải có cơ sở của tiểu thừa. Tiểu thừa chính là buông bỏ triệt để, 

còn đại thừa sau khi buông bỏ lại hoàn toàn dấn thân, gọi là buông được thì nhấc 

lên được, nhấc lên là gì? Hai vấn đề: Phổ độ chúng sanh, chánh pháp cửu trú, là 

hai vấn đề này. 

Sau  khi  buông  bỏ,  tâm  vừa  chuyển  đó  chính  là  tâm  đại  bồ  đề,  ý  niệm  cũng 

chuyển, không bỏ chúng sanh, chúng sanh quá khổ, cần phải giúp họ. Giúp như 

thế nào? Nhất định chánh pháp phải cửu trú,  muốn chánh pháp cửu trú phải bắt 

đầu  từ  đâu?  Bắt  đầu  từ  bản  thân  mình,  làm  biểu  pháp,  làm  ra  như  vậy  để  mọi 

người  noi  theo,  làm  ra  như  thế  nào?  Trì  giới  tu  phước,  làm  cho  người  ta  thấy. 

Người ta không biết trì giới, chúng ta thể hiện ra để họ thấy. 

Xã hội ngày nay, phải thực hành Đệ Tử Quy, thực hành Cảm Ứng Thiên, thực 

hành  Thập  Thiện  Nghiệp,  và  thực  hành  Lục  ba  la  mật  của  Bồ  Tát,  cao  nhất  là 

thực hành thập đại nguyện vương của Bồ Tát Phổ Hiền, đó chính là đức lớn. Đây 

đích  thực  là  không  vì  những  điều  ác,  trong  tâm  không  có  chút  ý  niệm  ác  nào, 

không có chút tà kiến nào. 

Nên  ở  đây  nói,  trong  Gia  Tường  Sớ  nói:  “Hàng  hóa  kỳ  ý”,  đây  là  nói  với 

chính mình. Nghĩa là hàng phục tự tư tự lợi của chính mình, không vì bản thân, 

như thế mới có thể vào được đạo. Đạo này là đạo bồ đề, đạo Bồ Đề chính là giác 

ngộ,  câu  này  đúng  là  “hy  tâm  nhập  đạo”.  Chúng  ta  nói  theo  cách  khác  dể  hiểu 

hơn  như.  Cải  tà  quy  chánh,  chánh  là  đạo.  Phá  mê  khai  ngộ,  ngộ  là  đạo.  Tâm 

chúng  ta  hiện  nay  vì  sao  không  vào  được  đạo?  Vì  nó  có  chướng  ngại,  chướng 

ngại  chính  là  tập  khí  phiền  não,  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Buông  bỏ 

được những thứ này, buông bỏ câu “hàng hóa kỳ ý” ở trước, tự nhiên quý vị vào 

được đạo. 

Sau khi nhập đạo, “khiến họ trì ngũ giới, thuận theo giáo pháp tu hành”, đây 

là  tự  hành  hóa  tha,  mà  nghiêng  nặng  về  hóa  tha.  Vì  hóa  tha  nên  chúng  ta  phải 

Tập 519  575 



không  ngừng  biểu  diễn  những  giáo  huấn  của  Đức  Phật,  làm  ra  cho  người  khác 

thấy họ mới tin. Nên mục đích tự hành là vì người, không phải vì bản thân, còn 

nếu như vì mình thì chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh độ là được, không cần 

làm  chi  thêm  cho  phiền  phức.Vì  sao  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  đều  phải  thực 

hiện những vấn đề nhỏ nhặt này? Thì ra là làm cho người khác thấy, đây gọi là 

đại từ đại bi. Vì người diễn thuyết, diễn là biểu diễn ra, làm ra. Nói là dùng ngôn 

ngữ để giải thích, vì sao phải làm như vậy? Nói cho người khác nghe. Chúng ta 

thường nói rằng Bồ Tát nhất định là thân hành ngôn giáo. Nhất định thân thể phải 

làm được trước, sau đó mới nói cho người khác nghe. Chính mình chưa làm được 

mà dạy người khác, họ sẽ không tin. Nếu nói tu hành tốt, vậy tại sao quý vị không 

tu? Quý vị nói sát sanh, ăn thịt không tốt, nhưng bản thân quý vị lại muốn ăn, như 

vậy  là  không  được,  người  ta  không  tin  quý  vị.  Bản  thân  quý  vị  ăn  chay,  xa  rời 

việc sát sanh ăn thịt, đây là gì? Là bố thí vô úy, quả báo là trường thọ mạnh khỏe, 

suốt đời ăn chay sẽ mạnh khỏe trường thọ. Mọi người thấy vậy, cũng có chút đạo 

lý, nếu họ muốn mạnh khỏe trường thọ tự nhiên sẽ học tập theo quý vị. Phật pháp 

dạy người phương thức sống mạnh khỏe trường thọ, hạnh phúc mỹ mãn, họ thật 

sự đã làm được. 

Tịnh Ảnh Sớ và Gia Tường Sớ đều nói giống nhau ngũ thiện tức là ngũ giới. 

Linh trì ngũ thiện chính là ngũ giới, nhất định phải thể hiện ngũ giới thập thiện ra. 

“Phước đức, thiện hành cho đến phước lợi đạt được”. Phước mà quý vị đạt được, 

lợi ích mà quý vị đạt được, đây gọi là phước đức. 

Gia Tường Sớ nói: “Đạt được phước đức này sẽ đạt được nhị quả viễn cận, 

thành tựu hạnh của nó. Cận quả như trong Tịnh Ảnh Sớ nói: Do trì ngũ giới, đối 

với hiện đời, thân tâm yên ổn không bệnh khổ. Không sát sanh, tâm địa nhân từ 

lương thiện, như vậy sẽ tâm an lý đắc, tâm của quý vị là định, tâm là an, tâm là 

hoan hỷ, trong nhà Phật gọi là tâm từ bi. Không sát sanh, chẳng những không sát 

sanh,  mà  còn  không  có  ý  niệm  tổn  thương  đối  với  tất  cả  chúng  sanh.  Chẳng 

những  không  có  hành  vi,  đến  ý  niệm  cũng  không  có,  thương  yêu  tất  cả  chúng 

sanh, tôn trọng tất cả chúng sanh. Quý vị thương yêu họ, họ cũng yêu thương quý 

vị. Chư vị học Phật đều cảm thấy bản thân nghiệp chướng sâu nặng. Đời trước và 

đời này khi chưa học Phật, đã tạo ra những điều ác có lỗi với chúng sanh như giết 

chúng, ăn thịt chúng. Khi học Phật mới biết tâm hành này là sai  lầm, chúng ta 

sám  hối  thay  đổi  làm  mới.  Chẳng  những  không  còn  sát  sanh,  mà  còn  bảo  hộ 

chúng, đối đãi tốt với tất cả chúng sanh, tâm an lý đắc. 

576  Tập 519 



Không trộm cắp, không trộm cắp phải làm như thế nào? Không chiếm lợi ích 

của tất cả chúng sanh, chiếm một chút lợi ích, ý niệm này là tâm trộm cắp. Tuy 

không có hành vi trộm cắp, nhưng muốn chiếm một chút lợi ích, đây là tâm trộm 

cắp, đến điểm này cũng nên đoạn tận nó. Giữa sự thủ và xả, chúng ta thủ chỉ cần 

vừa đủ, không tham, còn cho người khác càng nhiều càng tốt. Thủ phải ít, xả cho 

người khác phải nhiều, đây là Nghĩa. 

Không sát sanh là Nhân, nhân ái. Không dâm dục là Lễ, phải giữ lễ, lễ là nói 

tiết  độ,  chính  là  nói  tiết  chế,  có  mực  thước,  không  được  quá  đáng,  không  được 

vượt giới hạn. Không uống rượu là Trí, người uống rượu mê hoặc điên đảo. Sau 

khi  uống  rượu  xong  thường  tạo  ra  rất  nhiều  tội  nghiệp  mà  chính  bản  thân  họ 

không khống chế được. Không vọng ngữ là Tín, giao tiếp với bất kỳ ai đều phải 

nói đến chữ tín. Cho nên năm điều này nhất định phải hoàn toàn thực hiện, nổ lực 

hành trì. Người khác không hành trì thì mình hành trì, chúng ta cố gắng thể hiện, 

trong đời này bất luận ở trong cảnh giới nào, tâm quý vị đều an, không có sợ hãi. 

Như xã hội hiện nay tình hình này rất phổ biến, gọi là tánh tình nông nỗi. Quý 

vị nhất định là tinh thần thoải mái dể chịu, khác với những người đó, nên thân an 

không có khổ, đây là quả báo gần. 

Quả báo xa là được sanh Cực Lạc, nhất định chứng niết bàn, đây là tu Tịnh 

độ, tu Tịnh độ chúng ta chỉ có một mục tiêu là cầu sanh thế giới tây phương Cực 

Lạc. Hay nói cách khác là không tạo nghiệp luân hồi, đoạn tận nó. Nghiệp luân 

hồi  là  gì?  Tham  sân  si  mạn  nghi,  phải  nhổ  tận  gốc  năm  độc  này.  Nguyện  vọng 

của chúng ta là đến thế giới Cực Lạc thân cận Phật A Di Đà, vì sao vậy? Vì chỉ 

có ở trong hội của Phật A Di Đà, chúng ta mới thành tựu vô thượng bồ đề trong 

đời này được. Mục tiêu chúng ta đã đạt được là định chứng niết bàn, định là quyết 

định không hề có chút nghi ngờ nào.  Chứng niết bàn là trở về tự tánh, là Diệu 

giác Như Lai trong Kinh Hoa Nghiêm. Điều này Đức Thế Tôn và mười phương 

chư Phật đều khai thị cho chúng ta rất rõ ràng. 

Thiện Đạo đại sư là Phật A Di Đà ứng hóa tại Trung quốc, người Nhật bản tin 

tưởng. Lần đầu tiên tôi đến Nhật phỏng vấn, năm đó tôi nhớ tôi 49 tuổi, do pháp 

sư Đạo An làm trưởng đoàn, pháp sư muốn tôi cùng đi đến Nhật bản phỏng vấn, 

khoảng hơn 20 ngày, gần một tháng. Ở Nhật Bản hầu như đi tham quan toàn bộ 

từ Đông Kinh đến miền Nam.Tôi hỏi những pháp sư Nhật bản, họ vô cùng sùng 

bái ngài Thiện Đạo, người Trung quốc quá lơ là. Tượng của đại sư Thiện đạo như 

vẽ tranh, tượng đắp, điêu khắc, hầu như khắp nơi đều nhìn thấy. Còn có đại sư Trí 

Tập 519  577 



Giả của Tông thiên thai. Tượng của hai vị tổ sư này ở Nhật Bản rất phổ biến. Tôi 

hỏi họ tương truyền đại sư Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sanh, đại sư Trí Giả là 

Đức Thế Tôn tái sinh, quý vị có truyền thuyết này chăng? Có, họ tin như vậy, đều 

xuất hiện vào thời nhà Đường. Thiện Đạo là Phật A Di Đà tái sinh, lời của ngài 

Thiện Đạo chính là từ miệng Phật A Di Đà nói với chúng ta, ngài nói với chúng 

ta  điều  gì?  Pháp  môn  niệm  Phật  vạn  người  tu  vạn  người  vãng  sanh,  không  sót 

người nào. Lời nói này là thật.  Lại nói với chúng ta một câu: “Chư Phật sở dĩ 

xuất thế, là để nói về bổn nguyện của Di Đà”. Đây là ngài Thiện Đạo nói. Tất cả 

chư Phật xuất hiện ở thế gian, chỉ có một  mục đích là khuyên mọi người niệm 

Phật vãng sanh Tịnh độ, còn các pháp môn khác đều là nói thêm. Pháp môn này 

là  chủ  yếu,  nhất  định  phải  biết.  Quý  vị  không  tin  pháp  môn  này,  Phật  mới  dạy 

pháp  môn  khác  cho  quý  vị.  Pháp  môn  khác  chỉ  là  để  quý  vị  trồng  thiện  căn, 

không  nhất  định  có  thể  thành  tựu  trong  đời  này.  Pháp  môn  Tịnh  độ  nhất  định 

thành tựu ngay trong đời này, nên đây là pháp môn hy hữu khó gặp. Lý quá thâm 

sâu, niệm Phật quá dễ dàng, chính là hành trì dễ, biết mới khó, gọi là pháp môn 

khó hiểu dễ hành. Không biết cũng không sao, chỉ cần ta chân thành niệm Phật, 

đến thế giới Cực Lạc sẽ biết. Điều kiện chắc chắn là tin thật, không hề hoài nghi, 

tuy không hiểu kinh giáo, nhưng ta tin thật, thật sự muốn vãng sanh. Ngài Ngẫu 

Ích  nói:  Có  vãng  sanh  được  hay  không,  quyết  định  ở  chổ  có  tín  nguyện  hay 

không,  tôi  có  tín  có  nguyện  chắc  chắn  được  vãng  sanh.  Sanh  đến  thế  giới  Cực 

Lạc  phẩm  vị  cao  hay  thấp,  là  do  công  phu  niệm  Phật  của  quý  vị  sâu  hay  cạn. 

Được vãng sanh hay không quyết định ở chổ có hay không có tín nguyện, có tín 

có  nguyện  lúc  lâm  mạng  chung  một  niệm  là  có  thể  vãng  sanh,  nên  một  niệm 

mười niệm đều có thể vãng sanh. Có thể thấy tín nguyện rất quan trọng, nhất định 

không được hoài nghi. 

Bên dưới Tịnh Ảnh Sớ nói: “Sau khi vãng sanh về cõi nước của Phật Di Đà, 

nhất  định  đạt  được  niết  bàn.  Hiện  đời  an  lạc,  về  sau  thân  được  vãng  sanh,  nên 

mới nói là đạt được phước đức này”. Phước đức này là phước đức cứu cánh, là 

phước đức viên mãn, không thể nghĩ bàn. Hậu chính là thân sau, sau khi mạng 

chung được vãng sanh đến thế giới Cực Lạc của Phật A Di Đà, đến thế giới Cực 

Lạc nhất định viên mãn chứng quả vô thượng bồ đề.      Bởi thế pháp môn niệm 

Phật hiện đời được an lạc, thân tâm an lạc. Không có ưu tư, không có phiền não, 

không có vướng mắc, rất được tự tại, an lạc và phú quý không liên quan gì nhau. 

Bây giờ chúng ta thấy rất nhiều người, phú mà không lạc, quý mà không lạc, làm 

578  Tập 519 



quan lớn, thậm chí làm tổng thống. Tôi từng thấy rất nhiều, không an vui, sở hữu 

của  cải  đến  trăm  ức  ngàn  ức  những  vẫn  không  an  vui,  mỗi  ngày  vẫn  nhăn  mày 

nhăn mặt, sống rất đau khổ. Chúng ta nhìn thấy trong kinh điển, người học Phật 

bất luận là tại gia hay xuất gia siêng năng học tập, đích thực hiện đời an lạc, về 

sau được vãng sanh, phước đức vô lượng vô biên. 

Đoạn kinh văn ở trước là nói rõ về đoạn ác tu thiện, thành tựu đức lớn. Bên 

dưới là biệt thích, nói rõ cho chúng ta về ngũ ác, vì ngũ ác là nhân, ngũ ác là sát 

đạo dâm vọng tửu, kinh văn đích thực là như vậy. Chúng ta đọc qua đoạn kinh 

văn trước, kinh văn rất dài: 

“Kỳ nhất giả, thế gian chư chúng sanh loại, dục vi chúng ác, cường giả phục 

nhược, chuyển tướng khắc tặc, tàn hại sát thương, điệt tướng thôn đạm, bất tri vi 

thiện, hậu thọ ương phạt, cố hữu cùng khất, cô độc, lung manh, âm á, si ác, uông 

cuồng. Giai nhân tiền thế, bất tín đạo đức, bất khẳng vi thiện, kỳ hữu tôn quý, hào 

phú, hiền minh, trưởng giả, trí dũng, tài đạt. Giai do túc thế từ hiếu, tu thiện tích 

đức sở trí, thế gian hữu thử, mục tiền hiện sự, thọ chung chi hậu, nhập kỳ u minh, 

chuyển sanh thọ thân, cải hình dị đạo. Cố hữu ni lê, cầm thú, quyên phi nhuyễn 

động  chi  thuộc.  Thí  như  thế  pháp  lao  ngục,  kịch  khổ  cực  hình,  hồn  thần  mạng 

tinh, tùy tội thú hướng, sở thọ thọ mạng, hoặc trưởng hoặc đoãn, tướng tùng cộng 

sanh, cánh tướng báo thường, ương ác vị tận, chung bất đắc ly, triển chuyển kỳ 

trung,  lũy  kiếp  nan  xuất,  nan  đắc  giải  thoát,  thống  bất  khả  ngôn.  Thiên  địa  chi 

gian, tự nhiên hữu thị, tuy bất tức thời bộc ứng, thiện ác hội đương quy chi”. 

Đoạn lớn này là nói về sát, nhân quả của việc sát sanh. Chúng ta xem chú giải 

của Hoàng Niệm Tổ: 

“Trong các điều ác, đầu tiên là tiêu chuẩn của tội ác sát sanh”, đây là đoạn thứ 

nhất nói đến sát sanh. Thái Hiền viết: “Thế gian sở úy, tử khổ vi cùng”, cùng ở 

đây không phải là bần cùng, là cực, trong chú giải là “cực”, coi việc chết khổ là 

quan trọng nhất. “Trong các điều tổn hại, không gì bằng đoạt mạng”, tổn là tổn 

hại người khác, tổn hại người khác nặng nhất là sát sanh, đoạn mạng chính là sát 

sanh. 

“Điều mà con người sợ nhất là chết”. Không chỉ là người, mà đến động vật, 

nói  rộng  hơn  nữa  là  sanh  vật,  không  có  ai  không  sợ  chết,  nên  chết  là  điều  con 

người  sợ  nhất.  Con  người  yêu  quý  nhất  là  mạng  sống,  quý  trọng  nhất  là  sinh 

mạng, đến khi sắp mất mạng họ có thể vứt bỏ tất cả. Công danh phú quý đều bỏ 

hết, họ chỉ cần mạng sống. Nên giết hại thân mạng người khác là tội ác lớn nhất. 

Tập 519  579 



Điều  này  không  chỉ  Phật  giáo,  mà  các  Tôn  giáo  khác  cũng  cấm  sát  nhân.  Phật 

giáo  hiểu  rất  thấu  triệt  về  chân  tướng  sự  thật  này,  chẳng  những  không  thể  giết 

người, mà tất cả động vật đều không thể giết, dù là côn trùng kiến gián, đệ tử nhà 

Phật đều biết thương yêu. Các Tôn giáo khác tuy không nói đến động vật, nhưng 

nhất định có nói đến không được giết người, điều này tất cả các Tôn giáo đều nói 

đến. Kinh văn đầu tiên là nói rõ về tội sát sanh, trong năm điều ác sát hại chúng 

sanh đứng đầu. 

Văn nói: “Cường giả phục nhược, chuyển tướng khắc tặc, tàn hại sát thương, 

điệt  tướng  thôn  đạm”.  Bốn  câu  này,  phục  là  hàng  phục.  Chữ  khắc  này  và  chữ 

khắc  phục  ở  dưới,  ý  nghĩa  hoàn  toàn  giống  nhau,  cũng  là  sát.  Khi  chiến  tranh 

khắc địch, cũng chính là giết địch. 

Trong Hội Sớ nói: “Mạnh khắc phục yếu, có thể giết là mạnh, bị giết là yếu, 

người và vật đều như vậy”. Người và người tương sát, vật và vật tương sát, đều 

cùng một tình huống này. “Chuyển tướng khắc tặc, khắc là chế thắng, sát hại, tặc 

là tặc hại. Như chim Tước bắt Bọ ngựa, con người lại bắt chim tước, nên gọi là 

chuyển tướng. Đại sư Cảnh Hưng lại nói: Khắc là giết, tặc tức là hại, tàn hại tức 

là hung tàn tổn thương. Sát thương là sát sanh cho đến chết, hoặc là tổn thương 

thân nó”. Ý nghĩa trong này đều là chỉ những tập kiến, những thường kiến sự việc 

trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Trong xã hội bây giờ, có thể nói là quá 

phổ biến.Trong kinh điển Đức Phật nói rất nhiều về vấn đề này, thậm chí nói đến 

vì sao con người ở thế gian có kiếp binh đao, kiếp đao binh là chỉ chiến tranh. 

Đây là tội ác nghiêm trọng nhất giữa người với người, là chiến tranh, tàn sát lẫn 

nhau. Trong kinh Đức Phật nói rất hay: Nếu chúng ta thật sự muốn miễn trừ thảm 

họa  về  kiếp  binh  đao  của  thế  gian,  ngài  nói  trừ  phi  chúng  sanh  không  ăn  thịt. 

Muốn  tránh  khỏi  kiếp  đao  binh  cho  thế  gian,  trừ  phi  chúng  sanh  không  ăn  thịt. 

Chúng ta chưa xa rời được việc ăn thịt, thì thảm họa này không sao tránh khỏi 

được. Hay nói cách khác, ăn thịt là ngồn gốc quả báo của chiến tranh. Đức Phật 

đã một lời nói rõ tất cả. 

Trong đời này của chúng tôi trải qua hai lần chiến tranh, đây là khoảng tuổi 

tác của tôi, còn như lớn hơn tôi phải trãi qua ba bốn lần. Sau khi nhà Thanh mất 

nước, quân phiệt cát cứ, Trung Quốc nội chiến chưa có ngày dừng. Lúc đó tôi còn 

nhỏ, chưa trải qua, khi chiến tranh Trung Nhật tôi mới thật sự trải qua, chính là 

tám  năm  khắng  chiến.  Lần  thứ  hai  là  chiến  tranh  giữa  đảng  quốc  dân  và  đảng 

cộng sản. Thấy sự đau khổ của chiến tranh, nên vừa tiếp xúc với Phật giáo, nghe 

580  Tập 519 



trong kinh Phật nói, tôi liền áp dụng cách  ăn chay. Tôi học Phật nửa năm là  ăn 

chay, nguyên nhân thật sự chính là  thấy chiến tranh quá đau khổ. Đức  Phật nói 

nguyên nhân của chiến tranh là do ăn thịt, do tổn thương chúng sanh mà gây ra. 

Trong kinh nói về tàn hại: “Tàn hại sát thương”, ở nhân gian là chiến tranh. 

Còn đối với động vật mà nói, chính là sát hại những động vật. Hiện nay chúng ta 

thấy trong các quán ăn, trong thành phố lớn thì các quán bar. Quý vị đi vào, thấy 

buổi tiệc của họ đã để những thứ gì? Toàn là thi thể của chúng sanh! Khi chưa 

học  Phật  gọi  là  mê  hoặc  điên  đảo,  không  nhận  ra,  cho  đó  là  mỹ  vị.  Khi  đã  học 

Phật chút lương tâm đó trỗi dậy, nhìn thấy như thế nào? Khác nhau, đó là thi thể, 

là  xác  chết,  như  vậy  có  thể  nuốt  được  ư?  Còn  giám  động  đũa  ư?  Người  xung 

quanh thấy thái độ chúng tôi, nói chúng tôi mê tín, nói chúng tôi có phước không 

biết hưởng. Họ tưởng rằng như vậy là hưởng phước, nói đó là khẩu phước. Ngày 

nay chúng ta biết như vậy là khẩu nghiệp, nó thuộc về khẩu nghiệp, khẩu nghiệp 

không phải là gạt người, quý ăn  thịt không phải là khẩu nghiệp ư? Đây là khẩu 

tạo nghiệp! Đây là nghiệp gì? Nói tóm lại thì toàn là nghiệp địa ngục, sau khi thọ 

hết tội địa ngục còn phải trả nợ. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói rất hay: Ăn nó nửa cân đời sau phải 

trả cho nó tám lạng. Bây giờ ăn là khẩu phước, tương lai trả nợ gọi là gì? Trong 

định luật nhân quả gọi là không sai chút nào, nợ mạng thì trả mạng, nợ tiền thì 

phải trả tiền. Mặc dù đến vô lượng kiếp, khi nhân duyên tụ hội thì quả báo liền 

hiện tiền. 

Chúng ta hiểu được đạo lý này, trong xã hội hiện thực, khi gặp vấn đề chúng 

ta sẽ biết là nhân quả nghiệp báo. Người khác tổn thương chúng ta, chúng ta cũng 

không để trong lòng, nghĩ rằng có thể trong đời quá khứ chúng ta đã tổn thương 

họ, ngày nay tôi đã trả sạch quả báo này, coi như không còn gì nữa. Một số người 

nói chúng ta học Phật là tinh thần AQ. Tôi nói tinh thần AQ chính là tinh thần Bồ 

Tát,  không  phải  việc  xấu.  Nhất  định  phải  làm  được  đối  với  người  không  tranh, 

đối với thế gian không cầu, lúc nào cũng nhường nhịn. 

Làm như vậy chúng ta thật sự đạt được điều gì? Tâm an lý đắc, chúng ta hiểu 

được đạo lý nên tâm an, bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, đều hoan hỷ 

nhận chịu. Sám trừ nghiệp chướng, đoạn ác tu thiện, tích lũy công đức, Đức Phật 

dạy chúng ta như thế, chúng ta phải y giáo phụng hành.       Cho dù những chúng 

sanh này trong đời quá khứ từng hãm hại chúng ta, ngày nay đến trả nợ, chúng ta 

cũng không nhẫn tâm để sanh mạng họ bị tổn thương. Không nhẫn tâm làm điều 

Tập 519  581 



này. Tiền tài lại càng không coi trọng. Bên trong buông bỏ tham sân si mạn, bên 

ngoài không còn tạo sát đạo dâm vọng, như vậy mới thật sự lãnh hội được thế nào 

gọi là cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn. Ở đây Đức Phật nói ngũ ác, chúng ta đã 

buông bỏ không còn tạo nữa. Năm loại nhân của ác, nhân này là tham sân si mạn 

nghi, duyên là oán hận não nộ phiền, làm sao để buông bỏ được những thứ này? 

Không thể không học kinh giáo, không học kinh giáo không thể hiểu được đạo lý 

trong đó, nên không buông được. Học kinh giáo một hai lần chưa đủ, quá ít, vì 

trong A lại da thức của chúng ta chủng tử ác nghiệp quá nhiều, thời gian quá lâu, 

nên sức mạnh của nó, cũng chính là tập khí rất nghiêm trọng. Nếu như không tinh 

tấn nổ lực chuyên tu học theo kinh giáo, thì rất khó quay đầu. Cổ nhân có câu nói 

rất hay: “Nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu”, chỉ có huân tu lâu dài, mới 

thật sự đạt được lợi ích, mới tỉnh ngộ. Khi đã tỉnh ngộ nên tinh tấn nổ lực tu hành. 

Tu là tu sửa, hành là hành vi, trong quá khứ chúng ta nghĩ sai, chúng ta thấy sai, 

chúng ta làm sai, và nói cũng sai. Bây giờ đã hiểu, nên tất cả đều phải sửa đổi, gọi 

là chân thành sám hối, hối cãi triệt để, làm lại từ đầu. Phải giống một con người, 

người phải có nhân lễ nghĩa trí tín, đây là điều kiện làm người cơ bản. Trong Phật 

pháp nói đến ngũ giới thập thiện, quý vị đều có thể thực hành mới giống như con 

người, không còn tạo ác nghiệp nữa. Trong Phật pháp nói, quý vị có được điều 

kiện để giữ được thân người, đời sau không đọa ác đạo, đây là giới hạn thấp nhất. 

Từ giới hạn này dần dần nâng cao lên, kinh giáo là tiêu chuẩn, y theo tiêu chuẩn 

này, sửa đổi khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của chúng ta. Mỗi niệm đều 

tương ưng với kinh giáo, đây gọi là thiện hạnh, gọi là chánh hạnh. Nếu như trái 

với kinh giáo, đây là ác hạnh, tà hạnh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

582  Tập 519 



Tập 520 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Binh Minh 

Thời gian:03.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 659, hàng thứ bảy từ dưới đếm lên, bắt đầu xem 

từ đoạn giữa. 

“Sát thương, sát sanh đến chết hoặc thương tổn thân nó”. Hai chữ sát thương 

này, hiện tượng này chúng ta đều nhìn thấy khắp nơi. Hôm qua có một vị đồng tu, 

đem những tin phát sanh thiên tai trên thế giới, trong tháng bảy cho tôi xem, trong 

vòng  tháng  bảy  xảy  ra  hơn  170  lần  thiên  tai.  Từ  trên  danh  mục  này  thấy  được, 

tháng ba năm nay chỉ hơn 40 lần, tháng năm tháng sáu mỗi tháng đều gia tăng. 

Không ngờ trong vòng tháng bảy lại phát hiện thiên tai nhiều hơn hai tháng trước 

cộng lại, đây là nói thiên tai nhân họa trên toàn cầu. 

Ở đây nói sát thương, đa phần là chỉ nhân họa. Thấy xu thế này, là mỗi tháng 

mức độ không ngừng tăng cao, thiên tai thì lần này nghiêm trọng hơn lần trước, 

chúng ta nên có cảnh giác cao độ. Tin tức từ nhiều nơi truyền đến, chúng ta nên 

dùng  tâm  thái  như  thế  nào  để  xem  nó?  Người  học  Phật  chơn  chánh,  đích  thực 

giống như  trong  kinh  nói,  thứ  nhất  là  phải  chánh  tín, có  tín  tâm  kiên  định.  Học 

Phật, vào cửa Phật việc quan trọng đầu tiên là quy y, quy y nghĩa là gì? Quy là 

quay đầu, y là nương tựa. Trước đây chúng ta không có nương tựa, cũng không 

biết quay đầu, thật sự là tùy tâm muốn làm gì thì làm, có ý hoặc là vô ý đã tạo ra 

rất nhiều tội nghiệp. Hiện nay chúng ta đã hiểu, không chỉ là hành vi, dù là khởi 

tâm động niệm cũng đã tạo nên nghiệp. Thiện nhân có thiện quả, ác nhân có ác 

báo, nhân quả báo ứng không sai chút nào. 

Trong xã hội hiện nay, hoàn toàn giống như những gì trong kinh nói. Đọc sáu 

phẩm kinh văn này, từ phẩm 32 đến phẩm 37, chúng ta hầu như cảm nhận được 

đây là Đức Phật cố tình nói cho người của thời đại chúng ta. 3000 năm trước ngài 

đã biết xã hội hôm nay phát sinh những điều gì, ngài dạy chúng ta muốn cứu bản 

thân, muốn cứu gia đình, muốn cứu xã hội và muốn cứu địa cầu này, quan trọng 

nhất là phải có chánh tín. Chánh tín phải có nơi nương tựa, nương tựa ai? Nương 

tựa Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát ở đâu? Các ngài ở trong bộ kinh này, bộ kinh này là 

nơi để ngày nay chúng ta quy y, để chúng ta siêng năng học tập. Y theo lý luận, 

Tập 520  583 



phương pháp để thay đổi tâm hành của mình_hành vi bất thiện.  Thật sự làm được 

đoan tâm chánh ý, chúng ta mới có thể xa rời sự sợ hãi, xa rời sự lo lắng, thiên tai 

giáng xuống cũng không kinh không sợ, chân thành niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. 

Chúng ta thâm tín không nghi ngờ, Phật A Di Đà nhất định đến tiếp dẫn. Việc sát 

thương này mỗi tháng đều có. 

 “Thôn  đạm”,  ở  đây  Hoàng  Niệm  Tổ  đưa  ra  là  súc  sanh:  Rắn  có  thể  nuốt  nhái, 

nhái lại ăn giun, nên gọi là ăn nuốt lẫn nhau, ý này giống như người hiện nay nói 

là mạnh hiếp yếu. Tưởng rằng như vậy là đương nhiên, không ngờ rằng đều đang 

tạo  tội  nghiệp.  Rắn  nuốt  nhái,  chúng  ta  thử  hỏi:  Rắn  có  bị  đền  mạng  chăng? 

Trong  định  luật  nhân  quả,  nợ  mạng  trả  mạng,  nợ  tiền  trả  tiền,  quả  báo  đền  trả 

không sai chút nào, đây đều là nợ mạng phải trả bằng mạng. Trong giới động vật, 

chúng ta xem đoạn văn này, nghĩ đến nợ mạng trả mạng đời đời kiếp kiếp không 

bao giờ dứt, trả không hết! 

       “Mấy câu ở trên, nói rõ về tội ác sát sanh”, đây là đoạn nhỏ thứ nhất. Chúng 

sanh trong thế gian đều đang tạo nghiệp sát. Đoạn tiếp theo nói đến sự trừng phạt 

đối với ác nghiệp_Quả báo đã hiện tiền. 

 “Không biết làm thiện, thậm chí không chịu làm việc thiện”, đây là một đoạn nhỏ, 

đoạn  nhỏ  này  chỉ  có  mấy  câu  như  vậy :  “Không  biết  làm  thiện,  về  sau  chịu  sự 

 trừng phạt, nên mới có người nghèo khổ xin ăn, cô độc, đui điếc, câm ngọng, si 

 ác, tật nguyền, đều do nhân đời trước không tin đạo đức không chịu hành thiện”, 

chính là đoạn kinh văn này.  “Đều nói lên sự lỗi lầm khi làm ác. Rộng nói về việc 

 bất thiện như sát hại sanh mạng”. 

Thế  gian  này  phước  báo  càng  lớn  thì  nghiệp  sát  sanh  càng  nặng.  Nên  phải 

chịu  sự  “cùng  khất”,  nghĩa  là  bần  cùng,  đi  xin  ăn  để  sống  qua  ngày.  “Cô  độc: 

 không có cha gọi là cô, không có con gọi là độc”, đây là điều vô cùng thê thảm 

của nhân gian. Trẻ em không có cha, tuổi già không có con cái nuôi dưỡng, gọi là 

lẻ loi hiu quạnh.  Đại sư Cảnh Hưng nói: “Cô là không có cha mẹ, độc là không 

 có  con  cái”,  tuổi  già  không  có  người  chăm  sóc,  lúc  nhỏ  không  có  ai  quan  tâm, 

đây là điều rất bi thương, tất cả đều là nghiệp báo.  “Lung” là tai không nghe được, 

 “manh” là mắt không nhìn thấy được. “Âm” là câm, miệng không thể nói,  “âm á” 

đều là miệng không nói được. “Si” là ngu si, ngốc nghếch. “Ác” là hung ác, chúng 

ta  thường  nói  là  lòng  dạ  độc  ác.  “Uông”  là  yếu,  thân  thể  ốm  yếu,  trí  lực  suy 

nhược,  đều  là  thuộc  về  loại  này.  “Cuồng”,  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  thần  kinh 

không bình thường. 

584  Tập 520 



Những gì  ở trên nói đều là do   “không tin đạo đức, không chịu hành thiện”, 

đây là nói ra tất cả những nguyên nhân của quả báo. Xã hội ngày nay phổ biến 

không tin đạo đức, cho rằng luân lý đạo đức mà các bậc thánh hiền nói, là các bậc 

đế vương thời cổ đại, dùng những thủ đoạn này là gạt nhân dân, để đạt được mục 

đích chuyên chế của họ. Hiện nay người ta đều phê bình như vậy. Bởi thế đạo 

đức  không  còn,  luân  lý  cũng  không  còn,  cũng  không  cò  thiện  tâm  thiện  hành. 

Hiện nay con người sùng bái tự do, dân chủ, dân chủ là gì? Là chúng ta tự làm 

chủ, không ai quản được tôi, tự do, tôi muốn làm gì thì làm đó, luân lý đạo đức 

không ràng buộc được họ, hoàn toàn vứt bỏ. Cha mẹ, thầy tổ không quản giáo họ 

được, vì họ có tự do, họ có nhân quyền. Pháp luật quốc gia cũng không ràng buộc 

được họ, họ sẽ đi theo chỗ sơ hở của pháp luật. Thật vậy, xã hội hiện nay gọi là 

vô pháp vô thiên. Chúng ta hiểu được những nguyên nhân này, thì có thể ý thức 

được hiện nay chỉ có một phương pháp để giải quyết, phương pháp này đã hiện 

tiền, chính là ông trời quản lý họ. Tuy con người không tin vào ông trời, nhưng 

ông trời giáng xuống những trừng phạt, quý vị cũng phải gánh chịu, ngày nay gọi 

là thiên tai tự nhiên. 

Người học Phật chúng ta hiểu, nhất định không có gì gọi là thiên tai tự nhiên. 

Đại tự nhiên là thuần tịnh thuần thiện, đại tự nhiên là tốt đẹp vô cùng, tự nhiên 

làm sao gây tai họa cho chúng ta? Vì vậy thiên tai là do con người tạo nên, là tâm 

hành  bất  thiện  của  nhân  loại  chiêu  cảm  những  thiên  tai  này.  Như  trong  kinh 

thường  nói  với  chúng  ta.  Bây  giờ  chúng  ta  phải  tìm  ra  nguyên  nhân  thiên  tai, 

nguyên  nhân  của  nó  chính  là  15  chữ.  Những  gì  con  người  hiện  nay  tạo  là  ác 

nghiệp sát đạo dâm vọng tửu. Những gì trong lòng con người hiện nay nghĩ đến 

là  tham  sân  si  mạn  nghi,  đây  là  nhân  của  ác.  Những  biểu  hiện  tâm  trạng  của 

người bây giờ là oán hận não nộ phiền, tất cả có 15 chữ. Do nó mà xã hội hổn 

loạn, địa cầu thiên tai khác thường. Đối với tật bệnh của bản thân là phiền não, lo 

lắng, sợ hãi, thân tâm bất an, biểu hiện bên ngoài là tánh tình nông nổi. Ứng đối 

trong hoàn cảnh này chính là lũ lụt, núi lửa bạo phát, nhiệt độ địa cầu tăng cao. 

Hiện nay nhiệt độ rất khác thường, nóng trên 40 độ, cái lạnh rét mướt còn hơn cả 

mùa đông, âm dưới hai ba mươi độ, rất khác thường, vì sao lại khác thường? Vì 

nhân tâm khác thường. 

Trong Tả Truyện có câu nói: “nhân khí thường tắc yêu hưng” , đầu tiên là con 

người khác thường, sau đó là sơn hà đại địa khác thường. Người bình thường là 

gì? Là nhân lễ nghĩa trí tín, đây là người bình thường. Trong Phật pháp gọi là ngũ 

Tập 520  585 



giới: Không sát sanh, không trộm cắp, không dâm dục, không vọng ngữ, không 

uống rượu, đây là người bình thường. 

Ngày xưa trong đại điển tế kỵ nhất định phải dùng rượu, rượu này đựng rượu 

gì? Huyền tửu, huyền tửu là gì? Là nước trong, khi lễ là dùng cách này, nên cổ 

nhân gọi là rượu nhạt, kính thần, kính khách quý. Người có đức, có lễ mới giống 

con người. Nếu như con người vứt bỏ ngũ giới, vứt bỏ ngũ thường, ngũ thường là 

nhân lễ nghĩa trí tín. Đây gọi là “khí thường”, nghĩa là vứt bỏ pháp tắc quy luật. 

Xã hội sẽ biến thành gì? Yêu ma hưng thịnh, yêu ma quỷ quái đều xuất hiện. Con 

người khác thường, yêu ma quỷ quái xuất hiện. Câu nói đó của cổ nhân, và xem 

lại xã hội hiện tại của chúng ta, không phải chính là như vậy sao? Mấy ngàn năm 

trước lại nói một cách rõ ràng như vậy rồi. 

Xã hội ngày nay xảy ra vấn đề, rất nhiều chí sĩ thương dân yêu nước đang nôn 

nóng tìm phương pháp hóa giải, phương pháp khôi phục sự bình thường, tôi cũng 

gặp không ít người. Chúng ta bình tĩnh, quan sát kỷ càng,  tai nạn trong  xã hội 

ngày nay, căn nguyên thật sự chỉ có một, là chúng ta đã quên lãng giáo huấn của 

tổ tông. Chẳng những là lãng quên, mà còn vứt bỏ không cần nó nữa, nên bây giờ 

mới xảy ra chuyện, như vậy phải giải quyết như thế nào? Làm sao để cứu vãn? 

Phải ngoan ngoãn thành tâm sám hối, tìm tất cả những gì của tổ tông trở về, vấn 

đề liền được giải quyết. Cổ nhân dạy chúng ta ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát 

đức, hãy tìm lại những thứ này, như vậy xã hội mới khôi phục trở lại thái bình 

thịnh thế. Trong Phật pháp đại thừa, chỉ cần tìm lại tam quy, ngũ giới, thập thiện, 

vấn  đề  liền  được  giải  quyết  ngay.  Có  được  mấy  người  thật  sự  giác  ngộ?  Mấy 

người thật sự quay đầu? Được mấy người có thành ý, có tâm cung kính đối với 

giáo huấn của cổ thánh tiên vương, và của Chư Phật Bồ Tát? 

Chúng  ta  thử  nghĩ  xem,  trước  đây  lúc  chúng  tôi  còn  trẻ,  thân  cận  một  vị 

trưởng giả, biểu hiện ra sự thành kính không bằng cổ nhân, nhưng hơn xa so với 

người ngày nay. Thái độ của chúng tôi khiêm tốn, chân thành, cung kính, ngôn 

ngữ đơn giản trong sáng, chữ viết rất ngay ngắn, từng nét rõ ràng không viết láu. 

Người  ngày  xưa  xem  điều  gì?  Xem  tâm  đoan  chánh,  thật  thật,  cung  kính  của 

người, họ xem điều này. Còn chữ viết đẹp hay xấu không sao, từng chữ từng nét 

ngay ngắn thẳng hàng, đây gọi là kính. 

Chư  vị  nên  xem  tỷ  mỉ  chữ  viết  của  ngài  Ấn  Quang,  ngài  không  phải  là  nhà 

thư pháp, nhưng xem kỹ chữ của ngài, từng nét từng chữ rất cung kính, điều này 

còn đáng quý hơn cả nhà thư pháp, vì sao vậy? Vì nó hiển lộ ra từ chân tâm của 

586  Tập 520 



ngài. Nhà thư pháp là tác phẩm nghệ thuật, tuy chữ đẹp nhưng chân thành cung 

kính không bằng đại sư Ấn Quang. Chữ của ngài tuy không đẹp lắm, không sánh 

được  với  các  nhà  thư  pháp,  nhưng  tinh  thần  của  ngài  các  nhà  thư  pháp  không 

sánh được. Từ trong văn tự có thể nhận ra ngài dạy người khác thành kính, chính 

ngài  đã  làm  được,  từng  nét  từng  chữ  tuyệt  đối  không  cẩu  thả.  Hiện  nay  trong 

chúng ta,  mỗi ngày người ta viết giúp tôi rất nhiều thứ, nhưng không có ai viết 

từng nét từng chữ cung kính như vậy. 

Ngày xưa nếu muốn tham gia thi cử, quan chấm thi thấy bài làm của quý vị 

viết  không  đàng  hoàn  là  họ  không  xem,  không  cần  quý  vị.  Điều  đầu  tiên  là  họ 

xem chữ viết, xem quý vị có thành kính chăng, nếu như không có thành kính, cho 

dù văn chương hay đến mấy cũng không chọn, vì sao vậy? Vì quý vị có tài nhưng 

không có đức, chọn người đầu tiên là chọn đức, tài xếp hàng thứ hai, coi như cửa 

ải đầu tiên không qua được. 

Thế  nên  con  người  bây  giờ  không  biết  viết,  không  sao,  giống  như  ngài  Ấn 

Quang vậy, chữ viết rất ngay ngắn cung kính, đó là số một đấy. Các pháp thế xuất 

thế gian đều đạt được từ sự cung kính. Không có tâm cung kính, số mạng quý vị 

có tài có phú quý, nhưng phú quý đó không hưởng được bền lâu. Nếu như không 

tích đức sâu dày, thông thường không giữ được một đời, chỉ hưởng được vài năm, 

đến lúc già thân bại danh liệt, đó là do phước quá mỏng. Không biết tích phước, 

khi có phước thì phung phí, hưởng hết là xong, lúc già thật đáng thương. 

Suốt đời Đức Phật dạy chúng sanh tích phước, bản thân ngài cũng làm gương 

cho người khác. Nói như bây giờ là nhất định không được lãng phí. Từ trong kinh 

điển, chúng ta thấy được hành nghi của Đức Thế Tôn. 

 “Phải lãnh lấy rất nhiều ương phạt”. Ương là họa, phạt là tội, đều ở trên thân thể 

chúng ta, đều ở trong tâm chúng ta, người này sống ở thế gian thật đáng thương, 

thật đau khổ. Tuy chư Phật Bồ Tát đại từ đại bi, nhưng tội nghiệt này phải tự làm 

tự chịu, không ai thay thế được. 

Tiếp theo là như trong kinh nói về “tôn quý”. “Nó có tôn quý, hào phú, hiền 

 minh, trưởng giả, trí dũng, tài đạt”, từ đâu mà có? “Đều do đời trước từ hiếu, tu 

 thiện tích đức mà có” . Thiện có thiện báo, ác có ác quả. “Biểu trưng làm thiện thì 

 được, còn làm ác là rõ ràng mất rất nhiều”. Dùng thiện và ác để so sánh, khiến 

chúng  ta  ấn  tượng  càng  sâu.  “Người  tôn  quý,  hào  phú  cho  đến  phú  quý  ở  thế 

 gian”. Quý là có địa vị trong xã hội, phú là sở hữu của cải, đây là điều mà trong 

lòng người thế gian luôn hy vọng đạt được. Thông thường chúng ta nói địa vị cao 

Tập 520  587 



thì tiền bạc nhiều, nhưng có lúc không thể được cả hai, quý mà không phú, ngược 

lại phú mà không quý. Trong xã hội hiện nay, hình như phú và quý đã hợp thành 

một  thể,  ngày  xưa  không  như  vậy.  Ngày  xưa  quý  nhất  định  có  đức  có  tài  hoa, 

không nhất định giàu có. Trong lịch sử chúng ta thấy rất nhiều, sau khi các bậc 

danh  thần  về  hưu  đều  rất  thanh  nhàn  tự  tại,  đời  sống  vật  chất  như  người  bình 

thường, rất nhiều!      Làm quan phải làm quan thanh liêm, không được tham của 

hối lộ, nên làm quan thu nhập rất giới hạn. Quốc gia cho quý vị bổng lộc, làm sao 

có thể phát tài được, nếu phát tài thì tài đó từ đâu đến? Nhất định có vấn đề. Ngày 

xưa học hành ưu tú  mới được làm quan_sĩ  chính là làm  quan. Hiện nay không 

như vậy, xã hội bây giờ đã thay đổi. Xã hội ngày xưa, người đọc sách được coi 

trọng nhất: Sĩ nông công thương, nông dân xếp hàng thứ hai, công nhân xếp gàng 

thứ ba, thương nhân ở sau cùng. Xã hội ngày xưa, hàng thương nhân dù có giàu 

có đến mấy, tài sản đến ức vạn đi nữa, nhưng trong một buổi tụ hội chổ ngồi của 

họ dưới cùng, vị trí bàn đầu tiên là dành cho những người đọc sách. Có thể họ là 

một vị tú tài nghèo, trong nhà không đủ ăn. Xã hội tôn sùng đạo đức, không sùng 

bái của cải, nên xã hội được an định, nhân dân không tranh, không có cạnh tranh, 

xã hội thời đó rất an định. Xã hội bây giờ thích cạnh tranh, cao hơn cạnh tranh là 

đấu tranh. Chúng ta thường nghe cái gọi là đấu tranh vì quyền lợi, tranh quyền 

đoạt  lợi.  Cổ  nhân  dạy  khiêm  nhường,  có  học  vấn,  có  đạo  đức,  nhưng  suốt  đời 

không làm quan, họ làm gì? Dạy học, các bậc thánh  nhân của thế xuất thế gian 

đều đi theo con đường này, công đức dạy học rất lớn, vì sao vậy? Họ vì quốc gia, 

vì xã hội, vì thiên hạ mà đào tạo nhân tài, công đức này rất lớn. Nên dạy học là sự 

nghiệp vĩ đại nhất, cũng là sự nghiệp tự tại nhất,  an vui nhất, như thầy  Phương 

Đông Mỹ nói: Hưởng thụ cao nhất của đời người. 

Hiện nay dạy học còn vui hơn ngày xưa, vì sao vậy? Vì ngày xưa dạy học trò 

đều ở trước mặt, hiện nay dùng mạng, ti vi, học sinh đều học từ xa. Học sinh thật 

sự  có  duyên,  thật  sự  có  chí,  lập  chí  hiếu  học,  hy  vọng  thành  thánh  thành  hiền, 

thành Phật thành Bồ Tát ngay trong đời này, không cần ở bên cạnh mặt đối mặt, 

không cần. Học qua mạng, qua ti vị cũng có thể đạt được mục tiêu này, cổ nhân 

cũng có nhưng ít, gọi là đệ tử tư thục. Ngày xưa Mạnh tử là người đầu tiên, ông 

rất  hiếu  học,  ngưỡng  mộ  Khổng  tử,  nhưng  Khổng  tử  đã  qua  đời,  phải  làm  sao? 

Sách của Khổng tử còn lưu lại, nên ông tìm những trước tác của Khổng tử, học 

tập bằng cách đọc sách Khổng tử. Có vấn đề gì thì hỏi học trò của Khổng tử, lúc 

đó học sinh của Lão phu tử vẫn còn, ông học rất thành công. Nên người đời sau 

588  Tập 520 



đều xưng Khổng tử là Chí Thánh Tiên Sư, xưng Mạnh tử là Á Thánh, bậc thánh 

nhân thứ hai, chứ không phải 72 hiền nhân lúc Khổng tử còn tại thế, không phải, 

là Mạnh tử. Hay nói khác đi, Mạnh tử thành tựu còn hơn 72 vị hiền nhân, ông đã 

mở ra trường hợp này, trường hợp này mở ra quá tuyệt vời. Chúng ta không tìm 

được thầy, thì tìm người xưa. Học Nho thì tìm Khổng tử để học, giống như Mạnh 

tử vậy, hiếu học là sẽ thành công. Học Phật đừng tìm ai khác, nên tìm Đức Thế 

Tôn.  Học  Tịnh  độ  thì  tìm  Phật  A  Di  Đà,  tìm  người  khác  mà  làm  gì?  Kinh  điển 

đều còn, chỉ cần siêng năng đọc, phải có lòng tin đọc lần này rồi đến lần khác, 

mỗi lần đều lãnh hội được như vậy mới có thể thâm nhập. 

Khi nào mới có thể hiểu được chân thật nghĩa trong kinh điển? Lúc không còn 

vọng  niệm,  nói  với  chư  vị,  vọng  niệm  không  còn  chính  là  đã  tiêu  hết  nghiệp 

chướng, chân tâm hiển lộ. Chúng ta dùng chân tâm để đọc kinh Phật, cũng giống 

như  Đức  Phật  đến  thuyết  pháp,  như  vậy  mới  có  thể  nhập  vào  cảnh  giới  Phật, 

thành Phật. Vì sao thông thường người ta nghe và đọc kinh mà không thành Phật 

được? Quá nhiều vọng niệm, quá nhiều ý kiến, quý vị không phải dùng tâm thành 

kính, mà đang dùng tâm nghi hoặc, tâm nghi hoặc làm sao hiểu được ý của thánh 

nhân? Ý của thánh nhân là gì vậy? Là tự tánh chân thật nghĩa của mình, kinh điển 

của  thánh  nhân  là  từ  trong  tự  tánh  hiển  lộ  ra.  Bây  giờ  quý  vị  dùng  chân  tâm, 

không dùng vọng tâm, chân tâm chính là tự tánh. Làm gì có chuyện không thấu 

triệt, khi ta dùng tự tánh để xem những gì hiển lộ ra từ tự tánh. Ta sẽ hiểu thấu tất 

cả, chính là đạo lý như vậy. Phật là ai? Phật là chính mình, không phải ai khác. 

Phật A Di Đà là tự tánh giác, Đức Thế Tôn là tự tánh thanh tịnh từ bi. Tất cả pháp 

không rời tự tánh, Phật Bồ Tát  cũng không ngoại lệ. Phật pháp được gọi là nội 

học, mọi người đều bình đẳng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật” . Lời nói này là 

thật, hoàn toàn không hề hư vọng, vấn đề là có nghe hiểu câu nói này hay không? 

Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, quý vị xem, không phải đều là nói đến điều này 

sao? Tâm tưởng thiện, quý vị sẽ được tôn quý, hào phú, hiền minh, trí dũng, sẽ 

được như vậy. Còn như tâm hành bất thiện, thì quý vị  bị  đui điếc, câm ngọng, 

nghèo cùng, cô độc, bị những quả báo như vậy. 

Xã hội ngày nay vấn đề nạo phá thai rất thịnh hành, quả báo họ nhận lấy là gì? 

Họ nhận lãnh sự cô độc, nghèo khó, đây là quả báo mà họ phải chịu. Tương lai 

khi họ đầu thai vào cõi người, mồ côi cha mẹ, vì sao vậy? Vì đời trước quý vị giết 

trẻ  nhỏ,  nên  phải  chịu  quả  báo  này,  đến  khi  về  già  không  có  con  cái,  không  ai 

chăm sóc. Người thế gian không hiểu đạo lý này, không biết chân tướng sự thật, 

Tập 520  589 



nếu như biết được chân tướng sự thật có thể làm được điều này chăng? Quá thất 

đức. 

Xã hội bây giờ con người không cần con cái, con cái là phiền toái, đến lúc già 

không  ai  phụng dưỡng,  người  già  thì  như  thế  nào?  Chúng  ta  thường  nghe  rằng, 

trong viện dưỡng lão thường xuyên có người tự sát. Tự sát không giải quyết được 

vấn đề, đời đời kiếp kiếp họ phải chịu quả báo này, đến khi nào  mới trả hết nợ 

này? Toàn là tự làm tự chịu. 

Nên đoạn này  nói đến: “Tôn  quý,  hào  phú,  hiền  minh,  trí  dũng,  tài  đạt,  cho 

 đến những bậc nhân hiền trí sĩ”. Thánh nhân, hiền nhân, người có thông minh tài 

trí, nhưng những người này không nhất định là giàu có. “Bậc trưởng giả nghĩa 

 kiêm cả hai”, tôn quý cũng có thể gọi là bậc trưởng giả, lớn tuổi rồi, hào phú cũng 

có  thể  gọi  là  trưởng  giả,  hiền  minh  tài  đạt  đều  có  thể  gọi  là  trưởng  giả.  Nhưng 

ngày xưa thông thường phải trên 40 tuổi, người khác mới dùng cách tôn kính này 

xưng hô với quý vị. 

 “Đây là cách xưng hô đối với những người giàu có và đầy đủ đức độ, lại là xưng 

 hiệu  của  những  người  lớn  tuổi  nhiều  tiền.  Những  người  phú  quý  hiền  trí  ở  thế 

 gian, đều do trong đời quá khứ từ bi tận hiếu, tu thiện tích đức mà có”. Ở đây nói 

rõ ra tiền nhân hậu quả, nếu chúng ta muốn đạt được thiện quả của thế gian, tôn 

quý hào phú đều là quả thiện. Tất cả những hành vi thiện, gốc của nó chính là 

hiếu đạo. Phật pháp là sự đạo, sự đạo kiến lập trên cơ sở của hiếu đạo. 

Trong Quán Kinh Đức Phật dạy về Tịnh Nghiệp Tam Phước, là căn bản lớn 

của  tất  cả  Phật  pháp.  Đức  Phật  nói  rất  rõ  ràng,  ba  điều  này  đích  thực  là  tịnh 

nghiệp chánh nhân của Chư Phật ba đời, quá khứ, hiện tại, vị lai. Bất cứ Bồ Tát 

nào tu hành thành Phật, đều là lấy điều này làm căn bản, nếu không có căn bản 

này họ không thể thành tựu. 

Câu đầu tiên: “Hiếu dưỡng phụ mẫu”, câu thứ hai là:  “Phụng sự sư trưởng”, 

thêm nữa là “từ bi bất sát, tu thập thiện nghiệp”, đây là bốn câu trong điều đầu 

tiên.  Hiếu  thân  đứng  hàng  đầu,  tôn sư  đứng  thứ  hai,  do  đó  chúng  ta  hiểu  được, 

sau khi Đức Thế Tôn diệt độ, hàng đệ tử của ngài đi khắp nơi truyền giáo, đi dạy 

học.  Chỉ  có  nhánh  truyền  đến  Trung  quốc  là  thành  công  rực  rỡ,  gọi  là  mọc  rể, 

khai hoa, kết trái, vì sao vậy? Từ xưa đến nay Trung quốc nói đến hiếu đạo, chú 

trọng hiếu thân tôn sư. Bởi thế Phật giáo gặp duyên này, cũng giống như thực vật 

gặp mảnh đất tốt, có lợi cho việc sanh trưởng, nó đã được nuôi trồng thành công 

ở đây, trái lại Phật pháp ở Ấn độ hiện nay không còn. 

590  Tập 520 



Những  chân  tướng  sự  thật  này,  chúng  ta  cần  phải  tư  duy  quán  sát  một  cách 

sâu sắc, sau đó biết tầm quan trọng của hiếu thân tôn sư, không thể không siêng 

năng học tập. Không có tâm hiếu thân tôn sư thật sự, cho dù Khổng Mạnh đến 

dạy, hay Chư Phật Bồ Tát đến dạy, quý vị cũng không học được, cách nào cũng 

không thành tựu. Chúng ta không thể không biết nguyên nhân. Thực tế  mà nói, 

thầy dạy chúng ta là duyên, vậy nhân là gì? Nhân là bản thân vốn đầy đủ. Các bậc 

thánh hiền dạy rằng:  “tánh người vốn thiện”, đó là nhân. Còn Đức Phật dạy: tất 

cả chúng sanh vốn là Phật, đây là nhân, vốn là Phật. Vậy chư Phật Bồ Tát giúp 

chúng  ta  điều  gì?  Giúp  chúng  ta  làm  Phật,  trở  về  cái  vốn  là  Phật.  Quý  vị  vốn 

không phải là Phật, thì đối với quí vị các ngài cũng đành chịu. Nhưng vì quý vị 

vốn là Phật, đây là nhân thật sự, nên chúng ta phải biết tự ái, phải biết tự trọng. 

Mình  vốn  là  thánh,  vốn  là  hiền,  vốn  là  Phật,  vốn  là  Bồ  Tát,  vì  sao  bây  giờ  trở 

thành như vậy? Do vậy liền sanh khởi lòng hổ thẹn, lòng sám hối,  mới thật sự 

quay đầu được, quay đầu chính là trở về bản thiện của chính mình! 


 “Hành từ”, hành là chỉ hành vi, khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác, tiêu chuẩn 

đầu tiên là gì? Tiêu chuẩn vĩnh hằng chính là từ bi. Thế nên cổ nhân luận về Phật 

pháp, Phật là gì? Chư vị tổ sư đại đức nói: “từ bi vi bổn, phương tiện vi môn”, đây 

chính là Phật. Từ bi là yêu thương, phương tiện là làm sao để biểu đạt yêu thương 

này  ra,  phương  là  phương  pháp,  dùng  phương  pháp  gì  để  biểu  đạt  nó.  Nghi  là 

phương pháp thích hợp nhất, nên phương pháp không phải là nhất định. Phương 

pháp  thích  hợp  nhất,  thiện  xảo  nhất  gọi  là  phương  tiện.  Hoàn  toàn  từ  bi,  từ  bi 

thanh tịnh, từ bi bình đẳng, từ bi chân thành đối với tất cả mọi người, tất cả pháp, 

đây chính là Phật. 

Những người phú quý hiền nhân ở thế gian, quá khứ làm những việc từ bi và 

tận hiếu, tu thiện tích đức. Nên ngày nay họ có địa vị cao trong xã hội, sở hữu rất 

nhiều  của  cải.  Chúng  ta  thấy  vậy,  cung  kính  đối  với  họ,  cung  kính  họ  điều  gì? 

Cung kính vì trong đời quá khứ họ biết hành từ tận hiếu, tu thiện tích đức. Nhưng 

trong đời này vận mệnh họ không tốt, không gặp được thầy giỏi hướng dẫn, nên 

họ bị mê. Họ không có tâm từ bi hiếu thuận, bản nguyện hành thiện tích đức cũng 

nhạt, họ không biết nên làm như thế nào. Bởi thế có địa vị, có tài phú là phước 

báo, nhưng làm sao vận dụng địa vị, vận dụng tài phú của họ, đó là trí tuệ, đây là 

pháp  thế  gian.  Đức  Phật  không  dạy  chúng  ta  như  vậy,  Đức  Phật  dùng  phương 

pháp này dạy chúng ta, vậy thì ngài đã làm quốc vương. Thân là thiên tử, thị hiện 

làm quốc vương,  hoặc là thị hiện làm  đại phú trưởng  giả. Như Phạm  Lãi người 

Tập 520  591 



Trung quốc sự nghiệp lúc chìm lúc nỗi, rất giàu có, nhưng ông đã đem tất cả tài 

sản cứu tế bần cùng, phân phát hết rồi bắt đầu buông bán lại từ đầu. Làm được 

vài năm lại giàu, sau khi phát tài lại đem ra bố thí, người Trung quốc cung phụng 

ông làm tài thần là có đạo lý. Như trong kinh nói càng thí càng nhiều, bố thì mà 

phát tài thì càng phát càng nhanh. Lần đầu tiên buôn bán, làm vất vả được mười 

năm, vừa mới thành tựu lập tức đem ra bố thí. Lần thứ hai lại bắt đầu buôn bán 

nhỏ, mới năm năm đã phát tài. Đến lần thứ ba khoảng hai ba năm là phát tài, ngày 

càng nhanh. Bởi thế dùng tiền là trí tuệ, có tiền là phước báo, không biết dùng là 

tạo  nghiệp,  phước  báo  trong  tam  đồ,  có  tiền  có  thế  không  biết  dùng  cũng  tạo 

nghiệp. 

Vì vậy chư Phật Bồ Tát đa phần đều thị hiện thân xuất gia, quả thật buông bỏ 

tất  cả,  chỉ  làm  công  tác  dạy  học.  Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  là  tấm  gương  tốt 

nhất cho chúng ta noi theo. 

       “Ở  trên  nói  đến  nhân  quả  không  hề  sai,  cho  đến  những  gì  thấy  được  ở  thế 

 gian.  Ở  trên  đưa  ra  những  điều  khác  nhau  như  nghèo  khó,  cho  đến  tật  nguyền 

 hay bị ương phạt”, đây đều là hoa báo mà chúng ta thấy được. “Không biết cái 

 khổ sau khi mạng chung còn vô cùng khốc liệt” . 

Sáng sớm hôm nay tôi xem một phần tư liệu do một người đồng tu đưa đến, 

họ cầm đến cũng mấy hôm rồi, hôm nay tôi mới có thời gian để xem. Là hai vị 

đồng tu ở thành phố Thẩm Dương tỉnh Liêu Ninh, và một vị ở Nội Mông Xích 

Phong, ba người này đến HongKong thăm tôi. Chúng tôi không rói chuyện riêng 

biệt, nhưng họ viết bài này đưa cho tôi xem, nói đến một vấn đề.      Họ đem theo 

một đĩa phim, nói đến chiến tranh của Trung Nhật. Những tướng quân, sĩ binh tử 

nạn trong lúc hai bên giao chiến, còn có bình dân, trong chiến dịch thương vong 

rất nhiều. Hiện nay ở trong âm gian ngày ngày vẫn còn đánh trận, vẫn chưa dừng 

lại.  Vấn  đề  này  chúng  ta  có  thể  lãnh  hội  được.  Chiến  tranh  trong  thời  đại  đó, 

chiến tranh đã kết thúc từ rất lâu,  mười  mấy năm, hai  mươi  mấy năm, ba  mươi 

mấy  năm,  nhưng  thường  nằm  mơ  thấy  chạy  nạn,  đánh  trận.  Điều  này  bản  thân 

chúng  tôi  có  kinh  nghiệm,  tôi  cũng  khoảng  mười  mấy  hai  mươi  năm  gần  đây 

không mơ thấy chiến tranh. Ngày trước có, lúc mới học Phật cũng có, quý vị nói 

ấn tượng này sâu sắc biết  mấy. Những người tử vong ở chiến trường vẫn đang 

sống trong chiến tranh, chết nhưng hồn vẫn đang chiến tranh, họ nói họ vẫn đang 

đánh. Khổ không sao nói hết! Đánh quá lâu không còn muốn đánh nữa, chơi chán 

592  Tập 520 



không  muốn đánh nữa,  muốn hòa bình,  muốn cầu siêu độ. Tội nghiệp sâu nặng 

thì đọa vào địa ngục, đi vào địa ngục, đó chính là chịu hình phạt. 

Chúng tôi xem đĩa phim nói về Đường Thái Tông, đừng thảo luận tánh chất 

của đĩa phim này, là người hay quỷ không quan trọng. Chúng tôi không quan tâm 

điều này, chỉ cần chú trọng tin tức ông ta thổ lộ ra, ông đã lộ ra tin tức gì? Làm đế 

vương tạo nghiệp địa ngục, vẫn phải đọa địa ngục chịu tội, chúng ta chỉ ghi nhớ 

câu này là đủ, lợi ích rất lớn. Không phải nói làm hoàng đế giết người không có 

tội, giết người phải đền mạng, nợ tiền phải trả tiền, làm đế vương cũng không thể 

tránh.  Cuối  thời  nhà  Tùy  xã  hội  động  loạn,  Đường  Thái  Tông  khuyên  cha  khởi 

nghĩa,  bình  định  được  động  loạn,  phụ  thân  ông  lên  làm  hoàng  đế,  vấn  đề  này 

trong  lịch  sử  ghi  chép  rất  rõ  ràng.  Thực  tế  phụ  thân  ông  không  có  ý  tạo  phản, 

chính  là  ông  khuyến  khích,  nên  đích  thực  nhà  Đường  cũng  nhờ  ông  mà  có. 

Đường Thái Tông rất thông minh, võ nghệ cao cường, 16 tuổi làm tướng quân, 28 

tuổi làm hoàng đế. Ông ta đã thổ lộ cho chúng ta một tin tức: Thật ra thống nhất 

thiên hạ_lúc đó gọi là thiên hạ, không gọi là quốc gia, thống nhất thiên hạ, không 

cần dùng thủ đoạn chiến tranh, có thể dùng văn hóa.  Đây là bài học rất hay cho 

chúng ta.  Ông nói dùng văn hóa thống nhất thiên hạ, khiến chúng tôi lập tức liên 

tưởng đến trong lịch sử Trung quốc có, có trường hợp này, đáng tiếc lúc đó họ 

không nghĩ đến.       3800 năm trước, bây giờ chúng ta nói 3800 năm trước, vua 

Thang,  thời  của  vua  Thành  Thang,  lúc  đó  là  nước  chư  hầu,  đều  là  nước  nhỏ. 

Nước của ông chỉ có 70 dặm, phạm vi của đất nước ông chỉ có 70 dặm, 70 dặm 

mà làm vua thiên hạ. Lúc đó thiên hạ có mấy trăm nước chư hầu, đều nghe mệnh 

lệnh của ông, ông trở thành thủ lĩnh đại thống nhất, vì sao vậy? Vì ông rất giỏi trị 

vì thiên hạ, mọi người đến đó đều hoan hỷ, đều học tập theo ông, không dùng vũ 

lực. 

Chu Văn Vương cũng là một nước nhỏ, chỉ có 100 dặm, vuông vức một trăm 

dặm.  Trong lịch sử ghi chép, ông có 800 chư hầu phục tùng, tôn xưng ông làm 

thiên tử. Lúc đó tôn xưng thiên tử, không phải ông thật sự thống nhất chính quyền, 

không phải, mà là mỗi chư hầu đều nghe lời ông, đều phục tùng ông, vì ông có 

đức hạnh. Cho nên đã dùng sức mạnh văn hóa để thống trị. Không phân biệt quốc 

gia nhỏ hay lớn, chỉ cần anh làm tốt, mỗi người đều bằng lòng theo học tập, đây 

chính là không tạo nghiệp địa ngục. 

Dùng thủ đoạn chiến tranh để thống nhất, thực tế mà nói tuy thống nhất, vẫn 

là do số mạng có, quý vị hà tất phải như vậy? Không dùng thủ đoạn này thì dùng 

Tập 520  593 



một thủ đoạn khác, có thể, có thể làm được. Lúc đó phụ thân Đường Thái Tông 

làm quan địa phương của thời nhà Tùy, như một tỉnh trưởng bây giờ. Quý vị có 

thể trị lý thật tốt tỉnh này, mọi người đều phục tùng, đều nghe lời, quý vị sẽ trở 

thành thiên tử! Bởi vậy sau khi ông chết phải lãnh chịu tội báo này, ông mới giác 

ngộ, tạo nghiệp địa ngục thì đáng phải chịu tội địa ngục. 

Vào  thời  Hạ  Thương  Chu,  đặc  biệt  là  Thành  Thang  và  Chu  Văn  Vương,  là 

tấm gương tốt nhất. Họ dùng văn hóa, dùng đạo đức, dùng nhân nghĩa chứ không 

dùng vũ lực. Thành Thang 600 năm, thời nhà Chu 800 năm, đây là tổ tông tích 

đức, bản thân không quên giáo huấn của tổ tông. Có thể trở thành thiên tử, có thể 

hưởng sự bình yên của đất nước mấy trăm năm. 

Trước đây thầy Phương nói rằng: Pháp luật nhà Chu rất hoàn bị. Lúc đó thầy 

nói  với  tôi  là  Chu  lễ,  khuyên  tôi  nhất  định  nên  xem  cuốn  sách  này.  Tôi  không 

hứng thú đối với chính trị, thầy khuyên tôi rất nhiều lần nhưng tôi chưa từng xem 

qua. Thầy nói với tôi: Nếu như con cháu thời nhà Chu, đời này qua đời khác tuân 

thủ thực hành theo Chu lễ, thì hiện nay Trung quốc vẫn là thời nhà Chu. Thầy nói 

bộ pháp điển này của nhà Chu, giống như hiến pháp bây giờ, là một bộ lý niệm trị 

quốc, nó đứng đầu trên toàn thế giới. Bộ pháp điển này do Chu Công làm, vì sao 

lại làm hay đến thế? Mỗi niệm đều nghĩ cho nhân dân, không phải nghĩ cho mình. 

Vì vậy Chu công là người trong lòng Khổng tử khâm phục nhất, Khổng tử đích 

thực muốn học Chu Công, nhưng không có phước báo đó, vì không ai chịu dùng 

ông. Bản thân ông kiên trì theo quy phạm “đạo đức nhân lễ nghĩa”, không dùng 

thủ đoạn không chính đáng để đạt được chính quyền. Nếu lúc đó Khổng tử làm 

cách mạng, đoạt chính quyền rất dễ, bởi trong số học trò ông rất nhiều nhân tài, 

nhất  định  không  làm  điều  này.  Quốc  quân  dùng  ông,  ông  sẽ  làm  việc  cho  họ, 

không chịu dùng là lập tức ra đi, đây là thánh nhân. 

Như Phật giáo nói về giới luật: “Không làm quốc tặc, không báng quốc chủ, 

không lậu quốc thuế, không phạm quốc chế”, kiên trì thì nhất định làm được, đây 

là thánh hiền. Làm việc tốt nhất cho quốc gia cho dân tộc, không nhất định phải 

chấp chính, làm giáo dục càng tốt hơn, bồi dưỡng nhân tài cho quốc gia, đây là 

đại đức. 

 “Sau  khi  mạng  chung,  sẽ  rơi  vào  cõi  vô  minh” ,  đây  là  tội  báo_ngũ  thông  ngũ 

thiêu, đây là ngũ thiêu. Ngũ thông là quả báo của thế gian, ngũ thiêu là quả báo 

tam đồ trong trương lai.  “U minh, thường gọi là minh đồ” , minh đồ là quỷ đạo, u 

minh giới. Chỉ chung là ba đường ác, chỉ riêng là quỷ thú và địa ngục. 

594  Tập 520 



 Như Hội Sớ nói: “U minh còn gọi là minh đồ hoàng tuyền”. Quả báo ở trong địa 

ngục, ngạ quỷ. Đời người ngắn ngủi được  mấy mươi năm, thật là  mê hoặc điên 

đảo, tạo tội nghiệp như vậy, vì sao người hiện nay dám tạo? Vì không không tin. 

Thực tế mà nói chúng ta ở bên cạnh cũng thờ ơ lạnh nhạt, họ thật sự không tin ư? 

Chưa  chắc  như  vậy.  Thái  độ  họ  như  thế  nào?  Bán  tín  bán  nghi,  làm  xong  tinh 

thần hoảng hốt, tâm lý bất an, phải chăng là có thật? Nếu như có thật phải làm sao? 

Không có là tốt nhất. Đây là thái độ của người bây giờ. Nếu nói không có, nhưng 

điều này thật sự từng phát sinh rất nhiều, quý vị không cách nào giải thích được. 

Thậm  chí  chính  mắt  họ  chứng  kiến  những  tình  huống  này  phát  sinh,  là  bạn  bè 

thân thích của họ, họ có thể không tin được chăng? Tin nhưng lại không có chứng 

cứ, không tin vậy sao nó có hiện tượng này? Rốt cuộc là có hay không có, không 

biết đánh bao nhiêu dấu chấm hỏi. Nhưng sau khi chết, câu hỏi này lập tức được 

giải,  giải  như  thế  nào?  Họ  nhập  vào  thân  người  khác,  đến  xin  siêu  độ,  đến  cầu 

siêu  độ,  những  điều  này  hầu  như  trên  toàn  thế  giới  chúng  ta  đều  thấy.Tôi  gặp 

trường hợp này rất nhiều, từng hỏi họ, hỏi những linh hồn nhập thân người khác, 

tôi nói quý vị đến tìm chúng tôi làm gì? Vì sao không đi tìm người khác? Họ nói 

một câu rất tuyệt diệu: vì ngài tin! Họ đến tìm tôi vì tôi tin, nên họ đến tìm. Nếu 

tôi không tin họ tìm tôi cũng vô dụng, vì sao vậy? Vì không giúp họ siêu độ. Tôi 

tin nên họ đến tìm, lập bài vị cho họ, hoan nghênh mọi người cùng đến tu tập. Ở 

đây tôi không có pháp hội gì đặc biệt, chỉ có giảng kinh niệm Phật, nhưng đều 

hoan nghênh mọi người đến cộng tu. 

Nhất định phải biết nghiệp nhân trong ba đường ác, Đức Phật nói rất rõ ràng, 

nguyên nhân chính là tham sân si mạn nghi, đây là năm độc. Tham tâm đọa vào 

đường ngạ quỷ, quỷ là tham. Nếu như con người tham lam, có duyên rất đặc biệt 

với quỷ, họ cảm ứng. Ngu si là súc sanh, ngu si là chân vọng, chánh tà, thị phi, lợi 

hại, họ không phân biệt rõ ràng. Họ chỉ thấy lợi nhỏ trước mắt, nhưng không biết 

là đại họa về sau. Nếu người thông minh trí tuệ, nhìn thấy cái lợi nhỏ trước mắt, 

về sau có họa lớn, họ sẽ không làm cái lợi nhỏ này, không cần, họ nhận ra rất rõ 

ràng. Sân nhuế là nghiệp nhân của đường địa ngục, con người nhất định phải học 

từ bi, phải học khiêm tốn, phải biết nhẫn nhường, đây là tu thiện tích đức. Khắp 

nơi tranh giành với người khác, quả báo ở trong tam đồ, quý vị tranh được, nhưng 

có thể hưởng thụ được mấy ngày? Như trường hợp của Đường Thái Tông, sự tôn 

quý  của  ông  là  do  tranh  giành  mà  có,  là  liều  chết  giành  được,  như  vậy  bất  quá 

cũng hưởng thụ được 23 năm, ông chỉ làm hoàng đế được 23 năm. Ngạo mạn và 

Tập 520  595 



hoài nghi trong ba đường ác đều có, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục đều có. Đức Phật 

dạy chúng ta đây là năm độc. Phẩm kinh này rất dài, nói rất rõ ràng về năm độc. 

Sát đạo dâm vọng tửu, trong mỗi điều đều đầy đủ năm độc, cần phải cảnh giác 

cao độ. Mấy câu này là nói chung về ba đường ác. 

Tiếp theo nói:   “chuyển sanh thọ thân, cải hình dị đạo” . Đây là nói đến luân 

hồi.  Nếu  một  người  không  thể  vãng  sanh,  thì  đây  là  tình  hình  thật  sự  trong  lục 

đạo. Ở đây có đưa ra ví dụ.  Hội Sớ nói: “Thoát thân người, thọ thân ngạ quỷ súc 

 sanh, nên gọi là chuyển sanh thọ thân. Tứ sanh chuyển biến gọi là cải hình, lục 

 đạo sanh tử gọi là dị đạo”. Tứ sanh là thai sanh, noãn sanh, thấp sanh, hóa sanh. 

Ví dụ bỏ thân chim sẻ, đây là đường súc sanh. Đời này làm chim sẻ, sau khi chết 

chúng vẫn ở trong đường súc sanh, nhưng chúng hiện ra thân chó, đầu thai làm 

chó,  gọi  là  “thay  hình”,  thân  chim  sẻ  đổi  thành  thân  con  chó.  Từ  cõi  người 

chuyển qua đường súc sanh gọi là  “khác đường”.  Chúng sanh luân chuyển trong 

 lục đạo. Những vấn đề này trước đây khi tôi ở Mỹ, có một bạn đồng học đưa tôi 

xem  một phần tài  liệu, hoàn toàn là  do người nước ngoài làm. Nói có  rất nhiều 

người, đời trước là súc sanh đầu thai làm người, chứng minh chuyện bỏ thân thọ 

thân  trong  lục  đạo  không  phải  là  giả.  Người  nghiệp  sát  nặng,  họ  đầu  thai  thành 

loài bò bay cựa động, như chúng ta thường nhìn thấy con phù du trên mặt nước. 

Thọ mạng của nó chỉ có mấy tiếng đồng hồ, sáng sanh chiều chết, thậm chí một 

ngày sanh tử rất nhiều lần, gọi là vạn tử vạn sanh. 

Trong kinh Đức Phật nói:  “sanh tử bì lao”, những hiện tượng này ở trước mặt 

chúng ta nói lên điều gì? Nói với chúng ta rằng: Sanh tử vô thường, sanh tử là 

khổ, họ cứ mê mãi mà không biết giác ngộ. Mãi lo chuyện sanh tử, không có cơ 

hội nghe kinh, niệm Phật, dù Phật Bồ Tát đến cũng không độ được, bởi tập khí 

nghiệp chướng quá sâu nặng. 

Lục đạo, ngoài Chư Phật Bồ Tát ra, A la hán rất rõ ràng, A la hán đã đoạn tận 

kiến tư phiền não. Trong lục đạo đã đột phá tầng không gian và thời gian, họ thấy 

rất rõ ràng minh bạch, họ vượt ra khỏi lục đạo. Hiện nay các nhà khoa học, cũng 

có  một  số  nghiên  cứu  theo  phương  hướng  này.  Chúng  ta  có  lý  do  tin  vào  khoa 

học, nhất định chuyển từ  vật  chất đến tinh thần, hiện nay khoa học lấy vật chất 

làm đối tượng, tương lai sẽ chuyển đến tinh thần. Sẽ phát hiện tinh thần và vật 

chất là một vấn đề, và vĩnh viễn không phân tách được. Phiền phức của khoa học 

hiện nay nghiêng nặng về vật chất, sơ suất tinh thần, tin vào vật chất, không tin 

vào tin thần. Ngày nay xảy ra những vấn đề này, họ không thể giải quyết. Một số 

596  Tập 520 



nhà  khoa  học  gần  đây,  họ  không  bài  xích  tinh  thần,  biết  rằng  tinh  thần  sẽ  ảnh 

hưởng  đến  hiện  tượng  vật  chất.  Những  thành  quả  nghiên  cứu  này,  nếu  được 

khẳng định phổ biến, đối với việc hóa giải thiên tai, khôi phục trật tự bình thường, 

nhất định có ích rất lớn. 

Trong  kinh  nói:  “Nê  lê‟  chính  là  địa  ngục,  “quyên  phi”  là  loài  trùng  bay, 

“Nhuyển động” là loại trùng bò. Những loại trùng bay, loại trùng bò chạy, chúng 

đều có thọ mạng rất ngắn ngủi, hiện bày quả báo bất thiện nghiệp, khiến chúng ta 

tận mắt chứng kiến. Dù thời gian có ngắn, nhưng đối với chúng mà nói cũng là 

một đời, chúng sống như vậy có ý nghĩa gì chăng? Chúng đang thọ báo. Đức Phật 

nói câu này rất hay: “Nhân sanh thù nghiệp”, những động vật nhỏ này là hoàn trả 

nghiệp báo của chúng. 

Đoạn  kinh  văn  tiếp  theo  là  ví  dụ:  “thí  như  thế  pháp  lao  ngục,  kịch  khổ  cực 

 kình”, dùng điều này làm ví dụ.  Gia Tường Sớ nói: “ví như vương pháp nghĩa là 

 dẫn chứng tình huống, quả báo trước mắt nhẹ, đau khổ về sau”. Giống như pháp 

luật  chế  tài  vậy,  thẩm  phán  trước,  phán  tội  hình  có  thời  hạn  và  có  vô  thời  hạn, 

nghiêm  trọng  nhất  là  tử  hình.  Trước  khi  chưa  chấp  hành  tử  hình,  thì  tay  chân 

xiềng xích, khiến quý vị hành động không tự do, đây là ngũ thống mà trong kinh 

nói. Đến khi tuyên phán tử hình, đây là lúc đau khổ nhất. Lấy điều này để ví với 

quả báo. 

       “Trước hiện quả báo, sau mới vào địa ngục”, vấn đề này chúng ta bình tĩnh 

một chút, đầu óc tỉnh táo để quan sát, thì nó đều ở ngay trước mắt. Người tạo tội 

nghiệp sâu nặng, đầu tiên chúng ta nhìn thấy là tinh thần họ thất thường. Họ tạo 

nên tội nghiệp, thân thể luôn luôn bệnh tật, đây là ngũ thống, cảm ứng trên thân 

chúng ta, sau khi chết liền đi vào địa ngục. 

Trong Địa Ngục Biến Tướng Đồ, thầy Giang vẽ thật không tệ, ông hoàn toàn 

nương vào Ngọc Lịch Bảo Sớ của Đạo Gia làm căn bản. Có một số đồng học xem 

qua, nói với tôi: Tranh vẽ rất có văn minh, địa ngục thật, đáng sợ hơn đây không 

chỉ gấp mười lần. Chúng tôi tin, mà địa ngục ngày càng gia tăng, vì sao vậy? Vì 

tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, nó không phải là pháp cố định. 

Ngày xưa không có bom nguyên tử, hiện nay bom  nguyên tử cũng có  ở địa 

ngục. Lúc nó phát nổ, cả con người đều biến thành tro, ở trong địa ngục chịu hình 

phạt này. Tro đó dần dần tích tụ lại rồi biến thành hình người, bộc phát thêm lần 

nữa lại biến thành tro, đến khi nào mới hết? Không bao giờ dứt, ai chịu hình phạt 

địa ngục này? Ngươi chế tạo bom nguyên tử, người thả bom nguyên tử, vì sao 

Tập 520  597 



vậy?  Vì  quý  vị  giết  người  như  vậy,  tương  lai  chắc  chắn  chịu  quả  báo  này.  Nên 

hiện nay địa ngục cũng rất mới mẻ, trước đây không có, hiện nay đều có. 

Chúng ta nghe trong kinh nói về những nguyên tắc nguyên lý: “Tất cả pháp 

 từ tâm tưởng sanh”, rất nhiều địa ngục mới. Còn có giết người bằng sinh vật hóa 

học, quý vị phải chịu quả báo này. Ngày xưa lúc nghiên cứu sinh vật, không tìm 

những động vật để ngày nào cũng giết chúng. Quý vị ngày ngày giết động vật để 

làm thí nghiệm, như vậy có chịu quả báo này chăng? Quý vị giết nhái, giết chuột, 

không có gì không lãnh chịu quả báo. Những đạo lý này chúng ta đều phải hiểu. 

Chúng ta bị bệnh phải làm sao? Làm sao để trị liệu? Nếu như thật sự tin Phật, 

tin rằng: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, chỉ cần tin vào câu này là đủ. Tật bệnh 

của chúng ta là do bất thiện niệm sanh ra, từ tham sân si mạn nghi sanh ra. Ngày 

nay chúng ta đoạn tận tham sân si mạn nghi, bệnh có lành được chăng? Nhất định 

lành, vì sao vậy? Vì mỗi tế bào đều khôi phục bình thường, bình thường chính là 

mạnh khỏe nhất. Đây không phải là mê tín, đây là chân tướng sự thật, tin thật mới 

được. 

Chúng tôi nhớ lại vùng nông thôn ngày  xưa, lúc  chúng tôi còn nhỏ, khoảng 

đầu năm dân quốc, người dân quê trị bệnh thường cầu xin Phật Bồ Tát, lấy một ít 

tro tàn trong lư hương đem về uống, bệnh quả nhiên lành, đó là do lò hương trị 

lành ư? Bây giờ chúng ta biết là không phải, mà do tín tâm, tâm chân thành. Tín 

tâm  đã  trị  lành  bệnh,  tàn  hương  bất  quá  chỉ  là  thuốc  dẫn  mà  thôi.  Không  phải 

không có đạo lý, rất có đạo lý. Dù y dược có tốt đến đâu, nếu như không tin nó, 

quý vị uống cũng vô dụng, vì sao vậy? Vì hoài nghi nó. Thế nên Đức Phật dạy: 

Niềm tin là mẹ của các công đức, vô lượng vô biên công đức, đều sanh ra từ tín 

tâm. Trị lành bệnh là công đức, rời tín tâm thì không thể kiến lập được một pháp 

nào. Thế pháp, Phật pháp đều kiến lập trên nền tảng tín tâm kiên cường. Chúng 

sanh  tạo  nghiệp  báo,  nhất  định  quý  vị  nhìn  thấy  hiện  báo  trước,  quả  báo  trong 

hiện đời. Sau đó quý vị thấy được quả báo của họ trong tam đồ.  “Nên gọi là cực 

 hình”, cực hình là quả báo trong tam đồ. “Nghĩa là làm ác phải thọ báo, thọ báo 

 quả báo nhẹ trong hiện đời trước”. Quả báo trong hiện đời nhẹ là thiên tai trong 

ngày nay, quý vị phải lãnh chịu những tử nạn như thiên tai nhân họa. Đây là hoa 

báo, là quả báo trong hiện đời, sau khi chết thân phải chịu quả báo nặng hơn. 

 “Như  trong  vương  pháp,  trừng  trị  tội  phạm,  đầu  tiên  là  trị  những  người  trong 

 ngục trước”. Trước tiên là đem người đó giam vào ngục, xiềng xích tay chân lại, 

quý vị đã chịu đau khổ, đây là ví dụ khổ báo trong hiện đời. “Sau cùng mới dùng 

598  Tập 520 



 đến cực hình, cắt đứt sinh mạng của họ” , ngày xưa là chém đầu. “Cực hình tức ví 

 như địa ngục, khổ ở địa ngục giống như lửa đốt thân vậy”.  Đạo giáo tin có địa 

ngục, Phật giáo cũng nói đến địa ngục. Các tôn giáo khác tuy không nói đến lục 

đạo,  nhưng  đều  nói  đến  địa  ngục.  Đạo  Hồi  giáo  có  thiên  đường,  có  địa  ngục, 

chúng ta quan sát kỹ địa ngục  các tôn giáo khác, họ cũng có cả một biển lửa, đại 

thể đều là tương đồng. Một biển lửa, như lửa đốt thân. 

 “Sau  khi  chết  lại  đọa  vào  trong  tam  đồ”,  “nê  lê”  chính  là  địa  ngục.  “Cầm  thú 

 thuộc loại bò bay cựa động”, đây là đường súc sanh. “Địa ngục thọ khổ vô cùng 

 nên gọi là cực hình” , trong ba đường ác, đường địa ngục chịu báo khổ nhất, địa 

ngục cũng vô cùng phức tạp. 

Xem trong Hán Dịch nói đến hồn thần mạng tinh, nhưng Ngụy Dịch nói hồn 

thần tinh thức. Vô Lượng Thọ Kinh Sao nói: thức thứ sáu gọi là hồn thần, thức 

thứ tám gọi là tinh thức. Ngày nay mạng tinh tức thức thứ tám A lại da, và những 

người đến sau thì người đến trước làm chủ, nên gọi là mạng tinh. Người thế tục 

gọi A lại da là linh hồn,  nhà Phật gọi là A lại da. Nó là thức sau cùng trong tám 

thức, thức này cũng gọi là bổn thức, vì sao vậy? Vì bảy thức trước đều từ nó mà 

sanh ra, nó là căn bản, cổ đức lại gọi nó là mạng tinh. 

       “Thức thứ tám này là tương tự tương tục”, quả thật là tương tự tương tục, đây 

là hiện tượng của nó. Thời gian nó tồn tại vô cùng ngắn ngủi, chính là một niệm 

mà Bồ Tát Di Lặc nói. Một khảy móng tay, nó có 320 triệu lần sanh diệt, nên biết 

mỗi  lần  sanh  diệt  đều  là  độc  lập,  niệm  trước  không  liên  quan  gì  đến  niệm  sau. 

Nhưng vấn đề phiền phức của nó là tướng tương tục, niệm trước vừa diệt thì niệm 

sau lại sanh, vĩnh viễn không gián đoạn, đến lúc nào nó mới đoạn? Thành Phật sẽ 

đoạn được. 

Phật  pháp  nói  nó  là  vô  thỉ  vô  minh,  vô  thỉ  vô  minh  chính  là  A  lại  da.  Bình 

thường trong hội giảng kinh tôi thường nói đến khởi tâm động niệm, chính là A 

lại da thức, khởi tâm động niệm nhưng bản thân chúng ta không biết. Chúng ta 

nghe Phật dạy, ai thấy được khởi tâm động niệm? Trong kinh thường nói Bồ Tát 

bát địa, bát địa Bồ Tát nhìn thấy khởi tâm động niệm. 

Hết giờ rồi, bài học sau chúng ta học tiếp đoạn này. 







Tập 520  599 



 

 

 

Tập 521 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 03.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 661, hàng thứ tư, từ đoạn giữa, xem từ câu 

“hồn thần mạng tinh”. 

“Hồn thần  mạng tinh” xem bản Hán Dịch,  Ngụy Dịch, bản Ngụy  Dịch là 

bản của Khương Tăng Khải, dịch là “thần hồn tinh thức”, ý nghĩa thì giống nhau. 

Vô Lượng Thọ Kinh Sao nói: thức thứ sáu gọi là hồn thần, thức thứ tám gọi là 

tinh thức. Nay nói mạng tinh, tức thức thứ tám A lại ya, cho đến sau đó trước làm 

chủ nhân, nên gọi là  mạng tinh.  Đây là vấn đề triết học rất cao thâm. Chúng ta 

nếu hỏi vũ trụ từ đâu mà đến? Ta từ đâu mà đến? vạn vật từ đâu đến? Đây tức là 

nói  đến  A  lại  ya.  Hiền  Thủ  quốc  sư  trong  Tu  Hoa  Nghiêm  Áo  Chỉ  Vọng  Tận 

Hoàn Nguyên Quán, nói rất rõ ràng, cũng rất đơn giản, không phức tạp. Dùng văn 

tự  đơn  giản  là  có  thể  viết  ra  một  cách  rõ  ràng  vấn  đề  lớn  này,  thật  là  không  dễ 

dàng gì. 

Hoàn Nguyên Quán tổng cộng có sáu đoạn. Ba đoạn trước nói về nguồn gốc 

của vũ trụ vạn vật. Ba đoạn sau chú trọng đến việc tu hành. Đoạn thứ tư là tu tứ 

đức, đó là tổng cương lĩnh của việc tu hành. Hai đoạn cuối cùng: ngũ chỉ lục quán. 

Đó là phương pháp tu hành của Kinh Hoa Nghiêm. Đặc biệt quan trọng là đoạn 

thứ tư. Đoạn thứ tư chính là tám vạn bốn ngàn pháp môn, bao gồm cả pháp môn 

Tịnh Độ. Đó là tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc tu hành. Quí vị nếu như trái với 

nguyên tắc này, quí vị tu học sẽ không thể thành tựu. Cho nên điều này vô cùng 

quan trọng. Ngài nói với chúng ta vũ trụ đích thực giống như bản thể mà trong 

triết học đã nghiên cứu vậy. Tất cả pháp đều là từ nó mà sanh ra. Thể này là có, 

nhưng chúng ta không có cách gì để tiếp xúc được. Nó thật có, thực sự tồn tại, nó 

không phải là không có, nó cũng không phải là không. Bởi vì nó không phải là 

hiện tượng vật chất. Chúng ta nói về tám thức, năm thức trước, mắt có thể thấy, 

tai có thể nghe,  mũi có thể ngửi, lưỡi có thể nếm, thân có thể xúc  chạm, có thể 

tiếp  xúc.  Nó  không  phải  là  vật  chất,  quí  vị  tiếp  xúc  không  được.  Nó  lại  không 

600   



phải là hiện tượng tinh thần, hiện tượng tinh thần chúng ta có thể tư duy, có thể 

tưởng tượng, nó không phải. Nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên. Cho nên 

tâm ý thức chúng ta đều không tiếp xúc được. Cho nên khoa học và triết học trở 

thành hữu hạn, có giới hạn. Phạm vi A lại ya biến hiện, khoa học và triết học đều 

có  thể  tiếp  xúc  được.  Vì  sao  vậy?  Nó  có  hiện  tượng.  A  lại  ya  có  tướng  phần, 

chính là hiện tượng vật chất. Có kiến phần, là hiện tượng tinh thần. Có tự chứng 

phần, có chứng tự chứng phần, đó là hiện tượng tự nhiên. Chỉ cần có hiện tượng, 

khoa  học  liền  có  cách  để  thăm  dò.  Bởi  vì  nó  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  có  hiện 

tượng tinh thần, thức thứ sáu liền có cách duyên đến nó. Cho nên tự tánh thanh 

tịnh viên minh thể, nó có thể sanh ra ba loại hiện tượng này. Bản thân nó không 

có ba loại hiện tượng này. Đây là chỗ khó lý giải nhất của Phật Pháp. Làm sao 

biết được? Trong kinh giáo Đại Thừa Phật thường nói: “chỉ chứng mới biết”, chỉ 

cần quí vị chứng đắc, quí vị liền biết được. Người nào chứng đắc? Mỗi người đều 

có  thể  chứng  đắc.  Cách  chứng  như  thế  nào?  Phật  dạy  chúng  ta,  khởi  tâm  động 

niệm, phân biệt chấp trước đều buông bỏ hết liền chứng đắc. Vì sao vậy?  Vì khởi 

tâm động niệm chính là A lại ya. Phân biệt chấp trước là bảy thức trước. Cho nên 

tám thức không phải là thật. Tám thức là vọng tâm, là giả, không phải thật. Vọng 

tâm có thể duyên cảnh vọng. Trong kinh điển Đại Thừa thường nói: phàm sở hữu 

tướng giai thị hư vọng. Cảnh giới hư vọng này, vọng tâm có thể duyên được với 

nó, đều có cách hết. Vọng duyên không được với chân. Tự tánh thanh tịnh viên 

minh thể là chân. Thế nào là chân? Là vĩnh hằng bất biến. Đây là chân. Vì sao nói 

A lại ya là vọng? A lại ya là sát na sanh diệt. 

Chúng ta trước đây đọc đến một câu, tôi còn đặc biệt nhắc nhở quí vị nên 

chú ý, gọi là “bất đoạn chi vô”, nó đích thực là vô, nhưng nó không gián đoạn, 

chính là ý niệm. Niệm  mà Bồ Tát Di Lặc nói, niệm  niệm nối nhau. Niệm trước 

không  còn  nữa,  niệm  sau  lại  đến,  cho  nên  nói  “bất  đoạn  chi  vô”.  Vì  sao  vậy? 

Niệm đó cũng là vô. Niệm đó không nắm bắt được, lập tức không còn nữa, nhưng 

niệm thứ hai tuyệt đối không phải là niệm thứ nhất. Niệm thứ ba chắc chắn không 

phải là niệm thứ hai. Nhưng nó từng niệm từng niệm, cũng giống như cuộn phim 

gốc  vậy,  từng  tấm  từng  tấm,  “bất  đoạn  chi  vô”.  Tất  cả  hiện  tượng  toàn  là  “bất 

đoạn chi vô”. Chỉ cần có ba loại hiện tượng này, hiện tượng tự nhiên, hiện tượng 

tinh thần, hiện tượng vật chất, tất cả đều là “bất đoạn chi vô”. Chúng ta từ khi đọc 

được đoạn đối thoại của Thế Tôn và Bồ Tát Di Lặc, đối với sự việc này mới thực 

sự  hiểu  rõ  ràng.  Ngày  nay  chúng  ta  cách  biệt,  là  cách  biệt  nơi  chưa  buông  bỏ 

được ba thứ này, chưa buông được chấp trước. 

Tập 521  601 



Chư vị nên biết, chấp trước buông rồi, lục đạo liền không còn nữa. Quí vị 

đã buông xả  chấp trước chưa? Vẫn còn lục đạo là quí vị  chưa buông xả. Chấp 

trước thực sự buông xuống lục đạo liền không còn nữa. Cũng giống như nằm mơ 

vậy,  tỉnh  lại  rồi,  cảnh  giới  trong  mộng  đều  không  còn  nữa.  Nếu  như  buông  bỏ 

được  phân  biệt  tứ  thánh  pháp  giới  liền  không  còn  nữa.  Thanh  văn  Duyên  giác 

dưới tứ thánh pháp giới không còn nữa. Không khởi tâm, không động niệm, ngay 

cả Bồ Tát, Phật trong tứ thánh pháp giới cũng không còn. Đây lại là giấc mộng. 

Giấc  mộng  này  tỉnh  lại  rồi,  là  cảnh  giới  gì?  nhất  chân  pháp  giới.  Chính  là  Cõi 

Thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Nói thật lòng là Cõi Thật báo trang 

nghiêm của chính mình, và Cõi Thật báo trang nghiêm  của Chư Phật Như Lai là 

một không phải hai, ta người không khác. Đây là chân tướng của vũ trụ vạn hữu. 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sao  có  nói:  thức  thứ  sáu  gọi  là  hồn  thần.  Vậy  mỗi 

người chúng ta thức thứ sáu là phân biệt của bản thân, thức thứ bảy là chấp trước 

của  bản  thân.  Thức  thứ  tám  thì  sao?  Thức  thứ  tám  cũng  gọi  là  tàng  thức.  Hàm 

tàng chủng tử tất cả các pháp. Chủng tử của tất cả các pháp trong khắp pháp giới 

hư không giới đều nơi A lại  ya.  A lại  ya là cái kho,  A lại  ya là phòng tư liệu. 

Trong đó chứa đựng những gì? Chủng tử khắp pháp giới hư không giới. Dường 

như là kho tư liệu lớn. Kho tư liệu này không phải chỉ có của một mình ta, mà tất 

cả chúng sanh cùng có. Tư liệu của mỗi người  khởi tâm động niệm đều thu thập 

vào trong đó. Cho nên nếu quí vị thấy được thức thứ tám, mỗi người đời đời kiếp 

kiếp hồ sơ họ nghĩ đến, quí vị đều biết hết. Vì sao vậy? Nó là kho tư liệu chung, 

vì  thế  thức  thứ  tám  gọi  là  hiện  lượng.  Thức  thứ  sáu,  thứ  bảy  gọi  là  tỷ  lượng, 

không phải là hiện lượng. Năm thức trước là hiện lượng. Mắt chúng ta thấy, thấy 

tướng cảnh giới bên ngoài, là nhìn tướng phần của A lại ya. Tai chúng ta nghe là 

tướng phần của A lại ya, âm thanh. Chúng có thể tiếp xúc được. Nhưng ngày nay 

chúng ta đối với những hiện tượng này có khởi tâm động niệm, có phân biệt, có 

chấp trước, trong A lại ya này không có. A lại ya không có phân biệt, không có 

chấp trước. Thức thứ sáu, thức thứ bảy duyên không được bên ngoài. Nó là đóng 

kín. Làm sao nó phân biệt được cảnh giới bên ngoài? Thí như mắt thấy sắc, mắt 

là máy chụp ảnh ngày nay, nó đích thực hướng đến cảnh giới thật bên ngoài. Nó 

chụp tướng bên ngoài vào bên trong. Sau khi chụp vào, truyền đến cho thức thứ 

sáu. Kiến phần của thức thứ sáu duyên đến tướng phần của thức thứ sáu. Tướng 

phần của thức thứ sáu từ đâu mà đến? Từ năm căn bên ngoài chuyển đến cho nó. 

Chấp trước của thức thứ bảy, nó lại truyền đến cho thức thứ bảy. Kiến phần thức 

thứ bảy duyên đến tướng phần thức thứ bảy. Sự việc là như vậy! Hiện nay chúng 

ta gọi là truyền bá không phải là hiện trường. Ba thức thứ sáu, thứ bảy, thứ tám 

602  Tập 521 



này, đều duyên không đến hiện trường. Cũng giống như mắt của chúng ta nhìn 

không  thấy  mắt  của  chính  mình.  Quí  vị  chỉ  có  thể  nhìn  thấy  bên  ngoài,  nhìn 

không thấy bên trong. Quí vị có thể nhìn thấy bản thân, đó là truyền đi quí vị mới 

nhìn thấy được, không phải là truyền đi, quí vị nhìn không thấy được bản thân. 

Mạt  na  chấp  trước  tướng  phần  A  lại  ya.  Chấp  trước  cái  gì?  vi  hồ  kỳ  vi.  Tất  cả 

thân chúng ta đều là A lại ya biến hiện, A lại ya biến hiện thân này, chúng ta chấp 

trước nó là ta. Chấp trước thân kia là quí vị, thân kia là anh ta. Kỳ thực trong A 

lại ya đều bình đẳng, tuyệt đối không có phân biệt. Đây là gì? Là chấp trước của 

mạt na, phân biệt của thức thứ sáu. 

Phật nói cho chúng ta chân tướng sự thật này, hiểu rõ chân tướng rồi thì biết 

được  điều  gì?  Biến  pháp  giới  hư  không  giới,  tất  cả  hiện  tượng  vật  chất,  hiện 

tượng tinh thần và bản thân là nhất thể, không hai không khác. Cho nên quí vị 

buông bỏ chấp trước, quí vị liền chứng A la hán. Buông bỏ phân biệt quí vị liền 

thành Bồ Tát. Không khởi tâm không động niệm quí vị liền thấy được A lại ya, 

quí  vị  liền  thành  Phật,  chuyển  bát  thức  thành  tứ  trí,  tức  thành  Phật  rồi.  Chân 

tướng này, chúng ta dùng cảnh giới phàm phu chúng ta để nói, đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni vào ba ngàn năm trước đã biểu diễn cho chúng ta thấy, danh từ Phật học 

gọi là gì? Gọi là đại triệt đại ngộ,  minh tâm kiến tánh, dùng danh từ này. Dùng 

ngôn  từ  hiện  đại  để  nói,  họ  nhìn  thấy  chân  tướng  của  vũ  trụ  vạn  vật,  chính  là 

nghĩa này vậy. Chân tướng họ nhìn thấy rồi, chúng ta toàn mê, sau khi mê rồi, mê 

này mê đến cùng, chỉ nhận biết một tướng phần của A lại ya là bản thân. Ngoài ra 

đều không phải. Ở đây chia mình chia người, chia xấu chia tốt, không hiểu được 

toàn là tự tánh biến ra. Trên từ chư Phật  Bồ Tát, dưới đến địa ngục vô gián, tất cả 

đều là A lại ya bản thân biến hiện ra. Tự tánh năng sanh năng hiện, A lại ya năng 

biến. A lại ya vì sao có thể biến? Chính là phân biệt chấp trước vọng tưởng. Ngày 

nay chúng ta nói bởi vì nó khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Đây là tác 

dụng của A lại ya. Trong chân tâm không có điều này. Trong chân tâm không có 

khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trước. Nói cách khác, ý niệm phân 

biệt chấp trước của chúng ta càng mỏng, chúng ta càng xích gần đến  tự tánh hơn. 

Phân biệt chấp trước của chúng ta càng nghiêm trọng, thì càng kéo cự ly với tự 

tánh ra xa hơn. Điều này dùng lời của Tam Tự Kinh có thể thể hội được: “tánh 

tương cận, tập tương viễn”, phân biệt chấp trước, khởi tâm động niệm là tập tánh, 

không phải là bản tánh. Bản tánh đích thực không có khởi tâm động niệm, không 

có phân biệt chấp trước. Bản tánh là Phật, nhà Phật đặt một danh từ gọi Phật là 

giác. Phật nghĩa là giác ngộ, triệt để giác ngộ rồi. Cho nên trên chữ giác còn thêm 

chữ viên, giác ngộ viên mãn. Không khởi tâm, không động niệm, là giác ngộ viên 

Tập 521  603 



mãn.  Còn  có  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  không  còn  nữa, 

nhưng  tập  khí  khởi  tâm  động  niệm  vẫn  còn.  Đó  chính  là  Cõi  Thật  báo  trang 

nghiêm.  Cõi  Thật  báo  trang  nghiêm  là  Phật,  giác  rồi,  nhưng  chưa  viên  mãn.  Vì 

sao vậy?  Vì chưa đoạn tập khí. Tập khí đoạn tận rồi, hoàn toàn trở về với tự tánh 

đây gọi là viên mãn, gọi viên giác, đại giác viên mãn. Vì thế lúc họ còn đang mê, 

lúc  mê thì sáu nẻo luân hồi liền xuất hiện. Trong sáu nẻo luân hồi “khứ hậu lai 

tiên”. “Khứ” là chết, người sau khi chết rồi, thức A lại ya rời đi sau cùng. Người 

vừa đến đầu thai, A lại ya đến trước. Nó đến trước tiên, nó đi sau cùng. Cho nên 

“đi sau đến trước làm chủ nhân”. Chúng ta coi thứ này là chính mình, nên gọi là 

“mạng tinh”, là sự việc như vậy. 

Phật  ở  trong  kinh  điển  Đại  Thừa  dùng  biển  lớn  làm  ví  dụ.  Biển  lớn  ví  dụ 

cho tự tánh, biển lớn ví dụ cho A lại ya, tự tánh hoàn toàn giác ngộ, A lại ya là 

hoàn toàn mê hoặc. Một mê tất cả đều mê, tất cả đều mê gọi là A lại ya, toàn mê 

hết.  Một  giác  toàn  giác  hết.  Sau  khi  mê  rồi,  trí  tuệ  không  còn  nữa,  vọng  tưởng 

khởi lên rồi. Từ vọng tưởng sản sanh phân biệt, từ phân biệt sản sanh chấp trước, 

càng  mê  càng  nghiêm  trọng.  Không  biết  được  biến  pháp  giới  hư  không  giới  là 

bản thân. Chấp trước tướng phần A lại ya một phần như thế gọi là bản thân. 

Trong kinh Phật ví dụ, lấy biển lớn  ví dụ là A lại ya,  bọt nước trong biển 

lớn, bọt nước đó chính là thức thứ bảy chấp trước, chấp trước một phần của A lại 

ya, cho rằng đó là bản thân. Hóa ra đại ngã đã biến thành tiểu ngã, tiểu ngã tạo tội 

nghiệp. Niệm niệm đều vì tiểu ngã này, tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng, tham sân 

si mạn, tạo vô lượng vô biên tội nghiệp, liền sanh ra biến hóa. Liền trở thành cái 

gì? trở thành sáu nẻo luân hồi. Sáu nẻo luân hồi nó đến như vậy. Lúc nào thực sự 

giác ngộ, hiểu rõ chân tướng sự thật, tôi không còn chấp trước bọt nước này là tôi 

nữa, tôi biết được trong biển lớn tất cả bọt nước đều là tôi. Ngay bản thể của biển 

lớn đều là tôi. Khắp pháp giới hư không giới đều là tôi. Tất cả chư Phật từ đâu mà 

đến? Ta biến hiện mà ra. Tất cả hữu tình chúng sanh từ đâu đến? ta biến hiện ra. 

Toàn là ta, cũng giống như nằm mơ vậy. Quí vị xem nằm mơ, mơ thấy rất nhiều 

người,  những  người  đó  từ  đâu  mà  có?  Đều  từ  bản  thân  ta  biến  hiện  ra.  Trong 

mộng có sơn hà đại địa, sơn hà đại địa đó cũng là Ta, trong tự tánh biến hiện ra 

thôi. Không phải là bên ngoài.  Pháp giới hư không giới ta người là  một không 

phải hai. Đây gọi là thực sự triệt ngộ, đại triệt đại ngộ. Vừa giác ngộ tất cả khởi 

tâm động niệm phân biệt chấp trước toàn không còn nữa, trí tuệ bát nhã vốn có 

trong tự tánh hiện tiền rồi. Trong Phật Pháp gọi nó là Phật tánh. Biết được biến 

pháp giới hư không giới tất cả hiện tượng là bản thân. Đây gọi là pháp thân, quí 

vị chứng đắc pháp thân rồi. Núi sông đất đai là bản thân, cỏ cây hoa lá là bản thân. 

604  Tập 521 



Chúng  sanh  vô  số  là  bản  thân.  Đây  gọi  là  chứng  pháp  thân,  tất  cả  pháp  đều  là 

pháp thân. Gọi là pháp thân thanh tịnh. Vì sao vậy?  Vì không còn bị nhiễm ô nữa. 

Chính là không có tự tư tự lợi, không có danh văn lợi dưỡng, không có tham sân 

si mạn gọi là pháp thân thanh tịnh. Từ pháp thân hiện báo thân. Pháp thân không 

có  tướng,  pháp  thân  năng  hiện  tất  cả  tướng.  Pháp  thân  không  hiện  tướng  là  tự 

tánh thanh tịnh viên minh thể. Đây là pháp thân không có tướng. Pháp thân hiện 

tướng chính là Cõi Thật báo trang nghiêm của Chư Phật Như Lai. Trong đây có 

41 vị pháp thân đại sĩ. Bốn mươi mốt vị pháp thân đại sĩ này chính là tất cả chúng 

sanh như ngày nay chúng ta nói. Tất cả những chúng sanh này, đều ở trong giác 

ngộ viên mãn, không có mảy may mê hoặc. Cảnh giới này trước đây chúng ta đã 

học qua rất nhiều. Họ dùng thời gian rất dài cư trú  ở  trong cảnh giới này, cảnh 

giới này vĩnh hằng bất biến. Vì sao vậy?  Vì nó không có tương tục. Cho nên nói 

không  có  tương  tục  gọi  là  thật,  gọi  là  nhất  chân.  A  lại  ya  là  tướng  tương  tục, 

tướng này tiếp nối tướng khác, tướng tương tục. Đó là giả, đó không phải là thật. 

Lúc này chuyển A lại ya, cũng chính là vọng tâm  A  lại  ya này, cảnh giới vọng 

này  không  còn  nữa.  Hiện  ra  là  chân  thật.  Chân  thật  là  vĩnh  hằng  bất  biến.  Nó 

tương ưng với tự tánh, nó không tương ưng với A lại ya. Ngày nay chúng ta mê 

thất tự tánh, hoàn toàn tương ưng với A lại ya. Ý niệm của chúng ta bản thân biết 

được, niệm trước diệt rồi, niệm sau liền khởi lên. Chúng ta biết là niệm vô cùng 

vô cùng thô. Vậy ý niệm vi tế bản thân ta không biết được. Một cái khảy móng 

tay ba mươi hai ức trăm ngàn niệm, chúng ta làm sao mà hiểu được! Bồ Tát Di 

Lặc nếu như không nói, chúng ta căn bản không biết được. Cho nên tâm này gọi 

là  gì?  gọi  là  tâm  sanh  diệt.  Tốc  độ  sanh  diệt  nhanh  quá,  cảnh  giới  do  tâm  sanh 

diệt biến hóa ra chính là y báo chánh báo trang nghiêm của thập pháp giới. Thập 

pháp giới bao gồm sáu đường, toàn là giả thôi. Hiện tượng trong này đều là huyễn 

tướng. Hiện tượng này đến như thế nào? Là niệm thiện niệm bất thiền của chúng 

ta  chiêu  cảm  đến,  tức  là  cảm  ứng  biến  hiện  ra.  Niệm  thiện  niệm  bất  thiện  của 

chúng ta cũng là giả. Cho nên thiên đường và địa ngục cũng không phải là thật. 

Con người tâm thiện hành vi sẽ thiện, ban đêm nằm mơ cũng thiện. Con người ý 

niệm ác, hành vi ác, nằm mơ cũng thấy ác mộng. Chính là ý nghĩa này vậy, đều 

không  phải  là  thật.  Nếu  như  chúng  ta  hiểu  rõ  được,  hiểu  thấu  suốt  được  chân 

tướng sự thật này rồi, thế gian này có tai nạn gì, tai họa gì, quí vị còn để trong 

lòng sao? Không có. Sẽ không để trong lòng nữa. Chúng ta tuy chưa chứng đắc 

pháp thân, cũng đạt được một chút giải thoát. Giải thoát là gì? Dùng lời nói hiện 

nay là tự tại, đạt được một chút tự tại. Thực sự hiểu rõ rồi, lời của Phật chúng ta 

lý giải được, chúng ta thể hội được, Phật dạy chúng ta trung thực niệm Phật cầu 

Tập 521  605 



sanh Tịnh Độ. Vì sao vậy? Vì pháp môn này, con đường này, thực sự có thể giúp 

đỡ chúng ta trong một đời này chứng đắc viên mãn vô thượng bồ đề, cũng chính 

là nói chuyển A lại ya thành đại viên cảnh trí. Chúng ta đến Thế giới Cực Lạc học 

tập với A Di Đà Phật, phải tin tưởng A Di Đà Phật, không thể hoài nghi. A Di Đà 

Phật là một vị mà tất cả chư Phật  đều tán thán. Chư Phật xưng tán A Di Đà Phật, 

nói ngài là “quang trung cực tôn, Phật trung chi vương”, có thể học tập với Ngài 

đây là điều thù thắng vô cùng. Trong Phật Pháp Đại Thừa không tìm ra bậc thứ 

hai như vậy. Chúng ta có thể bỏ qua cơ hội này sao? Người nào có trí tuệ chúng 

ta đã rõ ràng rồi. Người niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ là trí tuệ đệ nhất, thực sự có 

trí tuệ, làm việc khác thì xa nhiều rồi! Vì sao vậy?  làm việc khác, quí vị không 

thành  tựu  được.  Vì  sao  không  thành  tựu  được?  quí  vị  tự  nghĩ  nghĩ  xem.  Vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  quí  vị  có  thể  buông  bỏ  được  không?  Quí  vị 

không  buông  bỏ được,  làm  thế  nào?  Quí  vị  không  ra khỏi  lục đạo  luân hồi.  Đó 

chính là điều trong kinh này nói khổ quá, khổ quá rồi! Đời đời kiếp kiếp oan oan 

tương báo, không ngừng không dứt làm những việc thế này. Tuy cũng không phải 

là thật, mộng không phải là thật, nhưng trong mộng có cảm thọ khổ lạc, đó không 

phải là giả. Gặp ác mộng giật mình toát mồ hôi lạnh, tỉnh lại may quá chỉ là mộng 

thôi.  Nếu  không  cũng  mất  cả  mạng  rồi.  Quí  vị  xem  tham  sống  sợ  chết.  Đây  là 

vọng niệm hiện tiền. Cho nên giấc mộng này đã mê lâu lắm rồi, đã vô lượng kiếp 

rồi.  Có  lẽ  nên  tỉnh  lại  rồi,  không  nằm  mơ  nữa.  Vẫn  cứ  nhớ  tới  cảnh  giới  trong 

mộng,  vậy  là  sai  rồi,  sai  lầm  lớn  quá!  Cảnh  giới  trong  mộng  không  nên  vướng 

bận theo nó nữa. 

Cho nên thức thứ tám tương tợ tương tục, lúc xả thân này tùy trọng mà đầu 

thai. Xả mạng là con người tại quả báo đời quí vị, thọ mạng dài ngắn đó là quả 

báo. Khi quả báo quí vị hết rồi, thọ mạng này kết thúc rồi. Lúc thọ mạng hết rồi, 

quí  vị  đầu  thai,  đọa  lạc.  Nên  nói  “tùy  tội  thú  hướng”.  Sự  đầu  thai  này,  thực  sự 

mỗi mỗi đều đọa lạc sao? Đây là thật, không phải giả. Bản thân chúng ta tự hỏi 

bản thân liền biết được. 

Tôi ngày nay từ sáng thức dậy, đến tối đi ngủ  một ngày đó, là thiện niệm 

nhiều hay là ác niệm nhiều? Thiện ác là nói như thế nào? Là ý niệm vì bản thân 

nhiều, hay ý niệm vì người khác nhiều? Vì người khác là thiện, vì bản thân là ác. 

Vì sao vậy? Vì bản thân là tăng trưởng ngã chấp. Ác này là ác căn bản. Vì người 

khác vì sao là thiện? Vì người khác, luôn luôn vì người khác, quên mất bản thân, 

tự nhiên ngã chấp nhạt dần đi, ngã chấp không còn nữa, là thiện! Cho nên Phật 

Pháp là nên luôn luôn nghĩ đến người khác, đừng nghĩ đến bản thân. Thường nghĩ 

đến bản thân thì nguy rồi, thường thường nghĩ đến bản thân, tu pháp môn gì cũng 

606  Tập 521 



tu  không  thành.  Thường  thường  nghĩ  đến  chúng  sanh,  thường  thường  nghĩ  đến 

Đại Thừa, hoặc là ngày nay chúng ta nói luôn luôn nghĩ đến A Di Đà Phật, luôn 

luôn nghĩ đến Thế giới Cực Lạc, ý niệm phải chuyển, chuyển không được, thì vẫn 

còn thường thường nghĩ đến bản thân. Vậy thì phiền phức lớn lắm rồi! Sự việc 

này không ai có thể thay thế được. Là bản thân quí vị khởi tâm động niệm, không 

có gì giúp đỡ được mình. Phật Bồ Tát từ bi, cũng không giúp được việc này. Phật 

Bồ Tát chỉ nói cho quí vị chân tướng sự thật, để bản thân quí vị chuyển trở lại, tôi 

không  nghĩ  đến  bản  thân,  chuyên  nghĩ  đến  người  khác.  Không  vì  bản  thân, 

chuyên vì chúng sanh. Vậy là tốt rồi, vấn đề được giải quyết rồi. Học Phật không 

có ý niệm này thì việc học Phật học không thành. Học như thế nào cũng không 

giống, nên “tùy tội thú hướng”, thú hướng điều gì? Đầu thai vào sáu nẻo luân hồi. 

Quí vị đến cõi nào? Là tùy nghiệp của quí vị, nghiệp quí vị đã tạo. Một đời tập 

khí thiện ác rất nhiều, cuối cùng sau khi chết rồi, đầu thai là một niệm cuối cùng. 

Một niệm cuối cùng đó, ý niệm đặc biệt mạnh, ví dụ quí vị thích một vật, hoặc là 

thích một người, quí vị rất thích, tình chấp vô cùng nặng, sau khi chết rồi đi về 

đâu? Không tách rời được, dính theo họ. Trở thành con cái của họ, trở thành cháu 

chắt của họ. Đây là tình chấp nặng, quí vị yêu họ. Nhưng thú cưng, yêu thú cưng 

phiền phức lớn lắm! Quí vị nuôi thú cưng vô cùng yếu thích chúng, sau khi đến 

rồi như thế nào? Đến làm con của thú cưng. Niệm cuối cùng, nếu như quí vị có 

một người nào đó có lỗi với quí vị, họ kết oán thù với quí vị, quí vị vô cùng oán 

hận họ, trở lại cũng sẽ đến nhà họ, để làm gì? đến để báo thù. Làm những việc 

này gọi là oan oan tương báo. Người ta thiếu tiền quí vị, quí vị nhớ kỷ trong lòng, 

không thể buông xuống, quí vị đến nhà người ta làm con cháu của họ, đến để đòi 

nợ. Chính ngay nơi niệm đó người học Phật, pháp sư xuất gia cũng không ngoại 

lệ. 

Ngày trước tôi ở San Francisco, có một vị, có thể hiện tại không còn nữa, 

ông ta có một sở thích, sưu tập tượng Phật, ông có một phòng sưu tầm. Lúc tôi 

đến,  đặc  biệt  mở  cửa  cho  tôi  xem,  toàn  là  đồ  cổ.  Tượng  này  là  tượng  của  đời 

Đường,  Ngụy  Tấn  Nam  Bắc  triều  thu  thập  rất  nhiều  tượng  Phật.  Vô  cùng  trân 

quý! Bình thường cánh cửa đó luôn luôn khóa, khóa như vậy. Người như vậy chết 

rồi  ông  ta  sẽ  đi  về  đâu?  Không  đến  Thế  giới  Cực  Lạc,  những  tượng  Phật  chưa 

buông xuống được, nhất định vẫn còn ở trong căn phòng đó. Căn phòng đó đầu 

thai làm gì? có kiến, có gián, có chuột. Ông đến đó, chắc chắn vậy, ông không nỡ 

rời đi. Quí vị nghĩ đến những điểm này, thật rất đáng sợ! 

Yêu thích kinh sách, đều là đồ cổ, bản của triều đại nào, yêu thích những 

thứ đó, tương lai chết đi, trong sách có mọt sách, liền làm những thứ đó. Quí vị 

Tập 521  607 



đã hiểu hết rồi, hiểu rõ rồi, quí vị sẽ hiểu được rất đáng sợ! Những thứ này đều là 

giả. Sanh không đem đến, chết không mang đi, quí vị cần nó để làm gì? Tôi một 

đời không sưu tập, vì sao không sưu tập? bản thân tôi không có chỗ để cất. Suốt 

đời đều lang thang, không có nơi để cất. Cho nên người khác tặng tôi thứ gì, nói 

thứ  này  rất  đắt  giá.  Giống  như  bức  tượng  Phật  sau  lưng  tôi,  Hoa  Nghiêm  tam 

Thánh,  biết  bao  người  đến  xem.Tượng  Phật  này  là  thứ  được  truyền  lại.  Tỉ  mỉ 

quan sát nó có lẽ là tác phẩm đời nhà Đường. Nhưng cổ nhân họ không viết tên, 

họ cũng không viết niên đại, cũng là một nhà sưu tầm sưu tầm được, nhà sưu tầm 

qua  đời  rồi,  không  biết  truyền  như  thế  nào  lại  đến  tay  một  người  đồng  tu,  ông 

đem đến tặng cho tôi. Tôi liền bảo ông ta photo, tôi dùng bản photo, nguyên bản 

tôi  không  lấy,  bản  photo  rất  tốt.  Ai  thích  muốn  lấy  đi  thì  lấy,  tôi  đi  photo  tấm 

khác.  Cho  nên  đối  với  những  thứ  đồ  cổ  này  tôi  chẳng  có  chút  hứng  thú  nào. 

Người khác nhìn thấy rất quý giá, rất trân quí, trước mắt tôi thì chẳng đáng một 

đồng, khởi tâm lo này để làm gì! 

Chỉ  cần  trong  tâm  có  sở  thích,  quí  vị  liền  có  ý  niệm,  liền  không  buông 

xuống được. Vì sao không niệm A Di Đà Phật? Vì sao không niệm Thế giới Cực 

Lạc? Niệm A Di Đà Phật, niệm Thế giới Cực Lạc, điểm tốt rất là nhiều! Điểm tốt 

trước mắt là tâm địa thanh tịnh, mảy trần không nhiễm. Thân tâm tự tại, pháp hỷ 

sung mãn. Điểm tốt trong tương lai là đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc thân cận 

Phật A Di Đà. Chúng ta phải đặt điều này lên hàng đầu, không thể đặt hàng thứ 

hai. Cái gì cũng phải buông xuống. Những thứ cuộc sống cần có cũng tốt, không 

có cũng rất tốt. Quí vị liền được tự tại rồi. Cho nên “tùy tội thú hướng”, những lời 

này  rất  nghiêm  trọng,  không  thể  không  lưu  ý.  Sở  thích,  thèm  khát,  dục  vọng  là 

tội. Bởi vì nó có thể giữ quí vị nơi sáu nẻo luân hồi. Trong sáu nẻo luân hồi, chắc 

chắn thời gian trong ba đường ác sẽ dài, thời gian trong ba đường thiện ngắn. 

Dưới đây nói, “theo tội báo họ, đi vào đường ác, nếu bị đọa vào địa ngục vô 

gián,  muôn  kiếp  khó  ra,  nên  gọi  hoặc  trường”,  đây  là  thọ  mạng  dài.  Không  ra 

khỏi địa ngục. “Hoặc vi vi khuẩn”, vi khuẩn là chúng sanh. vi là vi tế, khuẩn là tế 

khuẩn. Thọ mạng của chúng ngắn, thậm chí thọ mạng chỉ dài có vài phút, đó là 

một đời của nó. “Tức sát na sanh tử, nên gọi là hoặc đoản”. Vì sao lại đoản mệnh 

như vậy? Nghiệp sát nặng quá, nó giết biết bao chúng sanh! Mỗi một chúng sanh 

đều nợ mạng sống, đòi mạng sống của nó. Cách trả nợ như thế nào? Gọi là vạn 

lần chết vạn lần sanh. 

Hội Sớ viết: Như tám đại địa ngục và quỷ trường thọ nói là “hoặc trường”, 

trong cõi ngạ quỷ thọ mạng đều rất dài. Quỷ trường thọ này là quỷ thọ mạng dài 

nhất trong loài quỷ. Trong kinh nói với chúng ta. Cõi quỷ một ngày là nhân gian 

608  Tập 521 



chúng  ta  một  tháng.  Một  năm  là  365  ngày,  là  một  năm,  nhưng  mỗi  ngày  bằng 

chúng ta một tháng. Thọ mạng dài nhất là một ngàn tuổi. Quí vị đọa vào cõi quỷ 

thì  khi  nào  mới  ra  được?  Thọ  mạng  trong  cõi  người  ngắn,  ngắn  là  thời  đại  của 

chúng ta. Phật nói cho chúng ta thọ mạng của cõi người dài nhất là 84.000 tuổi. 

Từ 84.000 tuổi cứ mỗi một trăm năm giảm một tuổi, giảm đến 10 tuổi. Mười tuổi 

là thọ mạng bình quân ngắn nhất, từ mười tuổi mỗi một trăm năm lại tăng thêm 

một  tuổi,  một  lần  tăng  giảm  như  vậy  gọi  là  một  tiểu  kiếp.  Đức  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni xuất hiện thời kỳ này là kiếp giảm. Năm xưa Thế Tôn tại thế, khi đó thọ 

mạng là 100 tuổi. Sau khi Thế Tôn diệt độ, đến thời chúng ta ngày nay là 3000 

năm rồi, vậy là giảm 30 tuổi. Hiện tại thế gian chúng ta thọ mạng con người là 70 

tuổi.  Cho  nên  cổ  nhân  nói  “nhân  sanh  thất  thập  cổ  lai  hi”,  cũng  có  người  đoản 

mệnh, cũng có người trường thọ, đó là nghiệp báo của mỗi người khác nhau. Vậy 

là tình trạng thông thường trong sáu nẻo “như con thiêu thân hay phù du”, những 

loài động vật nhỏ như trùng bay loài thân mềm gọi là “hoặc đoản”. Thọ mạng của 

chúng chỉ có vài giờ đồng hồ, đó là một đời của nó. 

Trong đó thọ mạng vô vàn sai khác, đều là do nghiệp trước chiêu cảm, do 

những nghiệp thiện hay bất thiện trong đời quá khứ quí vị đã từng tạo tác chiêu 

cảm đến. 

Thiện thú, đây là cõi thiện, coi trường thọ là phước. Ác thú, lại coi trường 

thọ là họa lớn. Quí vị ở trong địa ngục mà trường thọ đó là tai họa. Nhân thiên 

trường thọ là phước báo. Ngạ quỷ địa ngục trường thọ, đó không phải là phước, 

đó là tội. Điều này chúng ta đều phải nên biết. 

“Theo  nhau  cùng sanh,  lại  đền  đáp cho  nhau,  biểu  thị  oan  oan  tương  báo 

không có cùng tận”. Cho nên Đức Phật dạy chúng ta, Phật dạy chúng ta đoạn ác 

tu  thiện.  Nhưng  ngài  vẫn  còn  có  một  lời  giáo  huấn  quan  trọng,  chúng  ta  không 

nên quên mất, gọi là “tam luân thể không”. Giúp đỡ người khác, giúp đỡ lớn hơn 

nữa, giúp đỡ nhiều hơn nữa, đều không nên để ở trong tâm. Trong tâm nếu như 

không có việc đó, không có vướng bận, thì sẽ không chiêu cảm quả báo. Nếu như 

luôn luôn nghĩ đến tôi đối với người ta tốt như vậy, đó là gì? Tương lai người kia 

phải  đền  đáp.  Quí  vị  cũng  phải  tiếp  nhận  sự  báo  đáp  của  họ.  Vẫn  không  tránh 

khỏi oan oan tương báo, đời đời kiếp kiếp không ngừng không dứt. Đây chính là 

con người vì sao không thoát khỏi luân hồi. 

Trong Hội Sớ có một đoạn như thế này: những người sát sanh, đời đời cùng 

sanh, hai bên hại nhau, báo thù oán hận đó. Người sát sanh. Dưới đây Niệm Lão 

lại có giải thích, ví dụ như người bị giết vì đòi nợ mạng, ắt sẽ truy tìm oan gia đối 

đầu. Họ muốn tìm người này, đồng thời xuất hiện trên thế gian họ mới có thể báo 

Tập 521  609 



đền được. Nên oan gia trái chủ “cùng sanh theo nhau”, họ lại đến rồi. Đời này 

người giết cừu, đời sau người chết làm cừu, cừu chết làm người, con cừu này lại 

bị  người  giết.  Lại  giống  như  mèo  chết  làm  chuột,  chuột  chết  lại  trở  thành  mèo, 

mèo ăn chuột. Đời sau chuột lại trở thành mèo, nó lại trở thành chuột lại bị mèo 

ăn mất, đây là oan oan tương báo. “Đời đời cùng sanh, đòi nợ đền mạng”. Sự việc 

này  không  thể  làm.  Nên  nói  càng  phải  báo  đền.  Vì  vậy  người  đòi  nợ  luôn  luôn 

báo thù quá nặng. Họ sẽ không đòi đến mức vừa đủ, họ luôn muốn đòi nhiều hơn 

một  chút.  Như  vậy  “lại  kết  oan  mới”.  Oan  càng  kết  càng  sâu,  thực  sự  là  không 

ngừng không dứt. Những sự việc này chúng ta đều có phần hết, đều làm những 

việc này. Không học kinh Phật không biết được, sau khi học rồi, ngày ngày đều 

phải nghĩ đến việc trả nợ, nhất định đem công đức tu tập của bản thân, hồi hướng 

cho những oan thân trái chủ nhiều đời nhiều kiếp trong quá khứ, phải hồi hướng. 

Bất luận là cố ý hay vô ý tạo những nghiệp đó, vì sao vậy? Vì tương lai bản thân 

lúc vãng sanh không bị chướng ngại. Bày ra trước mắt chúng ta nhìn thấy người 

niệm Phật vãng sanh, luôn luôn nhìn thấy rất nhiều người áp vong, đều là đến đòi 

nợ, người đến đòi mạng làm chướng ngại. Quí vị nợ mạng họ, họ nhớ rất kỹ, quá 

khứ quí vị giết hại họ, ngày nay họ đòi mạng. Quá khứ quí vị mắc nợ họ, họ đến 

đòi tiền, họ không để quí vị đi. Nhà Phật có phương tiện thiện xảo, có pháp sư, có 

đồng tu bạn tốt, nhìn thấy rồi đến hòa giải, giúp họ hòa giải, đối phương tiếp thu 

rồi, chướng ngại của họ sẽ không còn nữa. Chỉ cần có người xuất hiện hòa giải, 

tuyệt đại đa số đều tình nguyện hóa giải. Vì sao vậy?  hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi. 

Năm xưa chúng tôi ở Singapore, Lâm trưởng của Cư Sĩ Lâm - Trần Quang 

Biệt, lúc vãng sanh chúng tôi có mặt, lão cư sĩ này tuy là tín đồ Phật Giáo, nhưng 

Phật  Giáo  là  gì  ông  ta  không  biết,  ông  ấy  ở  Singapore  cũng  là  người  nổi  tiếng, 

cũng là người giàu có, làm tổng giám đốc Ngân hàng, làm gì có thời gian để xem 

kinh, để nghe kinh? Không có. Cuối đời sinh bệnh không thể đi làm ở nhà dưỡng 

bệnh. Lúc này cũng cảm thấy vô vị, đúng lúc gặp được tôi giảng kinh tại Cư sĩ 

lâm. Ông rất ít khi đến Cư sĩ lâm, khoảng một năm chỉ đi một lần, họp lớn ông 

mới đến, thời gian khác ông đều không đi. Nghe nói tôi giảng kinh ở đó, ông liền 

xin đĩa giảng với Lý Mộc Nguyên. Dường lúc đó còn chưa có đĩa, là phim cuốn, 

lúc đó là phim cuốn, đem về nhà mở ra xem. Ông xem rất chăm chú, mỗi ngày 

xem tám tiếng đồng hồ. Thật đúng là nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. 

Ngoài xem giảng ra, ông liền niệm A Di Đà Phật, hai năm. Ông nói với Lý Mộc 

Nguyên, ông sắp vãng sanh rồi. Lý Mộc Nguyên liền xin ông, ông không thể đi. 

Nhân sự của cư sĩ lâm chưa ổn định. Không có ông, cư sĩ lâm không thể duy trì 

được, yêu cầu ông ở lại thêm hai năm, ông đồng ý, cũng được! Vậy là ông sống 

610  Tập 521 



thêm hai năm nữa. Ông cũng không nói lúc nào ông ấy đi. Một hôm viết trên tờ 

giấy ngày tháng, tháng 8 ngày mấy tôi quên rồi, viết mười mấy lần, cũng không 

ai dám hỏi ông, cũng không hiểu nghĩa là gì, chính là ngày đó đi. Ba ngày trước, 

ông biết trước giờ đi nhưng ông không nói với ai, mà ông viết ở trên giấy, viết ra 

mười  mấy  ngày,  ngày  đó  đi.  Thời  đó  cư  sĩ  lâm  vừa  đúng  lúc  mở  một  lớp  bồi 

dưỡng nhân tài hoằng pháp, có mười mấy vị đồng học. Mọi người bốn người một 

tổ luân lưu trợ niệm. Có một nhóm đồng học trợ niệm trở về, chúng tôi đều không 

hiểu, họ trở về rất bình thường. Trở về rồi, cư sĩ lâm có một vị cư sĩ bị hồn ma áp 

xác, nói họ là oan thân trái chủ của lão lâm trưởng, nhân số rất nhiều. Họ ấy nói 

họ nhìn thấy lão lâm trưởng niệm Phật vãng sanh vô cùng hoan hỉ, họ nói chúng 

tôi đến không phải là gây phiền phức, là đến quy y, cầu siêu độ. Vậy là mọi người 

chúng tôi đều yên tâm rồi. Họ cùng pháp sư đi đến cư sĩ lâm, thần hộ pháp của cư 

sĩ lâm cho phép họ đi vào. Lúc đó tôi đang giảng kinh ở HongKong, điện thoại 

cho  tôi,  tôi  liền  nói  với  ông  ấy,  có  thể,  làm  quy  y  cho  họ.  Mời  họ  vào  giảng 

đường nghe kinh. Họ trả lời rằng: ánh sáng trong giảng đường sáng quá, có Phật 

quang, họ không dám đi vào. Cuối cùng yêu cầu hi vọng ở trai đường, nơi ngồi ăn 

cơm, là trai đường, ở trong trai đường đặt một cái ti vi lớn, họ muốn nghe Kinh 

Địa Tạng, muốn nghe Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, họ chỉ định hai bộ kinh này. 

Chúng tôi mở máy tại trai đường, họ ở tại trai đường nghe, hình như mở liên tục 

ba tháng, toàn bộ đều đi hết. Cho nên tâm chánh hạnh chánh cho dù là oan thân 

trái chủ, quí vị có thần hộ pháp thủ hộ, họ cũng không dám đến gây phiền phức. 

Nhìn  thấy  quí  vị  thực  sự  niệm  Phật    vãng  sanh,  họ  hoan  hỉ,  họ  cũng  muốn  cầu 

vãng sanh. Cho nên đến xin quy y, đến xin nghe kinh. Có câu: “người đồng tâm 

này, tâm đồng lý này”. 

Tiếp theo dưới đây nói “ương ác vị tận, chung bất đắc ly”. Sám trừ nghiệp 

chướng quan trọng biết bao! Ngày ngày phải tu sám hối. Đại sư Chương Gia năm 

xưa  nói  với  tôi,  sám  trừ  nghiệp  chướng,  Ngài  nói  Đại  Thừa  trọng  thực  chất, 

không trọng hình thức. Giống như những nghi thức này không quan trọng. Cái gì 

gọi là chân sám hối? Sau đó không tạo nghiệp nữa, gọi là chân sám hối. Sám hối 

rồi vẫn còn làm, đây là giả, đây không phải là thật. Biết là sai liền có thể sửa, biết 

là thiện, liền có thể học. Đây là chân sám hối. Cho nên chúng ta mới hiểu rõ, nhà 

Phật sám hối và Nho gia nói bất nhị quá là cùng một ý nghĩa. Chúng ta từ vô thỉ 

kiếp đến nay oan thân trái chủ quá nhiều, nhiều kiếp về trước có lẽ đã quên rồi. 

Chúng  ta  quên  rồi,  nếu  không  phải  là  thâm  thù  đại  hận  thì  quên  rồi.  Họ  có  thể 

cũng quên rồi. Nhưng càng gần thì tâm báo thù đó càng mạnh. Điều này chúng ta 

không thể không biết. Đối với việc hóa giải oan thân trái chủ phải từ gần đến xa. 

Tập 521  611 



Việc  trước  mắt  phải  ưu  tiên  hàng  đầu.  Dùng  tâm  chân  thành  để  đối  đầu  với  sự 

việc này, dùng tâm tàm quý. Mình làm sai việc gì rồi, có lỗi với người khác, nhất 

định phải có công đức tu học để hồi hướng bù đắp những lỗi lầm. Người khác có 

lỗi với mình thì xóa bỏ cho qua hết, quyết không để ở trong lòng, cũng phải đem 

công đức hồi hướng cho họ. Hi vọng họ  có thể được Tam bảo gia trì, họ  cũng 

giác ngộ, có thể đoạn ác tu thiện. Luôn phải thời thời khắc khắc nghĩ đến việc suy 

lòng mình ra lòng người. Hi vọng mọi người đều tốt. Những nghiệp ác quá khứ 

đã gây tạo, đều là  mê hoặc điên đảo. Luôn cống cao ngã  mạn, hành động theo 

cảm tính, không hiểu được chân tướng sự thật. Ngày nay hiểu được rồi, giác ngộ 

rồi,  biết  sai  rồi,  ta  giác  ngộ  rồi,  họ  chưa  giác  ngộ,  vậy  người  giác  ngộ  kia  phải 

dùng tâm thái gì để đối xử với những người hữu duyên đó? Bản thân đã biết rồi. 

Dưới đây giải thích “ương” là họa, chính là tai ương. Tội là phạt, là trừng 

phạt. Những tội ác đã gây tạo chưa có thể đền trả hết, ắt phải xoay chuyển vào 

đường ác, không có thời kỳ ra khỏi, đau không thể nói hết. Chúng ta trong đời 

quá khứ đã tạo những nghiệp ác, phải sám hối cho hết. Lúc nào có thể sám hết? 

ngã chấp phá rồi liền sám được hết. Vì sao vậy?  Vì ngã chấp phá được rồi, quí vị 

liền chứng quả A la hán. Quí vị liền siêu việt sáu nẻo luân hồi. Oan thân trái chủ 

trong sáu nẻo luân hồi vĩnh viễn không tìm ra quí vị, không thấy quí vị nữa, trong 

sáu nẻo không thấy nữa. Nếu như quí vị vẫn còn có thì đời đời kiếp kiếp cũng sẽ 

ở trong sáu nẻo, quí vị không ra khỏi sáu nẻo luân hồi. Vậy chúng ta làm thế nào 

để  học  được  công  phu  của  A  la  hán?  Dùng  pháp  môn  niệm  Phật,  niệm  đến  sự 

nhất tâm bất loạn, liền bình đẳng với công phu đoạn chứng của A la hán. Lý nhất 

tâm bất loạn, đó là cảnh giới của viên giáo sơ trú trở lên. Sự nhất tâm bất loạn là 

cảnh giới của A la hán trở lên. Chúng ta chỉ cần một câu danh hiệu Phật, liền có 

thể giải quyết được sự việc này. Dùng phương pháp khác thì rất khó rất khó. Cho 

nên  niệm  Phật  đích  thực  là  có  thể  tiêu  trừ  nghiệp  chướng.  Nghiệp  chướng  này 

không tiêu chính là nghiệp duyên đối với sáu nẻo chưa đoạn được. 

Dưới đây nói “tự nhiên hữu thị”. Đại sư Nghĩa Tịch nói: làm ác tuy không 

muốn quả khổ, nhưng quả khổ tự nhiên đến. Tu thiện tuy không hi vọng quả vui, 

nhưng quả vui tự nhiên đến. Đây là nói về nhân duyên quả báo. Làm ác không 

mong tương lai có được quả khổ, có người làm ác nào mà hi vọng tương lai có ác 

báo? Nếu như họ có ý niệm này họ đã không dám làm ác rồi, hiểu được làm ác 

sau này có ác báo, họ làm sao mà dám? Cho nên giáo dục nhân quả quan trọng. 

Giáo dục luân lý đạo đức có thể giúp một người xấu hổ khi làm ác. Họ làm ác thì 

xấu hổ, cảm thấy rất tàm quý. Đây là sự trói buộc của luân lý đạo đức. Nhưng vẫn 

có người, không quan tâm đến luân  lý đạo đức, họ  dám  đi làm  ác. Người hiểu 

612  Tập 521 



nhân quả thì không dám, Vì sao vậy?  vì nhân quả có báo ứng. Vậy là lo sợ rồi! 

Cho nên xã hội Trung Quốc trường an cửu trị đến mấy ngàn năm. Thật tình mà 

nói đắc lực đối với giáo dục Nho Thích Đạo. Nho gia dùng lễ nhạc để giáo hóa 

chúng sanh. Làm cho chúng sanh rõ lý, giảng rõ nhân nghĩa, trung hiếu, liêm sĩ, 

nói những thứ này. Họ tình nguyện làm người tốt, tình nguyện làm gương tốt cho 

mọi người trong xã hội. Giáo dục lễ giáo Nho gia, nhân quả của Đạo gia, chính là 

miếu  Thành  hoàng;  giáo  dục  của  Nho  Gia  ở  Từ  đường,  hòa  mục  luân  thường, 

giáo dục đạo giáo ở miếu Thành hoàng, miếu Thành hoàng nơi đạo giáo, giáo dục 

nhân quả, thiện có thiện quả, ác có ác báo. Nhân duyên quả báo không sai mảy 

may. Phật là giáo dục giác ngộ. 

Quí  vị  xem  giáo  dục  luân  thường,  giáo  dục  nhân  quả,  giáo  dục  giác  ngộ, 

hiểu rõ chân tướng sự thật họ sẽ không làm ác nữa. Đoạn ác tu thiện, người thực 

sự giác ngộ, tâm địa thanh tịnh mảy trần không nhiễm. Nhưng trên sự tướng, nhất 

định là đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện. Đây là bốn loại, bốn loại đức hạnh cơ bản 

trong Hoàn Nguyên Quán,  tùy duyên diệu dụng, tùy duyên, tùy thiện  ác  duyên. 

Theo  ác  duyên  đoạn  ác,  theo  thiện  duyên  tu  thiện.  Đoạn  ác  tu  thiện,  không  có 

phân biệt, không có chấp trước.  Tâm thanh tịnh hiện tiền, đây là giác ngộ. Tâm 

thanh tịnh sanh trí tuệ, không sanh phiền não. Cũng chính là lìa tất cả tướng, tu tất 

cả pháp. Đây là lời Đức Phật nói, nói rất viên mãn. Tam giáo đều dạy người rất 

tốt. Người người đều là người tốt, việc việc đều là việc lành. Gia đình hạnh phúc 

mỹ  mãn,  xã  hội  trường  trị  cửu  an.  Người  Trung  Quốc  biết  cách  giáo  dục.  Điều 

này từ trên nhân quả mà nói, làm ác không muốn bị quả khổ. Quả khổ tự nhiên 

tương ưng. Cảm, quả khổ nó tức là ứng. Tu thiện không hi vọng được quả vui. 

Chúng  ta  nói  không  hi  vọng  phước  báo,  phước  báo  nó  tự  đến.  Quả  vui  tự  ứng 

“đồng nghĩa với ảnh hưởng”. Sự ảnh hưởng này viết trong ngoặc đơn “như bóng 

theo hình”. Dưới ánh sánh mặt trời chúng ta đứng ở đó, bên cạnh liền có bóng, nó 

không  tách  rời.  “Như  vang  theo  tiếng”,  tiếng  vang  này  là  gì?  Trong  hang  núi, 

chúng ta hét một tiếng dài liền có tiếng vang lại. Đều là ví dụ cho quả báo thiện 

ác tự nhiên. 

“Nên kinh này phần nhiều nói là tự nhiên”. Trước đây chúng ta đọc qua tám 

điều  tự  nhiên.  “Là  hiển  nhân  quả  quyết  định  pháp  nhĩ”.  Pháp  nhĩ  chính  là  tự 

nhiên, pháp nó vốn là như vậy. Pháp nhĩ chính là ý nghĩa này. Vốn nó đã như vậy 

gọi là pháp nhĩ như thị. Pháp là tất cả pháp, tất cả đều không tách rời được nhân 

quả. Chúng ta khởi tâm động niệm là cảm, nhất định có hồi ứng, pháp nhĩ này tự 

nhiên. Trái đất hiện tại của chúng ta có tai biến rồi. Từ tháng ba có người đồng tu, 

thu  thập  trong  tháng  này  xảy  ra  bao  nhiêu  lần  thiên  tai,  đem  nhưng  tiêu  đề  của 

Tập 521  613 



những bản tin ghi chép lại cho tôi xem. Không có nội dung, chỉ là tiêu đề. Tháng 

ba, tháng tư, tháng năm, tháng sáu, tháng bảy năm tháng này, tháng sau nhiều hơn 

tháng trước, tháng sau nghiêm trọng hơn tháng trước. Điều này chứng tỏ điều gì? 

Báo  ứng.  Chúng  ta  nhìn  thấy  báo,  nhìn  thấy  ứng.  Vậy  chúng  ta  phải  nghĩ  xem, 

báo ứng này từ đâu đến? Là chúng ta khởi tâm động niệm nói năng tạo tác chiêu 

cảm ra, chúng ta khởi tâm động niệm là gì? Chúng ta cẩn thận để đối chiếu một 

chút. Chiêu cảm của thiện tâm thiện hạnh là phước báo. Ác niệm ác hạnh chiêu 

cảm đến là tai họa. Sự việc này pháp nhĩ như thị. Cho nên tôi thường nói với các 

đồng học rằng nhất định không có tai họa tự nhiên. Tự nhiên vĩnh viễn là tốt đẹp. 

Tự nhiên là bình thường. 

Cổ nhân nói rất hay “nhân khí thường tắc yêu hưng”, con người bỏ mất sự 

bình thường, bình thường là gì? Hiếu thuận cha mẹ là bình thường, tôn sư trọng 

đạo là bình thường. Yêu thương anh em là bình thường. Với bạn bè giữ chữ tín là 

bình thường. Cho nên luân lý đạo đức chính là bình thường. Ngày nay chúng ta 

không cần đến ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức, đây gọi lại bất thường. Kết 

quả của bất thường là gì? là yêu ma quỷ quái thiên tai địa hãm đều đến hết, đây là 

bất  thường.  Trời  đất  bất  thường,  hiện  tại  dường  như  trên  tin  tức  cũng  thường 

thường báo cáo, khí hậu bất thường, cái gì cũng bất thường rồi. Bất thường đến 

như thế nào? Là khởi tâm động niệm của chúng ta, nói năng tạo tác bất thường 

chiêu  cảm  báo  ứng  đến.  Báo  ứng  này  liên  tiếp  như  vậy,  nghiêm  trọng  như  vậy, 

hiện tại mỗi người đều lo lắng, ngay người nước ngoài đều đến hỏi tôi, làm thế 

nào? Làm sao để ứng đối với những sự thật này? Sự thật này rất khó để ứng phó. 

Nguyên nhân là gì? Vì người hiện đại giỏi hoài nghi. Luôn cho rằng khoa học có 

thể giải quyết tất cả những vấn đề, thực sự là mê tín khoa học, hoài nghi tổ tông. 

Luân lý đạo đức tổ tông nói họ hoài nghi, họ không tin tưởng. Nhân quả báo ứng 

mà tổ tông nói, họ không tin. Phật Bồ Tát lời lành khuyên bảo họ không tin, vậy 

là hết cách rồi. Những thứ này là tổ tông nói, Phật Bồ Tát nói, đều là thường đạo, 

là chân lý. Nếu như quí vị không tin, quí vị bỏ qua nó, tai họa đến rồi, báo ứng 

liền hiện tiền. Quí vị dùng phương pháp khoa học để giải quyết vậy! Vì sao khoa 

học không thể giải quyết? Phạm vi  nghiên cứu của khoa học là vật lý. Phạm vi 

của vật lý có giới hạn. Giống như trong kinh Phật nói, vật lý có thể duyên đến A 

lại ya, không duyên đến được tự tánh. Những hiện tượng vật chất này từ đâu mà 

đến? Từ  ý niệm biến hiện ra. Điều  này nhà khoa học không thừa nhận. Nhưng 

nhà khoa học hiện đại có một số  thừa nhận rồi, hơn nữa đã bỏ công phu rất nhiều 

vào việc này. Phật Pháp nói khởi nguyên của vật chất là một niệm bất giác mà có 

vô  minh. Vô  minh chính là A lại ya. Trong vô  minh có ba loại hiện tượng xuất 

614  Tập 521 



hiện. Loại nghiệp lực thứ nhất nhà khoa học gọi nó là năng lượng. Năng lượng từ 

đâu đến? Năng lượng từ chấn động mà đến. Nhà khoa học cận đại có người cho 

rằng toàn thể vũ trụ là hiện tượng ba động. Họ dùng dây đàn tượng trưng, đinh 

luật dây đàn. Tất cả hiện tượng đều là sản sinh như vậy. Rất gần gũi với cách nói 

trong Phật Pháp. Do năng lượng sinh ra ra tin tức. Tin tức là hiện tượng tinh thần, 

nhà Phật nói là thọ, tưởng, hành, thức. Từ thọ, tưởng, hành, thức biến hiện ra hiện 

tượng vật chất. Cho nên vật chất từ đâu đến? Vật chất từ tâm tưởng sanh. Nếu 

như quí vị hiểu được đạo lý này, vấn đề sẽ rất dễ giải quyết, tâm tưởng sanh. Hiện 

tại  tâm  tưởng  chúng  ta  không  tốt,  cho  nên  hiện  tượng  vật  chất  biến  hoại  rồi. 

Chúng ta đổi một ý niệm khác, hiện tại chúng ta tâm tưởng đều là thiện, đều là 

việc tốt, tai nạn trên trái đất này sẽ  không còn nữa. Thân thể chúng ta tật bệnh, 

liền có thể khôi phục bình thường, khôi phục mạnh khỏe. Cho nên ngày nay giải 

quyết vấn đề không phải là vật chất, phải dùng vấn đề tâm lý để giải quyết. Khoa 

học ý niệm dùng những thứ mới mẻ này để giải quyết, mới có thể hóa giải tai nạn 

này. Cho nên trong kinh đều nói là tự nhiên. Tất cả báo ứng là tự nhiên, ý nghĩa 

tự nhiên này rất sâu. 

Hội Sớ nói: Nhân quả tất ứng, nên nói tự nhiên. Nhân là cảm, quả là ứng, 

cảm ứng đạo giao, không thể nghĩ bàn. Ngay chúng ta học tập đều không tách rời 

đạo lý này, đặc biệt là văn hóa truyền thống xưa và Phật Pháp Đại Thừa, học như 

thế nào? Nhất là trong thời đại này, chúng ta muốn học không có thầy giáo hướng 

dẫn, hoàn cảnh học tập không có, lúc này phải làm như thế nào? Để chúng ta hồi 

tưởng năm xưa lúc Mạnh Tử tại thế, ông gặp phải khó khăn này, tương tự như 

chúng ta vậy. Ông ngưỡng mộ Khổng Tử, Khổng Tử qua đời rồi, không còn nữa, 

mẹ Mạnh Tử tuy ba lần chuyển nhà để giúp đỡ ông, giúp ông có hoàn cảnh học 

tập tốt sản sinh một chút hiệu quả, chuyển đến nơi gần trường học, để cho ông có 

thể thân cận với giáo dục của thánh hiền. Khổng Tử tuy không còn, nhưng sách 

Khổng Tử viết vẫn còn, ông liền nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, học 

được rất giống. Dường như Khổng Tử lại xuất hiện ở thế gian. Hậu thế tôn ông là 

Á Thánh. Chúng ta ngày nay muốn thành tựu, có thể nói ngoài bắt chước Mạnh 

tử ra, dường như nghĩ không ra phương pháp tốt hơn. Vậy phải dùng thái độ của 

phu  tử,  quí vị  mới  có  thể  thực  sự  học  được  tốt.  Phu  tử  là  thái  độ  gì? “thuật  mà 

không viết, tin mà thích cổ”, hai câu nói này quan trọng. Hai câu này giúp người 

hiện đại thành Thánh thành hiền, làm Phật, làm Bồ Tát. Quí vị học rồi khiêm tốn, 

cung kính. Khổng Tử một đời không có sáng tác, không có phát minh. Nói cách 

khác,  ông  một  đời  học  được,  tu  được,  dạy  học,  truyền  lại  cho  hậu  thế,  toàn  là 

những thứ của cổ thánh tiên hiền, không phải là của bản thân. Đây là thái độ tốt 

Tập 521  615 



nhất  để  học  thánh  hiền,  học  Phật  Bồ  Tát.  Thực  sự  đem  “hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, 

phụng sự sư trưởng” thực hành một cách viên mãn nhất. Cho nên người ta mới có 

thành tựu. Hiện tại trường học dạy học, tôi nghe nói những em nhỏ mẫu giáo cô 

giáo đã chủ trương cho chúng nó sáng tạo. Vậy là hoàn toàn đối nghịch với thái 

độ cầu học của Khổng lão phu tử rồi. Đây là có vấn đề rồi, làm ngược lại mà có 

thể  thành  tựu  sao?  Nếu  như  chúng  ta  dùng  thái  độ  của  Khổng  phu  tử  nói  với 

những thầy giáo trong trường học hiện tại, họ sẽ đều lắc đầu, họ không tin tưởng. 

Vấn đề này nghiêm trọng rồi. Đặc biệt là nhất môn thâm nhập, trường thời huân 

tu, đây là Phật Pháp. Phật Pháp mục đích cầu học là khai mở tự tánh, nó không 

phải là gì khác, nó không phải là đối ngoại. Phật Pháp nói với chúng ta cổ thánh 

tiên  hiền  cũng  như  vậy,  cũng  có  ý  nghĩa  này.  Trí  tuệ  đức  năng  tài  nghệ  phước 

báo, toàn là trong tự tánh quí vị vốn có. Quí vị có thể khai mở ra, lấy mãi không 

hết, dùng mãi không cạn. Đại Thừa giảng đạo lý này giảng vô cùng thấu triệt. Có 

sự thật cho quí vị thấy, lời không phải là giả. Huệ Năng đại sư  không biết chữ, 

chưa  từng  đi  học,  ở  lại  Hoàng  Mai  tám  tháng,  chưa  từng  đi  vào  giảng  đường, 

chưa từng đi vào thiền đường, Lão hòa thượng phân công việc cho Ngài là làm 

việc nặng nhọc, làm trong phòng giã gạo, công việc của ngài là giã gạo, chẻ củi. 

Ngài trẻ tuổi, tiều phu, có sức lực, làm việc nặng. Sau khi khai ngộ, khai ngộ năm 

24 tuổi, tuổi tác còn trẻ. Sau khi khai ngộ, vô sở bất tri, vô sở bất năng. Khai ngộ 

là gì? khai mở tự tánh. Trí tuệ trong tự tánh hoàn toàn xuất hiện rồi. Quí vị không 

hỏi, tâm địa họ thanh tịnh. 

Trong Kinh Bát Nhã nói bát nhã vô tri. Quí vị không hỏi, trong tâm ngài cái 

gì cũng không có, lúc quí vị hỏi tự nhiên phản ứng với quí vị, cái gì cũng biết. 

Ngài thị hiện là thân phận người xuất gia, mọi người đều đến hỏi ngài những thứ 

trong kinh điển của Phật, không ai hỏi ngài về những thứ thế gian. Nếu như có 

người hỏi ngài pháp thế gian, không có gì là ngài không biết được. Nếu như Huệ 

Năng đại sư  sinh vào thời nay, người khác hỏi ngài cách làm đầu đạn nguyên tử 

như thế nào ngài sẽ nói cho quí vị. Vì sao vậy?  tất cả pháp không rời tự tánh. 

Cho nên kiến tánh gọi là đại viên mãn. Viên mãn điều gì? trí tuệ viên mãn, đạo 

đức viên mãn, năng lực viên mãn, phước báo viên mãn, không có gì không viên 

mãn.  Khác  với  khoa  học,  khoa  học  làm  không  đến  viên  mãn.  Viên  mãn,  vì  sao 

viên mãn? Là tự nhiên. Nó vốn đã viên mãn rồi. tự tánh thanh tịnh viên minh thể 

nó  vốn  đã  là  tự  nhiên.  Dạy  học  của  Thánh  hiền  phương  đông,  họ  dạy  là  dạy 

những thứ này, không phải những thứ bên ngoài. 

616  Tập 521 



“Bạo ứng”, bạo là mạnh mẽ, gấp, đột nhiên, có ba nghĩa này. “Ứng” chính 

là  chỉ  cho  báo  ứng.  Người  thiện  hành  thiện,  người  ác  làm  ác,  ứng  thọ  quả  báo. 

Điều này là tự nhiên. 

Hoặc không đương thời lập tức hiển thị, nhưng nhân quả không giả, vào đời 

sau của họ, ắt sẽ thọ báo đó. Họ làm ác, hiện tại chưa nhìn thấy họ chịu ác báo. Vì 

sao vậy? Điều này trong kinh điển Đại Thừa Phật đã giảng rất rõ ràng. Trong đời 

quá  khứ  họ  tu  thiện  quá  nhiều,  phước  hiện  tại  họ  hưởng  là  phước  báo  tu  thiện 

trong đời quá khứ họ chưa hưởng hết. Phước báo thiện đó hưởng hết rồi, ác báo 

của họ sẽ hiện tiền, liền khởi lên thôi. Không phải là không có quả báo, mà thời 

khắc chưa đến. Hiện tại đời này tu phước, có thể cả đời này chịu khổ chịu nạn vô 

cùng, nguyên nhân là gì? Trong đời quá khứ họ làm ác quá nhiều, ác nghiệp chưa 

tiêu  hết,  hiện  tại  phải  chịu  tội.  Tuy  làm  thiện  tích  đức,  họ  vẫn  là  đang  chịu  tội. 

Đợi đến lúc họ chịu tội xong rồi, phước báo liền hiện tiền. Cho nên quả báo thông 

ba đời. Quí vị nếu như có thể nhìn thấy quá khứ hiện tại vị lai, thì hốt nhiên đại 

ngộ, mới hiểu được không sai mảy may. Hiện tại một đời tu phước, tu thiện tích 

đức, nhưng gặp phải tai nạn rất nhiều. Trong lòng bản thân chúng ta hiểu rõ, đây 

là  tiêu  nghiệp  chướng,  là  việc  tốt!  Nghịch  đến  thuận  thọ,  đối  với  nhân  quả  báo 

ứng tuyệt đối không mê hoặc, có tín tâm kiên định, biết được không phải không 

chịu báo, mà thời khắc chưa đến. 

Tôi có một lần ở Bắc Kinh, sau khi Hoàng Niệm Lão vãng sanh, tôi đến Bắc 

Kinh hai lần, học sinh của lão cư sĩ đến thăm tôi, nói với tôi: Thầy giáo con nói, 

tức  là  Hoàng  Niệm  Lão  nói,  nói  với  họ,  ông  nói  pháp  sư  Tịnh  Không  nếu  như 

không vãng sanh đến Thế  giới Cực Lạc, thì phước báo đời sau, ông nói sẽ  lớn 

lắm, lớn lắm! Ông tán thán như vậy. Tôi có cần phước báo đời sau không? Tôi 

không làm những việc ngốc đó đâu. Đừng nói là nhân gian, quí vị muốn tôi làm 

vua trên trái đất này, tôi cũng không làm! Quí vị bảo tôi đi làm thiên vương, làm 

Thiên vương Ma hê thủ la, tôi cũng không làm! Vì sao vậy?  không ra khỏi sáu 

nẻo luân hồi. Việc này làm không được. Nếu quí vị không tin dở lịch sử ra xem 

xem, các đời đế vương, có đế vương nào có kết cục tốt! không phải quí vị đã rõ 

ràng rồi sao! Những vị đế vương này vừa đầu thai chuyển thế tất cả đều đọa lạc. 

Có thể  trở lại nhân gian trở thành một người bình thường, cũng có thể nói là giỏi 

lắm rồi, rất hiếm có rồi! Cho nên chân tướng sự thật  không thể không rõ ràng. 

Sau khi rõ ràng rồi tâm quí vị liền định. Ta nhất định cầu sanh Tịnh Độ, ta phải đi 

con đường này. Tôi nhất định đi thân cận Phật A Di Đà, đến Thế giới Cực Lạc 

chứng đắc bồ đề rốt ráo viên mãn. Trở lại thế gian này, đó chính là Phật Bồ Tát 

thừa nguyện tái lai. Điều này tốt, không mê hoặc, không điên đảo, sẽ không làm 

Tập 521  617 



việc xấu, sẽ không đọa lạc. Chúng ta một đời này gặp được cơ hội tốt như vậy, 

muốn đổi lại sự giàu có phú quý đời sau là sai rồi, quí vị đem vàng đi mua cái kẹo 

mà ăn, chính là ý này.  Sự việc này làm sao mà làm được! Hoàng Lão nói lời này 

truyền đến tai tôi, cũng là nhắc nhở tôi không thể làm việc ngốc. 

Nên nói “thiện ác hội đương quy chi”, chữ „hội‟ này có hai nghĩa, một là 

nhất định sẽ có báo ứng. Thứ hai là lúc nhân duyên tụ hội quả báo liền hiện tiền. 

Cũng chính là điều kiện đều đầy đủ, quả báo hiện tiền. Điều kiện chưa đầy đủ, 

quả  báo  sẽ  không hiện  tiền.  Tạo  tác  đó  là  nhân,  nhân  nếu  gặp  được  duyên,  quả 

liền xuất hiện. Nghiệp nhân quả báo không sai mảy may. 

Hôm nay chúng ta học đến đoạn này. 

 

Tập 522 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 04.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 662, hàng thứ bảy, bắt đầu xem đoạn kinh 

văn đó. 

“Kỳ nhị giả, thế gian nhân dân, bất thuận pháp độ, xa dâm kiêu túng, nhậm 

tâm tự tứ, cư thượng bất minh, tại vị bất chính, hãm nhân oan uổng, tổn hại trung 

lương,  tâm  khẩu  các  dị,  cơ  ngụy  đa  đoan,  tôn  ty  trung  ngoại,  cánh  tướng  khi 

cuồng,  sân  nhuế  ngu  si,  dục  tự  hậu  dĩ,  dục  tham  đa  hữu,  lợi  hại  thắng  phụ,  kết 

phẫn thành thù, phá gia vong thân, bất cố tiền hậu, phú hữu xan tích, bất khẳng 

thí dữ, ái bảo tham trọng, tâm lao thân khổ, như thị trí cánh, vô nhất tùy giả, thiện 

ác họa phước, truy mệnh sở sanh, hoặc tại lạc xứ, hoặc nhập khổ độc, hựu hoặc 

kiến thiện tắng báng, bất tư mộ cập, thường hoài đạo tâm, hi vọng tha lợi, dụng tự 

cúng cấp, tiêu tán phục thủ, thần minh khắc thức, chung nhập ác đạo, tự hữu tam 

đồ,  vô  lượng  khổ  não,  triển  chuyển  kỳ  trung,  lụy  kiếp  nan  xuất,  thống  bất  khả 

ngôn. ” 

Trongngũ ác,đây là đoạn thứ hai: đạo ác. Đoạn trước đoạn thứ nhất là sát 

sanh, đây là trộm cắp. Chúng ta xem tập chú của Niệm Lão. 

618  Tập 522 



“Nhị” là đoạn thứ hai. “Minh đạo ác” nói rõ sự ác của trộm cắp, “ư hữu chủ 

vật” vật này chỉ cần là vật có chủ nhân, “nhược đa nhược thiểu” bất luận là nhiều 

hay ít, “bất dữ nhi thủ”, chưa có sự đồng ý của chủ nhân, đồng ý của chủ vật đó, 

quí vị tuỳ ý lấy dùng, đều gọi là ăn trộm, cho nên giới trộm cắp này không dễ trì. 

Nhất định phải rất cẩn thận, thận trọng. Vì sao vậy? Cố ý vô ý, có lúc quen rồi 

không biết tội lỗi này nặng đến như vậy. Tâm trộm cắp, chúng ta thường nói, có ý 

lợi  dụng  chính  là  tâm  trộm  cắp,  rất  khó  trì!  Người  buôn  bán  rất  nhiều,  người  ở 

nhà cũng rất nhiều, luôn nghĩ cách lách kẻ hở pháp luật, ít nộp thuế một chút, lợi 

dụng  quốc  gia,  tội  lỗi  này  còn  nặng  hơn  người  trộm  cắp  của  cải.  Vì  sao  vậy? 

Trộm tài vật của người, quí vị chỉ thiếu nợ một người, quí vị trốn thuế quốc gia, 

quốc  gia  này  có  bao  nhiêu  nhân  khẩu  đều  là  chủ  nợ  hết.  Tương  lai  trả  nợ  trả 

không xong. Sự việc này phiền phức. 

Cho nên trong Phật Pháp nói, trong giới trộm cắp nghiêm trọng nhất gọi là 

vật  của  thập  phương.  Chùa  chiền  am  đường  là  đạo  tràng  mười  phương.  Mỗi 

người xuất gia đều có phần, quá khứ hiện tại vị lai, thế giới này hay phương khác, 

mười  phương  quốc  độ  chư  Phật,  vô  lượng  vô  biên  chúng  xuất  gia  đây  là  Phật 

Pháp Tăng, tất cả họ đều có phần. Cho nên trong kinh Phật nói là lời chân thật, 

không phải là dọa dẫm người ta. Quí vị tạo ngũ nghịch thập ác, Phật đều có cách 

cứu quí vị. Trộm của thường trụ Phật không thể cứu quí vị. Của thường trụ là của 

chùa chiền am đường. Quí vị trộm của họ một đồng tiền, quí vị trộm của họ một 

vật phẩm, tội lỗi đó Phật không có cách gì cứu quí vị. Vì sao vậy? vì nặng quá. 

Chủ nợ của quí vị nhiều quá. Tăng chúng xuất gia trong mười phương ba đời tất 

cả quốc độ chư Phật, họ đều có phần, quí vị đều mắc nợ họ. Món nợ này trả như 

thế  nào?  Không  có  cách  gì  để  trả.  Đến  nơi  nào  để  tiêu  những  nghiệp  này?  Địa 

ngục vô gián, khổ không kể xiết. Lời này tôi không thể nói nhiều, không thể nói 

kỹ, chỉ nhắc đến mà thôi. Bản thân quí vị phải tỉ mỉ để lãnh hội, phải tôn trọng đồ 

vật  của  thường  trụ.  Đó  là  tất  cả  tài  vật  mà  người  tu  hành  có  được,  nuôi  dưỡng 

thân  mạng  của  họ,  nuôi  dưỡng  đạo  nghiệp  của  họ,  người  thiện  tâm  trong  mười 

phương cúng dường họ. Tội lỗi này rất lớn rất lớn, không thể không biết. Trong  

Kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng. 

“Hành vi trộm ác, gốc ở ba độc, tham dục keo lẫn, dễ sanh tâm trộm cắp”. 

Con người không tham, họ sẽ không trộm cắp tài vật của người khác, tâm tham 

rất nặng, tham tài, tham danh, tham lợi, đối tượng tham nhiều quá. Cố ý vô ý, có 

ý là khởi tâm trộm cắp, trộm cắp tài vật. Vô ý phần lớn là những việc nhỏ nhặt, 

thường thường sơ suất rồi, tùy tiện chiếm dùng, tùy tiện di dời nó. Đây là tập khí 

bất lương của con người, gọi là thói quen. 

Tập 522  619 



“Chư ác tương tư”, làm ác không phải là một việc đơn thuần, dường như là 

tham, sân, si, mạn, nghi, một loại ác niệm khởi lên, những thứ khác đều dung hòa 

trong đó. Chư ác là năm ác mà trong kinh thường nói, đều phạm hết. Vậy là tạo 

thành lỗi trộm cắp, nếu như phán quyết là định án được rồi. 

Dưới  đây  từ  “bất  thuận  pháp  độ”  đến  “bất  cố  tiền  hậu”,  trong  đoạn  này, 

trong cách phân đoạn của tôi, tôi chia làm ba đoạn nhỏ.  Đến “kết phẫn thành thù, 

phá gia vong thân, bất cố tiền hậu”, đoạn này là “biểu thị tội lỗi của tham dục”. 

Hiện tại tham dục tràn lan, vượt qua giới hạn bảo hòa, cho nên chiêu cảm những 

tai họa trên trái đất. Cá nhân tật bệnh đây là việc nhỏ, hưng suy của gia đình còn 

lớn hơn nghiệp lực của cá nhân. Có thể làm cho toàn bộ trái đất xảy ra những tai 

biến, đây là ác nghiệp lớn lao biết bao, mới xuất hiện những hiện tượng này. Đây 

không phải là việc cá nhân, gọi là cộng nghiệp. Hiện tại toàn thể xã hội, thường 

nói lòng người hư hoại rồi, lòng người hư như thế nào, lòng người toàn bộ đều là 

tham, sân, si, mạn, nghi. Mặt trái của tham, sân, si, mạn, nghi  chính là ngũ giới 

thập thiện. Ngũ giới thập thiện hiện tại đều không còn nữa, toàn bộ đều trở thành 

tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Đối  ứng  với  những  lời  giáo  huấn  của  văn  hóa  truyền 

thống xưa tức là nhân nghĩa lễ trí tín, quí vị suy nghĩ xem năm chữ này hiện tại 

trong xã hội ai đầy đủ? Năm chữ này không còn nữa, trái với năm chữ này chính 

là tham, sân, si, mạn, nghi. Tham, sân, si, mạn, nghi biểu hiện ở bên ngoài chính 

là sát đạo dâm vọng tửu. Cho nên chúng ta phải hiểu được, hiện tại thân thể con 

người nhiều bệnh nhiều tai họa, trái đất thiên tai liên  miên. Có vị  đồng học có 

lòng, vì tôi bình thường không xem những tin tức này, họ đem những tiêu đề của 

các  bản  tin  liệt  kê  ra  cho  tôi,  những  tai  biến  trên  trái  đất,  tai  biến  trong  xã  hội, 

trong tháng ba tổng cộng có 82 tin, tháng tư có 59 tin, tháng năm có 67 tin, tháng 

sáu có 150 tin, tháng bảy có 176 tin, càng ngày càng tăng lên, tháng tám e rằng sẽ 

vượt qua 200 tin, lần sau nghiêm trọng hơn lần trước. Người thông thường nhìn 

thấy  những  hiện  tượng  này  trong  lòng  lo  lắng,  sợ  hãi.  Có  thể  giải  quyết  hay 

không?  Không  thể  giải  quyết.  Nguyên  nhân  gì  mà  không  thể  giải  quyết?  Họ 


không tin tưởng. Cho rằng những tai nạn trên trái đất, không liên quan đến khởi 

tâm động niệm của chúng ta, và tham, sân, si, mạn sát đạo dâm vọng không liên 

quan.  Thậm  chí  có  người  nhìn  thấy  những  tai  nạn  hiện  tiền,  dù  sao  ngày  tháng 

cũng không nhiều nữa, sống một ngày thì nhanh chóng sống qua một ngày, tăng 

sát đạo dâm vọng tửu thêm vài lần nữa, đây đều là tự tạo nghiệp không thể sống 

tiếp. 

Nguyên nhân gì tạo thành hiện tượng này? Nói một cách thật tình thì chúng 

ta làm  mất đi giáo dục truyền thống của tổ tông, lời cổ nhân nói vô cùng có lý: 

620  Tập 522 



“không  nghe  lời  người  già  chịu  thiệt  ngay  trước  mắt”.  Thế  giới  hiện  nay  lại 

không nghe lời người già, coi thường người già, cho rằng người già vô dụng, lạc 

hậu rồi không theo kịp thời đại. Lão tổ tông ngày xưa vô năng, không có trí tuệ, 

không có sáng tạo, không có phát minh, sống cuộc sống nghèo khổ. Đều là thái 

độ như vậy. Thái độ sai trái đó liền làm ra những hành vi sai trái, sẽ tạo thành tội 

nghiệp nghiêm trọng. Họ sẽ phải cảm thọ những quả báo ngày nay. 

Đầu tiên câu thứ nhất này Phật đã nói rồi: “thế gian nhân dân bất thuận pháp 

độ”. Pháp độ là gì? dưới đây có giải thích. “pháp là pháp quỹ pháp tắc”, quỹ là 

quỹ đạo. Ở Trung Quốc pháp độ này là gì? Là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát 

đức. Cổ thánh tiên hiền, không phải là họ sáng tạo, không phải là họ phát minh ra, 

họ  định  ra  những  pháp  tắc  này  căn  cứ  theo  cái  gì  để  định.  Căn  cứ  theo  sự  vận 

hành  của  tự  nhiên,  thủ  pháp  theo  đại  tự  nhiên.  Nói  cách  khác,  thuận  pháp  độ 

chính là thuận theo quy tắc của đại tự nhiên. Trong Phật Pháp nói, nguyên khởi 

của vũ trụ, nguyên khởi của chúng sanh, Phật nói là một niệm bất giác mà có vô 

minh.  Vô  minh  chính  là  A  lại  ya.  Trong  A  lại  ya  sanh  khởi  ba  loại  hiện  tượng, 

nghiệp tướng, chuyển tướng, cảnh giới tướng, đây chính là pháp tắc, nó có thứ tự, 

nó không thể điên đảo. Tùy thuận pháp tắc này, đó là lành mạnh, đó là an ổn, là 

kiết tường, là hạnh phúc an lạc. Trái với pháp tắc, tai nạn liền đến. 

Hiện tại nói khoa học, mọi người sùng bái khoa học, khoa học là gì? Không 

thuận pháp độ, muốn sửa đổi tự nhiên, vậy là tai nạn liền đến rồi. Rõ ràng nhất 

dường như là hiện nay có không ít người phá hoại sinh thái tự nhiên, là gì? sửa 

sắc  đẹp.  Mặt  mũi  cha  mẹ  sanh  ra  là  tự  nhiên,  lại  cứ  phá  hoại  nó,  đến  thẫm  mỹ 

viện để sửa đổi một chút, sửa cũng được lắm, rất là đẹp đẽ, nhưng mười năm sau 

tai họa đã đến rồi. Lúc tôi còn ở Úc châu, tôi ở tại ngôi Tinh xá nhỏ nơi thôn quê, 

có  một  người  hình  như  là  người  đồng  tu  Việt  nam,  là  người  làm  công  quả  cho 

chúng tôi, ở lại nơi chỗ tôi mấy ngày, mỗi ngày tôi đều thấy cô ấy nhăn mặt nhíu 

mày,  vô  cùng  khó  chịu,  tôi  hỏi  cô  ấy  làm  sao  vậy?  Lúc  trẻ  đi  sửa  mũi,  hiện  tại 

bệnh tật phát sinh rồi, khổ sở vô cùng. Tôi liền nói với cô ấy, cô không nên phá 

hoại sinh thái tự nhiên, đây chính là phá hoại môi trường sinh thái tự nhiên rồi. 

Tự  nhiên  là  tốt  đẹp,  tự  nhiên  là  lành  mạnh  nhất,  hạnh  phúc  nhất,  vì  sao  lại  phá 

hoại nó? Thân người này, hiện nay chúng ta rất nhiều người ăn thức ăn, mặc áo 

quần  đều  là  phá  hoại  đại  tự  nhiên.  Cho  nên  quí  vị  ăn  nó,  quí  vị  mặc  nó,  quí  vị 

toàn thân bệnh tật, quí vị không biết bệnh từ đâu đến. Đặc biệt ngày nay phá hoại 

tự nhiên, phá hoại đến cực điểm, sửa đổi gen, làm cho rau củ trái cây, sinh trưởng 

vô cùng đẹp đẽ, đặc biệt mập tốt, nhưng ở trong đó dinh dưỡng không có, dinh 

dưỡng thua xa trước đây trồng trọt bằng thủ công. Ngay cả lúa gạo cũng phải cải 

Tập 522  621 



tạo gen, con người thật biết làm, biết phá hoại đại tự nhiên. Dẫn đến quí vị toàn 

thân bệnh tật, dẫn đến trái đất bệnh tật. Vì sao vậy? đại địa có thuốc trừ sâu, phân 

bón.  Trồng  trọt  rồi,  nó  liền  không  thể  mọc  cây  cối  nữa.  Đất  đai  bị  đầu  độc  rồi, 

nguồn nước bị đầu độc rồi. Các nhà khoa học nói với chúng ta, có thể trong tương 

lai sau mấy mươi năm nữa, không khí cũng có độc, ngay cả hô hấp cũng bị bệnh. 

Khoa học kỹ thuật phát triển, người định thắng trời, phá hoại sinh thái tự nhiên, 

muốn thay đổi nó cái giá cuối cùng là toàn thể nhân loại đều bị diệt vong. Tìm cái 

chết! 

Khinh mạn tổ tông, hủy báng tổ tông, hủy nhục tổ tông, Tổ tông cho chúng 

ta thứ tốt nhất, đây gọi là vong ân phụ nghĩa. Quí vị đáng chịu quả báo gì? Cho 

nên  toàn  là  tạo  tội  địa  ngục.  Quí  vị  nghĩ  xem  không  phải  vậy  sao?  Vì  sao  phải 

thay đổi những gen tự nhiên này? Đều do tham, sân, si tạo thành. Bản thân họ có 

hiểu  được  hậu  quả  này  không?  Họ  biết  được,  vì  sao  vẫn  còn  làm?  Chỉ  cần  bản 

thân được lợi ích là tốt rồi, người khác sống chết không liên quan đến mình. Họ 

làm gì biết được, khắp pháp giới hư không giới và bản thân là một thể, họ không 

biết  được,  mê  hoặc  điên  đảo,  không  có  trí  tuệ.  Họ  mới  làm  ra  những  việc  ngốc 

nghếch  như  vậy.  Quay  đầu  lại  nhìn  cổ  nhân  xem,  cổ  nhân  có  trí  tuệ  chân  thật, 

chắc chắn là tùy thuận tự nhiên. 

Trong  Hoàn  Nguyên  Quán  giảng  cho  chúng  ta  bốn  đức,  thứ  nhất  là  “tùy 

duyên diệu dụng”, tùy duyên mới diệu dụng, không tùy duyên thì không diệu nữa. 

Ngày  nay  xã  hội  có  mấy  người  tùy  duyên?  Giáo  dục  hiện  tại,  các  em  nhỏ  mẫu 

giáo đã bắt đầu dạy chúng phải cạnh tranh, xem người tùy duyên là lạc hậu, xem 

người cạnh tranh là tiến bộ. Đây là tiến vào đâu? Hướng vào địa ngục vô gián mà 

tinh tấn, họ là tinh tấn. Hiện tại những chân tướng sự thật này đều bày ra trước 

mắt chúng ta, có thể không giác ngộ sao? Chúng ta thật sự rất may mắn, sinh vào 

thời  đại  này  gặp  được  Phật  Pháp,  nếu  như  không  gặp được  Phật  Pháp  chúng  ta 

cũng là kẻ vô tri, cũng theo xã hội đại chúng mờ mịt như vậy, tạo tội nghiệp địa 

ngục  vô  gián.  Quí  vị  bĩnh  tĩnh  tỉ  mỉ  quan  sát  được  mấy  người  không  tạo  tội 

nghiệp? Quí vị mới nghĩ đến sự việc này đáng sợ biết bao! Cho nên phải cứu bản 

thân, phải cứu gia đình, cứu xã hội, cứu địa cầu. Bắt tay từ đâu? Tùy thuận pháp 

độ. Không thuận pháp độ thì tiêu rồi. Phải tùy thuận, phải tùy thuận pháp độ của 

cổ  thánh  tiên  hiền,  phải  tùy  thuận  pháp  độ  của  Phật  Bồ  Tát.  Vì  sao  vậy?  Họ  là 

Thánh hiền, họ là Phật Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát Thánh hiền là ý nghĩa gì? Dùng một câu đơn giản để nói đó là 

người hiểu rõ. Thánh hiền là người hiểu rõ, chúng ta là người không hiểu rõ. Đối 

với chân tướng nhân sanh vũ trụ họ không biết tí gì. Phật là người đối với chân 

622  Tập 522 



tướng  nhân  sanh  vũ  trụ  hiểu  thấu  triệt  để.  Chúng  ta  mê  hoặc  điên  đảo,  đi  theo 

người hiểu rõ ràng sẽ không bị đi sai đường, để họ đi trước mặt, chúng ta đi theo 

sau, chúng ta không nể phục, chúng ta nhất định phải dẫn đầu, để cho họ đi theo 

sau chúng ta, thì tất cả đều chịu tội. Nhưng nói thật, chúng ta đi phía trước chúng 

ta  chịu  tội,  một  đám  người  hồ  đồ  đi  theo  chúng  ta  cùng  chịu  tội,  người  hiểu  rõ 

không chịu tội. Người hiểu rõ biết được “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. 

Họ giải thoát rồi, họ được đại tự tại rồi. 

Cách nói của người xưa là hợp tình, hợp lý, hợp pháp, còn có một danh từ 

gọi là nghĩa, nhân nghĩa. Nghĩa là hợp tình, hợp lý, hợp pháp. Nhân là yêu người. 

Nhân nghĩa đạo đức đều lấy Thánh hiền làm  tiêu chuẩn. Trong Phật Pháp nhất 

định là lấy Phật làm tiêu chuẩn. Phật là đấng giác ngộ, lúc Ngài ở thế gian, khởi 

tâm động niệm, nói năng tạo tác, đều là tiêu chuẩn cho chúng ta học tập. Ngài vì 

chúng  ta  thị  hiện  là  tình  huống  giác  ngộ,  phàm  phu  chúng  ta  là  tình  huống  mê 

hoặc. Người mê hoặc đi theo người giác ngộ sẽ không bị sai. 

Ở  Trung  Quốc  bá  tánh  bình  dân  đi theo  bậc  Thánh  hiền  thì  không  bị  sai. 

Những đế vương thời cổ đại không ai không đi theo Thánh hiền cả, nếu như họ 

không đi theo Thánh hiền họ chắc chắn sẽ nước mất nhà tan, họ không giữ được. 

Quí vị xem xem đế vương cuối triều của mỗi triều đại họ không thuận pháp độ, 

cho  nên  vương  triều  của  họ  liền  bị  người  khác  lật  đổ,  bị  người  khác  thay  thế. 

Người lên thay thế đó chắc chắn họ là thuận pháp độ, thuận thiên hành đạo, họ 

mới có thể xây dựng một vương triều mới, dẫn dắt con người trở lại hạnh phúc, 

dẫn dắt trở về hòa hợp. 

Pháp  độ  của  tổ  tông  truyền  đến  ngày  nay  không  chỉ  năm  ngàn  năm,  năm 

ngàn năm trở về trước chưa có văn tự ghi chép lại, không thể nói nó không có 

pháp độ, tôi tin rằng ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức là của thánh hiền ngày 

xưa, trước khi chưa có văn tự, ít nhất cũng từ mười ngàn năm về trước truyền lại. 

Đời này qua đời khác đều tuân thủ nên không có loạn tử. Bắt đầu hoài nghi là lúc 

văn hóa phương tây truyền đến Trung Quốc, phương tây chú trọng khoa học, tuy 

văn hóa phương tây đột kích đến Trung Quốc, người Trung Quốc vẫn tương đối 

bảo thủ, cho nên một trăm năm trước mới hoài nghi, dần dần hoài nghi rồi. Hoài 

nghi văn hóa Trung Quốc dường như không bắt kịp phương tây. Một trăm năm 

lại đây, dần dần đem những pháp tắc của tổ tông bỏ đi hết, không cần nữa, hoàn 

toàn học của nước ngoài. Hiện nay nảy sinh vấn đề rồi, xã hội loạn rồi, trên trái 

đất  tai  biến  nhiều  như  vậy,  lo  lắng  rồi  phải  làm  sao  đây?  Tai  nạn  này  đã  rộng 

khắp  toàn  thế  giới  rồi,  người  nước  ngoài  cũng  chẳng  có  cách  gì,  người  nước 

ngoài đến Trung Quốc tìm phương pháp, đến Ấn Độ để tìm phương pháp. Bản 

Tập 522  623 



thân chúng ta còn chưa tỉnh lại, vẫn còn đang cho rằng dò đá mà qua sông, đi một 

bước tính một bước. Những thứ của tổ tông tốt như vậy, Phật Pháp có những thứ 

tốt như vậy, không chịu học, thực sự ứng nghiệm rồi, không nghe lời người già 

chịu thiệt ngay trước mắt. Sự chịu thiệt này thật lớn quá! Đời nay sống trong đau 

khổ, đời sau đọa lạc vào tam đồ, thiệt thòi này lớn quá. 

Độ là quỹ độ, quy độ, tức là thường quy vậy. Quy là quy cũ, độ là có tiết 

chế, nói với chúng ta quy cũ là một tiêu chuẩn, vượt ra quy cũ nhưng không tách 

khỏi cực điểm của quỹ độ thì cũng được, tách rời cực hạn của quỹ độ thì sắp xảy 

ra việc rồi. Thường là vĩnh hằng bất biến, gọi là thường. Tam quy, ngũ giới, thập 

thiện  trong  Phật  Pháp  vĩnh  hằng  bất  biến  gọi  là  thường  quy.  Ngũ  luân,  ngũ 

thường, tứ duy bát đức của Trung Quốc là thường quy, không thể không tuân thủ, 

không tuân thủ liền xảy ra chuyện. Đây là điều mà chúng ta không thể không biết, 

không  thể  không học  tập.  Hiện  nay  chúng  ta  thường nói  luân  lý,  đạo  đức,  nhân 

quả. Gần đây chúng ta đề xướng học thuyết Khổng Mạnh là gì? Nhân nghĩa trung 

thứ. Đại Thừa là chân thành từ bi. Đạo Thành Hòa Phu của Nhật Bản nói là kính 

trời yêu người. Kính trời là nhân nghĩa, yêu người là trung thứ. Chúng ta phải cứu 

bản thân, phải cứu người nhà, phải cứu xã hội, phải cứu nước nhà, phải cứu trái 

đất. Không quay đầu thì làm không được! Văn hóa truyền thống Trung Quốc ba 

nhà Nho Thích Đạo, những thứ này không phải là niệm, không phải là nói, mà 

phải làm được. Nó là quỹ phạm trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta. Cho nên 

gọi là thường quy. Quí vị không thể một ngày không ăn cơm, thì quy cũ này quí 

vị không thể một ngày không tuân thủ. Nó quan trọng như ăn cơm vậy. Cho nên 

đem thường quy biến thành tư tưởng hành vi trong cuộc sống thường nhật của 

bản thân chúng ta. Thực sự làm được rồi! 

Gần đây chúng tôi in tập Quần Thư Trị Yếu ra rồi, Quốc Học Trị Yếu in ra 

rồi,  hai  loại  sách  này  đều  là  thường  quy.  Quần  Thư  Trị  Yếu  là  thường  quy  của 

Đường Thái Tông trị nước. Trong lịch sử Trung Quốc mọi người đều nói chính 

trị nhà Đường là thanh minh nhất, tốt nhất, nó được làm ra như thế nào? Là quy 

cũ của Quần Thư Trị Yếu. Có người nói với tôi hiện nay không ít người đang học 

tập, đang đọc, đang giảng. Đọc và nói tốt hơn là không đọc không nói, đáng được 

tán  thán.  Có  thể  cứu  bản  thân  quí  vị  không?  Có  thể  đem  lại  hạnh  phúc  cho  gia 

đình quí vị, đem đến hòa hợp cho xã hội? Nói với quí vị: không thể. Vì sao không 

thể? Pháp độ không phải để nói, pháp độ không phải để đọc, pháp độ là để thực 

hành, pháp độ là cuộc sống, là công việc, là xử sự đối nhân tiếp vật, quí vị phải 

thực hành nó mới được. Làm ra rồi quí vị là thánh nhân, quí vị là hiền nhân, quí 

vị là Phật, quí vị là Bồ Tát. Nếu như chỉ là đọc, chỉ là nói, làm không được quí vị 

624  Tập 522 



vẫn là phàm phu. Phải sanh tử như thế nào vẫn là sanh tử như vậy, quí vị chưa thể 

giải thoát được, then chốt chính là nơi đây vậy. 

Chúng ta có được bộ sách này, vì sao in ấn nó với số lượng lớn như vậy? 

Mục đích là bảo tồn nó, làm cho quyển sách này không đến nỗi biến mất khỏi thế 

gian, mục đích là đây vậy. In mười ngàn bộ  thì mười ngàn nơi cất giữ, thế giới 

tai  nạn  nhiều  hơn  nữa,  cũng  sẽ  lưu  lại  vài  bộ.  Quyển  sách  này  sẽ  không  thất 

truyền.  Mục  đích  của  chúng  tôi  là  ở  đây.  Rơi  vào  tay  những  người  nào  sẽ  khai 

hoa kết quả? Người hiếu thiện hiếu đức. Giống như Khổng phu tử từng nói người 

“tín nhi hiếu cổ” họ có được sẽ khai hoa kết quả. Trong mười ngàn người ít nhất 

cũng sẽ có vài người hiếu thiện hiếu đức. Đến tay họ sẽ khởi tác dụng. Cho nên 

rất nhiều người hỏi tôi: phải chọn một số người như thế nào để đào tạo? Tôi nói 

tôi không có ý này, tôi không có phước báo này, cũng không có năng lực này, tôi 

không thể đào tạo nhân tài. Tôi chỉ có thể đem những thứ này in ra đi khắp nơi 

phân phát. Truyền hạt giống, vãi hạt giống, giống sau khi vãi ra rồi, người nào đi 

trồng  trọt,  người  đó  sẽ  thu  hoạch,  đều  không  phải  tôi,  không  liên  quan  đến  tôi. 

Hạt giống gieo xuống rồi tôi không còn việc gì nữa. Rất nhiều năm trước tôi đã 

giảng  qua,  nhân  sinh  trong  thế  gian  này,  thiện  căn  phước  đức  của  mỗi  người 

không tương đồng, trí tuệ không tương đồng, gặp gỡ không tương đồng. Những 

ngành  nghề  chúng  ta  làm  cũng  không  tương  đồng.  Đây  chính  là  văn  hóa  đa 

nguyên. Mỗi người trên chức vị của chính mình nên làm tốt bổn phận công việc 

của  chính  mình.  Mọi  người  cùng  nhau  hợp  tác,  xã  hội  sẽ  hòa  hợp.  Ngành  nghề 

của chúng tôi là làm gì? giảng kinh dạy học. Phật Thích Ca Mâu Ni làm ra tấm 

gương  tốt  nhất,  sau  khi  khai  ngộ  liền  bắt  đầu  dạy  học,  ngài  dạy  cho  đến  ngày 

Ngài xa rời thế gian này. Ngài 79 tuổi ra đi, 30 tuổi khai ngộ liền bắt đầu dạy học, 

49  năm  không  có  ngày  nào  sống  vô  ích,  gọi  là  tận  trách  nhiệm  với  công  việc. 

Ngành  nghề  này  tôi  làm  được  rồi,  mỗi  ngành  nghề  đều  làm  cho  tốt.  Mọi  người 

đều có thể hợp tác giúp đỡ lẫn nhau. Đây chính là cùng chung sáng tạo nhân sinh 

hạnh phúc mỹ mãn. Xã hội lễ nghi hòa hợp. Làm nghề này không nên can thiệp 

đến  ngành  nghề  khác.  Giống  như  thân  thể  chúng  ta,  quí  vị  xem  ngũ  quan  bên 

ngoài mắt tai mũi lưỡi thân mỗi mỗi đều có nhiệm vụ của nó, con mắt chỉ quản 

việc nhìn, lỗ tai chỉ quản việc nghe, con mắt không thể can thiệp lỗ tai; lỗ tai cũng 

không thể can thiệp con mắt. Mỗi mỗi đều là đệ nhất, thân thể khỏe mạnh. Nếu 

như quí vị muốn cạnh tranh, con mắt tôi phải đệ nhất, những thứ khác đều không 

được, kết quả như thế nào? Bệnh rồi. Người này chỉ có con mắt tốt, ngoài ra đều 

không tốt nữa, vậy thì bi ai biết bao! Lúc mạnh khỏe mỗi mỗi đều là đệ nhất. Tôi 

Tập 522  625 



tại nghề của tôi là đệ nhất, nghề nghiệp của quí vị cũng là đệ nhất, tất cả đều là đệ 

nhất. Quí vị nói xem xã hội này tốt đẹp biết bao. 

Văn hóa là đa nguyên, từ bản thân của chính chúng ta, quí vị xem bên ngoài 

mắt  tai  mũi  lưỡi  thân  hòa  hợp,  bên  trong  ngũ  tạng  lục  phủ  hòa  hợp,  người  này 

mạnh khỏe trường thọ, chỉ có một thứ tốt thôi, còn những thứ khác đều không tốt, 

chắc  chắn  đi  trên  con  đường  tử  vong  rồi.  Họ  sống  không  nổi  nữa,  đạo  lý  này 

không thể không hiểu được. Không hiểu vậy là quí vị đi là con đường chết, nếu 

như quí vị hiểu được, con đường quí vị đi là con đường sống, sanh sanh không 

ngừng. 

“Xa dâm kiêu túng”, xa là xa xỉ, đây không phải là sự việc tốt. “Dâm” ở đây 

trích dẫn trong Đẳng Bất Đẳng Quán Tạp Lục, trong đây nói: trong kinh chữ dâm 

đa phần là có nữ một bên, chuyên chỉ việc nam nữ vậy, dâm hành vô tiết nên viết 

là xa dâm. Tiết là tiết độ, ở đây là quá đáng. Cho nên chữ “dâm” không phải chỉ 

nam nữ, phàm quá đáng đều gọi là dâm. Mưa nhiều quá gọi là dâm vũ. Bất luận 

làm sự việc gì quá độ, vượt qua số lượng cần thiết đều gọi là dâm. Tham, sân, si, 

mạn, nghi có, phàm phu đều có nhưng không thể quá đáng quá, quá đáng quá là 

sai lầm rồi. 

“Kiêu giả  kiêu hoành, vị  thị  dĩ lăng nhân”, chính là kiêu  mạn, ngạo  mạn. 

Chúng  ta  thường  nói  cống  cao  ngã  mạn,  bản  thân  cho  rằng  cao  hơn,  vượt  qua 

người  khác,  người  khác  đều  không  bằng  bản  thân.  Kiểu  phiền  não  này  người 

người đều có, là câu sanh phiền não. Bắt đầu từ ngày nào mà có? Từ một niệm 

bất giác, lúc đó liền có, thức mạt na, thức mạt na từ A lại ya biến hiện ra. Mạt na 

là gì? Ngã kiến, chấp trước thân là ta, vậy là sai rồi.  Đi theo sự  sai trái này, ba 

phiền não lớn dưới đây sẽ theo nó  mà đến, đầu tiên là có ngã kiến, từ  ngã kiến 

liền có ngã ái. Ngã ái là tham, có ngã si là ngu si,  có ngã mạn, ngạo mạn, ngạo 

mạn  là  sân,  chính  là  gốc  của  sân.  Cho  nên  nói  “tứ  đại  phiền  não  thường  tương 

tùy”. Ngã, ngã này là ngã kiến. Ngã kiến, ngã ái, ngã si, ngã mạn, đây chính là 

thức mạt na. Mạt na gọi là ý căn, vô cùng chấp trước. Thứ sáu là ý thức, giỏi về 

phân biệt, vọng tưởng nhiều quá, vọng tưởng nhiều là thức thứ tám. Thức thứ sáu 

chuyển được rồi chính là A la hán. Thức thứ bảy chuyển được rồi là Bồ Tát. Thức 

thứ sáu thứ bảy vừa chuyển, tiền ngũ thức và thứ tám chuyển theo. Thức thứ tám 

chuyển  thành  đại  viên  cảnh  trí.  Năm  thức  trước  chuyển  thành  thành  sở  tác  trí. 

Thành tựu sở tác, thành tựu sở tác chỉ cái gì? Chỉ phổ độ chúng sanh. Thức thứ 

sáu trở thành Diệu quan sát trí. Thức thứ bảy trở thành Bình đẳng tánh trí. Vì sao 

vậy? Ngã không còn nữa liền bình đẳng, cho nên bốn đại phiền não, ngã kiến, ngã 

tham, ngã si, ngã mạn, đều là trở thành trí tuệ. Vừa chuyển liền trở thành trí tuệ. 

626  Tập 522 



Đây là phiền não căn  bản, gốc của  gốc chính là ngã.  Không có ngã thì việc gì 

cũng được giải quyết rồi, chính là chấp trước cái ngã này, phiền phức rồi. Chấp 

trước một phần trong kiến phần của A lại ya, cho rằng đó là tâm của mình, đây là 

vọng  tâm.  Chấp  trước  một  phần  trong  tướng  phần  A  lại  ya  đây  là  thân.  Tướng 

phần A lại ya khắp pháp giới, tướng phần đều là của A lại ya. Chấp trước một tí 

này rồi cho rằng là thân ta, đây là bắt đầu sai rồi. Vừa sai là sai đến cùng, luân hồi 

trong  lục  đạo,  làm  chuyện  sanh  tử,  làm  việc  oan  oan  tương  báo  không  ngừng 

không nghỉ, khổ không thể nói hết. Lúc nào giác ngộ? lúc nào  mới tỉnh trở lại? 

Lời này nói ra thì dễ, thực sự giác ngộ, thực sự tỉnh trở lại, thì rất khó, rất khó! 

Nguyên  nhân  là  gì?  Chấp  trước  kiên  cố.  Những  thứ  này  chỉ  có  bản  thân  quí  vị 

khai mở được nó. Phật Bồ Tát từ bi bao nhiêu cũng không có cách gì giúp quí vị. 

Phật Bồ Tát giúp đỡ người chỉ là đem chân tướng sự thật  nói rõ ràng, nói thấu 

đáo làm cho quí vị giác ngộ. Quay đầu nhất định dựa vào bản thân. Quay đầu là 

gì? là buông bỏ. Buông sai lầm căn bản này xuống, chính là “ngã”. Có ngã hay 

không?  Có  ngã,  có  ngã  chân  thật.  Bốn  tịnh  đức  “thường  lạc  ngã  tịnh”  trong  tự 

tánh có ngã. Vậy chúng ta hỏi thân này có phải là ta hay không? Đương nhiên là 

ta. Là một phần của ta, chính là một tế bào của ta, tế bào này là ta, tế bào kia cũng 

là  ta.  Con  mắt  là  ta,  lỗ  tai  cũng  là  ta.  Tôi  không  thể  thừa  nhận  con  mắt  là  ta, 

những thứ khác đều  không phải. Ngày nay chúng ta phạm sai lầm chính là như 

vậy. Chỉ biết cái này là ta, ngoài ra đều không phải ta. Đây là căn nguyên của sai 

lầm. Cho nên chúng tôi cũng thường thường nhắc nhở mọi người, con người biết 

tự yêu thương họ sẽ biết yêu thương người khác. Vì sao vậy? Người khác và bản 

thân là một chẳng phải hai, họ thực sự thương yêu. Không tự yêu thương làm sao 

biết  yêu  thương  người  khác.  Có  lý  gì  lại  như  vậy!  Họ  thực  sự  không  tự  yêu 

thương mình. Chấp trước đây là ta, tức là không biết tự yêu thương rồi. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm ví dụ: Phật đem tự tánh ví dụ cho biển lớn. Đem 

sự chấp trước của con người chúng ta ví dụ cho một  bọt nước trong biển nước. 

Chấp trước bọt nước trong biển là ta, không biết rằng biển lớn là ta, đây là mê rồi. 

Chỉ yêu cái bọt nước nhỏ nhoi này, không yêu thương toàn biển lớn, gọi là không 

tự  yêu  thương.  Lúc  nào  họ  mới  chứng  đắc? phá  được  bọt  nước  rồi,  hóa  ra  biển 

lớn là ta. Phá được cái gì? Buông bỏ được quan niệm này xuống, tức là phá rồi. 

Phá ngã chấp chứng quả A la hán. Phá thêm pháp chấp liền thành vô thượng bồ 

đề, tức thành Phật rồi. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khi  tại  thế  đã  thị  hiện  cho  chúng  ta,  19  tuổi 

buông bỏ gia đình, buông bỏ vương vị, buông bỏ vinh hoa phú quý, đó là gì? Là 

phá  ngã  chấp,  tức  phá  phiền  não  chấp,  ra  đi  tham  học,  học  12  năm,  nhập  định 

Tập 522  627 



dưới cội Bồ đề, buông bỏ những thứ học được trong 12 năm, không cần nữa – 

phá sở tri chướng. Hai thứ chướng ngại đều phá bỏ, thành Phật rồi, minh tâm kiến 

tánh rồi. Lúc chưa kiến tánh học nhiều thứ như vậy, phải biết Phật bảo quí vị học, 

là giúp quí vị buông xuống. Quí vị không hiểu được nó, quí vị không chịu buông 

xuống. Sau khi hiểu rồi quí vị sẽ chịu buông xuống. Buông xuống là đúng! Cho 

nên Thế Tôn năm xưa tại thế biểu diễn hoàn toàn là phần tử tri thức. Trong xã hội 

này phần tử tri thức chiếm đại đa số. Ngài dùng thân phận này để biểu diễn. 

Huệ  Năng  đại  sư  ở  Trung  Quốc  không  phải  biểu  diễn  là  phần  tử  tri  thức, 

biểu diễn là một nông dân. Chỉ biết làm việc không biết đọc sách. Chưa từng đi 

học,  không  biết  chữ.  Trung  Quốc  là  xã  hội  nông  nghiệp,  số  người  nông  dân  là 

nhiều nhất, Ngài dùng phương pháp này, đây gọi là tùy duyên. Ở Ấn độ thời đại 

mà Phật Thích Ca Mâu Ni xuất hiện, phần tử tri thức là nhiều nhất, là thời đại huy 

hoàng nhất của văn hóa cổ điển Ấn độ. Chỉ về tôn giáo, trong kinh Phật ghi chép 

96 tôn giáo. Những học phái khác rất nhiều, không nằm trong tôn giáo. Thời đại 

đó rất giống thời Xuân thu chiến quốc của Trung Quốc. Bách gia chư tử, đó đều 

là điều ngày nay nói là bùng nổ tri thức. Phật xuất hiện vào thời đại đó, thị hiện 

một phần tử tri thức, tuổi trẻ tài cao, hiếu học, làm tấm gương như vậy. Cho nên 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian, địa điểm khác nhau, thời đại khác nhau, họ dùng 

thân phận khác nhau. Dụng  ý này rất sâu sắc! nên dùng thân gì để độ liền hiện 

thân đó để độ. Nên dùng phương pháp gì để dạy họ liền dùng phương pháp đó, 

làm  cho  mọi  người  chánh  tín,  chánh  giải,  chánh  hành.  Đây  mới  có  thể  thực  sự 

quay đầu, minh tâm kiến tánh. Vì vậy pháp độ, quy củ nhất định phải hiểu, nhất 

định phải tuân thủ. Làm tấm gương tốt cho chúng sanh, uy nghi phép tắc. Đối với 

bản thân mà nói là tùy duyên diệu dụng. Đối với ngoại duyên đại chúng mà nói, 

đối với lợi tha mà nói thì oai nghi phép tắc. Người thời đại này họ bị bệnh gì, họ 

có  chỗ  nào  nảy  sinh  vấn  đề,  phải  sửa  đổi  nó  lại.  Sửa  lại  thì  chúng  ta  phải  làm 

gương tốt cho họ thấy trước, làm gương tốt này vẫn là cách ngày xưa, không có 

gì mới mẻ, những thứ mới mẻ không làm ra được, vẫn là cách cũ thôi. Đó chính 

là phải làm cho được tam quy, ngũ giới, thập thiện, lục độ, cũng là tứ môn. Trong 

truyền thống Trung Quốc cũng có tứ môn. Ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức 

cũng là tứ môn. Làm ra được những thứ này rồi đó gọi là uy nghi phép tắc. Có thể 

độ chúng sanh, có thể cứu trái đất. Làm không phải làm cho bản thân, làm cho 

người khác thấy, không có bản thân. Quí vị làm mới được tự tại, làm mới được an 

vui. Vì bản thân là sai rồi! Cái gì là bản thân? đại chúng là bản thân, xã hội là bản 

thân. Khắp pháp giới hư không giới là bản thân. Đạo lý này, sự  thật này không 

thể không biết. Đây là đặc biệt chỉ ra “xa dâm kiêu túng” những thứ này là bệnh 

628  Tập 522 



nặng phải trị nó trước. Nhất định phải viễn ly nó, nhất định không có kiêu ngạo, 

kiêu ngạo biết được nó là từ sanh ra đã có. Trước đây thầy Lý nói với tôi, chứng 

tỏ điều gì? con người đều có kiêu ngạo. Người ăn xin trên đường gọi là hoa tử. 

Khi chúng tôi vừa đến Đài Loan còn có, còn có người ăn xin, hiện nay chúng tôi 

đến Indonesia nhìn thấy rất nhiều, trên đường rất nhiều. Những người này gọi là 

bần tiện đến cực điểm, bần là không có tiền tài, tiện là không có địa vị. Lưu lạc 

đến ăn mày, họ có ngạo mạn không? Có. Quí vị đừng thấy họ nghèo ngồi trên đất 

cầm cái bát bể, người có tiền bên cạnh đi qua, ngồi xe hơi từ đó đi qua, họ vẫn 

ngồi đó ừ lên một tiếng, hưm! Có gì ghê gớm lắm đâu, chẳng qua là có vài đồng 

tiền thối mà thôi. Quí vị xem họ vẫn có tâm ngạo mạn. Điều này chứng tỏ ngạo 

mạn là phiền não câu sanh. 

Tập  khí  ngạo  mạn  này  phá  hoại  tâm  chân  thành  cung  kính  của  chúng  ta. 

Pháp thế xuất thế gian được xây dựng trên cơ sở chân thành cung kính mà thành 

tựu.  Thánh  học,  Phật  học  nếu  như  không  có  chân  thành  cung  kính  thì  quí  vị 

không  học  được.  Cho  nên  Khổng  Tử  cảm  thán  nói,  câu  nói  này  có  lẽ  là  của 

Khổng Tử: “Như hữu chu công chi tài chi mỹ, sử kiêu thả lận, kỳ dư tắc bất túc 

quan  hỷ  ”.  Tôi  tin  câu  này  là  Khổng  Tử  nói.  Người  ông  một  đời  khâm  phục  là 

Chu công, giả sử có người tài hoa, đức hạnh như Chu Công vậy, nhưng mà sao? 

Nhưng mà ông ta có kiêu ngạo, ông ta có bỏn xẻn, ông ta nhỏ nhen, Khổng Tử 

nói  những  thứ  khác  không  cần  phải  xem  đến  nữa,  vì  là  giả,  không  phải  là  thật. 

Đích thực đại Thánh đại hiền đối nhân tiếp vật rất khiêm tốn. Chúng ta ở trong cổ 

tịch đọc được những ghi chép về Chu công, lúc xử lý chính sự, đang ăn cơm có 

người đến báo cáo, có người muốn đến gặp mặt, lập tức dừng lại đi gặp khách, 

chứ  không  phải  nói,  đợi  tôi  ăn  cơm  xong  rồi  nói,  không  phải  vậy.  Đây  là  cung 

kính, thái độ chân thành cung kính, vì xã hội mà làm việc, vì đại chúng mà làm 

việc, việc này phải đặt lên hàng đầu, cá nhân là việc nhỏ, đều là đáng được người 

sau học tập. Cho nên có ngạo  mạn,  có nhỏ nhen, có bỏn xẻn, loại người này sẽ 

không có những thành tựu lớn được. 

“Túng”  là  phóng  túng,  “tứ”  cũng  là  nghĩa  phóng  túng,  “tự  tứ”  nam  nữ  ở 

chung, không thuận pháp độ, phóng tình túng dục, chỉ mong khoái ý, không sợ tội 

khiển, nên nói “nhậm ý tự tứ”, đây là xã hội ngày nay, toàn thể thế giới xã hội, 

quí vị đến đâu cũng có thể thấy được. Cho nên làm cho chúng ta nghĩ đến, động 

loạn của xã hội từ đâu mà có? chính từ đây mà có. Hiện tại bốn chữ này nghèo 

giàu sang hèn họ đều làm hết. Vậy là chiêu cảm những tai biến trên trái đất chúng 

ta cư trú. Thời tiết bất thường, môi trường cư trú bất thường rồi, không có thứ gì 

không bất thường. Căn nguyên bất thường ở đâu? Vì tâm chúng ta bất thường. 

Tập 522  629 



Xa dâm kiêu túng không phải là thường quy. Thường quy là nhân nghĩ lễ trí 

tín. Thường quy là không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng 

ngữ, không uống rượu, đây là thường quy. 

Uống rượu trong giới kinh nhà Phật khai duyên nhiều nhất, rượu thuộc về 

giá giới, bản thân không có tội lỗi. Không giống như bốn loại sát đạo dâm vọng ở 

trước, bản thân nó là tội lỗi. Đó gọi là tánh tội. Rượu thuộc giá giới. Giá là gì? là 

phòng  phạm.  Uống  rượu  say  rồi  quí  vị  sẽ  làm  những  việc  sát  đạo  dâm  vọng  ở 

trước, sẽ phạm tội này. Cho nên Phật chế định rượu vào trong năm giới chính là 

giới căn bản. Vì để phòng phạm sát đạo dâm vọng, là ý nghĩa này vậy. Cho nên 

khai duyên đối với rượi rất nhiều. Rượu dùng vào gia vị thì không có tội lỗi. Lúc 

quí  vị  nấu  thức  ăn  dùng  thêm  rượu  thì  có  thể.  Vì  sao  vậy?  nó  không  làm  cho 

người  say  được.  Uống  rượu  có  tiết  chế,  tiết  chế  này  là  gì?  chính  là  một  ly,  sẽ 

không  uống  say.  Lúc  đối  đãi  uống  một  ly  biểu  thị  sự  tôn  trọng.  Phải  xem  tửu 

lượng của mỗi người. Trước đây thầy Lý giảng cho chúng tôi về Lễ ký, giảng Lễ 

ký sẽ giảng đến Trịnh Khương Thành. Thầy nói với chúng tôi rằng: Nếu như tửu 

lượng của mỗi người đều như Trịnh Khương Thành, thì Phật Thích Ca Mâu Ni 

không cần chế điều giới này nữa. Trịnh Khương Thành rất lợi hại, Trung Quốc 

thường nói là ba trăm ly, đó chính là câu chuyện của Trịnh Khương Thành. Mã 

Dung mở trường học, đó chính là tư thục, ông cầu học ở đó ba năm, học thành rồi 

ra đi. Thầy giáo dẫn học trò đến đến thập lý trường đình tiễn đưa, mỗi người kính 

ông ba ly rượu, có khoảng hơn 100 người, ông ta uống đến 300 ly. Sau khi uống 

300 ly rượu xong lễ tiết nhỏ cũng không mất, đúng là hải lượng. Cho nên điển cố 

300 ly là từ Trịnh Khương Thành mà có. Đây là người đời Hán, đại nho thời nhà 

Hán. Thông thường người ta say rượu sẽ loạn tính, ông ta uống không say. Cho 

nên phải biết giới luật của Phật là phòng phạm. 

Trong nhà Phật lúc có bệnh, bởi vì đông y rất nhiều nơi dùng rượu để tăng 

vị thuốc. Thứ này có thể dùng, đây là thuốc trị bệnh, hoặc là để giữ gìn sức khỏe 

đều có thể dùng. 70 tuổi trở lên thân thể suy rồi máu huyết tuần hoàn chậm lại, 

rượu có thể giúp tăng cường toàn hoàn máu huyết. Cho nên 70 tuổi trở lên được 

khai duyên, lúc ăn cơm có thể  uống  một ly  rượu.  Lúc  chúng tôi còn trẻ  không 

biết, thấy trong năm giới có sát đạo dâm vọng tửu, nhưng ở trong chùa thấy Lão 

hòa thượng lúc ăn cơm đặt một cái ly nhỏ, khi không có ai tôi đến ngửi ngửi xem, 

là rượu, làm sao Lão hòa thượng mỗi bữa lúc ăn cơm uống một ly rượu? Chúng 

tôi cũng không dám hỏi, sau đó đến Đài Trung học với thầy Lý, tôi liền nêu ra 

vấn đề này: Tôi nhìn thấy một vị Lão hòa thượng nọ mỗi bữa ăn ông đều có một 

ly rượu, thầy Lý nói đó là khai duyên, ông ấy bảy tám mươi tuổi rồi, cần giúp đỡ 

630  Tập 522 



máu huyết tuần hoàn, điều này có thể. Vậy mới biết trong giới luật có “khai giá 

trì phạm”, khai duyên đó nhất định phải hiểu được. Cần khai mà không khai cũng 

phạm giới, cần trì mà không trì cũng phạm giới. Trì là gì? không cho phép quí vị 

khai. Quí vị nhất định phải tuân thủ. Không hiểu được khai giá trì phạm, quí vị 

không  thể  trì  giới.  Cho  nên  giới  luật  là  hoạt  bát,  rất  sống  động  không  có  chút 

cứng nhắc nào. 

Có một lần tôi  ở Bắc kinh, lúc đó tôi thường đến Mỹ quốc, gặp được một 

người Hoa kiều ở Mỹ, cùng họ với tôi, Từ tiên sinh. Ông ở trong khách sạn tổ 

chức tiệc cưới, đúng lúc tôi cũng ở lại khách sạn đó, lúc xuống cầu thang thì gặp 

nhau, ông ấy nói con trai lấy vợ mời Trình Tư Viễn làm người chứng hôn, ông ta 

vừa  nhìn  thấy  tôi,  kéo  tôi  vào  cũng  để  làm  người  chứng  hôn,  cô  dâu  là  người 

Nhật  Bản,  nên  đến  làm  khách  mời  đều  là  những  chính  khách  và  những  thương 

nhân, rất nhiều quan viên chính phủ tham gia. Trình Tư Viễn khi đó là phó chủ 

tịch  hội  hiệp  thương  chính  trị,  làm  chứng  hôn  cho  họ,  cũng  kéo  tôi  vào  chứng 

hôn, hai người chứng hôn. Người chứng hôn có thể nói chuyện, phải phát biểu 

mười  phút,  tôi  nói  được  tôi  đi.  Nhân  cơ  hội  này  giới  thiệu  Phật  Pháp  cho  mọi 

người một chút. Con gái của Trình Tư Viễn là Lâm Đại ngôi sao điện ảnh. Ông là 

bố của Lâm Đại, Lâm Đại tướng mạo rất giống bố cô ấy, cho nên tôi nói chuyện 

với mọi người 10 phút, mọi người nghe rồi rất hoan hỷ, đây là cơ hội giáo dục. 

Ông ta nói học Phật tự tại như vậy, thong dong như vậy! Tôi nói đúng! Ông 

ta nói vậy thì không khó, họ cho rằng khó lắm, cho rằng giới luật là lễ giáo chết 

người, tôi nói rất linh hoạt, hoạt bát, giảng cho họ khai giá trì phạm. Lâm thời gặp 

phải  trường  hợp  như  vậy  nên  đều  rất  hoan  hỷ.  Niệm  niệm  giúp  đỡ  chúng  sanh, 

giúp họ nhận biết Phật Pháp, giúp đỡ họ hiểu được Phật Pháp, giúp đỡ họ hoan hỷ 

với Phật Pháp, sau đó lại giúp họ học tập Phật Pháp, vậy là đúng rồi. Quí vị nói 

tôi  phạm  giới  đọa  địa  ngục,  tôi  tình  nguyện  đọa  địa  ngục,  tôi  phải  cứu  những 

người này, tôi muốn thành tựu cho những người này. Đây là Bồ Tát đạo! 

Giới này nhất định không thể phá, phá rồi tôi phải đọa địa ngục, tôi không 

phá giới tôi sẽ lên thiên đường, tự tư tự lợi, cho nên ở trong đây, cổ nhân thường 

nói: tình, lý, pháp mọi mặt đều quan tâm đến. Đại Thừa Bồ Tát là sống động, nó 

không phải cứng nhắc, vì thế nhất định phải hiểu rõ những đạo lý này, cuộc sống 

Bồ Tát mới được an vui, mới tự tại, mới hạnh phúc. Người thông thường vì sao 

không  dám  học  Phật?  Nhìn  thấy  giới  luật  quy  định  nghiêm  trọng  như  vậy,  nếu 

như tôi học Phật, tôi thế này cũng không được làm, thế kia cũng không được làm, 

họ  sợ  điều  này,  nói  cho  họ  rõ  ràng,  nói  cho  họ  thấu đáo,  rượu  nhất  định  không 

được uống say, uống say loạn tánh, vậy là có tội lỗi. 

Tập 522  631 



Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  thứ  hai  dưới  đây.  Đoạn  trước  là  nói  nhân  của  tội 

trộm cắp. Đoạn này nói về pháp của tội trộm cắp. Cũng chính là nói những hành 

vi nào là trộm cắp, điều này không thể không biết. 

“Cư thượng bất minh, tại vị bất chánh” , những câu này, dưới đây tiếp theo 

là “hãm nhân oan uổng, tổn hại trung lương, tâm khẩu các dị, cơ ngụy đa đoan, 

tôn ty trung ngoại, cánh tướng khi cuồng”. Đây  là nêu ra những điều đều là tội 

trộm cắp. Câu thứ nhất, người tại vị lợi dụng quyền lực, khéo léo tước đoạt, tổn 

người lợi mình, hại nước hại dân, đủ các ác nghiệp. Họ có được cơ hội này, lợi 

dụng quyền lực của họ, lợi dụng thế lực của họ, đúng là cướp đoạt tinh vi. Quí vị 

có việc đến thỉnh cầu họ không thể không hối lộ, tức là không thể không tặng lễ. 

Tặng lễ ít là không vui. Hiện tại phong khí này toàn thế giới đều có. Quí vị muốn 

tìm những người tại vị để làm việc, quí vị không hiểu những đạo lý này, thì quí vị 

làm không thông. Chúng ta không hiểu thì va vấp lung tung, vấp nhiều rồi, liền 

hiểu ra. Chỉ đành buông xuôi không làm nữa, trở về lại chỗ cũ. Học Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  ngày  ngày  giảng  kinh  dạy  học,  làm  bổn  hạnh.  Cho  nên  nói  hữu 

duyên, chúng ta nên tận tâm tận lực giúp đỡ chúng sanh khổ nạn, giúp đỡ xã hội; 

không có duyên không nên đi phan duyên, phan duyên là sai lầm. Duyên này nếu 

dùng lời lẽ ngày nay nói là cơ hội. Có cơ hội thì phải làm, không có cơ hội không 

nên đi tìm. Tâm vĩnh viễn là định, đây gọi là diệu dụng. Chắc chắn không có vì 

bản thân, tuyệt đối không nghĩ giúp đỡ người khác, bản thân muốn được lợi ích gì 

đó. Không có ý niệm này. Cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni một đời không lập đạo 

tràng, có lý lẽ! 

Ấn Quang Đại sư một đời không làm trú trì, không làm quản chúng, những 

công  việc  chùa  chiền  đều  không  làm,  không  nhận  đồ  đệ,  đồ  đệ  xuất  gia  ngài 

không nhận. Trong đây rất có đạo lý. Cuộc sống bản thân tuy có khổ  một chút. 

Khổ  một  tí  cũng  tốt,  không  lưu  luyến  đối  với  thế  gian,  không  có  tham  luyến. 

Cuộc sống của Lão hòa thượng thời cận đại là tấm gương tốt cho người hiện đại 

chúng  ta.  Đồ  cúng  dường  của  thập  phương  ngài  không  dùng  để  cải  thiện  cuộc 

sống, ngài đều làm sự nghiệp hoằng pháp lợi sanh, mà sự nghiệp hoằng pháp lợi 

sanh, chúng ta tỉ mỉ quan sát vị lão nhân này, ngài coi việc in kinh bố thí là ưu 

tiên số một. Điều này có điểm tốt, không có tội lỗi, sách in ra người ta đem đi bán 

cũng được, chỉ cần có người mua là ngài đã trồng thiện căn cho họ rồi. Cho nên 

tôi  học  Ấn  Quang  Đại  sư.  Thập  phương  cúng  dường  tôi  đều  đem  in  kinh  sách, 

sách hay. Kinh luận sách hay tôi đều làm những việc này. Ngày xưa tôi ở Đài Bắc 

thành  lập  một  cơ  sở  Phật  Đà  Giáo  Dục  Cơ  Kim  Hội,  chuyên  môn  ấn  tống  kinh 

luận  sách  hay,  không  những  kinh  Phật,  sách  Đạo,  Nho  của  Trung  Quốc  đều  in, 

632  Tập 522 



chỉ  cần  là  có  lợi  cho  xã  hội  chúng  tôi  đều  in.  Điển  tịch  của  các  tôn  giáo  khác 

chúng tôi cũng muốn in. 

Năm kia tôi ở Singapore gặp mặt với trưởng lão Cáp tỉ cáp, ông tặng tôi một 

bộ  Cổ  Lan  Kinh  chú  giải  bằng  tiếng  Trung,  tôi  thường  xem,  tôi  cũng  vô  cùng 

thích, đây là bản vào những năm đầu của Dân quốc, rất hay, trình bày lật tròn, là 

trình bày hàng dọc, không phải là hàng ngang, trình bày theo hàng dọc. Tôi cũng 

có  ý  in  ấn  nó  ra.  Bởi  vì  Trung  Quốc  tín  đồ  Islam  giáo  rất  nhiều,  không  phải  là 

Islam giáo, giống như chúng ta không phải là Islam giáo muốn hiểu Cổ Lan Kinh, 

thì bản này là bản rất tốt. Cho nên tôi cũng có ý  muốn in ra giúp họ lưu thông. 

Sách hay đọc trăm lần không chán, có lợi với đời là tâm đạo nhân. Tâm lượng 

chúng ta phải khai mở, Phật Pháp nói khắp pháp giới hư không giới và bản thân 

là một thể, những tôn giáo khác cũng không ngoại lệ, tất cả đều là nhất thể. Năm 

xưa tôi ở Singapore đoàn kết tôn giáo, cho nên xem một số kinh điển của các tôn 

giáo khác nhau được phiên dịch ra tiếng Trung. Tôi đều rất thích. Những câu hay 

tôi lấy bút làm dấu, ghi chép lại. Tôi có một cuốn sổ ghi chép, sau khi in ra tôi đặt 

cho nó cái tên, Thế Giới Tôn Giáo Là Một Nhà, tôn giáo có thể đoàn kết chúng 

tôi đoàn kết rất thành công. Đối với sự hòa hợp xã hội rất có ích. Nhưng gốc của 

đoàn  kết  tôn  giáo nhất  định  là  hiểu  rõ  lẫn  nhau,  hiểu  biết  lẫn  nhau,  mâu  thuẩn 

xung đột sẽ không phát sanh. Sẽ tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, hợp tác 

với nhau. Giúp cho xã hội ổn định, cũng giúp cho trái đất hóa giải tai nạn. 

Dưới  đây  trích  dẫn  Gia  Tường  Sớ,  trong  Sớ  này  nói:  tể  tướng  làm  quan, 

buông thả kẻ dưới, dùng của hối lộ của dân, ép lấy của người, nghĩa là người ở 

trên không sáng suốt”. Đây là giải thích cho “ở trên bất minh”, nói rất rõ ràng. Tể 

tướng nắm  giữ  chính quyền, ông ta  muốn phóng túng thuộc hạ  của ông ta, thu 

nhận hối lộ, vậy là sai rồi. Chúng ta phải cẩn thận để đọc lịch sử, triều đình từ đây 

mà bắt đầu thối nát, ngày diệt vong của họ đến gần rồi, nhanh thì ngay trong đời 

của họ đã mất nước; chậm thì khoảng hai ba đời thì không giữ được nữa. Vì sao 

lại có hiện tượng này? Phía trước giảng rất rõ ràng, không thuận pháp độ, đây là 

nhân. Nhân thì phải nói về giáo hóa, cho nên cuối cùng vẫn quy về giáo dục. Tể 

tướng là đầu não của nội các, ông ta nếu bất chính thì phía dưới toàn bộ đều hỏng 

rồi. Nên nói thượng lương bất chính, hạ lương lệch. Bản thân quí vị không tham ô 

người dưới quí vị không dám tham ô. Bản thân quí vị không tiếp nhận hối lộ, kẻ 

dưới quí vị liền không dám. Quí vị chỉ cần vừa tiếp nhận hối lộ, kẻ dưới liền to 

gan tiếp nhận, hơn nữa còn cưỡng đoạt chiếm hữu. Chính trị như vậy có thể lâu 

dài sao? Chúng ta thấy các đời mất nước, nhân tố mất nước là gì? một là dâm, hai 

là tham. Chính là hai chữ này mà mất nước. Trung Quốc năm ngàn năm nay, quí 

Tập 522  633 



vị xem thay đổi triều đại, hoàng đế cuối thời vì sao mà mất? chính là hai chữ này, 

thân bại danh liệt, nước mất nhà tan. Lúc họ có đầy đủ quyền thế, có thể có được 

bao lâu? Họ ung dung hành lạc không được mấy năm. Tội nghiệp tạo nên trong 

mấy năm này, hành lạc là đang tạo nghiệp, đời sau đọa tam đồ. Nhân dân đưa hối 

lộ không phải là cam tâm tình nguyện cúng dường quí vị, là bất đắc dĩ, là thế lực 

quí vị áp bức họ, không phải cam tâm tình nguyện. Nói cách khác tương lai quí vị 

phải  trả  nợ  này.  Cam  tâm  tình  nguyện  tặng  cho  quí  vị  thì  không  cần  phải  trả. 

Không  cam  tâm,  không  tình  nguyện  đời  sau  phải  trả  nợ.  Cho  nên  thực  sự  hiểu 

được nhân quả, báo ứng không sai, dám làm những việc này sao? Không dám! 

Hại người phải đền mạng, nhận hối lộ phải trả tiền, quí vị dám không? Thu nhiều 

thì phải trả nhiều. Đắc tội với người nhiều, oan thân trái chủ của quí vị đến báo 

thù  càng  nhiều.  Toàn  là  tự  làm  tự  chịu!  Người  nào  có  phước?    Người  đại  công 

minh chính trực có phước, họ vì nhân dân làm việc, không nhận hối lộ của nhân 

dân.  Quốc  giá  có  bổng  lộc  nuôi  sống  họ,  cuộc  sống  của  họ  có  thể  sống  được. 

Cuộc sống có tiết chế, biết được tích phước, vậy thì một đời của họ, họ vì nhân 

dân tạo phước, vì quốc gia tạo phước, phước báo đời sau sẽ rất lớn. Đời sau họ 

không phải nơi ba đường ác, đời sau họ ở trên trời. Cho nên ở địa vị cao có thể 

lên thiên đường, có thể xuống địa ngục. Phải nghiêm túc suy nghĩ là thiên đường 

tốt  hay  địa  ngục  tốt,  do  bản  thân  quí  vị  lựa  chọn.  Nếu  như  quí  vị  phóng  túng, 

hưởng thụ vậy thì đi đến địa ngục, nếu như quí vị thực sự ngồi trên địa vị này vì 

nhân dân, vì quốc gia tạo phước, thì quí vị đến thiên đường. 

“Nhận hối lộ  đã thuộc hành vi trộm cắp”, đây chính là hành vi trộm  cắp, 

đây chính là tạo ác nghiệp. Huống lại hãm hại người khác, oan uổng tổn hại trung 

lương. “Hãm” là vu hãm, hãm hại người tốt! Vì sao hãm hại họ? Có lẽ tặng hối lộ 

không đủ  nhiều, đến gây phiền phức. “Uổng” là không ngay thẳng. “Trung” là 

kính sự trực hạnh, phụng công vong tư. “Lương” là thiện lương. Họ ở địa vị cao, 

phía  dưới  thực  sự  có  người  tốt,  người  tốt  nhưng  muốn  đuổi  họ  đi,  vậy  là  phải 

dùng cách hãm hại, muốn giáng thêm tội cho họ thì không có lỗi gì không làm. 

Hãm hại những người này, những người này đều là người tốt, đều là người chánh 

trực,  nếu  như  bị  hãm  hại,  họ  không  rõ  nhân  quả,  họ  không  học  Phật,  oán  hận 

trong lòng, oán hận này chính là đời sau phải báo thù. Quí vị đời này hãm hại họ, 

đời sau lúc gặp lại họ hãm hại quí vị, gọi là oan oan tương báo. Đời đời kiếp kiếp 

oán thù này giải không ra, phiền phức lớn lắm rồi! 

Phật Bồ Tát thường dạy chúng ta oan gia nên giải không nên kết. Quá khứ 

ngu si không có trí tuệ, nên kết những oán thù này, nhất định phải nghĩ cách hóa 

giải nó hết, không kết oán thù với người ta nữa. Quí vị gặp được người học Phật 

634  Tập 522 



gặp được người đã hiễu rõ, quí vị hãm hại họ, họ không thù oán. Họ lùi bước thì 

thôi vậy, hoặc là đi xa nơi phương khác, tuyệt đối không oán hận. Quí vị có tội 

hay không, có tội. Kết tội với ai? Kết tội với quần chúng. Vì đây là người tốt, họ 

vì chúng sanh phục vụ, hiện tại nói họ vì nhân dân phục vụ, lúc quí vị hãm hại họ, 

nhân dân mất đi một người thực sự có thể giúp đỡ họ, nếu như nói là người đó 

cũng tại vị, cũng làm việc, họ có thể lợi ích biết bao nhiêu người, tội này lớn biết 

bao. Thời gian lợi ích bao lâu thì nhân dân có thể hưởng phúc của người đó. Hiện 

tại quí vị hại rồi, nhân dân mất đi lợi ích, nợ tính từ đây vậy. Đối với người bị hại 

đó, người đó là một vị Bồ Tát, họ không sao, không oán thù, đối với họ không 

sao cả. Nhưng đối với nhân dân thì món nợ này trách nhiệm nhân quả quí vị phải 

chịu. Nếu như họ làm việc, làm việc tốt, sự ảnh hưởng càng lớn, thời gian càng 

dài, tội của quí vị càng nặng.  Quí vị đã đoạn mất cơ duyên không cho họ giúp đỡ 

nhân dân, trách nhiệm nhân quả phải gánh chịu.  Món nợ này tương lai sau khi 

chết đến nơi Diêm Vương để mà tính sổ. Đó mới là điều đáng sợ! Làm sao có thể 

làm  những  việc  đó?  Thực  sự  là  người  tốt,  quí  vị  lại  đoạn  mất  tiền  đồ  của  họ. 

Chúng tôi nói là thực sự người tốt, không những không oán hận, họ còn cảm kích 

quí vị, vì sao cảm kích quí vị ? tâm họ đã tận rồi, tâm vì quốc gia, vì nhân dân 

phục  vụ  đã  chu  đáo  rồi,  nhưng  sự  thì  sao,  sự  bị  quí  vị  làm  cho  sập  đổ  hết.  Nói 

cách khác tâm của họ đã tận tụy rồi, sự việc không cần làm nữa, quí vị không cho 

họ cơ hội làm, họ không cần làm nữa, đối với họ có lợi không có hại. Làm việc 

rất vất vả, họ không cần vất vả nữa, cho nên quí vị nên quan sát nhiều mặt, quí vị 

liền  hiểu  rõ  quí  vị  tạo  tội  nghiệp  là  tội  nghiệp  như  thế  nào,  kết  tội  với  những 

người nào. Chúng ta dùng cổ nhân để ví dụ, Tần Cối giết Nhạc Phi, Nhạc Phi là 

một phàm phu không học Phật Pháp, ông ta sẽ oán hận, tương lai ông ta sẽ báo 

thù. Nhạc Phi được giáo dục luân lý đạo đức biết rõ trung quân ái quốc, bị giết sẽ 

không oán hận, vậy kết tội kia từ đâu mà kết tội? Quí vị không giết hại Nhạc Phi, 

ông ta bảo hộ quốc gia đó không bị sĩ nhục, ông ta là người tốt. Quí vị giết hại 

ông ta rồi, kết quả sau đó là gì? quí vị hướng Kim xưng thần. Lúc đó Kim sợ nhất 

chính là Nhạc Phi, nên sau khi giết Nhạc Phi rồi, quốc gia bị sĩ nhục, dân tộc chịu 

sĩ nhục. Tội lỗi này nặng lắm. Cho nên trước sau mọi mặt quí vị phải nghĩ cho 

thông thì quí vị sẽ không dám làm những việc đó. Ở địa vị càng cao, con đường 

trước sau, cửa trước cửa sau, hướng phía trước mà đi là thiên đường, hướng phía 

sau mà đi là địa ngục.Vấn đề là ở đây vậy, quí vị đi theo phương hướng nào, quí 

vị không thể không biết. 

Người ác như vậy tật đố hiền nhân, hãm hại trung lương, lời của người này 

ắt sẽ giảo nịnh bất trung, a dua theo vinh, phỉ báng lương thiện, oan uổng tội cho 

Tập 522  635 



người, miệng lòng bất nhất. Nên nói “tâm khẩu các dị, cơ ngụy đa đoan”, họ nhất 

định là loại người này, đố kị người hiền tài. Người ác tại vị, người hiền tài phải đi 

đến nơi nào? Vào thời xưa họ đều ẩn cư hết. Đây cũng là tổ tông dạy vậy, vào 

thời đại này chỉ có minh triết giữ thân sống cuộc đời ẩn cư. Trong thời gian ẩn cư 

này,  đem  những  thứ  mà  bản  thân  học  được  truyền  trao  cho  vài  học  trò,  đó  là 

trường tư thục ngày xưa. Dạy  mấy người cũng tùy duyên, ba người năm người 

mười người hai mươi người, đem những thứ học được truyền lại. Bản thân không 

có cơ hội vì quốc gia dân tộc tận trung, hi vọng tương lai học trò của mình phục 

vụ cho đời sau, đây là tích đức lớn!  Đường này đi không thông thì đi con đường 

nào, khởi tâm động niệm vì quốc gia, vì dân tộc, vẫn là đang làm. Đây là người 

thực sự có trí tuệ, thực sự có đức hạnh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 523 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 04.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại 

Thừa Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 663, hàng thứ ba từ dưới đếm lên, bắt đầu 

xem từ câu thứ hai. 

“Thọ hối dĩ thuộc đạo hành, huống phục hãm nhân oan uổng, tổn hại trung 

lương, hãm giả vu hãm, hãm hại. Oan giả khuất dã, uổng giả tà khúc dã, trung giả, 

kính sự trực hành, phụng công vong tư, lương giả thiện dã. Như thị ác nhân, tật 

đố hiền giả, hãm hại trung lương. Kỳ nhân chi ngôn tất xảo nịnh bất trung. A du 

thủ vinh, phỉ báng lương thiện, uổng hãm nhân phi tâm khẩu bất nhất. Cố vân tâm 

khẩu các dị, cơ ngụy đa đoan.” 

Đây là nói tội ăn trộm. Từ trong trộm cắp sản sanh rất nhiều tội nghiệp, đều 

là  do  tâm  trộm  cắp  mà  nảy  sinh  ra.  Cho  nên  năm  ác  không  phải  chỉ  đơn  thuần 

phạm một loại. Bất cứ một loại nào cũng đều kéo theo nhau, rất nhiều ác nghiệp ở 

trong đó. Đây là một việc rất đáng sợ. Chỉ có Phật Bồ Tát nói về sự việc này một 

cách rõ ràng, nói thấu đáo thôi. Vì vậy trong cuộc sống hằng ngày của chúng ta, 

636  Tập 523 



nhất định không thể có tâm niệm lợi dụng người khác. Sự việc tuy nhỏ, nhưng nó 

là tâm trộm cắp. Tâm trộm này nếu như quí vị không chấm dứt nó, quí vị để nó 

tùy ý phát triển, tương lai có thể tạo thành tội nghiệp lớn. Bất cứ sự lợi dụng nhỏ 

nào, tâm niệm lợi dụng cũng không nên có, mới có thể giữ được giới trộm cắp. 

Kết tội của trộm cắp, trong giới luật nhà Phật nói rất rõ ràng. Quí vị lấy trộm tài 

vật của một người thì dễ, tương lai quí vị trả nợ trả cho một người. Nếu như quí 

vị lấy trộm, ví dụ như khu vực nơi chúng ta đang cư trú, công trình công cộng của 

khu vực này là của tất  cả những người trong khu vực này, đem  tiền  ra  kiến tạo 

công trình công cộng, quí vị phá hoại nó, quí vị lấy trộm nó, vậy kết tội này là gì? 

Tất  cả  những  người  trong  khu  vực  này  đều  là  chủ  nợ  của  quí  vị.  Quí  vị  trả  nợ 

không phải trả cho một người. Trong khu vực này có mấy trăm người tất cả đều 

là chủ nợ của quí vị. Tương lai quí vị đều phải trả cho mọi người. Quí vị xem có 

phiền phức hay không. Hiểu rõ được đạo lý này, như công trình công cộng của 

nơi này là chính phủ thiết lập, vậy là quí vị phải hiểu được. Ví dụ như điện thoại 

công  cộng,  quí  vị  lấy  trộm  nó  đem  về  nhà  để  dùng,  cư  dân  trong  huyện  đó,  ở 

Trung Quốc một huyện lớn hơn một triệu người, hơn một triệu người này đều là 

chủ nợ của quí vị. Vì thế quí vị phải nghĩ đến, nếu như là của quốc gia xây dựng 

nên, sự xây dựng này dùng tiền thuế của nhân dân cả nước để xây dựng nên, đồ 

vật  tuy  nhỏ,  nếu  như  quí  vị  lấy  nó  đem  về  nhà  để  dùng,  thì  chủ  nợ  của  quí  vị 

chính là quốc dân trong toàn quốc. Những người nộp thuế này toàn là chủ nợ của 

quí vị, trả không hết! 

Trộm cắp là tội rất dễ phạm, vô ý hay cố ý đều rất dễ phạm, nhưng quả báo 

sau này không thể tưởng tượng nổi. Trong giới luật Phật Giáo nói vật của thường 

trú, đó là gì? Người xuất gia thực sự, nếu như không phải thực sự xuất gia, hưởng 

thọ  tứ  chúng  đệ  tử  nhà  Phật  trong  mười  phương  cúng  dường,  không  làm  sự 

nghiệp của người xuất gia thật sự, đây chính là giới trộm cắp. Ăn uống cư trú đi 

lại của người xuất gia từ đâu mà có? Là thập phương cúng dường. Vậy nhân số 

thì  sao?  Đếm  không  hết!  Không  chỉ  là  một  trái  đất  này.  Quí  vị  xem  trong  kinh 

Phật thường nói khắp pháp giới hư không giới, không biết có bao nhiêu vị Phật, 

Phật không biết có bao nhiêu học trò, không biết có bao nhiêu thiện nam tín nữ 

quy  y  cửa  Phật,  cho  nên  đồ  vật  của  cửa  Phật  nhất  định  không  được  động  đến. 

Động đến rồi chủ nợ là khắp pháp giới hư không giới. Trong kinh Phật nói: quí vị 

phạm ngũ ngịch thập ác, tạo tội nghiệp như vậy Phật có thể cứu quí vị, trộm của 

thường trú, có khi nói là “tăng kỳ vật”, tức là đồ của người xuất gia dùng, Phật 

không thể cứu quí vị. Vì sao vậy? Chủ nợ của quí vị là khắp pháp giới hư không 

Tập 523  637 



giới. Điều này nên biết, cho nên xuất gia không dễ dàng gì. Tùy tiện xuất gia rất 

đáng sợ. 

Người xuất gia làm những việc gì? làm Phật sự. Phật sự là gì? Phật Thích Ca 

Mâu Ni thị hiện cho chúng ta gọi là Phật sự. Thị hiện điều gì? oai nghi phép tắc. 

Dùng cách nói của người xưa thì Phật Thích Ca Mâu Ni biểu diễn cho chúng ta là 

“thân  hành  ngôn  giáo”.  Đây  gọi  là  Phật  sự.  Đem  tất  cả  những  thiện  hạnh  biểu 

diễn ra hết, để cho xã hội đại chúng học tập. Phật Pháp là sư đạo, một đời dạy học, 

những điều quí vị dạy bắt buộc phải làm  ra trước. Quí vị chưa làm được người 

khác không phục, quí vị nói cho người ta nghe, người ta không tin tưởng. Nên quí 

vị phải làm trước, sau đó người khác thấy rồi, tin tưởng rồi, thỉnh giáo với quí vị, 

học tập theo quí vị, quí vị liền có thể dạy họ, đây là Phật sự. Nếu từ danh tướng 

chữ nghĩa này để giảng, Phật là giác ngộ, là trí tuệ, là giác ngộ; sự là sự nghiệp. 

Vậy Phật sự là gì? Là sự nghiệp giúp đỡ chúng sanh giác ngộ. Chúng ta thường 

nói sự nghiệp giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ gọi là Phật sự. Con người vì 

sao lại tạo ác? Vì mê hoặc. Mê hoặc họ sẽ tạo nghiệp. Giác ngộ rồi họ làm sao mà 

tạo nghiệp được? Con người trong lục đạo vì sao phải chịu khổ? Mê rồi thì chịu 

khổ, giác ngộ rồi họ không chịu khổ nữa, tức lìa khổ được vui. Sự việc mà Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  làm  suốt  đời,  mục  đích  là  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh  lìa  khổ 

được  vui.  Phương  pháp  là  giúp  chúng  sanh  phá  mê  khai  ngộ.  Cho  nên phá  mê 

khai  ngộ  là  phương  thức,  lìa  khổ  được  vui  là  mục  tiêu.  Phật  biết  được  lục  đạo 

luân hồi từ đâu mà có? từ mê mà có. Giác ngộ rồi liền thoát ly lục đạo. Người nào 

giác ngộ? từ bậc A la hán trở lên đã giác ngộ. Có thể nói tu đà hoàn là bắt đầu 

giác ngộ, nhưng tu hành vẫn chưa được viên mãn. Họ hướng đến phương hướng 

xuất ly lục đạo để đi, vẫn chưa ra được, đến tứ quả A la hán thì đi ra được rồi. 

Vĩnh viễn thoát ly lục đạo luân hồi, đây là Tiểu thừa. Đại Thừa Bồ Tát con đường 

họ đi là phải ra khỏi thập pháp giới. Con đường này càng dài hơn, mục tiêu càng 

xa hơn. Không phải lấy thoát ly lục đạo luân hồi làm mục tiêu, là thoát ly thập 

pháp giới. Vì thế Phật sự là gì chúng ta phải hiểu cho rõ. 

Đức  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  khi  tại  thế  hành  nghi  một  đời  của  ngài,  mọi 

người đều đã nhìn thấy rồi, học trò của Phật Thích Ca Mâu Ni, bất luận là hoc trò 

tại gia hay là học trò xuất gia, học trò tại gia họ còn phải chăm lo cho gia đình; 

hoằng pháp, hộ pháp đó là những sự việc của họ, đó là Phật sự. Học trò xuất gia 

chủ yếu là hoằng pháp. Kiến lập tăng đoàn, họ ở trong tăng đoàn nội hộ. Có tổ 

chức đoàn thể này rồi, tại gia đồng học làm ngoại hộ. Người xuất gia những ai là 

hộ pháp? Tuổi tác lớn rồi, giống như từ việc dạy học đã về hưu rồi. Trường học 

này có giáo viên, có nhân viên, giáo viên là người chủ yếu, chịu trách nhiệm chủ 

638  Tập 523 



yếu, giáo hóa chúng sanh. Còn có những công việc hành chính, về phương diện 

ăn mặc ở đi lại cần có người chăm sóc, những người về hưu làm những việc này. 

Hai chữ Phật sự này phải hiểu cho rõ, hiểu cho thấu đáo. Những công việc kinh 

sám cúng bái đó không phải là Phật sự. Phật Thích Ca Mâu Ni tại thế không làm 

những  việc  này.  Những  việc  này  rốt  cuộc  là  việc  gì?  Vì  sao  lại  biến  chất  biến 

thành như vậy? 

Tôi mới xuất gia chưa được bao lâu, lúc đó Đạo An lão pháp sư Đài Loan, 

tại hội Trung Quốc Phật Giáo, tổ chức một buổi hội thảo lớn chuyên về Phật học, 

mời tôi đi làm tổng chủ giảng. Tôi cùng Lão hòa thượng này kết pháp duyên, thời 

gian thân cận nhiều rồi, tôi từng thỉnh giáo ngài một vấn đề: nguyên do của Phật 

sự kinh sám, từ đâu mà có? Vì sao lại có sự việc này? Ngài nghĩ một lúc rồi nói 

với tôi, có lẽ do Đường Minh Hoàng làm ra. Làm sao lại là Đường Minh Hoàng 

làm ra việc này? Đường Minh Hoàng cũng là người rất tốt. Khai nguyên chi trị là 

thành tích trị nước rất tốt của thời nhà Đường. Nói đến Nhà Đường người ta liền 

hiểu  được  Trinh  Quán,  Khai  nguyên,  chính  trị  làm  rất  tốt.  Nhưng  Đường  Minh 

Hoàng từ khi cho Dương Quí Phi tiến cung, ông liền suy rồi, đọa lạc vào trong 

sắc tình, triều chính rất ít khi hỏi đến, loạn rồi, dẫn đến An Lộc Sơn tạo phản, gần 

như mất nước. May mà còn có mấy vị tướng quân đắc lực, nhóm của Quách Tử 

Nghi bình định được cuộc động loạn này, quân dân tử thương rất nhiều, trên mỗi 

chiến trường, những nơi đánh nhau này, ông xây dựng một ngôi chùa gọi là chùa 

Khai Nguyên. Cho nên Chùa Khai Nguyên rất nhiều nơi có tên chùa này, chính là 

chùa do Đường Minh Hoàng xây. Xây chùa này ý nghĩa là gì? Cũng giống như 

hiện nay chúng ta nói nghĩa trang liệt sĩ vậy, là để kỷ niệm những tướng sĩ trận 

vong trong chiến tranh, đều cùng một tính chất như vậy. Mời người xuất gia tụng 

kinh siêu độ, đại khái khởi nguyên là như vậy. Trên bày thì dưới làm, hoàng đế 

làm như vậy, những người bình thường trong nhà có người qua đời, cũng tìm hòa 

thượng đến tụng kinh, đó là gì? đó là việc phụ, không phải là sự nghiệp chính. 

Đây là kết duyên, nhưng chúng ta nghĩ đến thời đại đó người già qua đời có thể 

mời được pháp sư đến nhà tụng kinh siêu độ, nhất định phải là quý tộc, quý tộc 

giàu  có,  họ  mới  có  thể  lễ  thỉnh  được,  những  người  dân  thường  điều  không  thể. 

Pháp sư thường không ra khỏi cửa chùa. Có lẽ khởi đoan là từ đây, về sau dần 

dần  diễn  biến,  sự  việc  này  trở  thành  một  sự  nghiệp  phụ  của  nhà  Phật.  Mãi  cho 

đến đời nhà Thanh có lẽ vào nửa đời nhà Thanh dần dần liền thay chủ đổi ngôi, 

đây  là  sự  nghiệp  chủ  yếu  của  nhà  Phật  rồi.  Có  giảng  kinh  hay  không?  Có,  có 

giảng kinh. Giảng kinh có lẽ là việc phụ, trở thành nghiệp phụ rồi. Vào giữa năm 

Dân  quốc,  nhà  Thanh  mất  nước  đến  giữa  năm  Dân  quốc  dường  như  kinh  sám 

Tập 523  639 



Phật sự là sự nghiệp quan trọng nhất, có giảng kinh hay không đều không quan 

trọng, làm cho Phật Giáo từ trường học biến thành tôn giáo. Thực sự biến thành 

tôn giáo rồi. 

Quí vị không thể không thừa nhận Phật Giáo không phải là tôn giáo. Nó vốn 

là  giáo  dục,  từ  giáo  dục  trở  thành  tôn  giáo,  Trung  Quốc  thay  đổi  rồi,  Nhật  bản 

cũng thay đổi. Chúng ta xem xem Hàn Quốc, Á châu, những quốc gia Phật Giáo 

này cũng đều thay đổi hết. Phật Giáo trở thành một trong sáu tôn giáo lớn trên thế 

giới, oan uổng! Chúng ta học Phật hiểu rõ, hiểu thấu đáo rồi, làm thế nào để đem 

Phật  Giáo  quy  nạp  trở  về  dạy  học,  đây  là  sứ  mệnh  của  thế  hệ  chúng  ta,  trách 

nhiệm của chúng ta. 

Cho nên hiện nay Phật Giáo ở trong xã hội tôi nhìn thấy sáu loại hình thức 

khác nhau, loại thứ nhất là Phật Giáo giáo dục, Phật Giáo là giáo dục văn hóa đa 

nguyên, rất ít rồi.  Chúng ta đi theo  con đường này đi  rất vất vả, nhưng  cũng đi 

theo được rồi. Thứ hai chính là Phật Giáo tôn giáo, hoàn toàn trở thành tôn giáo 

rồi. Trong tôn giáo quan trọng nhất là cầu nguyện, những kinh sám Phật sự của 

Phật Giáo đều thuộc về cầu nguyện, đây là loại thứ hai. Thứ ba là Phật Giáo trở 

thành học thuật, tôi cũng từng tham gia. Khoa triết học trong trường đại học mở 

môn học Phật kinh. Năm xưa tôi ở Đài Loan học viện Trung Quốc Văn Hóa, tôi 

dạy ở đó mấy năm, dạy về triết học kinh Phật, đây là loại thứ ba. Thứ tư đó là xí 

nghiệp, giống như mở hệ thống cửa hàng vậy, cũng làm rất náo nhiệt, nó có một 

tổng bộ, có rất nhiều tiệm rải rác, thậm chí rải khắp cả thế giới, làm những việc 

của  một  xí  nghiệp  nhưng  cũng  là  Phật  Giáo.  Thứ  năm  Phật  Giáo  tham  quan  du 

lịch,  đây  là  điều  gần  đây  mới  thấy,  đó  là  chùa  xây  dựng  ngay  nơi  vùng  đất  đó, 

mục đích chủ yếu là tham quan du lịch. Loại cuối cùng là Phật Giáo tà giáo, họ 

dùng chiêu bài Phật Giáo, nhưng Phật Giáo không thừa nhận họ. Ít nhất hiện nay 

trên trái đất Phật Giáo có sáu loại hình thái khác nhau. Chúng ta không thể không 

rõ ràng. 

Nhưng tôn giáo có phiền phức, vì sao vậy? Người hiện nay trình độ tri thức 

thông thường đã nâng cao, cho nên người mù chữ ít, không giống như trước đây 

trong xã hội người đi học rất ít, cho nên người không có văn hóa chiếm đại đa số. 

Đặc  biệt  là  nông  dân,  nông  thôn.  Hiện  nay  trường  học  phổ  biến  rồi,  thế  là  tin 

tưởng khoa học, không tin tưởng những tôn giáo này, người tín ngưỡng tôn giáo 

càng ngày càng ít. Đây là điều năm ngoái tôi thăm viếng Vatican, giáo chủ Giáo 

Đình Đào Nhiên nói với tôi, họ có thống kê, mười mấy năm gần đây người tín 

ngưỡng tôn giáo càng năm càng ít, cho nên họ rất lo lắng. Nếu như tiếp tục như 

vậy, sau 20 năm 30 năm có thể người tín ngưỡng tôn giáo rất ít rồi, tôi nghe lời 

640  Tập 523 



này rồi tôi kiến nghị với mọi người, tôi nói năm xưa tôn giáo lúc những vị giáo 

chủ sáng lập tôn giáo, vì sao lại có nhiều người tin tưởng như vậy, có nhiều người 

đi  theo  như  vậy,  mà  truyền  đời  này  qua  đời  khác  có  thể  truyền  đến  mấy  ngàn 

năm, mấy trăm năm. Điều này là duyên cớ gì? Chúng ta bình tĩnh để tư duy, để 

quan sát sẽ phát hiện ra, ngày xưa giáo chủ đầu tiên sáng giáo là dạy học. Kinh 

điển  là  lúc  đó  họ  giảng  được  ghi  chép  lại.  Trong  Cơ  đốc  giáo  nhưng  Moses, 

Jesus; Islam giáo như Muhammad, Phật Giáo đức Phật Thích Ca Mâu Ni đều dạy 

học.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  dạy  học  thời  gian  dài  nhất  là  49  năm.  Muhammad 

dạy học 27 năm, chúng ta tin tưởng Moses cũng có hai ba mươi năm, Jesus dạy 

ba năm bị người ta hại chết. Những việc họ làm dùng lời hiện tại để nói là giáo 

dục  xã  hội.  Cho  nên  có  thể  hấp  dẫn  được  nhiều  quần chúng  như  vậy.  Hiện  nay 

đến thời đại chúng ta, dường như hoàn toàn hướng đến cầu nguyện, cầu nguyện 

có  kết  quả  không?  Hiện  tại  được  khoa  học  chứng  minh  cầu  nguyện  có  kết  quả. 

Căn cứ theo lý luận cầu nguyện là ý thức tập thể. Điều này gần đây khoa học mới 

phát hiện, là ý thức. Chính là tư duy tưởng tượng của con người, năng lượng này 

rất lớn, người ta đều sơ suất mất. Loại năng lượng này vượt qua hiện tượng vật 

chất, nhưng con người không tin. Quí vị xem những tai họa này mọi người chúng 

ta cùng cầu nguyện, tai nạn này liền hóa giải được. Sự thật thì sao? Sự thật là như 

vậy. Nhưng con người không tin tưởng. Người ta nói quí vị tạo tin đồn bậy bạ, 

căn bản là không có tai họa, quí vị cũng không đưa chứng cứ ra được, cho nên 

người ta cho rằng đây là mê tín. Đó chỉ là tin đồn, lừa gạt mọi người. Cho nên 

chúng ta nghĩ xem quá khứ những vị sáng giáo, những vị đại đức này vẫn phải 

quay trở lại đi con đường cũ  của họ. Tôn giáo phải lấy giáo dục làm  chủ. Giáo 

dục là giúp đỡ người ta phá mê khai ngộ. Điều này đối với hóa giải tai nạn là trị 

cả ngọn lẫn gốc. Cầu nguyện là trị ngọn, không phải trị gốc. Là trị nhất thời, thời 

gian dài rồi hiệu quả sẽ không còn nữa. Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật đã 

làm thí nghiệm này ở hồ Tỳ Bà. Đó là chứng minh rồi. Một lần cầu nguyện nước 

trong hồ thực sự sạch sẽ được nửa năm. Nhưng sau nửa năm lại khôi phục như 

cũ, bẩn trở lại. Trong tôn giáo thì cũng tốt. Cầu nguyện này là không gián đoạn, 

rất  nhiều  tôn  giáo  tổ  chức  cầu  nguyện  tập  thể,  một  tuần  lễ  làm  một  lần,  vậy  là 

đúng rồi. Còn có một số tôn giáo, bất luận là thân phận tại gia hay xuất gia, họ rất 

tinh tấn, mỗi ngày họ đều cầu nguyện. Islam giáo mỗi ngày quy định có năm lần 

cầu nguyện, tôi thấy phương pháp tu học của họ, lúc đó tôi ở Sigapore. Vì thế tôi 

nêu ra Tịnh Tông  chúng tôi niệm Phật, người công việc vô cùng bận rộn, chúng 

tôi dùng pháp thập niệm, mỗi ngày chín lần, thời gian rất ngắn, chỉ cần một hai 

phút,  nhưng  phải  một  ngày  chín  lần,  không  gián  đoạn,  rất  có  hiệu  quả.  Nương 

Tập 523  641 



theo phương pháp này, người tu học rất nhiều. Họ đến nói với tôi rất có hiệu quả. 

Chúng tôi đề xướng mười niệm chính là mười câu Phật hiệu: A Di Đà Phật, A Di 

Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật mười câu, lúc niệm niệm chậm một chút, 

dùng phương pháp này của Ấn Quang Đại sư rất tốt. Phật hiệu từ trong tâm sanh 

khởi  ra,  trong  miệng  niệm  ra.  Niệm  cho  rõ  ràng,  lỗ  tai  nghe  cho  rõ  ràng,  mỗi 

thanh niệm Phật  là âm thanh thứ mấy, ghi nhớ cho rõ ràng, chỉ là mười câu. Sáng 

sớm thức dậy sau khi rửa mặt súc miệng, mặt hướng về phía Tây chắp tay niệm 

mười câu danh hiệu Phật. Tối đến trước khi đi ngủ niệm mười câu. Vậy là hai lần, 

sáng tối hai lần. Ba bữa cơm, trước khi ăn cơm người ta tụng kinh cúng dường, 

chúng  ta  niệm  mười  câu  danh  hiệu  Phật,  vậy  là  năm  lần,  ba  bữa  ăn.  Buổi  sáng 

buổi  chiều  đi  làm,  làm  về,  đi  làm  trước  khi  làm  việc  niệm  mười  câu  danh  hiệu 

Phật trước rồi làm việc. Lúc tan sở, trước khi ra về dọn dẹp sạch sẽ, niệm mười 

câu danh hiệu Phật rồi ra về. Buổi sáng hai lần, buổi chiều hai lần, tổng cộng chín 

lần, không làm  mất thời gian, không làm lỡ  công việc. Bởi vì  một lần lúc niệm 

khoảng  hai  phút  là  đủ.  Không  khó!  Tập  thành  thói  quen.  Một  ngày  chín  lần, 

dưỡng thành thói quen, chắc chắn vãng sanh. 

Khi tôi ở Singapore, lúc đó thường đến nước Mỹ đến Canada, tôi liền đem 

phương pháp này giới thiệu cho mọi người. Phương pháp này trị ngọn không trị 

gốc, nhưng mỗi ngày phải có chín lần, hiệu quả trị ngọn đó rất lớn. Vì vậy công 

việc có bận rộn, tìm không ra thời gian tu hành, phương pháp này vô cùng hiệu 

quả. Islam một ngày năm lần, Tịnh Tông chúng ta niệm Phật một ngày chín lần, 

không câu nệ hình thức, lúc niệm mười lần danh hiệu Phật tất cả niệm đều buông 

xuống hết. Thời gian rất ngắn, tâm dễ dàng tập trung sẽ không tán loạn. Hiệu quả 

niệm  Phật  gọi  là  nhất  tâm  chuyên  niệm.  Trong  kinh  chúng  ta  thường  nói  “nhất 

hướng chuyên niệm”, một phương hướng một mục tiêu, chuyên, không tạp niệm. 

Phù hợp với phương pháp của Bồ Tát Đại Thế Chí “đô nhiếp lục căn, tịnh niệm 

tương tục”, không hoài nghi, không tạp niệm, không gián đoạn. Mười tiếng Phật 

hiệu liên tục, không gián đoạn. Đây là phương pháp rất tốt người người đều có 

thể làm. Thực sự muốn ngay trong kiếp này thành tựu, mục tiêu của Tịnh Tông, 

liền hi vọng tương lai có thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. 

Mấy  phẩm  kinh  văn  này  từ  phẩm  32  đến  phẩm  37,  là  những  phẩm  trong 

Kinh Vô Lượng Thọ nói về giới luật, đây là giới học. Chúng ta phải y giáo phụng 

hành.  Trong  phẩm  kinh  văn  này  giảng  năm  ác:  sát,  đạo,  dâm,  vọng,  tửu.  Nhất 

định không thể làm, phải nhớ kỷ. Sinh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc đều là 

người thiện, không có người làm ác. Cho nên chúng ta hiện tại bắt đầu phải đoạn 

ác tu thiện. 

642  Tập 523 



Chúng ta xem đoạn dưới, ông tiếp tục nói: nên nói “tâm khẩu các dị, cơ ngụy 

đa đoan”, trong miệng nói và trong tâm nghĩ không giống nhau. Nói thì rất hay, 

nhưng khác với điều họ nghĩ điều họ làm, là giả chứ không phải thật, đều là đang 

lừa bịp chúng sanh. 

Ở  trong  đây  “đoạt  thủ  lợi  ích,  cơ  ngụy  đa  đoan”.  Dưới  đây  có  giải  thích. 

“Nghĩa Tịch nói: cơ nghĩa là huyễn hoặc”, mê hoặc quí vị, “ngụy là lường gạt”. 

Cảnh Hưng nói: “cơ là cơ quan”, cơ quan là gì? Tức nịnh hót bợ đỡ, do thủ quân 

ý, năng hành cơ ngụy.” Cơ này là cơ tâm. Chúng ta thường nói là kế sách. Nhưng 

kế sách này là tà ác, là tổn người lợi mình. Loại tâm này gọi là cơ tâm. Chúng ta 

nghĩ xem thế gian này ai không có khởi tâm động niệm tổn người lợi mình. Đây 

gọi là cơ ngụy đa đoan. Dùng phương pháp lừa dối người khác, bản thân ở đó thu 

hoạch lợi ích. 

“Ngụy là lừa gạt”, quỷ kế lừa gạt. Như vậy lừa dối gạt gẫm, kiểu loại khác 

nhau,  nên  nói  cơ  ngụy  đa  đoan.  Hiện  tại  chúng  ta  thường  nói  là  hại  người  lợi 

mình, vậy là mọi người đều biết rồi. Khởi tâm động niệm làm thế nào để lừa gạt 

người khác. Làm thế nào làm cho danh lợi của người khác trở thành lợi ích của 

mình. Kẻ trên lừa gạt kẻ dưới, kẻ dưới lừa gạt kẻ trên, ví dụ như nói công ty, ông 

chủ lừa gạt nhân công, nhân công lừa gạt ông chủ. Ai ai cũng vì lợi ích cá nhân 

mà tính toán, vậy công ty này làm sao mà kinh doanh cho tốt được? 

Một  người  bạn  ở  Nhật  Bản  đem  đến  cho  tôi  một  đĩa  quang  để  xem.  Đĩa 

quang này được ghi tại Trung Quốc, có một xí nghiệp của Nhật Bản, ở Nhật bản 

rất  nổi  tiếng  -  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu.  Ông  kinh  doanh  hơn  50  năm  rồi,  rất  thành 

công. Biết bao lần khủng hoảng tiền tệ ông ta đều không bị cuốn vào, hôm qua tôi 

xem cái đĩa này rất cảm động. Từ nhỏ ông là con cái gia đình nghèo khó, cuộc 

sống vô cùng nghèo khổ, cho nên học một số những đạo lý làm người chân thật. 

Ông  suốt  đời  kinh  doanh  theo  bốn  chữ  “kính  trời  yêu  người”.  Mục  đích  kinh 

doanh của ông là kinh doanh chính là kiếm tiền. Kiếm tiền cho ai? Kiếm tiền cho 

nhân  công.  Coi  lợi  ích  của  nhân  công  là  lợi  ích  đầu  tiên  mà  công  ty  vận  hành. 

Cho  nên  nhân  công  rất  vui  mừng,  đều  ra  sức  làm  cho  ông  ấy,  coi  lợi  ích  của 

khách hàng là thứ hai, lợi ích của công ty đặt ra phía sau. Vì thế ông ấy trở thành 

ông chủ bất bại. Gian nan, nguy hiểm bao nhiêu, người khác đều thất bại rồi, ông 

ta vẫn kiếm được  tiền như vậy.  Ông  ấy coi nhân công của  công ty thành người 

một  nhà.  Đây  là  lý  niệm  kinh  doanh  của  ông  ấy.  Hoàn  toàn  nương  theo  Phật 

Pháp, nương theo giáo hối của Nho gia, đích thực chân thật, nghe lời, thật làm. 

Hãng hàng không Nhật gần như sắp đóng cửa rồi, không thể tiếp tục kinh doanh 

nữa,  mời  ông  đến  làm  tổng  giám  đốc,  một  năm  ông  đã  chuyển  từ  lỗ  sang  lợi 

Tập 523  643 



nhuận, tức đã cứu được hãng hàng không Nhật. Năm nay ông ấy cũng hơn 80 tuổi 

rồi. Tôi xem đĩa này rất cảm động. Đây là người thực sự biết làm kinh doanh, là 

người  kinh  doanh  của  thời  xưa.  Ông  nói  với  chúng  ta  người  phương  tây  kinh 

doanh xí nghiệp này, lợi ích của cổ phần đặt lên hàng đầu, lợi ích của công ty đặt 

lên hàng đầu. Nhân công là ai họ không quan tâm. Cho nên nhân công và ông chủ 

không  phải  một  lòng.  Ông  hoàn  toàn  học  được  là  học  từ  Trung  Quốc,  theo  lời 

giáo huấn của cổ thánh tiên hiền Trung Quốc để làm. Công ty này trên dưới một 

lòng. Đây là bí quyết để ông ấy thành công. Trị gia, trị quốc sự việc này, những 

lý niệm, phương pháp mà Đạo Thạnh Hòa Phu đã làm, đó là phương pháp ngày 

xưa Trung Quốc dùng trị gia: gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp. Dùng phương 

pháp này để điều hành công ty, công ty chính là một gia đình. Có lý gì lại không 

thành công được! Ông ta học được rồi, ông ấy làm được rồi, nên khởi tâm động 

niệm  là  quên  mình  vì  người.  Ông  không  phải  tổn  người  lợi  mình,  mà  là  quên 

mình vì người, ông đã từng xuất gia, lúc sự nghiệp hưng thịnh nhất, ông từ bỏ, 

ông đi xuất gia, danh tiếng lớn quá, người đến tìm ông quá nhiều, sau đó lại hoàn 

tục, bị người ta mời đến hãng hàng không Nhật bản để cứu giúp hãng hàng không 

Nhật. Ông làm tổng giám đốc của hãng hàng không Nhật Bản. 

Chúng ta xem tiếp câu văn dưới đây: “như thị ác nhân, vô luận tôn ty thượng 

hạ,  nội  ngoại  thân  sơ,  giai  khi  biển  trá  hoặc”,  điều  này  rất  giống  tả  thật  xã  hội 

hiện  nay.  nên  nói  “tôn  ty  trung  ngoại,  cánh  tương  khi  cuồng”,  “tương”  là  hỗ 

tương.  Nói thẳng  ra thì nhân này là gì? bản thân lừa  dối bản thân, đối  với bản 

thân mà cũng lừa gạt, vậy thì lừa dối người khác là lẽ đương nhiên thôi. Tâm thái 

như vậy sống  ở  thế  gian, quí vị  nói  xem  mê  mờ  biết  bao, họ  đáng thương biết 

bao. Khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác, giống như trong Kinh Địa Tạng nói: 

không có gì là không phải tội, không có gì là không phải nghiệp. Quí vị nếu hỏi ý 

nghĩa của sinh mệnh, giá trị của sinh mệnh, họ hoàn toàn không biết. Sau khi chết 

rồi đọa vào tam đồ. 

Dưới đây tiếp tục nói hai câu tiếp theo. 

“Sân nhuế ngu si, dục tự hậu kỉ, dĩ sân si nhị độc”, trong ba độc hai loại này 

giúp lớn lòng tham, tham không biết chán. 

Hội Sớ viết: “tam  ác tương tư”, vậy  là nguy rồi, tham  sân si  trở thành  một 

thể rồi. “Xí phát tà dục”, dục là dục vọng, tà là không bình thường, không chính 

đáng. Hấp thu tài sản người khác, muốn dồn cho mình, nên nói muốn cho mình 

ngày càng nhiều thêm vậy. Ngày xưa hạng người này có hay không? Có. Nhưng 

rất  ít,  không  thấy  nhiều.  Nói  cách  khác,  con  người  vẫn  còn  có  một  chút  lương 

tâm, lừa gạt người khác còn giữ lại cho người ta một ít, để họ có thể tiếp tục được 

644  Tập 523 



sống, hiện tại con người ta không như vậy nữa, lừa gạt người khác là hoàn toàn 

cướp đoạt hết, anh chết thì cũng đáng kiếp, anh đáng phải chết, vì sao vậy? Anh 

không bằng tôi, tôi mạnh hơn anh, tôi có tư cách sống tiếp, anh không đủ tư cách. 

Tâm lý hiện nay của con người là như vậy. Không những cướp đoạt tài sản người 

khác,  còn  muốn  đoạt  mạng  người  ta,  tội  ác  này  vậy  là  quá  lớn  rồi.  Đây  là  gì? 

tham sân si đạt đến đỉnh điểm. Dục vọng vĩnh viễn không có điểm dừng, đến cuối 

cùng nhất định là tàn sát lẫn nhau, quả báo của họ chúng ta có thể nghĩ ra được. 

Lúc con người đến cảnh giới này rồi thiên lý không dung. 

“Dục tham” thông thường nói tham dục, là tham ác vậy. Kinh Duy Ma nói: 

Thân  ai  làm  chủ?  Dục  tham  làm  chủ.  Thân  này,  căn  bản  của  thân  là  gì?  Người 

học Phật chắc chắn sẽ đáp là thức mạt na. Thức mạt na là gốc của thân. Thức mạt 

na là gì? là ngã kiến, ngã kiến chính là thân. Nhưng thứ vĩnh viễn không tách rời 

ngã  kiến  có  ngã  ái,  có  ngã  si,  có  ngã  mạn,  tham  sân  si.Vậy  gốc  của  thân  là  gì? 

Gốc  của  thân  chính  là  thân  và  tham  sân  si  kết  hợp  thành.  Là  một  thứ  như  vậy. 

Cho nên thân là gốc của tội ác. Giáo dục Thánh hiền biết được sự việc này, biết 

rất rõ ràng rồi.Thứ này quí vị có thể không buông xuống sao? Không thể được. 

Thế nên pháp mà Thánh hiền nhân chế ra là làm cho chúng ta tiết chế, tham sân si 

cũng được, nhưng phải có một tiêu chuẩn, không thể thái quá. Thái quá vậy là tạo 

tội nghiệp rồi. Điều này không thể không biết. Cho nên nhà Phật bất luận là Đại 

Thừa hay Tiểu thừa, vào cửa Phật phải phá thân kiến trước, thân kiến không phá 

thì không thể nhập môn, Tiểu thừa thân kiến phá rồi chứng quả Tu đà hoàn, Đại 

Thừa thân kiến phá rồi chứng sơ tín Bồ Tát của thập tín vị, cũng chính là trong 

kinh giáo thường nói 88 phẩm kiến hoặc đoạn rồi, trong Tiểu thừa chứng sơ quả 

Tu đà hoàn, trong Đại Thừa chứng Sơ tín vị Bồ Tát. Vậy mới thực sự nhập môn. 

Tiêu chuẩn nhập môn của Phật Pháp là ở đây. Tôi thường giảng, giảng mấy mươi 

năm rồi, người học Phật phải buông bỏ tự tư tự lợi, phải buông bỏ danh văn lợi 

dưỡng, phải buông bỏ ngũ dục lục trần, tham, sân, si, mạn, tôi giảng 16 chữ, 16 

chữ này quí vị đều làm được rồi, có nhập môn hay chưa? Chưa, đang ở ngoài cửa. 

Cho nên tôi thường nói tôi có thể dẫn người đến cửa, vào cửa thì sao? Vào cửa 

phải tiêu chuẩn của Phật. Tiêu chuẩn của tôi thì không được. Tiêu chuẩn của Phật 

chính là năm loại kiến hoặc: thân kiến, biên kiến, kiến thủ, giới cấm thủ, tà kiến. 

Những thứ này đều buông bỏ liền vào cửa. Nhưng chúng ta có thể làm được 16 

chữ trước đây, tự  tư tự lợi buông bỏ rồi, danh văn lợi dưỡng buông bỏ rồi, ngũ 

dục lục trần buông bỏ rồi, tham, sân, si, mạn buông bỏ rồi, phá kiến hoặc không 

khó,  nếu  như  16  chữ  này  buông  không  được,  kiến  hoặc  sẽ  không  dễ  đoạn,  nói 

cách khác, quí vị không nhập môn được. Bất luận tu học pháp môn nào, tám vạn 

Tập 523  645 



bốn ngàn pháp môn, đều không có phần của quí vị. Đây là điều chúng ta không 

thể  không  biết.  Chưa  đoạn  hoặc  có  thể  thành  tựu  chỉ  có  Tịnh  Tông,  đới  nghiệp 

vãng sanh, sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư, chỉ có một điều này. Cho nên những 

điều này chắc chắn không lừa dối người. Bản thân nhất định đo lường bản thân, 

tôi  có  thể  buông  bỏ  hay  không?  Nếu  có  thể  buông  bỏ,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn quí vị có thể chọn lựa. Thực sự không buông bỏ được vậy chỉ có Tịnh Độ 

niệm Phật  vãng sanh. Ngoài một điều này ra không có con đường thứ hai có thể 

đi được. Điều này không thể không biết. 

Chúng tôi học Phật học sáu mươi năm rồi, suy nghĩ xem, không được! Điều 

này  không  thể  dối  bản  thân,  thực  sự  không  được!  Điều  này  mới  làm  thế  nào? 

Kiên  quyết  thực  hành  niệm  Phật    chúng  sanh  Tịnh  Độ.  Những  kinh  khác  đều 

buông xuống rồi, chuyên học bộ kinh này, bộ kinh này bảo đảm đưa tôi đến Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc. Những kinh giáo khác đến Thế giới Cực Lạc mới học. 

Tôi đi là đi con đường này, đến Thế giới Cực Lạc đầu tiên là vô lượng thọ, thứ 

chúng ta có là thời gian, lại có môi trường tu học tốt, tôi tin rằng học bất cứ pháp 

môn nào cũng không khó. Tại thế gian này quí vị ngoài pháp môn này ra, quí vị 

nếu như lãng phí mất thời gian sức lực, vậy là sai rồi. Nói một câu mọi người dễ 

dàng thể hội, tám vạn bốn ngàn pháp môn, quí vị học bất cứ pháp môn nào, quí vị 

không bảo đảm thành tựu. Quí vị có thể đoạn phiền não sao? Quí vị có thể chứng 

đắc Tu đà hoàn sao? Quí vị có thể chứng đắc sơ tín vị Bồ Tát sao? Bản thân quí 

vị nghiêm túc nghĩ lại xem quí vị sẽ hiểu. Quí vị liền hiểu được điều đó thật khó. 

Không có nắm chắc, sự việc không chắc chắn thì không làm. Hà tất phải lãng phí 

thời gian, hà tất phải lãng phí sức lực! Pháp môn niệm Phật  của Tịnh Tông  có 

thể đới nghiệp vãng sanh, nên nhớ đó chính là cõi Phàm Thánh Đồng Cư. 

Đại sư Ngẫu Ích hướng dẫn chúng ta, cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm 

vãng sanh thì hài lòng rồi, đây là lời Đại sư Ngẫu Ích nói. Mọi người hỏi Ngài, 

ngài vãng sanh Thế giới Cực Lạc chứng phẩm vị như thế nào? Ngài nói tôi hạ hạ 

phẩm vãng sanh là tôi hài lòng rồi. Đây là lời của người có trí tuệ. Thực sự hài 

lòng sao? Thực sự hài lòng. Vì sao vậy? vì hạ hạ phẩm vãng sanh, sanh đến Thế 

giới Cực Lạc cũng làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, vậy thì làm sao không hài lòng 

được? Trong thế giới của chúng ta muốn làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, khó! Quí vị 

có  thể  thử  thử  xem.  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát  là  gì?  Là  không  chấp  trước,  không 

khởi  tâm,  không  động  niệm  mới  là  A  Duy  Việt  Trí  Bồ  Tát.  Không  phân  biệt, 

không chấp trước quí vị dễ hiểu, không khởi tâm, không động niệm quí vị nghe 

không  hiểu.  Thế  nào  gọi  là  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  nhỏ  nhiệm  quá. 

Bản thân chúng ta khởi tâm động niệm, bản thân không biết. Phật nói với chúng 

646  Tập 523 



ta  nếu  như  không  khởi  tâm,  không  động  niệm,  thì  thế  giới  này  không  còn  nữa. 

Thế giới này đến  như thế nào? Khởi tâm động niệm  mà  có. Cho nên quí vị chỉ 

cần nhìn thấy thế giới này vẫn còn thì khởi tâm động niệm của quí vị chưa dừng 

lại. Khởi tâm động niệm dừng lại thì thế giới này không còn nữa. Là giả, không 

phải thật. Tất cả những hiện tượng đều là một hiện tượng dao động. Hiện tượng 

này  được  nhà  khoa  học  hiện  đại  chứng  minh  rồi.  Toàn  thể  vũ  trụ  chính  là  dao 

động, hình mắt lưới, giống như mạng internet vậy. Nó là dao động. Nó vừa dừng 

lại toàn bộ đều không còn nữa. Khoa học phát hiện và những điều nói trong kinh 

Phật hoàn toàn tương đồng, vậy là rất khó, rất khó  rồi. Không khởi tâm, không 

động niệm, lục đạo không còn nữa, thập pháp giới không còn nữa. Quí vị nhìn 

thấy nhất chân pháp giới rồi. Quí vị sống nơi Cõi Thật báo trang nghiêm của Chư 

Phật Như Lai. Đó gọi là nhất chân pháp giới. 

Nói cách khác, ở đây nói một cách chân thật, năm xưa Hoàng Niệm Tổ ông 

nói với tôi, ông nói: trong thời đại  chúng ta đây, học  thiền không những không 

thể khai ngộ, ngay cả thiền định cũng khó đạt được. Giống như Lão hòa thượng 

Hư Vân, đây là người cuối cùng đắc thiền định, và khai ngộ. Học Mật, tam mật 

tương ưng hiện tại cũng không còn nữa, không có ai có thể làm được. Hiện tại chỉ 

còn lại một pháp môn này chính là pháp môn niệm Phật, đới nghiệp vãng sanh. 

Ngoài pháp môn này ra, các pháp môn khác tuy tốt, quí vị thử thử xem, quí vị có 

thể thành tựu không? Trong nước tôi nghe nói có người trách mắng tôi, nói pháp 

sư Tịnh Không chỉ đề xướng pháp môn Tịnh Độ. Tám tông phái khác ông đều 

không quan tâm đến, đang chửi tôi. Tôi bị oan! Không phải tôi không quản, tôi 

không có năng lực để học. Tôi hi vọng những người trách mắng tôi họ đi học, họ 

giỏi hơn tôi, cao hơn tôi. Hoa Nghiêm, Thiên Thai, Tam Luận, Pháp Tướng, họ 

đều  có  khả  năng,  tôi  không  có  khả  năng  này,  tôi  hi  vọng  mười  tông  phái  Đại 

Thừa Tiểu thừa của Trung Quốc  đều có thể quật khởi, đều có thể hồi phục, đều 

có  thể  phát  huy  rộng  khắp  trên  thế  giới  này.  Năng  lực  hiện  tại  của  tôi,  nói  thật 

lòng, chỉ có đới nghiệp vãng sanh tôi mới có thể làm được, ngoài ra tôi không thể 

làm được. Cho nên tôi nói với họ cái gì tôi cũng muốn học, lúc nào học? Sau khi 

vãng sanh về Thế giới Cực Lạc tôi sẽ học, tôi đến Thế giới Cực Lạc học. Thế giới 

Cực Lạc có thọ mạng tức là có thời gian, có thầy giáo tốt, có môi trường tu học 

tốt, tôi có thể học thành công. Nếu tại nơi đây tôi học những thứ đó vậy là sai rồi, 

học  không  thành  công.  Học  không  thành  công,  vậy  nhất  định  vẫn  phải  làm 

chuyện luân hồi lục đạo. Vậy không phải là sai rồi sao? Cho nên bản thân, con 

người quí nhất là có sự sáng suốt tự biết. Tôi biết bản thân tôi, biết được sức lực 

của mình, biết được năng lực của mình. Việc vượt qua năng lực trí tuệ của tôi, tôi 

Tập 523  647 



làm không được. Tôi cũng coi như là người từng trải, lúc còn trẻ Tông môn giáo 

môn tôi đều học qua, kết quả nghĩ ra không được, những đại kinh đại luận này tôi 

đều giảng qua, tôi biết giảng nhưng làm không được, làm không được cũng như 

nói tôi nương theo những pháp môn đó, tôi không thể liễu sanh tử xuất tam giới, 

vẫn phải tiếp tục làm việc luân hồi lục đạo, vậy là sai rồi. Ngày nay việc gì là việc 

lớn? không làm việc luân hồi lục đạo nữa, đó mới là việc lớn đầu tiên, cũng chính 

là không tạo nghiệp luân hồi nữa. Nghiệp luân hồi không thể tạo, nghiệp địa ngục 

càng không được tạo. Nghiệp địa ngục là gì? Sát, đạo, dâm, vọng, tửu, tham, sân, 

si, mạn, nghi. Đây là nghiệp địa ngục, quí vị dám tạo sao? Quí vị xem trong bộ 

kinh  này  Phật  dùng  kinh  văn  dài  như  vậy  để  khuyên  răn  chúng  ta.  Đây  là  Đức 

Phật từ bi vô cùng. Đoạn này giảng rõ ràng thế nào là thân. Thân là gì? tham, sân, 

si, mạn, nghi là thân. 

Lại Hội Sớ viết: “dục hải thâm quảng, bất tri yếm túc”. Dục là dục vọng, hải 

là tỷ dụ. Dục vọng lớn như biển vậy, nó sâu vô đáy, nó rộng vô biên, không có 

khi nào thấy đủ. Ai thấy chán đối với dục vọng rồi, ghét bỏ rồi, biết đủ rồi, người 

này vĩ đại, người này quay đầu rồi. Người này chắc chắn ngay trong đời này nhất 

định sẽ siêu việt lục đạo luân hồi. Chỉ cần họ đối với dục vọng biết đủ chán rồi, 

mãn nguyện rồi, họ liền có thể xuất ly lục đạo luân hồi. 

“Vô tôn vô bi, vô phú vô bần, duy cầu thu tích, tào tập bôn ba, cố vân dục 

tham đẳng.” Mấy câu này, phía sau đều có giải thích. Sự việc dục vọng này ai ai 

cũng có, cho dù là sang, cho dù là hèn, tất cả đều có, người nào không có dục 

vọng? Người giàu có cũng vậy, người nghèo hèn cũng vậy, chỉ muốn tích chứa. 

Tích chứa là thứ mà trong dục vọng họ muốn có được. “Tào tạp bôn ba”, từ sáng 

đến tối vì sao mà bôn ba? Chính vì dục vọng. Con người nếu như không có dục 

vọng, tâm liền định. Từ sáng đến tối bận rộn bôn ba là vì điều gì? Cổ nhân nói rất 

hay, vì hai chữ danh lợi, không vì danh thì cũng vì lợi. 

“Muốn chiếm hữu nhiều” nên nói “tham muốn có nhiều”, Phật dạy chúng ta, 

người học Phật phải phá kiến hoặc, trong kiến hoặc có biên kiến. Biên ngày nay 

chúng ta nói là “đối lập”, hai bên. Đây là sai lầm. Có thể nói đây là tất cả những 

điều  “xung  đột”,  mà  hiện  nay  nói,  là  căn  nguyên  của  đấu  tranh,  chiến  tranh. 

Chúng ta muốn tiêu trừ xung đột phải bắt tay từ đâu? Phải hóa giải đối lập, không 

đối lập với  mọi người, không đối lập với  mọi việc, không đối lập với mọi vật, 

không đối lập chính là một thể, một thể là không đối lập. Không biết được một 

thể thì tự nhiên đối lập. Thế nên đây là gen của xung đột. Không học Phật thì làm 

sao  hiểu  được  những  đạo  lý  này?  Làm  sao  biết  được  vấn  đề  này  nghiêm  trọng 

như vậy. Nó đem lại cho chúng ta họa hoạn vô cùng. 

648  Tập 523 



Thân  kiến  chúng  ta  không  buông  bỏ  được,  nhưng  điều  này  chúng  ta  phải 

buông  bỏ.  Không  đối  lập  từ  trên  sự  mà  nói  là  không  thể  có  ý  niệm  chiếm  hữu. 

Chẳng  những  không  chiếm  hữu  ngay  cả  ý  niệm  khống  chế  cũng  không  có.  Đối 

với  tất  cả  người,  việc,  vật  nhất  định  không  có  tâm  khống  chế,  không  có  chiếm 

hữu, không có chi phối. Tâm quí vị tự tại biết bao, tâm quí vị thanh tịnh biết bao. 

Vì sao vậy?  như vậy  mới có thể làm  cho dục vọng của bản thân dần dần giảm 

xuống rồi hóa giải được. Dục vọng không còn nữa. Chư vị nghĩ xem chi phối là 

dục vọng, theo phương hướng nó phát triển là quyền thế. Khống chế là dục vọng, 

chiếm hữu là dục vọng, tất cả đều buông bỏ liền được giải thoát. Buông bỏ tất cả 

những thứ này, thân kiến dần dần sẽ được nhìn thấu. Chúng ta mới có thể nhập 

môn, nếu không thì nhập môn không được. Học Phật học cả đời cũng không nhập 

môn  được.  Quí  vị  nói  xem  có  oan  uổng  hay  không!  Vì  sao  không  nhập  môn 

được? Cửa thứ nhất là năm loại kiến hoặc tuy thân kiến được đặt lên hàng đầu, nó 

là  chủ.  Thân  kiến  phá  rồi  thì  bốn  thứ  sau  không  còn  nữa.  Nhưng  thực  sự  nếu 

muốn  phá  kiến  hoặc  thì  điều  đầu  tiên  phải  bắt  đầu  từ  thân  kiến.  Sau  đó  là  kiến 

thủ,  giới  thủ,  sau  nữa  chính  là  tà  kiến,  đến  cuối  cùng  thân  kiến  phá  được  rồi. 

Không còn chấp trước thân này là ta nữa, quí vị thực sự nhập vào Đại Thừa rồi. 

Ngã  là  gì?  khắp pháp  giới  hư  không  giới  là  ta,  quí  vị  thấy  được  pháp  thân 

rồi. Thân thể này là một chút, một tế bào trong pháp thân. Quí vị bỗng nhiên giác 

ngộ rồi. Vậy toàn thân của ta thì sao? Toàn thân là khắp pháp giới hư không giới, 


tâm  lượng  quí  vị  lập  tức  được  khai  mở.  Cho  nên  tâm  bao  thái  hư,  lượng  khắp 

pháp giới, là thật không phải là giả. 

Hoàn Nguyên Quán  của Hiền Thủ quốc sư nói ba loại chu biến, loại thứ ba 

là “hàm dung không hữu”. Thân kiến vừa phá được cảnh giới này lập tức hiện 

tiền. Quí vị tìm ra được chân ngã rồi. 

Dưới  đây  kinh  văn  nói.  “Muốn  chiếm  hữu  nhiều,  nên  nói  là  tham  dục  có 

nhiều.” Vì tranh giành lợi hại lẫn nhau, tổn người lợi mình, nên nói “lợi hại thắng 

phụ”, thế là “kết phẫn thành thù”, oan gia trái chủ từ đâu mà có? Từ đây mà có. 

Quí vị kết oán với người ta, quí vị kết thâm thù đại hận với người ta, quí vị muốn 

chiếm tất cả những gì người ta có chiếm đoạt rồi biến thành của mình, đoạt tài vật 

của họ lại còn hại mạng họ, thù này liền kết thành rồi, kết phẫn thành thù. Vì sao 

tranh giành nhau? Đều vì lợi, hại. Không có lợi hại xung đột thì sẽ không tranh 

nhau.  Cho  nên  trong  cuộc  đời  chúng  ta  làm  người,  nên  làm  cho  được  như  thế 

nào? Làm được không tranh với người, quí vị liền có thể cư xử với người, bất cứ 

người nào quí vị đều có thể cư xử hòa thuận. 

Tập 523  649 



Lúc tôi còn trẻ xuất gia chưa được bao lâu, có một số người cũng rất thương 

yêu tôi, lúc đó quản trưởng Hàn hộ  trì tôi, họ  thấy quản trưởng Hàn độc đoán, 

chuyên quyền, trong lòng đều không phục,  muốn khuyên tôi xa rời bà ta, họ sẽ 

tìm  cho  tôi  một  nơi  khác  cho  tôi  ở  rồi  hộ  trì  tôi.  Họ  đều  nói  quản  trưởng  Hàn 

người này rất khó sống, tôi liền nói với mọi người. Tôi có thể sống với người khó 

sống nhất, vậy thì người trong thiên hạ tôi đều có thể sống được. Cho nên tôi theo 

bà cũng tốt. Bà ngày ngày dày vò, tôi đều có thể chịu được, tu nhẫn nhục ba la 

mật. Vì sao có thể sống với bà, ba mươi năm rồi vẫn còn sống rất tốt? không có 

xung đột. Thứ bà ấy cần tôi không cần, thứ tôi cần bà ấy không cần. Vậy là dễ 

dàng rồi. Bà ấy cần danh, danh cho bà ấy, bà ấy cần quyền lực, chúng tôi lúc đó 

có cái thư viện, mời bà ấy làm quản trưởng, quản trưởng cho bà ấy làm, bà ấy có 

danh, có quyền, thập phương cúng dường đều cho bà ấy, bà đều cần, đều cho bà 

ấy. Tôi cần gì? Tôi cần mỗi ngày lên bục giảng kinh, việc này bà ấy lại quan tâm 

rất chu đáo. Giúp tôi ba mươi năm giảng kinh không gián đoạn, đây là công lao 

của bà ấy. Những thứ tôi cần bà ấy đều chuẩn bị giúp tôi, những thứ bà ấy cần tôi 

đều cho bà ấy. Hai người chúng tôi rất dễ để ứng xử với nhau. Nếu như thứ tôi 

cần bà ấy cũng cần, thứ bà ấy cần tôi cũng cần vậy thì ngày ngày đánh nhau rồi. 

Vậy là không thể không đấu tranh. Cho nên nhất định phải biết. Thứ tôi cần bà ấy 

không cần, thứ bà ấy cần tôi không cần. Chúng tôi không có lợi hại xung đột. Cho 

nên  mới  có  thể  đối  đãi  hòa  thuận.  Ba  mươi  năm  hợp  tác  bạn  bè  thật  không  dễ 

dàng. Trong môi trường an định mà trưởng thành. Chúng ta phải luôn luôn nghĩ 

đến, sự việc này nghĩ thông rồi, nghĩ thấu rồi, thì không còn tạo nghiệp nữa. Biết 

cách đối với bất cứ người nào cũng đều tôn kính, tôn kính từ nội tâm, không có 

phân biệt, không có chấp trước, cuộc đời này chúng ta mới có thể giải thoát, mới 

có  thể  hóa  giải  được  tất  cả  những  oan  nghiệp  trong  đời  trước  và  đời  này.  Trên 

đường bồ đề chướng ngại đã giảm dần rồi. 

Oan  thân  trái  chủ  là  phiền  phức  nặng  nhất,  chướng  ngại  lớn  nhất.  Quí  vị 

không thể hóa giải đặc biệt là lúc lâm chung, họ không để cho quí vị vãng sanh. 

Vì sao vậy? vì họ muốn báo thù. Nợ mạng thì phải đền mạng, nợ tiền thì phải trả 

tiền, họ  muốn báo thù. Cho nên trong hiện tại không nên kết oán với bất cứ ai. 

Điều này quan trọng hơn bất cứ điều gì. Lúc nào chúng ta thực sự giác ngộ rồi, 

quí vị sẽ thấy tất cả mọi người đều là Bồ Tát. Tất cả sự việc đều là Phật sự, đều là 

giúp đỡ chúng ta giác ngộ, đều là giúp đỡ chúng ta tiêu trừ nghiệp chướng. Đặc 

biệt là chúng ta sinh sống trong thời đại này. Tin tức có được từ ba bên bốn bề 

đều là năm 2012, lời tiên tri về tai nạn của Maya, năm 2012 sắp đến rồi, có thể 

xảy ra hay không? Khoa học nói với chúng ta, một nửa số nhà khoa học cho rằng 

650  Tập 523 



có khả năng, nhưng một nửa khác cho rằng chưa chắc. Chúng ta phải ứng phó thế 

nào? Đương nhiên chúng ta không hi vọng tai nạn này sẽ xuất hiện, sẽ là thật. Bởi 

vì tai nạn này là đại tai nạn có tính hủy diệt toàn thế giới. Kiểu tai nạn này, trong 

thế gian này đã chuyền tai nhau mấy trăm năm rồi. Chúng ta trong đời này gặp 

phải, nếu như là người tu hành thực sự, gặp phải sự việc này là việc tốt. Vì sao 

vậy?  gọi là nghịch tăng thượng duyên. Phật môn có một câu nói là “khắc kỳ thủ 

chứng”. Khắc định thời gian tôi nhất định phải chứng quả. Hiện tại kỳ hạn này, 

sang năm là ngày 21 tháng 12 đó chính là thời gian một năm. Thời gian một năm 

này,  tôi  nhất  định  phải  lấy  được  điều  kiện  vãng  sanh.  Điều  kiện  gì?  công  phu 

thành  phiến,  nhất  định  vãng  sanh.  Phải  đặt  điều  này  lên  hàng  đầu.  Còn  có  điều 

này tôi yêu thích, điều kia tôi ghét bỏ, vậy là vãng sanh không được. Tất cả oán 

kết toàn bộ phải hóa giải nó. Phương pháp hóa giải không có gì khác, bản thân 

phải hạ mình xuống, phải khiêm nhường, phải tôn kính người khác. Đây chính là 

gì? Phật Bồ Tát, quí vị thành Phật rồi. 

Ai khiêm nhường nhất? Phật khiêm nhường nhất. Phật là tâm gì? Trong kinh 

nói  là  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Chúng  ta  phải  nỗ  lực,  hi  vọng  trong  một  năm 

này  làm  được  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác.  Thanh  tịnh  thế  nào?  Không  còn  chấp 

trước liền thanh tịnh, không còn phân biệt liền bình đẳng. Không khởi tâm không 

động niệm liền giác rồi. Dùng phương pháp gì? Một câu niệm Phật. Diệu không 

thể  nói!  Người  này  tôi  hận  nhất,  tôi  ghét  nhất,  tôi  gặp  họ  A  Di  Đà  Phật,  vậy 

không phải là lập tức giải quyết rồi sao. Tám vạn bốn ngàn pháp môn làm gì có 

pháp môn nào diệu kỳ như vậy! Người đó tôi thích A Di Đà Phật, thích cũng phải 

buông tình chấp xuống, tình chấp không buông xuống được, phiền phức lớn rồi. 

Bất luận đối với tình chấp, hay đối với oán hận, một câu A Di Đà Phật san bằng 

hết, hóa giải hết. Tất cả mọi người đều là A Di Đà Phật, tất cả sự việc đều là A Di 

Đà Phật. Tất cả vạn pháp vẫn là A Di Đà Phật. Ý nghĩa của câu danh hiệu A Di 

Đà Phật này, chúng ta học bộ kinh này rồi cũng hiểu được ít nhiều. Thật là công 

đức thù thắng rộng lớn vô biên. Pháp môn này diệu tuyệt rồi! 

Niệm  niệm  không  rời  A  Di  Đà  Phật,  đây  là  tôi  thường  thường  khuyên  răn 

mọi người, đặt A Di Đà Phật vào tâm, đem những thứ lộn xộn trong tâm đều quét 

dọn sạch hết. Trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra không có cái 

gì cả. Quí vị có thể không vãng sanh được sao? Điều này quan trọng hơn bất cứ 

điều gì. Hơn nữa thời gian của chúng ta chỉ còn có một năm. Một năm này chúng 

ta đã thành Phật rồi. Tâm của chúng ta thực sự đổi thành Phật A Di Đà, không 

phải  quí vị  thành Phật  rồi  sao?  Không  thể  đặt  A  Di  Đà  Phật  ở  trong  tâm,  trong 

tâm vẫn còn vọng tưởng, vẫn còn tạp niệm, sai rồi. Những thứ này là luân hồi, gọi 

Tập 523  651 



là tâm luân hồi. Trong lòng chỉ có A Di Đà Phật, đây là Thế giới Cực Lạc, là tâm 

A Di Đà Phật, không giống nhau! Tức xem chúng ta có chịu đổi nó lại hay không. 

Thời gian bức bách như vậy, đây không phải là nói chơi, nhất định phải thật làm. 

Những sự việc trong kinh giảng đều là hiện tượng xã hội. Chúng ta hi vọng ở đây 

từ  đây  vượt  ra  được,  vì  lợi  hại  tương  tranh,  chúng  ta  buông  bỏ  lợi  hại,  không 

tranh với người, không cầu ở đời. Chúng ta dùng tâm Phật, tâm Phật A Di Đà xử 

sự, đối nhân, tiếp vật. Tâm Phật A Di Đà là gì? Nguyện chính là tâm, tâm chính 

là nguyện. 48 nguyện chính là tâm Phật A Di Đà. Việc tổn người lợi mình không 

được làm. Đây chính là điều chúng ta thường nói tổn người lợi mình. Việc chúng 

ta phải làm  là gì? là quên  mình lợi người. Vì sao vậy? Vì đây là Phật A Di Đà 

làm. Phật A Di Đà làm, chúng ta phải làm. Phật A Di Đà không làm nữa, chúng 

ta không làm. Đây là đi theo Phật A Di Đà. Nếu như lợi hại hơn thua không chịu 

buông xuống, thế là kết phẫn thành thù, quí vị đã kết oán với người ta rồi. Quí vị 

kết oán này, quí vị hiểu được sau này sẽ có báo ứng, thậm chí nước mất nhà tan, 

tất cả đều không quan tâm. Đây là người hiện tại mê hoặc điên đảo làm những sự 

việc này. Nên nói “phá gia vong quốc, bất cố tiền hậu”, tiền hậu là nói nhân quả, 

nhân quả trước sau, họ không biết được. “Tiền hậu là tiền nhân hậu quả”. Lại Hội 

Sớ  viết:  Trước  không  quan  tâm  đúng  sai,  sau  không  quan  tâm  cơ  hiềm,  cũng 

trước không quan tâm  minh triết chiêu sát, sau không quan tâm quỷ  thần thầm 

ghi. Ý nghĩa trước sau này rất nhiều, đều phải nghĩ đến những điều này đều là 

chân tướng sự thật. Những thị phi cơ hiềm này phải cố gắng tránh xa. 

Minh triết chiêu sát, đây là trí tuệ chân thật. Đầu óc bản thân rõ ràng không 

mê  hoặc  chút  nào  nữa.  Thực  hành  trong  luân  lý,  trong  giới  luật,  trong  đạo  đức, 

trong  nhân  quả,  rõ  ràng  sáng  tỏ,  thấu  suốt  rõ  ràng,  biết  được  trời  đất  quỷ  thần, 

không nên nói họ minh ký. 

Ở trong Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán chúng ta học được, khởi tâm động 

niệm khắp cả pháp giới ai không biết được? Chỉ là bản thân không biết, ngoài bản 

thân ra không ai không biết. Sự việc này khoa học cũng đã chứng minh được rồi. 

Vì sao vậy? Toàn thể hiện tượng, hiện tượng vũ trụ là hiện tượng dao động. Tốc 

độ dao động nhanh chúng ta không thể tưởng tượng được. Chúng ta chỉ học một 

tí thường thức ngoài da như sóng điện tử, sóng quang, trong  một giây  300.000 

km, ban đêm trên bầu trời nhìn thấy sao, có rất nhiều ngôi sao cách chúng ta bao 

xa? Dùng một năm tốc độ ánh sáng làm đơn vị gọi là năm ánh sáng, có mấy trăm 

năm ánh sáng. Ánh sáng phải đi mấy trăm năm, mấy ngàn năm mới đến địa cầu, 

đây là thường thức phổ thông. Trong Hoàn Nguyên Quán nói với chúng ta không 

phải! ý niệm vừa khởi liền khắp cả pháp giới. Cho nên sức mạnh của ý niệm rất 

652  Tập 523 



lớn. Hiện tại nhà khoa học dần dần ý thức được rồi. Khoa học dừng lại ở vật lý, 

hiện tại phải từ vật lý nâng cao lên đến tâm lý. Tâm lý rõ ràng rồi, vật lý liền rõ 

ràng được. Vấn đề trên vật lý đều có thể giải quyết. Bởi vì vật chất là từ trong ý 

niệm mà sanh khởi ra. Hiểu rõ được ý niệm rồi, vật lý hoàn toàn giải quyết được. 

Cho nên hiện tượng vật chất nó là sóng, chúng ta không thể ý thức đến được, sức 

mạnh dao động của nó cũng là vừa động liền biến khắp pháp giới, mắt thịt chúng 

ta không nhìn thấy được, mắt thịt chúng ta có thể nhìn thấy là sóng quang, sóng 

điện từ chúng ta không nhìn thấy được. Sóng nhất định rất nhiều loại, vô cùng 

phức  tạp.  Sóng  mà  lập  tức  biến  khắp  pháp  giới  này  khoa  học  chưa  thăm  dò  ra 

được. Nhưng bát địa trở lên họ chứng đắc rồi, đó chính là nói rõ mỗi tế bào thân 

thể chúng ta, tần suất của nó dao động khắp cả pháp giới hư không giới đều biết 

được. Trong tâm chúng ta tưởng tượng, động niệm này khắp pháp giới hư không 

giới  đều  biết  được,  quí  vị  có  thể  lừa  dối  ai  được?  Việc  quí  vị  làm  rồi  cho  rằng 

người khác không biết, sai rồi, đều biết hết. Bát địa trở lên họ tận mắt nhìn thấy. 

Bát  địa  trở  xuống,  tuy  bản  thân  họ  chưa  tận  mắt  thấy  được,  nhưng  nghe  nói, 

người  tu  học  Đại  Thừa  có  ai  không  biết!  Số  người  chứng  bát  địa  trở  lên  đếm 

không hết được, nhiều lắm nhiều lắm. Còn có quỷ thần, quỷ thần là báo đắc thần 

thông, không lớn. Đại khái chúng ta trong lục đạo họ biết được. Ngoài lục đạo ra 

họ không biết được. Ít nhất thì trong dục giới họ đều có thể hiểu được. Tam giới: 

dục giới, sắc giới, vô sắc giới. Sắc giới, vô sắc giới tương đối khó. Khởi tâm động 

niệm của dục giới quỷ thần biết được, thiên thần biết được. Thiên thần là trời dục 

giới. Đây đều là chân tướng sự thật. 

Hoặc là trước không quan tâm quá nghiệp, sau không quan tâm lai báo. Quá 

nghiệp là trong quá khứ tạo nghiệp, lai báo là quả báo trong tương lai. Đây là nói 

ba đời. Chỉ cầu tranh hơn thua, không tiếc hai bên đều thảm bại. Chỉ muốn khoái 

ý, không sợ tương lai bị tội báo. 

Gần đây, có ba vị đồng tu ở Đại lục đến thăm tôi, tên tôi không nhớ rõ, từ 

Xích Phong đến, mang đĩa quang đến, nội dung trong đĩa quang là chiến tranh 

Trung Nhật. Tướng quân Nhật Bản  và những tướng quân Trung Quốc,  áp vong 

nhờ siêu độ. Hiện tại trên chiến trường những người chết kia ngày ngày vẫn còn 

đang đánh nhau, rất đáng thương, rất thê thảm! Hiện tại hi vọng hòa bình, không 

mong muốn có chiến tranh nữa. Áp vong vào hai người, một người là tướng quân 

Nhật  Bản,  một  người  là  tướng  quân  Trung  Quốc,  nói  rõ  tình  hình  thê  thảm  của 

chiến tranh, đến hiện tại vẫn còn đánh. Có thể hay không? Tôi đã nói qua rồi, có 

thể.  Lúc  tôi  còn  nhỏ,  chiến  tranh  Trung  Nhật,  lúc  đó  tôi  11  tuổi,  sự  biến  tại  Lô 

Câu  Kiều,  tôi  còn  nhớ  rất  rõ,  tám  năm  kháng  chiến,  tám  năm  chạy  nạn,  lúc  đó 

Tập 523  653 



chạy nạn tức là đi bộ bằng đôi chân, không có phương tiện giao thông. Trong tám 

năm đó tôi ngược xuôi đông nam chạy qua 10 tỉnh. Mỗi ngày ít nhất cũng đi 60 

dặm đường, nhiều nhất là đi 120 dặm đường. Trời chưa sáng đã bắt đầu đi, đi đến 

buổi đêm trời tối, 120 dặm đường. 120 dặm đường hiện tại là 60 km, không có 

bất cứ phương tiện giao thông nào. Khổ nạn này chúng tôi đích thân tận mắt nhìn 

thấy, lúc gần với chiến trường, âm thanh súng máy nghe rất rõ ràng, tiếng pháo 

thì khỏi phải nói. Bên kia đang đánh, chúng tôi chạy lại phía sau. Sau khi xuất gia 

khoảng 10 năm đầu thường nằm mơ thấy vẫn đang chạy nạn. Vì thế quí vị xem 

những người đánh nhau trên chiến trường chết rồi, họ như thế nào? Họ cho rằng 

vẫn  còn  chiến  tranh,  họ  vẫn  đang  đánh.  Chiến  tranh  kết  thúc  hơn  60  năm  rồi, 

những  hồn  ma  này  vẫn  đang  đánh.  Cho  nên  đến  cầu  siêu  độ,  rất  hiếm  có.  Đĩa 

quang không rõ lắm, những lời họ nói rất nhiều điều tôi không hiểu. Họ chuẩn bị 

chỉnh sửa lại nó thêm phụ đề vào để tặng cho tôi xem. 

Cho nên chúng ta đọc đến đoạn này, chỉ cầu tranh hơn, không tiếc hai bên 

đều thảm bại, chỉ muốn khoái ý, không sợ tội báo trong tương lai. Bất chấp tất cả, 

làm các việc ác. Đây là điều chúng ta hiện tiền tận mắt trông thấy. Chúng ta tiếp 

xúc là cái xã hội như thế này, một cảnh quan như vậy, thực sự rất đáng sợ. Vì sao 

lại  có  những  sự  việc  này?  Nói  thật  tình  thì  chỉ  có  tâm  tham  của  vài  người  tạo 

thành  tội  nghiệp  lớn  lao  như  vậy.  Quả  báo  của  họ  có  thể  tưởng  tượng  mà  biết 

được, những người phát động chiến tranh những người đó, những người dẫn quân 

đội đi đánh nhau, đáng thương! Chiến đấu chết rồi vẫn còn đang đánh, cho nên 

cầu siêu độ. Sau khi tôi giảng kinh xong, hồi hướng của tôi tức là thêm họ vào. 

Người chết do chiến tranh, chết  ở  chiến trường, chiến sĩ  hai bên và còn những 

dân chúng bị sát hại. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

Tập 524 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:05.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

654  Tập 524 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống.  Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 664, hàng thứ tư từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ 

đó. 

Hựu Hội  Sớ viết: “Tiền bất cố thị phi, hậu bất cố cơ hiềm. Diệc tiền  bất cố 

minh  triết  chiêu  sát,  hậu  bất  cố  quỷ  thần  minh  ký.  Hoặc  diệc  tiền  bất  cố  quá 

nghiệp, hậu bất cố lai báo. Đản cầu tịnh thắng, bất tích lưỡng bại câu thương, chỉ 

đồ khoái ý, bất úy đương lai tội báo. Nhất thiết bất cố, quảng hành chư ác”. 

Ở trước chúng ta học đến đây, đoạn kinh văn này rất quan trọng, đích thực là 

đang tả về xã hội hiện thực của chúng ta. Rất có thể tâm hành của chúng ta cũng 

như những gì trong kinh nói, nên chúng ta đặc biệt đọc nhiều lần đoạn văn này, 

dụng  ý  là  giúp  chúng  ta  cảnh  giác.  Khởi  tâm  động  niệm,  ngôn  ngữ  tạo  tác  đều 

phải  nghĩ  đến  nhân  quả  báo  ứng,  tuyệt  đối  không  được  nói  chúng  ta  khởi  tâm 

động niệm không ai biết. Câu này quả thật là chính mình lừa dối bản thân mình. 

Chúng  ta  từng  học  Vọng  Tận  Hoàn  Nguyên  Quán,  quốc  sư  Hiền  Thủ  là  Bồ 

Tát đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, không phải là người bình thường. Ngài 

đã trích lục kinh nghĩa của Kinh Hoa Nghiêm ra, viết thành bài luận này. Ba điều 

trước_ba đoạn này nói rõ nguồn gốc của vũ trụ, căn nguyên của vạn vật. Và nói 

thêm ta từ đâu đến, ta là chánh báo, nói vô cùng thấu triệt, nói một cách cứu cánh 

viên mãn, khoa học và triết học hiện đại đều không sánh được. 

Ở đoạn thứ ba nói rằng, chúng ta khởi tâm động niệm, ý niệm cực kỳ vi tế bản 

thân không biết được, nhưng biến pháp giới hư không giới đều biết hết, mà bản 

thân không hề biết. Ngài nói với chúng ta về hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh 

thần_Hiện tượng tinh thần chính là  ý niệm  của chúng ta, hiện tượng vật chất là 

thân thể của chúng ta, thân  máu huyết này là hiện tượng vật chất. Hai  loại hiện 

tượng này đều do dao động  mà sanh ra, dao động trong đại thừa gọi là nghiệp 

tướng của A lại da, nghiệp tướng của A lại da chính là dao động. Nếu không có 

dao động này, tinh thần và vật chất đều không tồn tại, vậy hiện tượng tinh thần và 

hiện tượng vật chất từ đâu mà có? Do dao động mà có, dao động sanh ra như thế 

nào? Đức Phật nói một niệm bất giác, hiện tượng dao động liền xuất hiện. Nếu 

một  niệm  giác  ngộ,  hiện  tượng  dao  động  sẽ  không  còn.  Không  có,  không  phải 

thật sự không có, là nó ẩn náu. Nhà Phật gọi là ẩn hiện, nó ẩn mà không hiện, gặp 

duyên nó khởi hiện hành. 

Duyên là gì? Một niệm bất giác là duyên, một niệm bất giác không có nguyên 

nhân. Hiện tượng dao động này, hiện tượng thứ nhất: “Chu biến pháp giới”, tức là 

biến pháp giới hư không giới đều biết. Chúng ta nói chư Phật Bồ Tát đã biết, rất 

rõ  ràng.  Tất  cả  chúng  sanh  đều  biết,  trong  số  chúng  sanh  có  người  rõ  ràng,  có 

Tập 524  655 



người  không  rõ  ràng.  Thế  nào  là  rõ  ràng?  Chúng  sanh  giác  ngộ  biết  rõ  ràng, 

chúng sanh mê hoặc không rõ ràng_Chu biến pháp giới. 

Hiện tượng thứ hai là “xuất sanh vô tận”, câu này nói gì? Ý nghĩa thật sự của 

câu này là, nó và hết thảy vạn vật trong biến pháp giới hư không giới ảnh hưởng 

lẫn nhau. Nhận được tin tức này, nhất định sản sinh biến hóa, kiểu biến hóa này 

hàng phàm phu không nhận ra. Trong kinh Đức Phật nói Bát địa trở lên, họ có thể 

nhận ra hiện tượng dao động nhỏ này của quý vị. Hiện tượng dao động của nhục 

thể, hiện tượng dao động của ý niệm đều rõ ràng, đều thấu suốt. 

Thứ ba là “hàm dung không hữu”, phạm vi của một niệm này lớn bao nhiêu? 

Đầy khắp hư không, đây là hàm không. Ngoài ra, hết thảy vạn pháp trong biến 

pháp  giới  hư  không  giới,  cũng  bị  ảnh  hưởng  dao  động  của  nó,  đây  gọi  là  dung 

hữu,  bao  dung  vạn  hữu,  đây  là  chân  tướng  sự  thật.  Các  nhà  lượng  tử  khoa  học 

thời cận đại, dần dần phát hiện ra hiện tượng này, quả thật rất đáng nể. 

Khoa học và triết học khó thể sánh được Phật học, như vậy là sao? Vì Phật 

học đã tìm ra bản thể chân thật, khoa học và triết học không cách nào tìm được 

bản  thể,  vĩnh  viễn  không  tìm  được,  có  bản  thể  chăng?  Có,  đó  chính  là  tự  tánh 

thanh tịnh viên minh thể. Phật Bồ Tát tìm được, nhưng các nhà khoa học, các nhà 

triết học không tìm được. Không tìm thấy là do bản thể không có hiện tượng, mà 

khoa học và triết học cần phải có hiện tượng, nó mới có thể nắm bắt, mới có thể 

tìm thấy. Tự tánh thanh tịnh viên minh thể không phải hiện tượng vật chất, nên 

khoa  học  không  tìm  thấy.  Nó  không  phải  hiện  tượng  tinh  thần,  nên  triết  học 

không tìm thấy, hơn nữa nó cũng không phải hiện tượng tự nhiên. Cả ba loại hiện 

tượng này đều không có, nhưng nó có thể hiện ra ba loại hiện tượng, điều này quả 

thật không thể nghĩ bàn! 

Khi  hiểu  được  đạo  lý  này,  sẽ  biết  chúng  ta  là  trần  trụi  giữa  hư  không  biến 

pháp  giới,  không  có  chút  gì  dấu  giếm.  Biến  pháp  giới  hư  không  giới  với  chính 

mình  là  nhất  thể,  cần  phải  hiểu  chân  tướng  sự  thật  này.  Hiểu  được  chính  là  Bồ 

Tát,  không  hiểu  là  phàm  phu,  phàm  phu  và  Bồ  Tát  là  một  không  phải  hai.  Lúc 

nào quý vị hiểu, thừa nhận, tiếp thu chính là Bồ Tát. Còn như không hiểu, nói quý 

vị cũng không tiếp nhận, không tin, đây là phàm phu. Phàm phu và Bồ Tát không 

có sai biệt, chỉ là một bên giác ngộ, một bên chưa giác ngộ. 

Hiểu những đạo lý này và thật sự thừa nhận, chúng ta khởi tâm động niệm, 

ngôn ngữ tạo tác cần chú ý đến thị phi và tránh cơ hiềm chăng? Cần! Việc tốt cần 

nên  làm,  không  nên  làm  những  việc  trái  với  luân  lý  đạo  đức,  không  cần  người 

khác dạy, tự nhiên như vậy. 

656  Tập 524 



“Minh triết chiêu sát”, đây là nói trí tuệ hiện tiền,  khởi tâm động niệm  điều 

quang minh lỗi lạc. Chiêu là xiển dương, không hề che đậy, bày ra trước mắt cho 

mọi người thấy. 

“Hậu thuyết bất cố quỷ thần minh ký”. Quỷ thần đích thực_chúng ta khởi một 

niệm thiện, khởi một niệm ác, quỷ thần đều ghi chép lại. Cũng chính là nói, trong 

A lại da thức đều có tư liệu. Nói rõ hơn một chút, “tiền bất cố quá nghiệp”, quá 

nghiệp là gì? Nghiệp tạo trong quá  khứ, cần phải biết sám  hối nghiệp tạo trong 

quá  khứ,  về  sau  không  tạo  nữa.  Về  sau  “bất  cố  lai  báo”,  lai  báo  là  quả  báo  đời 

sau. Tâm thiện hành thiện, quả báo đời sau là ở cõi trời. Tâm hành đều bất thiện, 

quả  báo  đời  sau  là  ba  đường  ác.  Những  điều  này,  khi  chúng  ta  khởi  tâm  động 

niệm, ngôn ngữ tạo tác, cố gắng suy nghĩ thử xem. Nếu để những điều này trong 

đầu, rồi không để ý đến nó, hành động tùy ý thì rất phiền phức. 

Bên dưới nói, “đản cầu tịnh thắng”, họ không quan tâm gì cả. “Bất tích lưỡng 

bại câu thương”, tranh thắng, tranh thắng kịch liệt nhất là chiến tranh. Phải chăng 

chiến  tranh  là  lưỡng  bại  câu  thương?  Mặc  dù  đánh  thắng  trận,  đánh  trận  này 

thắng nhưng biết bao nhiêu người chết? Nếu quý vị thông suốt vấn đề này, thắng 

chưa chắc là thắng thật, vì giết người phải đền mạng, thiếu nợ phải trả nợ. Hiện 

nay  mê  hoặc  điên  đảo,  cảm  thấy  chỉ  muốn  vui  nhất  thời.  Chúng  tôi  từng  sống 

trong chiến tranh, nên thấy rất rõ ràng, khi thắng lợi rồi thì như thế nào? Chỉ cầu 

tranh thắng, chỉ tham đồ thoải mái. Khoảng ba bốn năm, ba bốn năm sau hoa báo 

hiện tiền, sau khi chết quả báo hiện tiền, nhân quả báo ứng. Giống như đang biểu 

diễn trước mắt chúng ta, để chúng ta thấy một cách rõ ràng minh bạch. 

Những người này không tin luân lý đạo đức, không tin giáo huấn của thánh 

hiền, không tin nhân quả báo ứng, những họ đều phải lãnh chịu hết. Làm các điều 

ác nhiều, giống như rất thoải mái, nhưng hậu quả khó mà tưởng tưởng được. 

Đoạn tiếp theo nói: “Phú hữu kiên tích”, kiên là kiên tham, tích là quý trọng. 

Đoạn tiếp theo nói đến sự keo kiệt: “hoặc nhân phú hữu, đản kiên tích thành tánh, 

bất khẩn thí dữ”. Thế nào gọi là thí dữ? Là bố thí. Họ có tiền, nhưng thấy người 

nghèo không chịu bố thí, hạng người này rất nhiều. 

Lúc trẻ, đại sư Chương Gia khuyên tôi xuất gia, lúc đó có một vị rất muốn tôi 

xuất gia với ông, tôi không bằng lòng, vì sao vậy? Vì vị này không được rộng rãi 

lắm. Tôi từng ăn cơm với ông, ông tiếp đãi chúng tôi không nhiều thức ăn, hình 

như chỉ có bốn món, đĩa rau lớn chừng nào? Giống như đĩa đựng nước tương vậy, 

đĩa rau chỉ nhỏ như vậy. Lúc ăn cơm, nếu gắp nhiều thức ăn một chút, hình như 

ông rất lo lắng, liền nhìn quý vị. Tôi thấy như vậy, xưa nay chưa thấy ai nhỏ nhen 

Tập 524  657 



đến mức độ này, nên khi ông muốn tôi theo ông xuất gia, tôi không bằng lòng, vì 

quá nhỏ nhen. 

Đối  với  tiền  tài  thì  so  đo  tính  toán,  không  bằng  người  bình  thường,  trái  lại 

chúng ta thấy người bần cùng rất rộng rãi. Tuy họ không có tiền, nhưng chịu bố 

thí. Còn người có tiền coi của cải như mạng sống, không đành lòng bố thí, sau khi 

chết tiền tài này đều là của người khác, một đồng cũng không mang theo được, có 

oan uổng chăng? Học Phật sao kỳ vậy? Học như thế nào mà trở thành như thế? 

Phu tử nói rất hay: “Nghe họ nói nhưng cần phải quan sát hành vi của họ”, họ nói 

là một việc, nhưng bản thân họ làm là một việc khác, hoàn toàn trái với những gì 

họ nói. Quả thật đúng như bốn chữ này dùng rất hay, “kiên tích thành tánh”, kiểu 

bỏn  xẻn,  tham  làm  keo  kiệt  này  đã  thành  tánh,  đây  là  tập  tánh.  “Bất  khẳng  thí 

dữ”, không chịu lấy tài vật cho người khác. 

“Ái dục lao cố, cố vân ái bảo. Tham tâm thâm trọng, cố vân tham trọng. Ái 

bảo  tham  trọng”.  Đây  là  những  gì  Đức  Phật  nói  khi  ngài  còn  tại  thế.  Khi  Phật 

giáo  truyền  đến  Trung  quốc,  là  1000  năm  sau  Đức  Thế  Tôn  diệt  độ.  Ở  Trung 

quốc đã dịch kinh điển tiếng Phạn sang tiếng Trung, nên mới có nhiều kinh văn 

như vậy. Chúng ta thử nghĩ lúc đó người bủn xỉn keo kiệt có, nhưng chắc không 

nhiều, người tham tâm sâu nặng cũng là thiểu số. Nhưng nhìn lại xã hội hiện nay, 

tôi rất hoài nghi, hình như Đức Phật nói kinh này là để nhằm vào người trong thời 

hiện đại này. Xã hội bây giờ hiện tượng này rất phổ biến, nên xã hội động loạn. 

Con người sống ở thế  gian, bất luận là giàu nghèo quý tiện đều sống rất cực khổ, 

thêm vào đó hiện nay mức độ thiên tai trên địa cầu quá cao. Chúng ta dự đoán 

tháng tám này, tôi dự đoán mức độ thiên tai trong tháng tám này có thể hơn 200 

lần, còn tháng bảy vừa rồi khoảng hơn 170 lần, rất có thể tháng này hơn 200 lần. 

Mức độ thiên tai của năm nay ngày càng nhiều, ngày càng nghiêm trọng. Vì sao 

phát sanh thiên tai? Do tạo năm loại ác nghiệp sát đạo dâm vọng tửu, tham sân si 

mạn nghi  mà phát sanh. Trên  mặt tình cảm  của con người  mà nói, chính là oán 

hận  não  nộ  phiền,  đây  quả  thật  là  nhân  tố  đầu  tiên  của  thiên  tai  nhân  họa,  do 

nghiệp lực bất thiện chiêu cảm. Bởi thế con người sống ở thế gian này là “tâm lao 

thân  khổ”,  bốn  chữ  này  nói  quá  hay,  tâm  bất  an,  thân  không  dể  chịu.  Thông 

thường người ta nói là sống để chịu tội, người bây giờ quả thật là sống để chịu 

tội. 

Bên  dưới  Hoàng  Niệm  Tổ  nói:  “nên  suốt  đời  gian  lao  cực  khổ,  cho  đến  khi 

mạng chung”. Con người sống ở thế gian có ý nghĩa gì? “Đản sở đắc giả”, suốt 

đời họ thật sự đạt được là gì? “Chỉ thị độc tử độc khứ, vô nhất tùy giả”, khi chết 

658  Tập 524 



chỉ riêng  mình đi, không  mang gì theo được. Người thân nhất, yêu thương nhất 

cũng không thể đi theo mình, đây là điều nhất định cần phải biết. 

Thật sự học được pháp môn Tịnh độ, thật sự hiểu rõ Kinh Vô Lượng Thọ, biết 

rằng  sau  này  lúc  chúng  ta  chết,  có  người  cùng  đi  một  đường  với  chúng  ta,  có 

người cùng đi với chúng ta, đó là ai? Phật Bồ Tát ở thế giới Cực Lạc, khi chúng 

ta đi họ đến nghênh tiếp. Khi đến thế giới Cực Lạc, chúng ta gặp mặt tất cả những 

chúng sanh có duyên với chúng ta từ trong vô lượng kiếp, đã vãng sanh ở thế giới 

Cực  Lạc.  Bởi  vậy  ở  thế  giới  Cực  Lạc  không  cô  đơn,  gia  thân  quyến  thuộc  quá 

nhiều, hiện nay quý vị không biết, nhưng đến thế giới Cực Lạc sẽ biết hết. Vì vậy 

ở  thế  gian  này,  thế  gian  này  đích  thực  không  có  thứ  gì  ta  mang  theo  được_Vô 

nhất tùy giả. 

“Thần thức cô du hý, tài lưu tại tự giới”. Thần thức người xưa gọi là linh hồn, 

linh hồn cô độc rời xa thân thể mình, rời xa thế gian này, còn những của cải mà ta 

tham ái đều lưu lại ở thế gian, không mang theo được món nào. Các bậc cổ đức 

nói rất hay: “Tất cả không mang theo, chỉ có nghiệp tùy thân”, không thể không 

biết câu nói này. Chỉ có nghiệp đi theo quý vị, nếu tạo nghiệp thiện, nghiệp thiện 

làm bạn với quý vị sanh vào ba đường lành, ác nghiệp theo quý vị thì quý vị đi 

vào ba đường ác, đây là chân tướng sự thật. Hai câu ở dưới đã nói ra tất cả: “Tất 

cả đều không mang theo, duy có nghiệp tùy thân”. 

“Bình sanh sở tác thiện ác chi nghiệp, cập sở cảm phúc họa chi quả, tắc bất 

tướng xả ly, cố vân truy mạng sở sanh”. Nó đi theo quý vị, thiện niệm của ta đi 

theo ta, thiện hành của ta đi theo ta. Ta tạo ác thì ác niệm đó đi theo ta, ác hành đi 

theo ta. Chúng ta hiểu được đạo lý này, tự nhiên sẽ giữ vững A Di Đà Phật, giữ 

chặt thế giới Cực Lạc, còn tất cả những thiện ác tội phước của thế gian đều không 

cần. Buông bỏ hết, chỉ cần Phật A Di Đà. Nếu như quyết định được như vậy, thì 

mười phương Chư Phật Như Lai đều khen ngợi, quý vị  rất có trí tuệ, lựa chọn 

đúng đắn, đời này sẽ được làm Phật. 

Như vậy phải cố gắng để Phật A Di Đà trong lòng, những thứ tạp nham trong 

lòng  đều  buông  bỏ  hết.  Thiện  niệm,  ác  niệm,  chánh  niệm,  tà  niệm,  đều  phải 

buông bỏ hết, đó đều là hư vọng, đều không phải thật. Chân tâm chúng ta là thanh 

tịnh, không có chút ô nhiễm nào, chân tâm mình là bình đẳng. Nhất định phải nhớ 

rằng, tự tư tự lợi là ô nhiễm, tham sân si mạn nghi là ô nhiễm, danh văn lợi dưỡng 

là ô nhiễm, không có gì không ô nhiễm. 

Cống cao ngã mạn là bất bình, bình đẳng là chân tâm của chúng ta. Quý vị có 

tốt xấu, thích điều này, ghét điều kia, đây là tâm gì? Đây là tâm luân hồi, ý niệm 

này sẽ không ngừng trôi lăn trong luân hồi. Nếu muốn ra khỏi luân hồi phải dùng 

Tập 524  659 



chân tâm, chân tâm là tâm bình đẳng, không có tốt xấu, không có cao thấp, chúng 

sanh bình đẳng với Phật. Trong kinh thường nói: “Sanh Phật bình đẳng”, “tánh 

tướng nhất như”, “lý sự bất nhị”, những câu này rất quan trọng. 

Ở trước chúng ta đọc đến, các bậc cổ đức hình dung thế gian này là “bất đoạn 

chi vô”. Khi đọc câu kinh văn này, tôi đã đọc tới đọc lui rất nhiều lần. Câu này 

quả thật đã nói thấu suốt những gì trong kinh thường nói: “Vạn pháp giai không”, 

“nhất thiết pháp bất khả đắc”. Vạn pháp là gì? Chân tướng tất cả pháp là gì? Là 

bất đoạn chi vô. Bất đoạn chính là tương tục, mỗi cái tương tục đều là vô. Quý vị 

ở trong này khởi phân biệt, khởi chấp trước, khởi tham ái, khởi oán hận, không 

oan uổng sao? Đây là làm điều ngu ngốc. Không có luân hồi bản thân biến thành 

luân hồi, không có ác đạo bản thân biến nó thành ba đường ác, gọi là tự làm tự 

chịu. Đây là thật, không phải giả. 

Thật sự có thể lãnh hội được mấy phần giáo nghĩa đại thừa, con người sẽ dần 

tỉnh ngộ, sẽ giác ngộ. Chỉ cần giác ngộ, cuộc sống trước mắt liền hạnh phúc mỹ 

mãn. Thầy Phương Đông Mỹ nói: “hưởng thụ cao nhất của đời người”, quý vị đã 

hưởng thụ được, sự hưởng thụ của quý vị giống như Bồ Tát vậy. 

Ngày xưa, cổ nhân xưng Bồ Tát là nhân giả, người nhân từ, Bồ Tát đại từ đại 

bi. Nhân giả vô địch, địch là gì? Là đối lập, Bồ Tát không có đối lập, không đối 

lập với bất kỳ ai. Họ đối lập với ta, nhưng ta không đối lập với họ. Hay nói khác 

đi, Bồ Tát vĩnh viễn không có kẻ địch, không có oán thân trai chủ. 

Ngày  nay  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm  phải  phòng  người  khác,  như  vậy  là 

sai, phòng bị họ để làm gì? Khi tôi chưa học Phật cũng thường nghe người ta nói: 

Không nên có tâm hại người, nhưng không thể không có tâm phòng người. Khi 

học Phật rồi biết được phòng người cũng không được, cũng là sai lầm, phòng để 

làm  gi?  Quý  vị  xem  họ  như  Phật,  như  Bồ  Tát  là  đúng.  Tâm  hại  người  là  tạo 

nghiệt, tâm phòng người cũng là tạo nghiệt. Phòng bị là nhiễm ô, là bất bình. Tâm 

quý  vị  thật  sự  thanh  tịnh,  thật  sự  bình  đẳng,  thì  cần  phải  phòng  bị  người  khác! 

Không cần thiết. Của cải để đó người ta lấy đi thì thôi, mọi người dùng, tôi dùng, 

họ  dùng  không  phải  đều  giống  nhau  ư?  Đều  tốt  cả,  cần  gì  phải  đề  phòng  họ? 

Không cần, thật sự tâm khai ý giải được đại tự tại. Mỗi ngày phải đề phòng người 

khác,  như  vậy  rất  khổ  tâm.  Ở  đây  nói:  “tâm  lao  thân  khổ”,  ngày  nào  cũng  đề 

phòng cái này, đề phòng cái kia, quý vị xem sống như vậy đáng thương biết bao. 

Thập pháp giới y chánh trang nghiêm đều là giả. 

Trong Kinh Bát Nhã nói rất hay: “phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, tất cả 

pháp hữu vi, như  mộng huyễn bào  ảnh, có gì đâu  mà  phòng bị? Thế nào gọi là 

660  Tập 524 



hưởng thụ cao nhất của đời người? Tâm hiểu rõ, thân an lạc, đây là hưởng thụ cao 

nhất của đời người_tâm an thân lạc. 

Chúng ta đọc tiếp câu bên dưới, sẽ hiểu rõ hơn: “Sanh bình sở tác thiện ác chi 

nghiệp, cập sở cảm phước họa chi quả, tắc bất tướng xả ly, cố vân, truy mạng sở 

sanh. Nghĩa Tịch vân: Vị thiện ác nhân cập phước họa quả, giai truy mạng căn sở 

sanh xứ”. Nó đi theo quý vị. Truy là truy đuổi, đi theo, nên đời sau hoặc là đến 

chổ an vui, hoặc là đọa vào khổ độc. Nơi an vui là ba đường lành, khổ độc là ba 

đường ác, nó sẽ theo chúng ta. 

“Khổ là thống khổ, độc là độc họa. Cực kỳ thống khổ, nên gọi là khổ độc”. 

Toàn là tự làm tự chịu, buông bỏ là bình an. Không chịu buông bỏ, thì đành phải 

gánh lấy, hiện tại phải gánh chịu, sau khi chết quả báo trong ba đường ác sẽ hiện 

tiền. Phải làm sao mới không đọa vào ba đường ác? Buông bỏ hết tất cả những gì 

trong hiện tại, thì tâm lao thân khổ này không còn nữa, đời sau nhất định không 

đọa vào ba đường ác. 

Có nghiệp này với tất cả chúng sanh, phải lập tức hóa giải, đây là người thông 

minh, đừng để những oán thân trai chủ này theo sau chúng ta, điều này rất phiền 

phức.  Chúng  tôi  gặp  người  thông  linh,  họ  có  công  năng  đặc  dị  này  có  thể  nhìn 

thấy,  thấy  có  người  oán  thân  trai  chủ  đi  theo  sau  rất  nhiều.  Người  này  sống  rất 

đau khổ, hình như rất mệt, họ không biết vì sao lại  mệt như vậy, thì ra do quá 

nhiều oán thân trai chủ đi theo họ. Công việc đương nhiên  mệt, nhưng nếu tâm 

hoan hỷ làm việc sẽ không mệt. Quá nhiều người cứ bám theo sau, như vậy có thể 

hoan  hỷ  được  sao?  Cứ  như  vậy  nhất  định  ảnh  hưởng  đến  tâm  trạng,  tâm  tình 

không tốt. 

Bởi thế chúng ta cần sám hối những nghiệp đã tạo trong hiện đời, trong lòng 

mình  tự  biết,  nên  cần  phải  sám  hối.  Nghiệp  tạo  trong  quá  khứ  không  biết,  bản 

thân thử nghĩ xem, tuy không biết nhưng nhất định có, chẳng những có mà còn 

rất  nhiều.  Chúng  ta  phải  thường  xuyên  nghĩ  như  vậy,  điều  này  rất  hay,  vì  sao 

vậy? Vì mỗi ngày niệm Phật, tụng kinh, làm việc tốt đều có thể hồi hướng, cùng 

chia  sẽ  với  mọi  người.  Lấy  công  đức  này  cúng  dường  mọi  người,  hy  vọng  mọi 

người đều hồi tâm chuyển ý, mọi người cùng nhau niệm Phật cầu sanh Tịnh độ! 

Không hóa giải được oán hận, chẳng những chướng ngại chúng ta khai ngộ, nó 

còn chướng ngại chúng ta vãng sanh. Bởi thế hai bên đều đau khổ, sao phải vậy? 

Hiểu  được  đạo  lý  này,  người  không  thích  ta,  ta  càng  cung  kính  họ.  Người  hủy 

báng  ta,  phê  bình  ta,  hãm  hại  ta,  bất  luận  là  thị  phi  đúng  sai,  họ  sai  tôi  đúng, 

không quan tâm những điều đó. Tất cả đều dùng tâm chân thành đối đãi, như vậy 

mới mở được nút thắt này. Nếu trốn tránh vì ngại, bản thân biết sai nhưng không 

Tập 524  661 



giám  thừa  nhận,  vì  vấn  đề  sĩ  diện.  Thôi  được,  vì  sĩ  diện,  vậy  thì  tương  lai  vào 

trong ba đường ác để chịu tội. Vì sao đọa vào ba đường ác? Chưa vứt bỏ sĩ diện, 

thiệt thòi rất lớn. 

Những  oán  thân  trai  chủ  này  họ  không  buông  được,  chúng  ta  buông  bỏ,  họ 

chưa buông bỏ. Mỗi ngày chúng ta hồi hướng, chúng ta cúng bài vị trường sanh 

trước Phật cho họ. Chúng ta làm tận tâm, làm tất cả, như vậy là đúng. Khi gặp 

mặt  nhất  định  phải  lễ  phép,  khiêm  tốn,  cung  kính.  Không  biết  họ  có  thái  độ  gì, 

chúng ta đều biểu đạt thành ý của mình, đây gọi là tu hành. Tu sửa hành vi sai 

lầm của chúng ta, tu sửa quan niệm sai lầm của chúng ta, đây gọi là chân tu hành. 

Mỗi  ngày  lạy  1000  lạy,  đọc  10  bộ  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  niệm  một  vạn  câu 

Phật hiệu cũng vô dụng, nếu như tâm  không thanh tịnh. Trong lòng còn có oán 

hận, còn có bất bình, còn có tập khí phiền não, như vậy sao được? Trước đây đại 

sư  Chương  Gia  nói  với  tôi:  “Phật  pháp  coi  trọng  thực  chất,  không  trọng  hình 

thức”. Thực chất là gì?  Thực chất là nội tâm thanh tịnh, bình đẳng, chân thành, 

cung  kính.  Bên  trong  có  thành  thật  nhất  định  sẽ  hình  thành  nên  nhân  cách  bên 

ngoài. Dù họ chưa học, không hiểu lễ nghĩa nhưng họ cũng rất cung kính. Vì nội 

tâm họ rất thành kính, tự nhiên biểu hiện ra bên ngoài. 

Trong kinh nói nhân thiện ác, quả họa phước, truy mạng sở sanh, đều đi theo 

chúng  ta.  Quả  báo  trong  tương  lai,  hoặc  ở  chổ  an  vui_ba  đường  lành,  hoặc  đọa 

vào khổ độc, tức ba đường ác, tất cả đều ngay trước  mắt. Trong  kinh Đức Phật 

nhắc  nhở,  để  chúng  ta  quan  sát  tỷ  mỉ,  tất  cả  đều  ngay  trước  mắt.  Xem  rõ  ràng 

minh  bạch  rồi,  hồi  quang  phản  chiếu  xem  bản  thân  mình  có  hay  không?  Có  thì 

thay đổi, không có nên cố gằng thêm, đây gọi là tu hành. 

Bên  dưới  nói  rõ  về  ác  đạo:  “Kiến  thiện  tằng  báng,  bất  tư  mộ  cập”,  thấy  ưu 

điểm  của  người  khác,  liền  sanh  khởi  tâm  đố  kỵ,  sanh  khởi  tâm  kiêu  mạn,  căm 

ghét, hủy báng. Không phải không biết đó là việc tốt, người tốt, biết hết, nhưng 

họ làm tốt hơn tôi, tôi không bằng họ, tôi không phục, họ có gì hay đâu? Vì vậy 

mà ác ý hủy báng. 

Nên  thấy  điều  thiện  của  người,  không  có  tâm  cung  kính  ái  mộ,  trái  lại  sanh 

lòng oán ghét, lại còn phỉ báng. Người như vậy tức không có thiện niệm và thiện 

hành, trong lòng thường là xâm phạm, chiếm đoạt. Hy vọng chỉ có tư tưởng tổn 

người lợi mình, nên nói, hy vọng họ lợi, dùng của mình để cung cấp. Khởi tâm 

động niệm đều như vậy, không nghĩ đến người khác. 

Đời này tôi đến thế gian, quả thật rất đáng thương, không có chút phước báo 

nào, chỉ có một chút thiện niệm. Suốt đời tôi không đố kỵ ai, thấy người khác tốt 

hơn mình thì khen ngợi, hoan hỷ. Tư tưởng của tôi không như người khác, người 

662  Tập 524 



này  có  trí  tuệ,  nhiều  tài  nghệ,  họ  tạo  phúc  cho  thế  gian,  tu  phước  tạo  phước, 

chúng ta hưởng phước của họ. Chúng ta có tâm cảm ân đối với họ, sẽ không sanh 

đố kỵ. Chính nhờ chút phước báo nhỏ nhoi này mà tôi được gặp Phật pháp, như 

vậy mới thật sự hiểu rõ.      Từ chút phước báo nhỏ này, dần dần khiến nó tăng 

trưởng. Chúng ta cũng có chút năng lực để tu phước, sau đó thật sự giác ngộ, điều 

thù thắng nhất trong tu phước chính là giúp chúng sanh giác ngộ. Việc chư Phật 

Bồ  Tát  làm  không  phải  phước  gì  khác,  mà  chính  là  giúp  người  khác  giác  ngộ. 

Giúp  người  khác  giác  ngộ,  trước  tiên  mình  phải  giác  ngộ,  mình  chưa  giác  ngộ 

làm  sao  giúp  người  khác  được?  Như  thế  nào  mới  giác  ngộ  được?  Buông  bỏ  sẽ 

giác ngộ, đây là điều đại sư Chương Gia dạy tôi. Phải buông bỏ phiền não, buông 

bỏ vướng mắc, buông bỏ ưu tư, phải buông bỏ tất cả tập khí bất thiện. 

Con người rất khó phát hiện khuyết điểm của mình, nhưng rất dễ nhìn thấy sai 

lầm của người khác. Nếu là người có trí tuệ thật sự, thấy lỗi lầm người khác, họ 

giống như cái gương cho chúng ta soi vậy. Chúng ta lập tức xem lại bản thân có 

như  họ  chăng,  đây  là  người  thông minh.  Chỉ  thấy  lỗi  người  mà  không biết  hồi 

quang  phản  chiếu,  đó  là  tạo  nghiệt.  Nếu  biết  cách  hồi  quang  phản  chiếu,  thì 

những  người  tạo  ác  nghiệp  đều  là  ân  nhân  của  mình,  ta  nên  cảm  ân  họ,  vì  sao 

vậy? Vì khi họ làm như vậy, mình mới phát hiện sai lầm của bản thân. Không có 

tấm gương này để mình soi, làm sao phát hiện được lỗi lầm của  mình. Tôi phải 

sửa  đổi  chính  mình,  cho  nên  phải  cảm  ân  họ.  Nên  hồi  quang  phản  chiếu  từng 

ngày từng giờ, làm như vậy khoảng năm ba năm, quý vị không phải thánh nhân 

cũng là hiền nhân, nếu không thành Phật cũng thành Bồ Tát. Bởi thế tất cả chúng 

sanh  đều  là  Chư  Phật  Bồ  Tát,  đều  đang  biểu  diễn,  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy. 

Chúng ta dùng tâm  thái này xử sự  đối nhân tiếp vật,  sẽ tiến bộ rất nhanh. Đích 

thực  phải  giống  như  tâm  thái  cầu  học  của  Thiện  Tài  Đồng  Tử,  chỉ  có  mình  tôi 

phàm phu, ngoài tôi ra tất cả mọi người đều là Phật, đều là Bồ Tát, họ ở đó biểu 

diễn  điều  thiện,  biểu  diễn  điều  ác,  tất  cả  đều  đang  biểu  diễn.  Thuận  cảnh  hay 

nghịch  cảnh  đều  để  cho  chúng  ta  thấy,  đều  đến  thành  tựu  chúng  ta.  Là  thiện  ta 

nên học theo họ, khi học đừng nên chấp tướng. Là bất thiện, nên phản tỉnh xem 

mình có hay không. Có thì lập tức sửa đổi, đối với họ cảm ân vô lượng. Vì sao 

Thiện Tài Đồng Tử thành tựu ngay trong một đời? Chính là như vậy, không có gì 

khác. Ngài không phải cố ý suy nghĩ như vậy, đều là từ trên tự tâm, trên tự tánh, 

quả đúng là như vậy, chân tướng sự thật đích thực cũng như vậy, chúng ta hoàn 

toàn không biết. Khi nào hiểu triệt để, quý vị sẽ thành Phật, việc học tập của quý 

vị được đặt một dấu chấm, quý vị đã tốt nghiệp. Nếu chưa hiểu thấu đáo, đời sau 

phải trở lại, đời đời kiếp kiếp cứ phải học, lúc nào hoàn toàn thấu triệt coi như tốt 

Tập 524  663 



nghiệp. Lúc nào tốt nghiệp, thời gian bao lâu tốt nghiệp đều không nhất định, vấn 

đề chính là xem mức độ giác ngộ, mức độ quay đầu của chúng ta. Quay đầu, giác 

ngộ là lập tức tốt nghiệp. 

Những điều này quan trọng nhất, bản thân chúng ta có trái phạm chăng? Thấy 

điều thiện của người có tâm kính yêu chăng? Có tâm ngưỡng mộ chăng? Cũng có 

nghĩa là học tập theo họ, như vậy là chính xác. Nếu nhìn thấy người thiện, không 

biết cung kính, không biết ngưỡng mộ. Trái lại còn ghen ghét, đố kỵ, chướng ngại 

họ,  như  vậy  là  tạo  tội  nặng.  “Hạng  người  này  không  có  niệm  thiện  và  hành  vi 

thiện, trong lòng thường là xâm đoạt”. Xâm đoạt là đạo tâm. Mỗi niệm đều muốn 

chiếm lợi ích người khác, mỗi niệm muốn đoạt tất cả những gì người khác có làm 

của mình. 

Bên dưới nói về hy vọng, hy vọng chính là tổn người lợi mình. “Hy vọng tha 

lợi”, lợi ích của họ đến cúng dường mình, cung cấp cho mình. “Của bất nghĩa dể 

đạt  được,  tiêu  xài  tùy  ý,  khoảnh  khắc  là  tiêu  tán,  trở  lại  trộm  cắp,  nên  gọi  là: 

“Tiêu tán phục thủ”. Do đó thần minh chiến thắng thức, cuối cùng đi vào đường 

ác”, kết quả sau cùng thì sao? Kết quả sau cùng là đọa vào ba đường ác. Trong ba 

đường ác, nhất định đọa vào địa ngục trước, để chúng ta tiêu trừ ác nghiệp, sau đó 

mới đọa vào súc sanh để trả nợ. Quý vị chiếm đoạt của người khác thì phải trả, 

trong đường súc sanh đa phần là trả nợ. 

Ngày xưa biến thành trâu, thành ngựa phục vụ lao dịch để trả nợ. Nếu chưa 

trả hết nợ, đời sau lại biến thành súc sanh để tiếp tục trả, trả xong mới rời khỏi 

đường súc sanh. Tiếp tục trở lại nhân gian, nợ cũng đã trả gần xong, phải trả hết 

nợ mới được làm người, nhưng được thân người như thế nào? Mang theo tập khí 

của ba đường ác, tập khí ba đường ác còn rất nặng. Tập khí ba đường ác là gì? 

Tập khí của tham sân si, nên được thân người nhưng rất dễ phạm sai lầm, phạm 

sai lầm lại đọa lạc, quả thật khổ không sao nói hết. 

Quý  vị  phạm  nặng  hay  nhẹ,  tương  lai  chịu  quả  báo,  đây  đều  là  gặp  duyên 

khác nhau. Trong câu này hàm nghĩa rất sâu, đều do gặp duyên khác nhau. Chúng 

ta hy vọng gặp nhiều thiện duyên, đừng gặp ác duyên, vậy bây giờ chúng ta đừng 

kết ác duyên với người khác, chuyên kết thiện duyên với người, tương lai thiện 

duyên nhiều, ác duyên ít. Nếu bây giờ thường kết ác duyên với người, quý vị có 

thể không gặp ác duyên ư? Vừa gặp ác duyên, gọi là bệnh cũ tái phát, bệnh cũ là 

tội nghiệp đời trước, tập khí từ vô thỉ phát tác, tạo trọng tội mà không hề hay biết, 

khi tạo không hề hay biết. Đến khi đọa vào ba đường ác chịu khổ mới biết thì đã 

muộn. 

664  Tập 524 



Cổ nhân có câu nói rất hay: “Oan gia nên giải không nên kết”. Đối với người 

phải nồng hậu, đối với người phải thành kính, bản thân nên khiêm tốn. Các bậc 

thánh hiền, Chư Phật Bồ Tát đều dạy chúng ta như vậy, từ bi đến tột cùng. Hàng 

đệ tử học Phật như chúng ta, không lãnh hội được ý của các ngài, thậm chí còn 

chê các ngài nói nhiều: “những chuyện này cần quý vị nói sao, tôi đều biết hết”. 

Thật ra biết hết nhưng không làm được gì, không làm được chính là chưa biết thật 

sự, biết thật sự họ sẽ làm được tất cả. 

Câu  ở  sau  cần  phải  đọc  nhiều:  “Của  bất  nghĩa  dễ  có  được,  tùy  ý  tiêu  xài, 

khoảnh  khắc  tiêu  tán,  trở  lại  trộm  cắp,  do  đó  thần  thức  chiến  thắng  thức,  cuối 

cùng đọa vào đường ác”. Ngôn ngữ không nhiều, nhưng đã nói rất rốt ráo vấn đề 

này.      Thật ra của bất nghĩa vẫn là số mạng có, số không có của thì dù của bất 

nghĩa cũng không đạt được. Điều này đọc Liễu Phàm Tứ Huấn sẽ hiểu, tội gì mà 

phải  vậy?  Vì  sao  dùng  thủ  đoạn  bất  thiện?  Tiêu  xài  tùy  ý  chính  là  đang  tạo  tội 

nghiệp. Đoạt tài vật của người, nghiêm trọng hơn là khiến họ người mất nhà tan, 

còn  mình  lấy  được  của  bất  nghĩa  này  lại  tiêu  dùng  phung  phí,  quả  là  tạo  tội 

nghiệp quá nặng. 

Khoảnh khắc đã tiêu tán hết, hiện tượng này rõ nhất là ở sòng bạc, một đêm 

thua mấy trăm vạn, mấy ngàn vạn, thậm chí là mấy ức vạn, đúng là khoảnh khắc 

tiêu  tan  hết.  Tiêu  tan  như  thế  nào?  Lại  đi  trộm  cắp,  chiếm  đoạt.  Về  sau  có  báo 

ứng, báo ứng không tốt. Có quỷ thần ở bên cạnh nhìn, họ ghi lại hết tất cả khởi 

tâm động niệm của quý vị, tương lai đọa vào tam đồ, đọa địa ngục. Vào dễ nhưng 

khó ra, không dễ gì đầu thai lại cõi người, ở cõi người mấy mươi năm lại tạo tội 

nghiệp, như vậy phải ở địa ngục chịu tội vô lượng kiếp, có đáng chăng? Phải cố 

gắng suy nghĩ. 

Trong  kinh  nói  đến:  Thần  minh.  Bản  dịch  Kinh  Hoa  Nghiêm  thời  nhà  Tấn 

nói_trong này  giải  thích  cho  chúng  ta  về  thần  minh:  “Như  nhân  tùng  sanh,  hữu 

nhị  chủng  thiên,  thường  tùy  thị  vệ.  Nhất  viết  đồng  sanh,  nhị  viết  đồng  danh. 

Thiên thường kiến nhâ, nhân bất kiến thiên”. Trong Kinh Hoa Nghiêm đã nói như 

vậy, mỗi người ít nhất có hai vị thiên thần đi theo. Quý vị đến đầu thai, họ cùng 

đi theo. Một vị  thiên thần gọi là Đồng Sanh, vị  thiên  thần thứ  hai gọi là Đồng 

Danh,  đồng  sanh  đồng  danh  với  quý  vị.  Một  vị  chuyên  ghi  điều  thiện,  một  vị 

chuyên ghi đều ác. Quý vị có niệm thiện, có hành vi thiện, đồng danh sẽ ghi lại. 

Quý vị có điều bất thiện, có niệm ác, đồng sanh sẽ ghi chép lại. Tất cả đều có tài 

liệu, đều có ghi chép. Họ có thể thấy được chúng ta, nhưng chúng ta không thấy 

được họ, tư tưởng này đã có từ rất lâu. “Như thị nhị thần, dữ nhân câu sanh, cố 

danh  câu  sanh  thần”,  khi  chúng  ta  vừa  đến  đầu  thai  thì  họ  cũng  đến.  Kinh  Hoa 

Tập 524  665 



Nghiêm có tư tưởng này. Kinh Dược Sư cũng có. Kinh Dược Sư nói: Có thần câu 

sanh, đầy đủ sách ghi tội phước và Vua diêm ma. Họ ghi chép tất cả những việc 

thiện việc phước của quý vị rồi đưa cho Diêm vương. 

Gia Tường Sớ lại nói: “Tất cả chúng sanh đều có thần, một gọi là đồng sanh, 

hai gọi là đồng danh. Đồng sanh nữ ở bên vai phải nghi những tội ác, đồng sanh 

nam  ở  bên  vai  trái  ghi  những  việc  thiện”.  Đồng  danh  ghi  chép  việc  thiện,  đồng 

sanh ghi chép việc ác. Ghi điều ác là nữ thần, ghi điều thiện là nam thần. Trong 

Gia Tường Sớ nói về vấn đề này rất rõ ràng tường tận. Bởi vậy có người đang ở 

đây lo việc không liên can gì đến mình, không phải nói xong là hết, mà có người 

đang ghi chép lại, không để  sót ý niệm nào. Vậy chúng ta thử  nghĩ xem, ngày 

hôm  nay  chúng  ta  niệm  thiện  nhiều  hay  là  niệm  ác  nhiều?  Ý  niệm  vì  bản  thân 

nhiều hay vì người khác nhiều? Chúng ta nghĩ rõ ràng minh bạch, sau đó tổng kết 

xem, rốt cuộc mình là người thiện hay là người ác. Đừng hỏi người khác, hỏi bản 

thân mình sẽ rõ. Kết luận này liên quan rất lớn, liên quan đến tiền đồ trong đời vị 

lai  của  mình.  Nếu  mình  là  người  thiện  sẽ  đầu  thai  vào  ba  đường  lành,  còn  như 

mình là người ác liền bị đọa vào ba đường ác. Nếu ta khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác đều là A Di Đà Phật, đời sau nhất định về thế giới Cực Lạc, đạo lý 

không  phải  như  vậy  sao?  Quý  vị  muốn  đi  về  đâu  đều  do  mình  tự  quyết  định, 

không chút liên quan đến người khác. Không ai can thiệp được, không ai trở ngại 

được quý vị. Tổng kết một câu: Tất cả đều là tự làm tự chịu. 

Ngũ Giới Kinh lại nói: “Tam phục bát hiệu, nhất nguyệt lục tấu”. Tam phục là 

kiểm  tra  nhiều  lần,  đây  đều  là  chỉ  tháng  giêng,  tháng  5,  tháng  chín  âm  lịch,  có 

quỷ thần đến điều tra những vấn đề này. Bát hiệu, bát là tám lần, hình như đến để 

xác định, đối chiếu. Gọi là lập xuân, lập hạ, lập thu, lập đông. Xuân phần, đông 

phần, hạ chí, đông chí là tám ngày này. 

Lục  tấu  là  chỉ  sáu  ngày  trai  như  mồng  8,  14,  15,  23,  29,  30  âm  lịch.  Gọi  là 

trong  một  năm  có  ba  tháng  bẩm  báo  lên  trên,  có  tám  ngày  báo  lên,  hiệu  tức  là 

báo. Trong một tháng có sáu ngày tấu với thần minh, đây đều là nói đến ghi chép 

của thiên thần. 

Người xưa thường nói: “Ngẩng đầu ba mét có thần linh”. Thần minh giám sát 

nghiêm khắc như vậy, vì sao hiện nay người làm ác lại nhiều đến thế? Chưa thấy 

được báo ứng, chưa thấy báo ứng nói thực tế là do bản thân chúng ta quá sơ ý, 

báo ứng ngay trước mắt, chỉ là ta quá sơ suất. Nếu nói không thấy là do sơ suất lơ 

là. 

Xã hội đại chúng ngày nay, nam nữ già trẻ làm ác rất phổ biến, giá trị quan đã 

thay đổi. Xã hội, đặc biệt là giới truyền thông, khuyến khích người làm ác, khen 

666  Tập 524 



ngợi người làm ác. Người làm ác có bản lĩnh, người làm thiện thật thà không ai 

khen ngợi, giá trị quan hiện nay là như vậy.      Ngày nay chúng ta thấy toàn bộ xã 

hội và thiên tai trên địa cầu, ở trong này chúng ta lờ mờ lãnh hội được một vấn 

đề: Ông trời muốn tính hết nợ, tổng kết nợ chính là đại thiên tai, ông trời muốn 

tổng  kết  nợ  một  lần.  Khi  nào  thiên  tai  sẽ  giáng  xuống?  600  năm  trước,  nhà  dự 

ngôn Nostradamus người Pháp, ông dự ngôn nói rằng sẽ tận thế, năm 1999 là tận 

thế. Năm 1999 đã bình an qua đi, nên có rất nhiều người nói, dự ngôn của ông ta 

không đúng. Nhưng dự ngôn của Nostradamus trong mấy trăm năm nay, rất nhiều 

dự ngôn đã thành hiện thực. Lần dự ngôn này không đúng, tại sao vậy? Chúng ta 

quan sát tường tận lãnh hội được, vì lời dự ngôn này người trên toàn thế giới đều 

biết.  Năm  1999,  biết  có  bao  nhiêu  tín  đồ  Tôn  giáo  đều  cầu  nguyện  cho  vấn  đề 

này. Hiện nay các nhà khoa học khẳng định, năng lượng cầu nguyện vô cùng lớn, 

đã hóa giải thảm họa này. Không phải thật sự hóa giải, mà là đẩy lùi, kéo về sau, 

kéo đến khi nào? Kéo đến bây giờ, cầu nguyện chỉ hóa giải tạm thời. 

Nếu nhân tâm đều hướng thiện, đều không làm ác, thật sự quay đầu, mới thật 

sự hóa giải. Bởi thế cầu nguyện là trị ngọn không trị gốc. Nhân tâm thật sự quay 

đầu_ Bladen nói, quả thật bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm 

niệm, vậy mới hóa giải triệt để, ai tin người đó sẽ hóa giải. Tôi tin, tôi hành trì, thì 

vấn đề của tôi được giải quyết hóa giải. Quý vị tin, vấn đề của quý vị được hóa 

giải. Toàn thế giới có được một nữa hoặc 1 phần 3 số người giác ngộ, thật sự bỏ 

ác dương thiện, cải ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm, như 

vậy  trên  địa  cầu  thật  sự  không  có  thiên  tai.  Vấn  đề  này  các  nhà  khoa  học  đã 

chứng minh, tất cả mọi thiên tai thảm họa đều do tâm hành bất thiện chiêu cảm 

nên.  Ý  niệm  chúng  ta  vừa  chuyển,  cảnh  giới  bên  ngoài  liền  chuyển  theo,  như 

trong Phật pháp nói: “cảnh tùy tâm chuyển”. Thiên tai do tâm bất thiện chiêu cảm 

nên, bây giờ thấy thiên tai xảy ra lập tức quay đầu. Khởi tâm động niệm, ngôn 

ngữ tạo tác thuần tịnh thuần thiện, thiên tai sẽ không có, vì: “phàm sở hữu tướng 

giai thị hư vọng”. Tướng hư vọng này đều tùy theo ý niệm mà biến hóa, xuất sanh 

vô tận. 

Thế giới Cực Lạc và thế giới Ta Bà, trên thực tế mà nói là hoàn toàn tương 

đồng không hề khác biệt, nhưng vì sao thế giới Cực Lạc lại tốt như vậy? Không 

có  gì  khác,  đều  nhờ  nhân  tâm  thuần  tịnh  thuần  thiện,  công  đức  chí  thiện  chiêu 

cảm nên, đó là thế giới Cực Lạc. Thế giới Ta Bà này thiện ác hổn tạp, thiện ác 

hổn tạp là nói quá khứ, hiện nay như thế nào? Hiện nay hầu như thiện ít ác nhiều, 

nếu đến thuần ác không có thiện thiên tai mới đáng sợ, đó mới là tận thế. Hiểu 

được đạo lý này, mọi người bỏ ác tu thiện, vấn đề liền được giải quyết. 

Tập 524  667 



Cầu nguyện đích thực có hiệu quả, những trong xã hội ngày nay cần phải trị 

cả  ngọn  lẫn  gốc.  Bởi  thế  chúng  đề  xướng  Tam  Thời  Hệ  Niệm  Phật  Sự  là  cầu 

nguyện, chúng ta giảng kinh dạy học là giáo dục, giáo dục là ngọn gốc đều trị. 

Nếu như mỗi Tôn giáo, mỗi ngày đều có tám tiếng giảng kinh dạy học, thiên tai 

trên thế giới thật sự có thể hóa giải, vì sao vậy? Vì nhiều người nghe kinh, nhiều 

người  tiếp  nhận  giáo  dục  Tôn  giáo,  dần  dần  con  người  đều  tỉnh  ngộ,  đều  biết 

đoạn ác tu thiện, đều biết cải tà quy chánh. Chúng ta sống ở nhân gian này, đời 

này đã có phương hướng, có mục tiêu, chánh mà không tà, tịnh mà không nhiễm, 

những thiên tai thảm họa này tự nhiên được hóa giải. Các vị thần minh này điều 

tra phổ biến khắp trên địa cầu, những khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của 

tất cả chúng sanh. 

Vọng Tây căn cứ Ngũ Giới Kinh viết: “Như thị đẳng nhật”. Ở trước nói một 

năm có ba tháng, có tám ngày tức bát hiệu, tám ngày báo lên trên. Mỗi tháng có 

sáu ngày trai, sáu ngày này cũng báo cáo, đều có thần minh ở đây chuyên môn 

làm những báo cáo này. 

“Khắc thức”, thức có  hai cách nói. Gia Tường Sớ và Hội Sớ gọi thức là ghi 

chép, thức（试）ở đây đọc là chí（志）, đồng âm với chí của chí nguyện, tức có 

nghĩa là ghi chép. Như Hội Sớ viết: “U hữu thiên thần, thức kỳ khoa điều”, họ ghi 

chép lại chúng ta phạm điều gì. Giống như pháp luật vậy, quý vị phạm đều nào họ 

đều ghi chép lại, không hề có chút sai sót nào, nên gọi là khắc thức. 

Bên dưới có “thức âm chí”, có nghĩa là ghi chép. Nghĩa này tương đồng với ý 

trong Gia Tường Sớ, đều nói có thần minh ghi chép thiện ác của người, nên báo 

ứng quả thật không sai. Con người bây giờ không tin tưởng đối với những văn tự 

này, cho rằng như thế nào? Cho rằng đây là mê tín. 

Khi  tôi  mới  học  Phật,  tôi  đi  vào  kinh  giáo  bằng  con  đường  triết  học,  thầy 

Phương dạy cho tôi về triết học trong kinh điển, tôi đã tiếp cận Phật giáo như vậy. 

Trong giảng đường chúng ta hiện nay, tấm hình đó chính là của thầy Phương, 

chính là hình ảnh lúc tôi theo thầy học, khoảng trên dưới 50 tuổi, tuổi tác không 

lớn.  Thầy  nói  với  tôi:  Trong  kinh  Phật  có  20%  là  triết  học,  triết  học  cao  cấp, 

nhưng ngoài điều này ra, trong kinh Phật cũng có không ít là mê tín. Thầy nói: 

Phần mê tín đó chúng ta đừng học, chỉ học phần triết học, đây là lúc tôi mới quen 

thầy. Nhưng 20 năm sau, phần vốn cho là mê tín đó, thầy cũng đã học rất chăm 

chỉ, đó là cảnh giới thâm sâu hơn triết học. Khi tôi học với thầy, hình như thầy 

chỉ nhìn thấy cánh cửa lớn của Phật học, cửa lớn của Phật giáo. 20 năm sau, thầy 

thấy được những điều vi diệu trong Phật giáo, thầy đã biết, không giống nhau! Có 

668  Tập 524 



chăng?  Có  thật,  không  phải  không  có,  hoàn  toàn  tin  tưởng.  Nên  lúc  sanh 

bệnh_thầy  qua  đời  lúc  79  tuổi,  hoàn  toàn  thừa  nhận  Phật  pháp.  Không  còn  nói 

80%  trong  Phật  pháp  là  mê  tín,  80%  mê  tín  đó  quá  cao  thâm.  Chúng  ta  không 

không biết nên tùy tiện thêm vào hai chữ mê tín, điều này rất oan uổng, vì chưa 

hiểu rõ ràng. Thầy qua đời quá sớm, mới 79 tuổi, nếu thầy có thể sống thêm mười 

năm sẽ ảnh hưởng rất lớn đối với Phật giáo Đài Loan. Lúc thầy thật sự thay đổi, 

thì thọ mạng đã đến. Nên vấn đề này, phải đợi đến thời chúng ta tinh tấn nổ lực tu 

hành, khế nhập cảnh giới, phải phát triển rộng rãi. Hiện nay chúng ta còn có trợ 

thủ đắc lực, đó chính là nhà lượng tử lực học, những gì họ phát hiện hoàn toàn 

tương đồng với trong kinh đại thừa nói. 

Bên dưới nói đến ý nghĩa thâm sâu này. Thứ hai, thức là thức thứ tám. Như 

đại sư Cảnh Hưng nói, công năng hạt giống của thức không chết, gọi là ghi chép. 

Điều này có thể nói được, chủng tử ở trong A lại da thức vĩnh viễn không hề mất 

đi. A lại da không có hình tướng, nó ở đâu? Nó tồn tại mọi lúc mọi nơi khắp biến 

pháp giới hư không giới. 

Nghĩa Tịch và Vọng Tây, hai vị đại sư này “song thủ nhị thuyết”, họ đều áp 

dục cả hai cách nói ở trước. Nghĩa Tịch nói: “Sở tác thiện ác, phi đãn tự thức nội 

huân, thiên thần ngoại ký, ký tại nhị xứ, an hữu xá hô?”. Ký tại nhị xứ, nhị xứ là 

gì? Là “nội thức và ngoại thần”. A lại da là kho tư liệu của chính mình, bản thân 

có ghi chép, chắc chắn không sai. Khởi tâm động niệm bản thân quên mất, nhưng 

trong A lại da có. Tư liệu trong A lại da, từ khi chúng ta bắt đầu mê, bắt đầu từ 

một niệm bất giác cho đến hiện nay. Từ vô lượng kiếp đến nay phòng tư liệu này 

vô cùng hoàn chỉnh, đến khởi tâm động niệm đều ở trong đó. 

Đồng  thời  bên  ngoài  thiên  thần  cũng  có  ghi  chép,  ghi  chép  của  thiên  thần 

không hoàn chỉnh như A lại da thức. Thiên thần ghi chép, đại khái chính là đoạn 

thời gian này, chúng ta có thể nói đoạn nào? Đoạn mà chúng ta mê hoặc đọa vào 

trong lục đạo, đây là giai đoạn thiên thần ghi chép. Nếu chúng ta vượt ra khỏi lục 

đạo, tài liệu của đoạn này sẽ bị tiêu trừ, vì sao vậy? Vì không còn ở đây nữa, đã 

tiêu trừ. Chỉ cần ở trong lục đạo, chúng ta ở trong lục đạo là có tư liệu này. “Ký 

tại nhị xứ, an hữu xá hô?” 

Những  điều  ở  trên  nói,  đại  sư  Nghĩa  Tịch  ổn  thỏa.  Đại  sư  Nghĩa  Tịch  nói, 

chủng tử rơi rớt trong A lại da. Vì chỉ có thức không chướng ngại sự ghi chép của 

thần minh, thần minh ghi chép cũng là duy thức sở hiện, nên nói trong ngoài đều 

ghi chép làm thiện, cách nói này hay. 

Chúng ta học tập đại thừa, trong kinh điển đại thừa nói rất rõ ràng. Trước khi 

chưa chuyển thức thành trí, đều không thể rời A lại da. Tác dụng của A lại da là 

Tập 524  669 



trong mười pháp giới, trên mười pháp giới là tứ thánh: Thanh văn, Duyên giác, 

Bồ Tát, Phật. Bên dưới là lục đạo, lục đạo và tứ thánh là mười pháp giới, do A lại 

da làm chủ. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm đều là tướng phần, kiến phần, 

tự chứng phần của A lại da. 

Có vị chủ trương tam phần, cũng có người chủ trương tứ phần, tứ phần tức là 

thêm  chứng  tự  chứng  phần.  Các  bậc  cổ  đức  đều  đồng  ý  tứ  phần  viên  mãn  hơn, 

sao quý vị biết có tự chứng phần, có chứng tự chứng phần. Chứng tự chứng phần, 

chính là trong kinh thường nói, trong tự tánh vốn có trí tuệ, trí tuệ có thể tự giác. 

Trong Phật pháp chúng ta cũng thường thấy nói đến Phật tánh, Phật tánh chính là 

chứng tự chứng phần. Nói đến pháp tánh, pháp tánh chính là tự chứng phần, Phật 

tánh là chứng tự chứng phần. Vì Phật nghĩa là giác, chính là trong tự tánh vốn có 

trí tuệ bát nhã, nó có thể giác. Kiến phần, tướng phần đều là tự chứng phần biến 

hiện ra. Tự chứng phần là bản thể của A lại da, từ thể khởi dụng. Khởi dụng một 

là hiện tượng vật chất, hai là hiện tượng tinh thần. Chúng ta gọi tự chứng phần là 

hiện  tượng  tự  nhiên.  Nhưng  trong  tự  tánh  không  có  ba  loại  hiện  tượng,  có  thể 

hiện ba loại hiện tượng, có thể sanh ra ba loại hiện tượng. Do A lại da vọng tưởng 

phân biệt chấp trước, mới biến hiện ra mười pháp giới y chánh trang nghiêm, đây 

là nói rõ ràng minh bạch toàn thể vũ trụ. Thế nên chủng tử chứa đựng trong A lại 

da vô lượng vô biên không cùng tận, chính là loại thứ hai trong ba loại chu biến 

mà trong Hoàn Nguyên Quán nói: Xuất sanh vô tận, chính là ý này. Đạo lý này 

rất thâm sâu. 

Phần này  Hoàng Niệm Tổ chú giải rất hay. Duy thức không ngại thần  minh 

ghi chép, vì sao vậy? Vì thần minh ghi chép cũng là duy thức sở hiện, không rời 

được duy thức, nên trong ngoài đều ghi, cách nói này rất hay. Bên trong là A lại 

da, kho tư liệu của chính mình. Bên ngoài là quỷ thần ghi chép. Trong ngoài đều 

ghi, tội báo theo cùng, nên trôi lăn trong tam đồ. Hay nói cách khác, ba loại tội 

này quý vị đều phải chịu, quý vị phải ở trong địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh để chịu 

tội.  Địa  ngục  tiêu  tội  nặng  của  chúng  ta,  ngạ  quỷ  tiêu  dư  tội  của  chúng  ta,  súc 

sanh phải đi nhận báo ứng. Đó chính là đòi nợ trả nợ, nợ mạng phải trả mạng, nợ 

tiền trả tiền, phải làm những điều này. 

Trong Phật pháp thường nói: Người chết làm dê, dê chết làm người, nhai nuốt 

lẫn nhau, ăn nó nửa cân, phải trả tám lạng. Không phải ăn không, tương lai phải 

trả  nợ  tất  cả.  Quý  vị  ăn  cá,  tương  lai  biến  thành  cá  để  trả  nợ,  nếu  như  ăm  tôm, 

tương lai biến thành tôm để trả, chúng ăn lại quý vị. Nếu không giác ngộ, cứ mê 

hoặc  trong  đó,  thì  đời  đời  kiếp  kiếp  cứ  luân  hồi  sanh  tử  như  vậy,  quả  là  khổ 

không sao nói hết. 

670  Tập 524 



Thế  nên  đời  đời  khó  ra  khỏi,  đau  khổ  không  cùng  tận,  đời  đời  là  rất  nhiều 

kiếp, cứ trôi lăn đời đời kiếp kiếp trong lục đạo để báo ân báo oán, đòi nợ trả nợ. 

Những  ân  oán  nợ  nần  này,  nếu  quý  vị  mãi  không  buông,  quý  vị  ghi  mãi  trong 

lòng thì rất phiền phức, vì thế mà không ra khỏi luân hồi. 

Muốn ra khỏi luân hồi, tâm phải như thế nào? Buông bỏ hết những điều này. 

Ta  nợ  người  phải  trả,  nhưng  người  nợ  mình  thì  không  cần  nữa,  bỏ  hết.  Không 

nghĩ đến bất kỳ điều gì, chỉ chuyên nghĩ đến Phật A Di Đà và thế giới Cực Lạc. 

Sau khi ở thế giới Cực Lạc thành Phật rồi, trở lại độ tất cả những người có ân có 

oán  với  mình,  đây  gọi  là  người  có  duyên.  Nếu  không  có  duyên  họ  không  chấp 

nhận, nói họ cũng không tin, vì họ nghe không hiểu. Quý vị có duyên với họ, họ 

hoan  hỷ,  họ  tiếp  thu,  nên  Phật  chỉ  độ  người  có  duyên.  Chúng  ta  sẽ  giúp  tất  cả 

những người có ân oán, có nợ nần với mình. Như vậy mới có thể giải quyết được 

vấn đề này một cách viên mãn. 

Hôm nay chúng ta tạm dừng ở đây. 

 

 

Tập 525 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:05.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 667, hàng thứ nhất, phần kinh văn: 

“Kỳ  tam  giả,  thế  gian  nhân  dân,  tướng  nhân  kỳ  sanh,  thọ  mạng  kỷ  hà,  bất 

lương  chi  nhân,  thân  tâm  bất  chánh.  Thường  hoài  tà  ác,  thường  niệm  dâm  dật, 

phiền mãn hung trung, tà thái ngoại dật, phí tổn gia tài, sự vi phi pháp. Sở đương 

cầu giả, nhi bất khẳng vi, hựu hoặc giao kết tụ hội, hưng binh tương phạt, công 

kiếp sát lục, cưỡng đoạt bức hiếp, quy cấp thể tử, cự thân tác lạc, chúng cộng tăng 

yểm, hoạn nhi khổ chi. Như thị chi ác, trước ư nhân quỷ, thần minh ký thức, tự 

nhập tam đồ, vô lượng khổ não, triển chuyển kỳ trung, lũy kiếp nan xuất, thống 

bất khả ngôn”. 

Đoạn này là nói về Dâm ác, loại thứ ba trong năm ác. Chúng ta xem chú giải 

của Hoàng Niệm Tổ. 

Tập 525  671 



“Thứ ba, nói rõ về dâm ác cho đến nguyên nhân của dâm ác, đều dẫn đến các 

điều ác của tham sân.... Năm điều ác này nó đều có tính liên đới, mỗi loại đều có 

thể  dẫn  phát  các  loại  khác  ra,  thế  nên  tập  khí  ác  nghiệp  này  và  quả  báo  của  ác 

nghiệp vô cùng đáng sợ. Năm loại ác này tổn hại đến thân tâm chúng ta rất lớn, 

tổn thương lớn nhất chính là khiến chúng ta không thể thành tựu trí tuệ, không thể 

được  thiền  định,  cho  đến  không  thể  vãng  sanh  Tịnh  độ,  như  vậy  mới  biết  tính 

nghiêm trọng của nó. Tham sân si mạn nghi, bất cứ loại nào đều có thể khiến ta 

vĩnh viễn luân chuyển trong luân hồi lục đạo, không bao giờ ra khỏi được. 

Ở trước chúng ta đã học đến cái ác của việc sát sanh và cái ác của việc trộm 

cắp, còn ở đây nói về cái ác của tà dâm: 

“Thế gian nhân dân”, tức chúng sanh cõi người trong luân hồi lục đạo, “tương 

nhân ký sanh”. Hoàng Niệm Tổ có chú giải điều này: “Ký là ủy thác, là kèm theo. 

Câu nay chỉ chúng sanh do nghiệp tác động lẫn nhau mà sanh ra ở cõi đời này”. 

Trong kinh Đức Phật nói đến bốn loại duyên, chúng ta đến thế gian hoàn toàn là 

bốn nhân duyên này. Bốn loại duyên này có thân có sơ, thân thì trở thành người 

một nhà. Thực tế mà nói thì không phải gì khác, chính là báo ân báo oán, đòi nợ 

trả  nợ.  Nếu  như  không  có  bốn  loại  duyên  đối  với  người  thế  gian,  chúng  ta  sẽ 

chẳng đến thế gian này, chính là phạm vi của thế giới Ta bà vô cùng to lớn, bây 

giờ chúng ta đã biết. 

Hoàng  Niệm  Tổ  nói,  trong  kinh  nói  về  đơn  vị  thế  giới  lớn  chừng  nào?  Lâu 

nay chúng ta đều cho rằng một đơn vị thế giới là một hệ thái dương, sớm trước đó 

nữa ngộ nhận rằng đơn vị thế giới chính là địa cầu. Nhưng trong kinh Đức Phật 

nói, địa cầu là Nam Thiện Bộ Châu, là một châu, về sau mở rộng dần ra, chắc là 

thái dương hệ. Nhưng nói những điều này đều có vấn đề, vì trong kinh Đức Phật 

nói: Đơn vị thế giới có một trung tâm, trung tâm này gọi là núi tu di. Mặt trăng và 

mặt  trời  đều  chạy  quanh  núi  tu  di,  chạy  quanh  núi  tu  di.  Chúng  ta  đều  không 

nghiên cứu sâu vấn đề này, nên rất khó nói. Hiện nay thiên văn học cũng khá tiến 

bộ, đối với hệ thái dương, hệ ngân hà có thể nói là hiểu rất rõ. 

Quý vị xem, giống như người Maya thời thượng cổ, đây là trung Mỹ châu. Từ 

rất lâu họ đã phát hiện quỹ đạo vận hành của các tinh cầu trong vũ trụ, tính toán 

vô cùng chính xác, Thiên văn của Maya khiến các nhà thiên văn học ngày nay 

khâm  phục  không  thôi.  Quý  vị  thấy  họ  có  thể  tính  toán  được  ngày  21  tháng  12 

năm 2012 là ngân hà đối tề. Đây là suy đoán, nhưng vô cùng chuẩn xác, rốt cuộc 

núi tu di ở đâu?      Trước đây chúng ta cho rằng núi tu di chính là núi Himalayas, 

là núi cao nhất địa cầu. Hiện nay biết được địa cầu phụ thuộc vào một hành tinh 

của  thái  dương,  thái  dương  là  trung  tâm,  địa  cầu  xuay  quanh  thái  dương,  xoay 

672  Tập 525 



quanh một vòng là một năm 365 ngày. Thái dương không phải núi tu di, không 

phải điểm trung tâm, Đức Phật nói: Mặt trăng và mặt trời là xoay quanh núi tu di. 

Nên Hoàng Niệm Tổ nói, núi tu di là trung tâm của hệ ngân hà, người xưa gọi 

là  hoàng  cực,  hoàng  cực  chính  là  trung  tâm  của  hệ  ngân  hà.  Hiện  nay  các  nhà 

khoa học nói, trung tâm  của hệ ngân hà là hắc động, vậy núi tu di chính là hắc 

động, năng lượng vô cùng lớn, đến ánh sáng cũng bị nó hút vào. Sức hút mạnh 

như vậy, nên sang năm đúng lúc trung tâm của ngân hà là thái dương, địa cầu xếp 

thành  một  đường  thẳng,  danh  từ  của  thiên  văn  học  gọi  là  ngân  hà  đối  tề.  Hiện 

tượng này khoảng hơn hai vạn năm mới có một lần, đây chính là sự tuần hoàn, 

hơn hai vạn năm có một lần. 

Ngày xưa có, không phải không có, nó có gây ra thảm họa cho địa cầu chăng? 

Rất nhiều người đang thảo luận, đến giới khoa học hiện nay cũng thường xuyên 

thảo luận vấn đề này, thảo luận công khai. Nên đơn vị thế giới là hệ ngân hà. 

Đức Phật nói với chúng ta rằng, là tam thiên đại thiên thế giới. Dùng điều này 

để tính, thì khu vực Đức Thế Tôn giáo hóa lớn bao nhiêu? 10 ức hệ ngân hà, khu 

vực giáo hóa của Đức Phật là 10 ức hệ ngân hà, ảnh hưởng trên địa cầu chúng ta 

là mười hai ngàn năm. Các tinh cầu khác thì sao? Trong mười ức hệ ngân hà này, 

nếu y theo trong kinh nói, chỉ cần là tinh cầu đều có chúng sanh sinh sống, chủng 

loại của chúng sanh vô lượng vô biên. 

Trong Hoàn Nguyên Quán chúng ta biết là không tách rời được y báo chánh 

báo,  không  có  chánh  báo  làm  sao  có  y  báo!  Những  hiện  tượng  này  sanh  khởi, 

hiện nay khoa học cũng thừa nhận, các nhà khoa học gọi là năng lượng, tin tức 

sinh ra từ năng lượng. Năng lượng có thể sanh tin tức, tin tức có thể sanh vật chất. 

Tin tức chính là ý niệm, trong Phật pháp gọi là tâm tưởng. Nghiệp tướng của A 

lại da, có thể biến hiện ra tâm tưởng, tâm tưởng có thể biến hiện thành hiện tượng 

vật chất, không có tâm tưởng làm gì có vật chất? Bởi thế trong tất cả tinh cầu đều 

có chúng sanh.  Đây có thể là vì tầng không gian không giống nhau, nên chúng ta 

không nhìn thấy họ. Tầng không gian của họ cao hơn chúng ta, nên họ có thể thấy 

chúng  ta,  nhưng  chúng  ta  không  nhìn  thấy  họ.  Tầng  không  gian  của  họ  tương 

đồng với chúng ta, chúng ta nhìn thấy họ, họ cũng nhìn thấy chúng ta. Nên những 

năm gần đây thường nghe nói người ngoài hành tinh đến, tầng không gian của 

người ngoài hành tinh tương đồng với chúng ta, đều là không gian ba chiều. Nếu 

là tầng không gian cao, đó chính là nhà Phật nói họ có thần thông, có thần thông 

đi lại không cần công cụ giao thông, Thiên thần có thần thông, quỷ thần cũng có 

thần thông. 

Tập 525  673 



Trong  nhà  Phật  thường  tổ  chức  một  vài  pháp  hội,  mời  thần,  trong  đó  có  rất 

nhiều quỷ thần. Quỷ thần dù bất luận ở địa cầu nào, nếu chúng ta tế kỵ đều phải 

cung kính mời, họ sẽ đến, họ không có giới hạn. Vấn đề này có một cuốn sách, có 

người giới thiệu cho tôi xem cuốn sách Tây Tạng Sanh Tử Thư, cảnh giới trong 

sách nói không cao. Nói về một vị Lat ma chết, sau khi chết biến thành du hồn, 

họ đều có thể xuyên qua núi non tường vách, không hề bị chướng ngại. Nơi nào 

mời thỉnh họ đều đến được, họ cảm ứng đạo giao. Nguyên lý của loại cảm ứng 

này,  chúng  ta  xem  Hoàn  Nguyên  Quán  sẽ  rõ,  chúng  sanh  có  cảm,  Phật  Bồ  Tát 

liền có ứng, lòng chúng ta nghĩ đến quỷ thần thì quỷ thần đến, nghĩ đến tổ tông 

thì tổ tông đến thật. Dùng tâm chân thành, tâm cung kính khởi thỉnh, họ sẽ đến, 

đến tiếp nhận siêu độ, đến tiếp nhận cúng dường. Những điều này mắt thịt chúng 

ta không nhìn thấy được, nhưng họ luôn tồn tại. Họ nhập vào cây cối,  biến thành 

thần cây. Nhập vào hoa cỏ, họ biến thành thần hoa, thần cỏ. Nhập vào sơn hà đại 

địa, họ biến thành thần núi, biến thành thần đất, đều biến thành như vậy, mắt thịt 

chúng ta hoàn toàn không nhìn thấy được. 

Buổi tối chúng ta thấy được mỗi ngôi sao trên bầu trời, đó đều là hằng tinh, 

đều là thái dương phóng quang. Trong thái dương có chúng sanh chăng? Có, rất 

nóng! Đúng vậy, nếu nhiệt độ không cao họ không thể sinh tồn, không như chúng 

ta, chúng ta đến đó không thể sinh tồn. Họ ở đó có thể sinh tồn, vì nhiệt độ ở đó 

rất  thích  hợp  với  họ.  Có  một  số  tinh  cầu  hoàn  toàn  là  băng  lạnh,  ở  đó  cũng  có 

chúng sanh. Vậy nên tất cả đều là bốn loại duyên, gọi là tứ duyên sanh pháp. 

“Thân nhân duyên” là chủng tử trong A lại da, điều này chúng ta biết, tất cả 

chúng sanh đều có, bất luận là chúng sanh của cõi nào. Nói như hiện nay, bất luận 

chúng ta là chúng sanh của tầng không gian nào, A lại da là giống nhau, trong đó 

chứa đựng vô lượng chủng tử, gặp duyên liền khởi hiện hành. 

“Sở duyên duyên”, chính là trong kinh này nói: Báo ân báo oán, đòi nợ trả 

nợ, đây là sở duyên duyên. 

“Vô gián duyên”, ý niệm vẫn tồn tại chưa tiêu trừ, họ chưa đoạn tận ý niệm 

này, khi gặp duyên nó liền đến thọ sanh. Thân, duyên thân, nghĩa là quan hệ vô 

cùng mật thiết, biến thành người một nhà. Nếu duyên không thân, thì không phải 

người  một  nhà,  thân  thích  bằng  hữu,  hoặc  là  tất  cả  chúng  sanh.  Chúng  ta  gặp 

người đi trên đường, họ chỉ gật đầu chào, vì không thân, gật đầu cười với chúng 

ta đều là duyên, chắc là chỉ một lần như vậy. Có người nhìn thấy không vừa ý, 

trừng  quý  vị  một  cái,  cũng  chính  là  trong  sát  na,  nhưng  tất  cả  đều  là  duyên. 

Không có duyên tức gọi là đối diện bất  tương phùng, còn đối diện gặp  một lần 

đều là duyên. 

674  Tập 525 



Chúng ta đến địa cầu này, thấy người trên địa cầu, ai không có duyên? Đều có 

duyên. Đôi lúc có một đời, đích thực chỉ có duyên gặp một lần, một lần này đôi 

khi chỉ có ấn tượng, đôi khi không có chút ấn tượng nào. Đối với tất cả sơn hà đại 

địa, cây cỏ hoa lá, tất cả chúng sanh, hết thảy đều có duyên. Thậm chí chúng ta 

thấy những hiện tượng trên ti vi vẫn là có duyên. Nên Phật pháp không nói nhân 

sinh, vì nhân mọi người đều có, là bình đẳng. 

Trong  A  lại  da  thức  có  hạt  giống  của  Phật,  có  hạt  giống  của  Bồ  Tát,  có  hạt 

giống của thế giới Cực Lạc, có hạt giống của thế giới Hoa Tạng, có hạt giống của 

mười pháp giới. Nó có tất cả không thiếu điều gì, gặp duyên liền khởi hiện hành. 

Nên trong kinh thường gọi là duyên sanh, mà không gọi là nhân. Nhân không gặp 

được duyên sẽ không khởi hiện hành, nhân gặp duyên liền khởi hiện hành, hiện 

tượng liền hiện tiền, quả liền hiện tiền. Nhân duyên quả, ở sau còn có báo, nhân 

duyên quả báo. 

Bởi thế ở đây nói: “Tướng nhân kỳ sanh”, có thể nói thế gian này là nhân dân 

của mười pháp giới. Trên mười pháp giới là tứ thánh pháp giới, tứ thánh thế gian. 

Ở dưới là lục phàm thế gian, thánh phàm toàn là thế gian. Vượt ra mười pháp giới 

mới thật sự gọi là rời khỏi thế gian, đến nhất chân pháp giới, nhất chân pháp giới 

có  thế  và  gian  chăng?  Không  có.  Thế  là  thời  gian,  30  năm  gọi  là  một  đời,  nên 

Trung  quốc  một  đời  là  30  năm,  30  năm  gọi  là  một  đời.  Nhất  chân  pháp  giới 

không có thời gian, cũng không có không gian. Gian là không gian, hoặc gọi là 

thế  giới,  giới  cũng  là  nói  không  gian.  Trong  nhất  chân  pháp  giới  không có  thời 

gian  lẫn  không  gian,  nên  gọi  là  nhất  chân.  Ai  ở  trong  đó?  Là  chư  Phật  ở,  nhất 

chân pháp giới toàn là Phật. Trong này có Phật viên mãn cứu cánh, chưa đạt đến 

cứu cánh viên mãn, đó là gì? Bây giờ chúng ta đã biết, chưa đoạn tận tập khí vô 

thỉ vô minh, nhưng đã phá trừ vô minh. Phá trừ vô minh chính là không khởi tâm 

không động niệm. Chư vị nên biết rằng, khởi tâm động niệm còn không có, nên 

tuyệt đối không có phân biệt chấp trước, vì sao vậy? Vì phân biệt là từ khởi tâm 

động niệm biến hiện ra, chấp trước sanh ra từ phân biệt, tất cả nguồn gốc của hư 

vọng chính là khởi tâm động niệm. Vì tự tánh thanh tịnh tâm bất động, ngài Huệ 

Năng nói rất hay: “đâu ngờ tự tánh vốn không dao động”. Không khởi tâm không 

động niệm là tự tánh, nên cũng gọi là tự tánh vốn định, thành Phật là khôi phục 

được tự tánh bổn định. Tuy khôi phục đến tự tánh bổn định, nhưng họ vẫn còn tập 

khí. tập khí này là phiền não từ vô thỉ kiếp đến nay, tự nhiên hình thành tập khí. 

Không cách nào đoạn được tập khí này, chỉ có để thời gian, trãi qua thời gian dài 

tự nhiên không còn nữa. Đức Phật nói cần bao nhiêu thời gian? Phải ba a tăng kỳ 

kiếp thì tập khí này không còn. 

Tập 525  675 



Nên trong nhất chân pháp giới có 41 giai cấp, nói thực tế thì 41 giai cấp này 

không thể nói có, cũng không thể nói không. Nếu nói có tại sao không tìm thấy 

dấu vết, nó bình đẳng, nên chắc chắn không nhìn thấy. Nếu nói nó không có, đích 

thực tập khí dày mỏng khác nhau, nhưng tập khí không chướng ngại gì. Đoạn tận 

được tập khí, nhất chân pháp giới không còn, vì nhất chân pháp giới có tướng, 

tướng không còn nữa. “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, tướng đã biến mất, 

trở về với tự tánh, đây là đại viên mãn. Trở về tự tánh gọi là Diệu giác, Đẳng giác 

vẫn  chưa  được.  Đẳng  giác  vẫn  còn  một  phẩm  tập  khí  vô  minh  sau  cùng,  đoạn 

được phẩm tập khí đó, họ liền thành Diệu giác. Chúng ta không thể không hiểu, 

không thể không biết những điều này. Hiểu được những vấn đề này, trong cuộc 

sống hằng ngày, chúng ta sẽ biết được tu hành là như thế nào? 

Trong Phật pháp thường nói: “Phiền não nhẹ, trí tuệ tăng trưởng”, đây là chỉ 

tiêu của tu hành, tu là gì? Làm cho phiền não năm này nhẹ hơn năm trước, trí tuệ 

năm này tăng trưởng hơn năm trước. Phiền não tháng này nhẹ hơn tháng trước, trí 

tuệ tháng này tăng trưởng hơn năm trước, công phu này quả thật đáng nễ. Có thể 

nói không phải là  phàm phu,  mỗi tháng đều tiến bộ.  Người như thế có  thể kiến 

tánh chăng? Nhất định được, phải xem căn tánh của họ. Căn tánh sắc bén ba năm 

năm là đại triệt đại ngộ, căn tánh chậm có thể phải mười năm, cũng có thể phải 20 

năm,  nhưng  nhất  định  đại  triệt  đại  ngộ.  Đây  gọi  là  tu  hành  chơn  chánh,  gọi  là 

công phu thật sự. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, là tám vạn bốn ngàn pháp môn 

khác nhau, kỷ xảo khác nhau, nhưng phương hướng và mục tiêu hoàn toàn tương 

đồng, chính là đoạn phiền não, tăng trưởng trí tuệ. 

Bởi  thế  nếu  chúng  ta  quan  sát  tường  tận,  đọc  tụng  kinh  điển  các  Tôn  giáo 

khác, sẽ biết được kinh Phật không giống như kinh điển của các Tôn giáo khác. 

Chỉ có kinh Phật mới dạy chúng ta đoạn phiền não sanh trí tuệ, trong kinh Phật 

không nhấn  mạnh thần linh, không nói có  một vị chủ tể  của vũ trụ. Trong Phật 

pháp đại thừa nói chủ tể của vũ trụ, không ai khác hơn là chính mình. Ý niệm của 

chúng ta làm chủ tất cả, đến sơn hà đại địa bên ngoài đều chịu ảnh hưởng ý niệm 

của chúng ta. Ý niệm chúng ta thiện, không có gì không thiện. Nếu ý niệm chúng 

ta là ác thì không có gì không ác, cảnh tùy tâm chuyển. Những điều này là chân 

lý, là đại chân lý. 

Gần đây chúng tôi viết một tờ này, quý vị đều nhìn thấy, nó giúp ích cho việc 

tu hành, đây chính là tu hành. Hiện nay trong phẩm kinh này là nói về năm điều 

ác: Sát đạo dâm vọng tửu, tất cả nghiệp ác. Nhân của ác là tham sân si mạn nghi, 

tâm  trạng  bất  thiện  là  oán  hận  não nộ  phiền.  Chúng  ta  nên  giảm  nhẹ,  buông bỏ 

những vấn đề này, vì sao vậy? Đối với con người mà nói, không có lợi với thân 

676  Tập 525 



tâm  chúng  ta.  Oán  hận  não  nộ  phiền,  oán  làm  thương  tổn  tỳ  vị,  khiến  chúng  ta 

sanh bệnh. Ngoài ra lo lắng quá độ cũng ảnh hưởng đến tỳ vị, ý nghĩa gần tương 

đương với oán hận. Hận tổn thương tâm, vui quá độ cũng ảnh hưởng đến tâm. Sợ 

hãi,  giật  mình,  phiền  não  tổn  thương  đến  thận.  Nổi  nóng,  phát  hỏa  tổn  thương 

gan, những điều này mọi người đều biết. Ưu sầu, bi não tổn thương phổi. 

Do đây có thể biết oán hận não nộ phiền tổn thương rất lớn đối với thân thể, 

lục  phủ  ngũ  tạng  của  chúng  ta.  Nếu  như  không  có  những  thứ  này,  thân  thể  sẽ 

mạnh khỏe không xảy ra bệnh tật. Bởi thế bản thân chúng ta không hóa giải được 

nó, khống chế nó, tạng phủ không điều hòa chính là bệnh, tự thân chúng ta bệnh. 

Đối với bên ngoài chiêu cảm nên trời đất biến dị, nên thiên tai thảm họa đều xuất 

hiện.  Tham  tâm  ứng  với  thủy  tai,  sân  nhuế  ứng  với  hỏa  tai,  núi  lửa  phun  trào, 

nhiệt độ địa cầu tăng cao. Hiện nay khí hậu khác thường, xuất hiện tình trạng quá 

nóng hoặc quá lạnh, hiện tượng này xưa nay chưa từng có, ngu si chiêu cảm nên 

phong tai.       Trong kinh Đức Phật dạy, ngạo mạn là động đất. Hoài nghi càng 

đáng sợ hơn, hoài nghi chiêu cảm nên đất đai lỏng lẻo, lục địa chìm xuống đáy 

biển, núi cao sụp đổ. Đây đều là những thiên tai do tư tưởng và hành vi bất thiện 

của chúng ta gây ra, nhất định không phải tự nhiên. Tôi thường nói, tự nhiên là 

tốt đẹp nhất, Phật Bồ Tát tùy thuận tự nhiên. 

Điều đầu tiên của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán là đức hạnh của Phật Bồ 

Tát: “Tùy duyên diệu dụng”. Tùy duyên chính là tùy thuận tự nhiên, diệu dụng là 

không chấp trước. Trong tùy duyên học không khởi tâm không động niệm, không 

phân biệt không chấp trước, gọi là diệu dụng. Trong tùy duyên mà khởi tâm động 

niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  còn  muốn  khống  chế,  muốn  chiếm  hữu  như  vậy  là 

sai, sai hoàn toàn. Nếu khởi lên ý niệm sai lầm này, nhất định phải nghĩ đến lời 

Phật dạy: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”. Trong Kinh Bát Nhã nói: “tất cả 

pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất khả đắc”, vọng niệm liền bị giải tán, hóa giải. 

Đây gọi là gì? Công phu quán chiếu, lúc cần thiết cần phải nắm vững công phu 

quán chiếu này, lập tức được hóa giải. 

Nên tất cả pháp đều có mối tương quan lẫn nhau, tuyệt đối không tìm ra một 

pháp nào đứng độc lập, không có. Thập pháp giới y chánh trang nghiêm đích thực 

giống  như  mạng  lưới  internet  vậy,  không  có  pháp  nào  không  liên  quan  đến  ta, 

không liên quan là điều không thể. Nên chúng ta khởi tâm động niệm, hết thảy 

chúng sanh trong biến pháp giới hư không giới đều biết. Thân thể chúng ta có đài 

phát xạ, nó truyền khởi tâm động niệm của chúng ta đi. Đến thân thể vật chất, vật 

chất cũng có tần suất, nó cũng phát đi. 

Tập 525  677 



Hay nói cách khác, tình trạng chúng ta khỏe mạnh, mọi người cũng đều biết, 

sao có chuyện không biết? Lục phủ ngũ tạng đều phát ra, có tin tức mạnh khỏe, 

có tin tức mang bệnh, toàn bộ phát ra hết, sao họ không biết được? Tin tức phát 

đi, người tiếp thu đều nhận được. Phàm phu tiếp nhận được, nhưng họ không biết, 

vì sao vậy? Vì máy móc của họ không linh thông, nên tiếp nhận được mà không 

có phản ứng, chính là như vậy. Máy móc của chúng ta bây giờ cũng không linh, 

vì  sao  vậy?  Vì  mười  phương  thế  giới  cũng  phát  xạ,  chúng  ta  đều  nhận  được, 

chúng ta cũng nhận được tin tức của Phật, của cõi trời, của quỷ thần. Nhận được 

toàn bộ tin tức, nhận rồi nhưng không biết. Đây là gì? Là do vọng tượng phân biệt 

chấp trước, làm chướng ngại năng lượng  máy  móc này của chúng ta, khiến cho 

máy  móc  tuy  nhận  được  nhưng  không  linh.  Nếu  như  chúng  ta  tiêu  trừ  tập  khí 

phiền não, máy móc này sẽ rất linh, không chỉ tin tức mười phương, mà còn biết 

hết cả quá khứ hiện tại và vị lai, đây gọi là thần thông. Bởi vậy thần thông có gì 

kỳ lạ, Phật pháp nói rằng thần thông là bản năng của chúng ta, vốn có, không hề 

mất  đi,  hiện  nay  tạm  thời  bị  chướng  ngại.  Máy  móc  tạm  thời  có  sự  cố,  khi  sửa 

xong là khôi phục ngay, không có gì kỳ lạ cả. Bồ Tát có, thiên thần có, chúng ta 

cũng có. Nếu chúng ta đạt được tâm thanh tịnh, liền khôi phục được một phần. 

Tâm  thanh tịnh phải như thế nào? Đoạn kiến tư phiền  não, tâm  mới thanh tịnh. 

Kiến tư phiền não là nhiễm ô, trần sa phiền não là vọng tưởng, tuy nó không phải 

ô  nhiễm,  nhưng  nó  nhiễu  loạn.  Nên  đoạn  được  kiến  tư  phiền  não,  là  A  la  hán, 

Bích  Chi  Phật,  năng  lực  thần  thông  của  họ  vượt  qua  28  tầng  trời,  thiên  nhân 

không sánh được với họ. 

Đoạn được trần sa phiền não là Bồ Tát, A la hán, Bích Chi Phật không sánh 

được. Thật sự buông bỏ khởi tâm động niệm là thành Phật, thần thông đạo lực 

hoàn toàn khôi phục. Tóm lại mà nói, buông bỏ là khôi phục Tất cả bản năng vốn 

có  của  mình,  điều  phiền  nhất  của  chúng  ta  chính  là  không  buông  được.  Biết 

buông bỏ là tốt, những vẫn không buông được, phiền phức là vậy. 

Thế  học  Phật  là  học  gì?  Trước  đây  đại  sư  Chương  Gia  thường  nói  với  tôi, 

chính  là  học  nhìn  thấu  và  buông  bỏ.  Nhìn  thấu  giúp  ta  buông  bỏ,  buông  bỏ  lại 

giúp ta nhìn thấu, hai phương pháp này hổ tương nhau thành tựu, từ sơ phát tâm 

đến Như Lai địa, đúng là quá tuyệt diệu. Chúng ta nhìn thấu nhưng không buông 

được, như vậy là dừng lại một chổ bất động. Nếu nhìn thấu giúp buông bỏ, họ sẽ 

khởi  tác  dụng  từng  bước  cao  lên,  buông  bỏ  giúp  nhìn  thấu.  Như  leo  cầu  thang 

vậy, đi lên từng tầng từng tầng một, họ leo lên được tầng cao nhất, tầng cao nhất 

là Diệu giác. 

678  Tập 525 



Chúng tôi thường khuyên chư vị đồng học, bắt đầu buông bỏ từ đâu? Buông 

bỏ từ tự tư tự lợi, buông bỏ từ oán thân bình đẳng, rất quan trọng! Làm sao buông 

bỏ  được  trạng  thái  ghét  hay  không  thích  đối  với  người  khác.  Người  chúng  ta 

thích, thương yêu thì thường nhớ đến, điều này cũng phải buông bỏ. Oán không 

buông  được  thì  oan  oan  tương  báo,  không  buông  được  thân  tình  thì  không  thể 

vãng  sanh,  khi  lâm  chung  còn  nhớ  đến  thân  tình,  quên  mất  Phật  A  Di  Đà  nên 

không thể vãng sanh. Phải thường nghĩ đến, trong tự tánh chân như không có một 

vật  nào.  Ngài  Huệ  Năng  nói:  “Bổn  lai  vô  nhất  vật”,  câu  này  quá  quan  trọng. 

Trong tự tánh thanh tịnh tâm vốn không có một vật nào, trong biến pháp giới hư 

không giới vốn không có một vật nào. Mắt chúng ta đều thấy những vật này tồn 

tại, ở trước chúng ta đã học đến bốn chữ, rất thú vị, gọi là: “bất đoạn chi vô”, rất 

thú vị. Vô, nhưng nó không gián đoạn, giống như cuộn phim nhựa, đích thực là 

vô, nhưng máy phát ra một giây có 24 tấm. Thời gian nó dừng lại trên màn hình 

là một giây trên 24 giây, tấm thứ hai lại xuất hiện, tấm thứ ba lại xuất hiện tiếp, 

không hề gián đoạn, vô cùng thú vị. 

Bây giờ chúng ta đã biết, Bồ Tát Di Lặc nói rằng, tần suất của chúng ta nhanh 

bao  nhiêu?  Một  giây  không  phải  24  tấm,  mà  một  giây  là  1600  triệu,  không  hề 

gián đoạn, đây là gì? Thật sự đã nắm bắt được chân tướng sự thật, thì ra tất cả vạn 

pháp  trong  toàn  thể  vũ  trụ  đều  không  hề  gián  đoạn.  Bởi  thế  không  nên  muốn 

khống chế nó, có thể hưởng thụ nó. Giống như xem ti vi vậy, có thể hưởng thụ 

nó,  nhưng  không  thể  khống  chế  nó,  không  thể  chiếm  hữu  nó.  Nếu  khống  chế, 

chiếm hữu là sai, vì căn bản nó không có, căn bản nó không tồn tại, tất cả đều là 

huyễn tướng, tuyệt đối không có gì là chân thật. 

Hiểu được chân tướng sự thật này, giúp ích rất lớn cho việc chúng ta buông 

bỏ.  Hiểu  được  chân  tướng  sự  thật  này,  nào  là  thiên  tai  nhân  họa  đều  không  để 

trong lòng, vì sao vậy? Vì nó bất đoạn chi vô. Lãnh hội được “bất đoạn chi vô” 

rất có thú vị, sống trong “bất đoạn chi vô” rất hạnh phúc, là đời sống của Phật Bồ 

Tát. Đời sống này là đời sống rất bình thường trong Phật pháp đại thừa, ở  đây 

chúng ta khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước là không bình thường. Bình 

thường là không khởi tâm không động niệm, không phân biệt không chấp trước, 

đây là bình thường. Chúng ta không thể không hiểu đối với những đạo lý và chân 

tướng  sự  thật  này.  Khi  hiểu  rồi  chúng  ta  biết  rằng,  không  có  gì  không  buông 

được, buông hết tất cả. Như vậy chúng ta sống ở thế gian này quả thật gọi là tùy 

duyên  diệu  dụng,  du  hí  thần  thông.  Đối  với  bản  thân  không  ngừng  nâng  cao, 

không ngừng buông bỏ. Còn đối với người khác,  thị hiện làm tấm gương tốt cho 

họ noi theo. Như suốt 49 năm mà Đức Thế Tôn tại thế, ngài làm cho tất cả chúng 

Tập 525  679 



sanh  thấy,  tất  cả  chúng  sanh  này  bao  gồm  thiên  thần,  quỷ  thần  và  chúng  sanh 

trong mười pháp giới. Mắt thịt hàng phàm phu chúng ta không nhìn thấy, nhưng 

Phật  nhìn  thấy.  Chúng  sanh  của  tầng  không  gian  cao,  thấy  được  Đức  Thế  Tôn 

đang  biểu  diễn,  không  ai  không  được  lợi  ích,  độ  chúng  sanh  trong  mười  pháp 

giới. 

Như  ở đây Hoàng Niệm Tổ nói đến tất cả chúng sanh, chúng ta nói đến hết 

thảy  chúng  sanh  trên  địa  cầu  trước.“Nghiệp  nhân  hổ  tương  lẫn  nhau”,  nghĩa  là 

trong đời quá khứ có nhân duyên này, có ân có oán, còn có mối liên quan nợ nần 

nên đã sinh ra trên đời này. Hội Sớ nói: “Thế giới an lập, chỉ có dương không thể 

thành tựu, duy có âm không thể sinh nở. Vợ chồng tương nhân tương thành, lại 

cha con tương nhân, quân thần tương tư. Phàm giữa trời đất, không có nghĩa độc 

lập, nên gọi là tương nhân mà sanh ra”, đoạn này nói rất hay. Đây là chỉ chúng 

sanh đều có cộng nghiệp và biệt nghiệp, vì hai bên nghiệp báo giống nhau, nên đã 

sanh ra cùng lúc và cùng một thế giới. 

Chúng ta và tất cả chúng sanh hiện tại, chúng ta xuất hiện trên địa cầu này, 

ngay trong thời gian này. Bất luận là trong nước hay nước ngoài, chúng ta đều có 

cộng  nghiệp.  Không  cộng  nghiệp  sao  lại  gặp  nhau?  Trong  cộng  nghiệp  này  rất 

may mắn là chúng ta đã giác ngộ, gặp được Phật pháp, hiểu rõ. Vậy chúng ta có 

trách nhiệm, có nghĩa vụ, cũng đừng có ý niệm chấp trước trách nhiệm nghĩa vụ 

này.  Trong kinh Đức Phật nói rất hay: “pháp vốn như vậy”, chúng ta giúp họ một 

cách tự nhiên, đem sở học cống hiến cho mọi người. Hy vọng mọi người đều giác 

ngộ, hy vọng mọi người đều sửa đổi sai lầm. Sai lầm lớn nhất trong đây chính là 

chúng ta khinh mạn cổ nhân, cho rằng cổ thánh tiên hiền đều là quá khứ, cổ thánh 

tiên  hiền  đều  đã  lạc  hậu,  cổ  thánh  tiên  hiền  là  phong  kiến,  là  mê  tín,  quả  là  sai 

lầm. 

Hai hôm trước có vị đồng tu đưa tôi một cái đĩa, nói về một xí nghiệp Nhật 

bản tên là Đạo Thạnh Hòa Phu, tôi mất khoảng ba tiếng đồng hồ mới xem xong 

nó, tôi rất cảm động. Một nhà xí nghiệp từ khi sáng nghiệp đến nay, ông ta kinh 

doanh ba công ty hơn 50 năm, rất thành công. Gặp bao nhiêu gió bảo, nhưng ông 

không  bị  ảnh  hưởng,  sự  nghiệp  thành  tích  ngày  càng  cao.  Người  ta  hỏi  ông  ta, 

ông kinh doanh như thế nào? Ông nói, lý niệm và trí tuệ mà ông kinh doanh, là 

học được từ giáo huấn của tổ tông hai ba ngàn năm trước. Ông nói ra là hoàn toàn 

trái với lý niệm kinh tế của nước ngoài hiện nay, lý niệm kinh tế của nước ngoài 

thứ nhất là vì mình, kiếm tiền là vì mình, vì cổ phần của công ty được đặt ở vị trí 

thứ  nhất,  đối  với  nhân  viên,  xem  như  máy  móc  vậy.  Làm  sao  để  hạ  giá  đều  cố 

gắng  phát  huy,  sử  dụng  năng  lượng  của  họ,  lợi  ích  là  ông  chủ  độc  chiếm.  Đạo 

680  Tập 525 



Thạnh  Hòa  Phu  không  như  vậy,  ông  đặt  nhân  viên  ở  vị  trí  thứ  nhất,  vì  công  ty 

kinh doanh thành tựu là nhờ toàn thể nhân viên nổ lực  mà có. Đặt phúc lợi của 

nhân viên lên hàng đầu, đặt khách hàng lên vị trí hàng đầu, vì khách phục vụ. Lợi 

ích công ty đặt ở vị trí thứ ba. Kết quả như thế nào, kết quả lợi ích công ty ngày 

ngày tăng cao, nhân viên coi công ty như sự nghiệp của gia đình mình. Sự nghiệp 

của gia đình mình, nên rất có lòng tin đối với công ty, công ty thật sự chăm sóc 

họ. 

Nói  cho  chư  vị  biết,  quan  niệm  của  Đạo  Thạnh,  chính  là  quan  niệm  về  gia 

đình của mấy ngàn năm trước: Gia đạo, gia quy, gia học, gia nghiệp, ông đã học 

được những điều này. Tôi vừa xem, toàn là quan niệm của gia đình. 

Mấy năm lại đây, tôi cũng thường nghĩ đến vấn đề này. Xã hội Trung quốc 

mấy ngàn năm có nền trị an lâu dài, vận nước hưng thịnh ân định, từ đâu mà có? 

Từ nhà cống hiến ra, mỗi nhà đều tốt, nhà đều dạy tốt con người. Nên Trung quốc 

thời cổ đại, gọi là 360 nghề, nghề nào thích nhất? Làm quan, đều thích làm quan, 

trong các nghành nghề làm quan được xếp hạng nhất, vì sao vậy? Quý vị xem, họ 

làm quan là có thân phận, có địa vị, đãi ngộ cũng không tệ, có thể nuôi dưỡng gia 

đình. Nhưng không có việc làm, không có án để xử, vì xã hội này mỗi người đều 

là người tốt, việc việc đều là việc lành, quý vị không cần quản. Nên Hoàng đế 

không có gì làm, thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc hạnh phúc, đây là gia đình 

cống hiến đắc lực nhất. 

Huyết  thống  gia  đình  chúng  ta  không  thể  khôi  phục  lại,  nên  mười  mấy  hai 

mươi năm trước tôi thường nghĩ đến. Tôi biết nhà xí nghiệp, thường thường các 

nhà xí nghiệp, xí nghiệp có thể khôi phục lại tinh thần truyền thống gia đình ngày 

xưa,  ông  chủ  của  xí  nghiệp  là  đại  gia  trưởng.  Ngày  nay  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu 

chính là đại gia trưởng, dẫn dắt nhân viên của mình giống như một gia đình, thỏa 

đáng là dùng một chữ “yêu”. Nên ông nói cho mọi người bí quyết của mình, chỉ 

có bốn chữ: “Kính trời thương người”.      Thiên là gì? Thiên lý lương tâm. Con 

người phải có thiên lý lương tâm, phải thương yêu tất cả chúng sanh. Sự nghiệp 

của chúng ta là vì nhân viên, khiến họ có cuộc sống tốt đẹp, khiến họ có thể phát 

triển.  Vì  xã  hội  chính  là  vì  khách,  vì  đại  chúng  mà  phục  phụ,  thật  sự  toàn  tâm 

toàn  lực  dùng  lương  tâm  để  phục  vụ  đại  chúng,  ông  đã  làm  thành  công.  Mấy 

mươi năm dù phong ba bảo táp thế nào cũng không liên quan đến ông, giống như 

không có việc gì xảy ra. Buôn bán thật thà quy cũ, tuyệt đối không buôn bán đầu 

cơ, làm việc rất thiết thực. Xem đĩa phim về ông ta, quý vị sẽ có gợi ý, điều đáng 

nể của ông chính là tinh thần của Khổng tử: “Tín nhi háo cổ, thuật nhi bất tác”, 

ông đã làm một cách thuận lợi. 

Tập 525  681 



Năm nay chắc ông khoảng 80 tuổi, ông truyền kinh nghiệm này lại cho mọi 

người. Ông nói tôi đã già, hỏi ông những năm về già như thế nào? Tôi sẽ về hưu 

an hưởng tuổi già. Hiện nay ông vẫn đang làm việc, là chủ tịch của hãng hàng 

không Nhật Bản, ông đã cứu vãn được hãng hàng không Nhật bản. Chứng minh 

mỗi người chúng ta đều có quan hệ mật thiết với biến pháp giới hư không giới. 

Các bậc tổ tông dạy chúng ta:  Ngũ luân, con người đến thế gian này không 

tách rời được ngũ luân, ngũ luân là gì? Mối liên quan giữa người và người, quan 

hệ cha con, quan hệ vợ chồng, quan hệ quân thần, quan hệ lớn nhỏ, quan hệ bạn 

bè. Bởi thế cổ nhân thường nói: “Nhân vô luân ngoại chi nhân”, không ai có thể 

vượt  ra ngoài ngũ luân.  Phạm  vi luân lý của Phật pháp rất lớn, vạn sự  vạn vật 

trong  biến  pháp  giới  hư  không  giới  có  quan  hệ  mật  thiết  với  chúng  ta.  Bởi  thế 

kính trời yêu người, nói không sai chút nào, các bậc cổ nhân không ai không kính 

thiên lý. 

Thiên nghĩa là gì? Phép tắc của đại tự nhiên, chúng ta phải tôn kính nó, vì sao 

vậy? Tánh đức, tự tánh vốn như vậy, chúng ta phải tôn kính nó, phải học tập theo 

nó.  Thuận  thiên  ứng  nhân,  đây  là  đế  vương  ngày  xưa,  tùy  thuận  thiên  lý,  thuận 

theo bá tánh, quốc gia này mới trị an được lâu dài. 

Hiểu rõ các mối quan hệ, chúng ta phải nghĩ đến làm sao để tận nghĩa vụ. Học 

Phật không thể quên đi nghĩa vụ này, chúng ta học Phật là nâng cao bản thân, tự 

nhiên sẽ giáo hóa chúng sanh, chúng sanh sẽ được lợi ích. Tự hành và hóa tha là 

nhất thể, không phải phân ra hai bộ phận, không phải vậy. Tự hành chính là hóa 

tha, hóa tha chính là tự hành, là một không phải hai, quý vị mới sống một cách an 

vui, nên pháp hỷ sung mãn, thường sanh tâm hoan hỷ. Không phải hai vấn đề, là 

một vấn đề, mình và người không phải hai. Khẳng định, thừa nhận không hề hoài 

nghi, biến pháp giới hư không giới với mình là nhất thể, một tự tánh thanh tịnh 

viên minh thể. Cho nên nhất định phải hiểu, giữa trời đất không có độc lập, đều là 

hổ tương lẫn nhau. Đích thực trong này có cộng nghiệp và biệt nghiệp, đây là nhà 

Phật  thường  nói,  thiện  căn  phước  đức  nhân  duyên  của  mỗi  người  không  giống 

nhau,  không  tương  đồng  là  biệt  nghiệp.  Làm  sao  để  đem  biệt  nghiệp  tốt  của 

chúng ta, có thể chuyển hóa thành cộng nghiệp của chúng sanh, đây là Phật pháp 

đại thừa. 

Bên dưới nói: do hai bên có nhân duyên túc nghiệp khác nhau, nên hoặc thành 

quyến  thuộc,  hoặc  thành  cừu  địch,  cùng  sanh  ra  đời,  để  trả  nhân  đời  trước,  nên 

gọi là nương theo nhân mà sanh ra. Những điều này đều ở trong Hội Sớ nói. Báo 

ân trở thành quyến thuộc, cha từ con hiếu, đây là đến báo ân. Hoặc làm cừu địch, 

nếu  cừu  địch  đến  nhà  mình  quả  là  phiền  phức.  Chúng  là  con  cháu  của  quý  vị, 

682  Tập 525 



chúng lớn lên không hiếu thuận, nhất định khiến quý vị người mất nhà tan, như 

vậy là sao? Người xưa gọi là bại gia chi tử.  Vì sao trở thành đứa con phá nhà? 

Quá khứ là cừu địch, bây giờ họ đầu thai đến gia đình mình. 

Tương truyền Từ Hy thái hậu chính là cừu địch của vương triều nhà Thanh, 

bà đến khi vận nước nhà Thanh đang suy yếu. Bà được đưa vào cung đình làm 

quốc gia nhà Thanh bị diệt, vì bà đến để báo thù. Thù đã báo xong, bản thân có 

được lợi ích gì chăng? Không có, bản thân đọa địa ngục, vì báo thù làm hại đến 

rất nhiều người vô tội, trách nhiệm tạo tội này chính mình phải gánh lấy. 

Nên  báo  oán,  báo  cừu_Ở  sau  nói  nếu  như  dẫn  phát  ra  chiến  tranh,  như  vậy 

quý vị lại tạo nghiệp địa ngục, sai lầm triệt để! Oán có thể báo chăng? Không nên 

báo. Đời trước họ giết chúng ta, ta cứ nhớ mãi trong lòng không quên. Hôm nay 

ta giết họ, họ có thể không nhớ oán hận này chăng? Nếu họ cũng ghi hận trong 

lòng như ta, không phải đời sau lại báo ư? Cứ đời đời kiếp kiếp báo tới báo lui 

như vậy, cả hai đều bị thương. Nếu tổn thương đến người vô tội, quý vị phải vào 

địa ngục để chịu tội, đến khi nào mới có thể ra khỏi? Phật cũng không thể cứu 

chúng ta. 

Lỗi lầm của Từ Hy thái hậu là bỏ quên truyền thống văn hóa, kết quả của bà 

là  khiến  người  Trung  quốc  thời  nay  chịu  khổ  chịu  nạn,  đều  do  bà  ta  gây  nên. 

Không tôn trọng truyền thống, cũng có nghĩa là bà ta không kính trời yêu người. 

Tự xưng là lão Phật gia, hạ thấp Phật pháp xuống. Phật là đại thánh, Phật là giáo 

dục cứu cánh viên mãn. Sự suy yếu của Phật pháp, suy yếu như ngày hôm nay, 

nguyên nhân này Từ Hy thái hậu không thể không gánh lấy trách nhiệm.      Ngày 

nay người Trung quốc rất xa lạ đối với truyền thống văn hóa, không bằng người 

ngoại quốc, trách nhiệm này Từ Hy không thể không gánh vác. Hai tội này, bà sẽ 

ở mãi trong địa ngục không biết khi nào ra được, đây là gì? Đoạn pháp thân huệ 

mạng  của  người,  trong  Phật  pháp  tội  này  nặng  nhất.  Giết  thân  mạng  người  tội 

nhẹ, đoạn huệ mạng của người tội nặng. 

“Thọ mạng được bao nhiêu”, đây cũng là điều chúng ta phải thường nghĩ đến. 

“Trăm năm ngắn ngủi, vô thường nhanh chóng, thân mạng con người chỉ trong 

hơi thở, thở ra không thở vào đã thành người thiên cổ”. Đây là điều mỗi người 

học  Phật  chúng  ta  cần  phải  cảnh  giác,  chúng  ta  có  thể  sống  ở  thế  gian  này  bao 

lâu? Đừng cho rằng còn trẻ, thọ mạng còn rất dài, là giả. 

Lúc tôi còn trẻ, chưa tiếp xúc đến Phật pháp, đối với vấn đề này cảnh giác rất 

cao. Lúc trẻ xem báo chí, mỗi ngày đều xem tin tức, tôi không coi trọng tin tức 

lắm.  Tôi  không  giống  với  mọi  người,  cầm  báo  lên  tôi  xem  mục  nào  đầu  tiên? 

Xem thông báo tin buồn, hôm nay ai đã ra đi, xem trên báo đăng những tin buồn. 

Tập 525  683 



Bởi thế rất nhiều người cảm thấy kỳ lạ, hỏi tôi sao lại xem những thứ này? Tôi 

thấy người chết có già có trẻ, nam nữ già trẻ đều có. Ba bốn mươi tuổi đã ra đi, 

hai ba mươi tuổi đã ra đi. Tôi xem điều này có tâm cảnh giác, dần dần tôi cũng 

phải  ra  đi,  khi  nào  đến  phiên  tôi?  Ai  cũng  không  dám  nói.  Đồng  học,  đồng  sự, 

bạn tốt, có người cùng tuổi với tôi, có người lớn hơn tôi vài tuổi, cũng có người 

nhỏ hơn tôi vài tuổi, hiện nay đều không còn. 

Năm 1977, lần đầu tiên tôi đến  HongKong giảng kinh,  mỗi buổi giảng,  một 

ngày  giảng  hai  tiếng.  Pháp  duyên  không  tệ,  thính  chúng  đều  ngồi  chật  hết,  rất 

nhiều  pháp  sư  đều  đến  nghe.  Hiện  nay  đều  đã  ra  đi,  chỉ  còn  được  mấy  người. 

“Đời người đau khổ ngắn ngủi, quả thật là vô thường nhanh chóng, con người chỉ 

hơn thở ra không thở vào là thành người thiên cổ”. 

Mấy câu này đại sư Ấn Quang, ngày ngày đặt chữ chết ngay trước trán. Tuổi 

già  đại  sư  bế  quan,  tôi  từng  đến  phòng  ngài  bế  quan  xem.  Nơi  thờ  Phật  trong 

phòng rất đơn giản, chỉ có một cái bàn vuông thờ tôn tượng Phật Di Đà. Chỉ một 

tượng  Phật,  một  lư  hương,  một  ly  nước,  một  cặp  chân  đèn,  bên  cạnh  một  cái 

khánh, một cái mỏ nhỏ. Sau bức tường treo một chữ “tử”, tự tay ngài viết, ngày 

ngày đối diện với chữ tử này, như vậy có thể không buông bỏ ư? Đây là ngài thị 

hiện cho chúng ta thấy, nói cho chúng ta biết chân tướng sự thật. 

“Nhưng  người  thế  gian  điên  đảo,  không  biết  khổ  không  vô  thường,  chỉ  cầu 

niềm vui hư huyễn, như con thiêu thân lao vào lửa, tự đốt thân mình”. Đây là đại 

sư dạy chúng ta, nhưng chúng ta đã sơ suất. Thế gian này đích thực, bốn chữ mà 

Đức Phật nói rất chân thật, thế gian này là khổ, là không, là vô thường, vô thường 

là sanh diệt trong từng sát na. 

Chúng ta từng học Bồ Tát Di Lặc khai thị cho chúng ta, chân tướng của thế 

gian này, một phút có 1600 triệu lần sanh diệt, đây là vô thường. Niệm niệm bất 

khả đắc, đây là không. Các bậc cổ đức nói: “bất đoạn chi vô”, vì ý niệm là niệm 

này nối tiếp niệm kia, niệm niệm đều là không, “bất đoạn chi vô”. Từ ngài dùng 

là vô, vô và không cùng một nghĩa, quả thật là vô sở hữu, bất khả đắc. Ở đây rốt 

cuộc ngài dạy chúng ta điều gì? Dạy chúng ta khổ không vô thường đều là giả, 

giả thì nên buông bỏ triệt để. Nắm bắt một thứ, thứ này chính là nòng cốt trong 

kinh này nói: A Di Đà Phật. Tất cả đều vô thường, A Di Đà Phật chân thường. 

Tất  cả  khổ  không,  A  Di  Đà  Phật  bất  không,  điều  gì  quan  trọng?  A  Di  Đà  Phật 

quan trọng. Nên suốt ngày, chính là một ngày 24 tiếng, mỗi niệm đều nắm chắc 

Phật A Di Đà, sẽ vượt ra khỏi khổ không vô thường. Vãng sanh đến thế giới Cực 

Lạc là chân thường, nơi đó là vui, nơi đó là có, nơi đó là chân thường. Nếu không 

biết chân tướng sự thật, vẫn mê mờ lưu luyến thế gian này. “Chỉ cầu niềm vui hư 

684  Tập 525 



huyễn”, niềm vui của thế gian này không phải thật, niềm vui của thế gian này là 

khổ, là lấy khổ làm vui. Đây gọi là mê hoặc, gọi là điên đảo, vì sao vậy? Vì thế 

gian này đích thực là huyễn vọng, hai chữ huyễn vọng này chính là “bất đoạn chi 

vô”, hoàn toàn nhìn sai. Giống như chúng ta xem điện ảnh vậy, hiện tượng trên 

màn hình, đó là huyễn vọng. 

Ngày nay lục căn chúng ta tiếp xúc với cảnh giới lục trần bên ngoài phải biết, 

nó hoàn toàn tương đồng với đạo lý trong điện ảnh, tốc độ quá nhanh, phim chiếu 

một giây có 24 lần sanh diệt. Bồ Tát Di Lặc nói với chúng ta, cảnh giới hiện tại 

của chúng ta,  một giây có 1600 triệu lần sinh diệt, “bất đoạn chi vô”. Chúng ta 

không hiểu được chân tướng, nên vẫn khởi tham tâm. Khởi tâm động niệm vẫn 

muốn khống chế, vẫn muốn chiếm hữu, vẫn muốn giữ nó, tất cả đều là dùng tâm 

sai. 

Ví  dụ  bên  dưới  nói:  “Như  con  thiêu  thân  xông  vào  lửa,  tự  đốt  thân  mình”. 

Đây là chúng ta thường thấy ở nông thôn thắp đèn dầu, hiện tượng này mỗi ngày 

đều  có  thể  thấy.  Thời  kỳ  kháng  chiến  chúng  tôi  đi  học,  trong  trường  không  có 

điện, buổi tối đi học thêm phải thắp đèn dầu, mỗi người thắp một ngọn đèn dầu, 

là  một cây đèn tim. Ánh sáng ngọn đèn như hạt đậu, không được sáng như đèn 

sáp, đèn sáp sáng hơn nhiều. Trong phòng có hơn 30 học sinh đang học, thì có 

hơn 30 ngọn đèn. Quý vị sẽ thấy được những côn trùng nhỏ, nhìn thấy ánh sáng 

liền tiếp cận, và đều bị thiêu chết. 

“Nên người bất lương, thân tâm  bất chánh, thường  mang tà ác, thường nghĩ 

dâm dật”. Đoạn kinh văn này nói đến ác của tà dâm. Người bất lương là không có 

trí  tuệ,  không  có đức  hạnh,  nhưng hiện  nay  hiện  tượng  này  rất  phổ  biến,  vì  sao 

vậy? Vì không có ai dạy họ. 

Trong ký ức của tôi, trước lúc kháng chiến với Nhật, ở nông thôn đều còn tư 

thục, trường học ở thành thị không có. Ở thành thị đã hiện đại hóa, không có môn 

học về luân lý. Bản thân tôi từng trải qua, lúc nhỏ ở trường tư thục có, đầu năm 

dân quốc tư thục đổi thành trường,  còn có một môn học tu thân, trong đây còn 

lưu lại một chút luân lý đạo đức là tu thân. Hình như tu thân không được  mấy 

năm, chắc khoảng ba năm thì đổi thành công dân, đổi tên cuốn sách này thành 

công dân. Công dân được vài năm liền đổi thành xã hội, bị thay đổi dần, và luân 

lý này đã hoàn toàn mất đi, đều không dạy những điều này nữa. Bởi thế em trai 

tôi, nhỏ hơn tôi sáu tuổi, hoàn toàn không tiếp nhận được nền giáo dục này. Tôi 

học  lớp  sáu  tiểu  học,  thay  đổi  đến  ba  lần,  đến  lớp  năm  lớp  sáu  công  dân  đều 

không còn nữa, nên không có ai dạy. Trong nhà cũng không ai dạy, trong xã hội 

cũng  không  nói,  không  có  ai  nói  đến,  trong  trường  đều  không  học  được.  Đây 

Tập 525  685 



chính  là  những  gì  Đức  Thế  Tôn  nói  trong  kinh  này:  “người  trước  không  biết, 

không biết đạo đức, không có ai dạy”, nên tạo những điều ác này chúng ta không 

thể  trách  họ,  chúng  ta  tin  rằng  tánh  người  vốn  thiện.  Không  ai  dạy,  ở  trong  có 

những  tập  khí  phiền  não,  bên  ngoài  có  những  điều  không  tốt  mê  hoặc,  nên  tự 

nhiên mà bị đọa lạc. 

Vì chúng ta học Phật, trong kinh Phật nói những điều này rất nhiều, những gì 

chúng  ta  học  được  là  đều  ở  trong  kinh  điển.  Từ  học  kinh  rồi  quay  đầu  lại  xem 

sách  của  Nho  giáo,  những  học  thuật  truyền  thống,  mới  biết  giáo  dục  của  thánh 

hiền vô cùng đáng quý. Giáo dục của thánh hiền đem đến cho chúng ta thân tâm 

mạnh khỏe, gia đình hạnh phúc, xã hội hài hòa, quốc gia giàu  mạnh, thật sự đã 

đem đến cho chúng ta điều này. Nó trưởng thành ổn định, rất ít hoạn nạn khốn 

khó, chỉ cần ta có thể giữ vững. 

“Tà là hung tà bất chánh, ác là ác độc bất thiện”, đây là Hoàng Niệm Tổ giải 

thích, tà nghĩa là gì, ác nghĩa là gì. Hội sớ nói: “Tà là không ngay thẳng, ác là tội 

ác, tức dâm dật”. Bên dưới phiên âm về điều này: “Dật âm dật” , chữ ở dưới cũng 

đọc  dật.  “Sướng  dã”,  sướng  nghĩa  là  gì?  “Sướng  là  dâm  đãng,  phóng  túng”. 

“Dâm” là dâm đãng, tham sắc.      “Tham sắc không lấy lễ kết giao”, lễ ở đây 

chính là hôn lễ. Không nên có mối quan hệ hôn nhân như vậy, mối quan hệ này 

gọi là tà dâm. “Dâm là một trong mười điều ác”. Nhà Phật nói như vậy. “Dâm là 

xiềng xích, trói buộc chúng sanh. Dâm là nguồn gốc của tội lỗi, sanh ra các ách 

nạn, tất cả chúng sanh đều vì dâm dục mà sanh tử. Nên nói: căn bản của sanh tử, 

dục đứng thứ nhất”. Đây là trong kinh Phật nói về tội ác của dâm dục, Phật nói về 

giới luật, giới luật nói rất nhiều, nhưng sát và dâm đều đặt ở hàng đầu. Giới tại 

gia đặt tội sát sanh lên hàng đầu, giới luật người xuất gia dâm dục nặng nhất, rất 

có đạo lý. Trong kinh dùng ví dụ để nói, dâm như gông cùm, gông cùm là hình 

cụ, có thể trói buộc chúng sanh. Chúng sanh không thể giải thoát sanh tử, không 

thể ra khỏi tam giới, do nguyên nhân gì? Chính là vì dâm dục, chúng sanh vì dâm 

dục mà tạo ra vô lượng vô biên tội nghiệp, gốc của tội nghiệp chính là nó. 

Chúng ta xem lịch sử, những vị hoàng đế thời cuối của một triều đại, vì sao 

lại mất nước, sau cùng rơi vào tình trạng nước mất nhà tan, không giữ được mạng 

sống,  đều  bị  giết?  Quý  vị  xem  kỹ  nguyên  nhân,  dâm  đứng  hàng  đầu,  đều  là  vì 

điều này mà mất nước. Bởi thế Đức Phật liệt nó vào đại giới căn bản, đại giới căn 

bản có bốn điều: Sát đạo dâm vọng. Dâm là nguồn gốc của tội, căn nguyên của 

mọi tội lỗi. Nên sanh ra các ách nạn, ách là khổ nạn, thiên tai, tất cả thiên tai đều 

từ nó sanh ra. Bởi thế Đức Phật dạy: “Tất cả chúng sanh đều vì dâm dục mà bị 

luân  hồi  sanh  tử,  nên  nói  căn  bản  của  sanh  tử,  dục  đứng  thứ  nhất”.  Đoạn  được 

686  Tập 525 



dâm dục thì luân hồi sẽ đoạn, thật sự có thể ra khỏi tam giới. “Như ở dưới trích 

dẫn  các  kinh  luận,  đều  nói  đầy  đủ  về  các  khổ  hoạn  của  dâm  dục”.  Bên  dưới 

Hoàng  Niệm  Tổ  trích  dẫn  kinh  luận,  toàn  bộ đều  là  Đức  Phật  nói  ở  trong  kinh. 

Luận là do các tổ sư giảng giải chú thích. 

Luật Sa Di nói: “Năm giới tại gia, chỉ chế tà dâm, mười giới xuất gia, đoạn 

hết dâm dục”. Giới Sa Di, ngày nay có thể thực hành tốt Sa Di Luật Nghi, chính 

là  thiện  tri  thức  thật  sự.  Điều  này  đại  sư  Ngẫu  Ích  đã  làm  gương  cho  chúng  ta, 

ngài  là  người  cuối  thời  nhà  Minh.  Ngài  sanh  vào  thời  nhà  Minh,  viên  tịch  vào 

thời nhà Thanh, là tổ sư đời thứ chín của tông Tịnh độ. Tổ thứ chín, tổ thứ tám là 

đại sư Liên Trì. Hai vị này trong các vị tổ sư của Tịnh độ, khiến người vô cùng 

tôn  kính,  nguyên  nhân  là  gì  vậy?  Lúc  đó  Tịnh  tông  suy  yếu,  suy  đến  tận  cùng, 

không có hai vị này có thể Tịnh độ tông đã diệt mất. Hai ngài đã phục hưng Tịnh 

tông, đưa Tịnh tông hưng thịnh trở lại, đây là hai vị Tôn giả rất siêu tuyệt. 

Sa Di Luật Nghi là vì tại gia, ở đây nói: “Năm giới tại gia, chỉ chế tà dâm”, 

chỉ cấm tà dâm. Nhưng mười giới xuất gia, Sa Di là xuất gia, mười điều giới luật, 

“đoạn tận dâm dục”. “Nếu phàm vào tất cả nam nữ trong thế gian, đều gọi là phá 

giới”. Giới luật, nếu giới luật không còn thì Phật pháp cũng sẽ không còn. Nếu lễ 

không  có  thì  Nho  giáo  cũng  không  còn.  Nếu  nhân  quả  không  có  thì  Đạo  giáo 

cũng không còn, đây là ba cái gốc của Nho Thích Đạo. 

Ngày nay Nho Thích Đạo đều suy yếu, cũng có thể nói là suy đến tận cùng. 

Ai có thể phát tâm làm Nho Thích Đạo hưng thịnh trở lại, đó là người có đức lớn. 

Người này là đại thánh đại hiền, là Phật Bồ Tát tái sinh, không phải người như 

vậy  họ  không  làm  được.  Ngài  Ngẫu  Ích  đã  làm  thí  nghiệm  cho  chúng  ta  thấy, 

ngài đầu tư công sức rất nhiều vào giới luật, nên lúc còn tại thế người ta gọi ngài 

là  luật  sư,  chuyên  nghiên  cứu  giới  luật.  Đầu  năm  dân  quốc,  đại  sư  Hoằng  Nhất 

cũng là người nghiên cứu giới luật, thâm nhập luật tạng. 

Đại  sư  Ngẫu  Ích  nói  rằng:  Trung  quốc  từ  sau  thời  Nam  Tống  không  còn  tỳ 

kheo, vì sao vậy? Trong giới luật tỳ kheo nói rất rõ ràng, ít nhất phải có năm tỳ 

kheo truyền giới quý vị mới đắc giới được. Viên mãn nhất là tam sư thất chứng, 

mười vị tỳ kheo truyền giới mới đắc giới được. Hay nói cách khác, thời đại của 

ngài Ngẫu Ích không tìm được năm vị tỳ kheo, như vậy làm sao đắc giới?  Thật 

sự tu giới luật, đại sư cung cấp cho chúng ta một phương pháp: Chiêm  sát luân 

tướng. Tự mình nương vào Bồ Tát Địa Tạng, tinh tấn tu hành trì giới, dùng chiêm 

sát luân tướng cầu xin Bồ Tát Địa Tạng thị hiện xem chúng ta đã đắc giới chưa. 

Chỉ có phương pháp này, ngoài ra không còn phương pháp nào khác. Bởi thế nên 

sau khi ngài thọ tỳ kheo, lập tức xả giới. Thọ tam đàn đại giới xong, ngài xả giới 

Tập 525  687 



tỳ kheo, bản thân suốt đời làm Sa Di Bồ Tát giới. Chứng tỏ ngài thực hành được 

mười giới và 24 thiên oai nghi của Sa Di, quả là đáng nễ. Chứng minh là tỳ kheo 

không dễ. 

Bồ Tát muốn phát tâm bồ đề, chứng tỏ phát tâm bồ đề dể hơn trì giới tỳ kheo, 

ngài đã làm gương cho chúng ta. Học trò của ngài là pháp sư Thành Thời, đây là 

truyền nhân của đại sư Ngẫu Ích. Tất cả trước trước tác của ngài Ngẫu Ích, đều 

do pháp sư Thành Thời biên tập và ấn hành lưu thông. Vì thầy là Sa Di Bồ Tát 

giới, nên ông không giám nói Sa Di, mà tự xưng là Bồ Tát giới xuất gia ưu bà tắc. 

Danh xưng này phù hợp với sự thật, chứng tỏ không thực hành được mười giới, 

đây là thời đại nào? Đầu triều nhà Thanh, vào năm Thuận Trị, lúc nhà Thanh mới 

khai quốc. 

Chúng  ta  muốn  giác  ngộ,  nhưng  đại  sư  Hoằng  Nhất  dạy  rằng:  phải  thọ  giới 

mới học giới, biết thọ giới, không nên cho rằng mình đã đắc giới, tự xưng là tỳ 

kheo, đây là đại vọng ngữ. Ngày nay chúng ta tự xưng Sa di cũng không giám 

nói, vì sao vậy? Chưa thực hành được giới Sa di, không thực hành mà dùng danh 

xưng này chính là vọng ngữ, là gạt người. Cho nên đại sư Hoằng Nhất cũng tự 

xưng là xuất gia Ưu  bà tắc, nói lên điều gì? Ngài đã thực hành được ngũ giới, 

nhưng trong ngũ giới không có tà dâm, vì ngài là người xuất gia, dâm chính là 

đoạn dâm. Ngũ giới này ngài đã thực hành đúng, phát tâm bồ đề, tu học đại thừa, 

Bồ Tát ưu bà tắc. Ngài thêm vào hai chữ xuất gia, xuất gia Ưu bà tắc. 

Từ đó về sau, tôi nghĩ chúng ta đều nên dùng thân phận như ngài Thành Thời, 

và thân phân như ngài Hoằng Nhất. Chúng ta không cách nào hơn được họ, có 

thể đạt được thành tựu như họ, cũng chính là đại đức. Danh nhất định phải phù 

hợp với thực, danh thực không phù hợp chính là vọng ngữ. 

Bên  dưới  nói:  “Cho  đến  người  thế  gian  vì  dâm  dục”,  đây  là  dâm  dục  “mà 

mang họa sát thân tan nhà”, trường hợp này trong lịch sử rất nhiều, không sao kể 

hết. “Xuất gia là tăng”, phải hiểu rõ ràng chữ tăng này. Tăng là đoàn thể, gọi là 

tăng đoàn, bao nhiêu người tu cùng nhau mới được gọi là tăng đoàn? Bốn người 

trở  lên,  bốn  người  trở  lên  cùng  nhau  tu  hành,  phải  tu  Lục  hòa  kính.  Nếu  bốn 

người trở lên sống cùng nhau mà không tu lục hòa, không thể gọi là tăng đoàn, 

tăng đoàn là lấy Lục hòa làm tiêu chuẩn. Trên thế gian này có một tăng đoàn xuất 

hiện, người toàn thế giới đều có phước, vì sao vậy? Vì được chư Phật hộ niệm, 

Long thiên thiện thần ủng hộ. Thế gian hiện nay, quý vị tìm không thấy một tăng 

đoàn, hai người sống cùng còn cãi nhau, ý kiến không hợp, đây là sự thật. 

Có một lần, lúc đó tôi ở Đài Bắc, có một cư sĩ lớn tuổi, tên Triệu Mặc Lâm, là 

bạn học của thầy Lý, đều là học trò của đại sư Ấn Quang, học không tệ lắm. Một 

688  Tập 525 



hôm, ông mời tôi ăn cơm, chỉ một mình tôi, ở quán cơm Công Đức Lâm Đài Bắc. 

Lúc ăn cơm ông hỏi tôi: Thầy Tịnh Không à, thầy có biết vì sao hôm nay tôi mời 

thầy ăn cơm chăng? Tôi nói tôi không biết, tôi chưa có thần thông. Ông nói tôi có 

một câu hỏi muốn thỉnh giáo thầy. Tôi nói không dám, ông là lão tiền bối. Tôi hỏi 

có vấn đề gì? Ông nói tội ngũ nghịch đọa địa ngục A tỳ. Bốn loại trước không dể 

phạm, loại sau cùng rất dễ phạm, sau cùng là gì? Phá hòa hợp tăng, ông nói bây 

giờ người tạo tội nghiệp này rất nhiều, phải làm sao? Tôi nghe đến đây liền nói: 

chúng ta nên ăn cơm vui vẻ, đừng nhắc đến điều này. 



Đạo tràng này dù người đông đến đâu mà không hòa hợp, không có hai người đồng tâm, quý vị đến đâu để tìm bốn người đồng tâm? làm sao bốn người đó 

đồng tâm? Buông bỏ phân biệt chấp trước là đồng tâm. Chỉ cần họ có phân biệt 

chấp  trước,  là  mỗi  người  đều  khác  nhau,  bởi  thế  khó  thấy  được  tăng  đoàn  hòa 

hợp, chúng ta chỉ có nổ lực hướng đến  mục tiêu này.  Thật sự làm được  chăng? 

Không thể, nhưng thật sự có bốn người trở lên tu Lục hòa, công đức không thể 

nghĩ bàn, quả thật có thể cứu vãn thế giới. Xả thân mình vì người, không thể xả 

bỏ thân mình là không thể hòa hợp. Hòa hợp là gì? Buông bỏ triệt để danh văn lợi 

dưỡng của mình, buông bỏ tự tư tư lợi mới có thể làm được. Chỉ cần có ý niệm tự 

tư tự lợi, ý niệm về danh văn lợi dưỡng, có tham sân si mạn là không làm được, 

chắc chắn không làm được. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 526 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:06.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 668, xem từ hàng thứ sáu ở dưới, bắt đầu xem từ 

câu “Sa Di Luật viết”: 

Luật Sa Di nói: “Năm giới tại gia, duy chế tà dâm. Mười giới xuất gia, đoạn 

tận tà dâm, phạm vào tất cả nam nữ trong thế gian, đều gọi là phá giới”. Ở trước 

chúng ta học đến đây, bây giờ chúng ta xem tiếp đoạn văn bên dưới: 

Tập 526  689 



“Cho đến người thế gian vì dâm dục, mà mang họa sát thân tan nhà. Xuất gia 

làm tăng, há càng phạm chăng. Căn bản sanh tử, dâm dục đứng hàng đầu. Nên 

trong  kinh  dạy  rằng:  Sống  mà  dâm  dật,  không  bằng  chết  mà  trinh  khiết”.  Đoạn 

kinh văn này là nói đến ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu. Năm loại ác này chính là 

sát đạo dâm vọng tửu, là năm giới. Nên nội dung phẩm kinh văn này chính là ngũ 

giới thập thiện, là giới luật mà trong Kinh Vô Lượng Thọ nói, đoạn kinh văn này 

nói rất tường tận. 

Ở trước Hoàng Niệm Tổ trích dẫn lời trong Sa Di Luật Nghi. Phía sau là ông 

tổng kết về đoạn kinh giáo này. Cho đến người thế gian vì dâm dục này, ái dục 

này, tình dục này mà “tan nhà mất mạng”. Câu này chúng ta có thấy trong lịch sử 

Hạ Thương Chu, trong thời cổ đại, các hoàng đến cuối triều đại, vì điều gì mà tan 

nhà mất mạng, mất đi chánh quyền? Hầu như đều là vì dâm dục, điều này trong 

lịch sử ghi chép rất rõ ràng. Chúng ta quan sát tường tận hơn, ở mỗi triều đại, sau 

cùng  mất nước đều là vị  quân vương này, có thể nói là phạm hết năm giới: Sát 

đạo dâm vọng tửu. Vì thế mà mất đi chánh quyền, tan nhà mất mạng. Quý vị sẽ 

biết tính quan trọng khi Phật chế ngũ giới cho chúng ta. Đối với thế gian đã tạo 

thành thảm họa lớn lao, huống gì là người xuất gia. “Xuất gia làm tăng, há còn 

phạm  sao”.  Nó  nghiêm  trọng  đến  mức  độ  nào?  “Căn bản  của  sanh  tử,  dâm  dục 

đứng hàng đầu”. Bởi thế trong kinh nói: “Sống mà dâm dật, không bằng chết mà 

trinh khiết”, lời nói này là thật chăng? Là thật. Sống mà dâm dật, sau khi chết đọa 

vào địa ngục. Trong kinh nói về địa ngục là tường đồng trụ sắt, đây là quả báo 

phải chịu khi phạm tội dâm dật. Còn chết mà trinh khiết tuyệt đại đa số đều sanh 

lên cõi trời, thiên đường và địa ngục sai biệt rất lớn. 

Bởi thế chúng ta phải bình tĩnh suy nghĩ về tương lai, ta đồng ý lên cõi trời 

hay là bằng lòng đọa vào địa ngục. Điều này cần phải có đầu óc tỉnh táo và thật 

sự tin nhân quả. Trong Kinh Đức Phật nói về năm giới, năm điều ác. Sát đạo dâm 

vọng  tửu  là  năm  điều  ác,  tạo  năm  điều  ác  này,  đời  sau  không  được  thân người, 

sanh lên cõi trời và vãng sanh lại càng không có phần, không thể không biết điều 

này. 

Quý  vị  xem  Tịnh  Độ  Luận,  mở  kinh  văn  chúng  ta  sẽ  thấy:  “Thiện  nam  tử, 

thiện nữ nhơn”, đới nghiệp vãng sanh cũng là thiện nam tử, thiện nữ nhơn. Trong 

kinh nói: tạo tội ngũ nghịch thập ác, họ biết sám hối, biết thay đổi, ít nhất những 

ác  nghiệp  này  của  họ,  dùng  câu  Phật  hiệu  này  chế  phục  được,  mới  có  thể  vãng 

sanh. 

Các  bậc  cổ  đức  Tông  môn  thường  nói:  “không  sợ  niệm  khởi,  chỉ  sợ  giác 

chậm”, ý niệm là tập khí từ vô thỉ kiếp đến nay, có khi không khống chế được. 

690  Tập 526 



Hiện tượng này không thể trách quý vị, bởi quý vị là phàm phu, không phải thánh 

nhân, sức mạnh tập khí nghiệp này vô cùng lớn mạnh, thường khởi hiện hành. Ý 

niệm này vừa khởi, chính là ý niệm sát đạo dâm vọng, ý niệm vừa khởi lên, niệm 

thứ hai là A Di Đà Phật, tức là đem niệm A Di Đà Phật thay thế vào, đây gọi là 

biết niệm Phật. Niệm khiến diệt trừ các tập khí ác nghiệp của chúng ta, từng giờ 

từng phút phải cảnh giác cao độ. Ý niệm bất thiện khởi lên, A Di Đà Phật cũng 

lập tức khởi lên, thay thế vào ý niệm bất thiện. Đây gọi là biết niệm, gọi là niệm 

Phật chơn chánh, niệm Phật có lợi ích thật sự. Niệm Phật như vậy năm ba năm, 

sức mạnh niệm Phật đã lớn mạnh, trong lúc niệm Phật không còn có ý niệm này 

khởi lên, lúc này gọi là công phu thành phiến. Vậy thì chúc mừng quý vị, niệm 

đến công phu thành phiến, đây là công phu rất nhỏ, nhưng chắc chắn được sanh 

Tịnh  độ,  sanh  vào  cõi  phàm  thánh  đồng  cư.  Công  phu  niệm  Phật  sâu  dày,  cõi 

phàm thánh đồng cư cũng có tam bối cửu phẩm. Thượng tam bối vãng sanh tự 

tại, họ buông bỏ thật sự. Mặc dù còn có ý niệm này sanh khởi, nhưng tâm lý của 

họ là gì? Tâm lý  của tội nghiệt, nghiệp chướng  mình sao lại nặng như  vậy, sao 

còn  có  tập  khí  phiền  não  này  hiện  hành,  phải  sám  hối  bằng  cách  nào?  Một  câu 

Phật hiệu chính là sám hối, câu Phật hiệu này sẽ tiêu trừ niệm ác này, chánh niệm 

hiện tiền, chánh niệm là niệm Phật. Chánh niệm này đánh tan vọng niệm, đây gọi 

là  chân  sám  hối,  không  cần  áo  não,  không  cần  hối  hận.  Nhanh  chóng  chuyển 

thành  Phật  hiệu,  niệm  rốt  ráo  câu  Phật  hiệu  này.  Người  học  Tịnh  độ  hoàn  toàn 

dựa vào câu Phật hiệu này, trong câu Phật hiệu này công đức vô lượng vô biên, 

có thể bảo chứng chúng ta vãng sanh Tịnh độ, thân cận Phật Di Đà. 

“Trong Vô Lượng Thọ Kinh Sao lại nói: Dâm dục là cội nguồn trôi lăn trong 

vòng sanh tử, xa rời nhân duyên giải thoát”, đây là nói đến tai hại của dâm dục. 

Cổ nhân nói: Đây là phiền não nghiêm trọng nhất trong phiền não. Con người vào 

trong lục đạo thọ sanh, nhân duyên rất phức tạp, nhưng ý niệm thứ nhất chính là 

dâm dục. Bởi thế: “Dục không nặng không sanh Ta Bà, niệm không nhất không 

sanh  Tịnh  độ”,  thay  đổi  ý  niệm  này  quá  quan  trọng.  Nó  là  lưu  chuyển  sanh  tử, 

chính là nguồn cội của luân hồi lục đạo. “Xa rời nhân duyên giải thoát”, đây là 

nói, ta không thể nào thoát ly luân hồi lục đạo, nhân duyên chính là ở đây. Chúng 

ta có muốn rời khỏi lục đạo chăng? Quả thật lục đạo quá khổ. 

Trong  bộ  kinh  này,  so  sánh  giữa  lục  đạo  và  thế  giới  Cực  Lạc,  so  sánh  hiển 

hiên, nói quá rõ ràng, quá minh bạch. Đọc bộ kinh này nhiều, thường đọc bộ kinh 

này, cổ nhân nói: “đọc sách ngàn biến, nghĩa nó tự hiểu”. Bộ sách này đến cả chú 

giải, nếu thật sự có thể đọc được 1000 biến, nhất định được niệm Phật tam muội. 

Niệm Phật tam muội thấp nhất, chính là công phu thành phiến mà chúng ta vừa 

Tập 526  691 



nói đến, đây là thấp nhất trong niệm Phật tam muội. Tuy thấp nhất, nhưng bảo 

đảm được vãng sanh, sanh vào cõi phàm thánh đồng cư. 

Người  thiện  căn  sắc  bén,  từ  cảnh  giới  này  nâng  lên  cao,  đoạn  tận  kiến  tư 

phiền não. Như vậy vãng sanh thế giới Cực Lạc không phải là cõi đồng cư, mà 

sanh vào cõi phương tiện hữu dư. Kiến tư phiền não đã đoạn, gọi là sự nhất tâm 

bất loạn, đoạn tận vô minh phiền não, gọi là lý nhất tâm bất loạn. Chúng ta không 

thể coi thường niệm Phật, niệm Phật có thể niệm đến lý nhất tâm bất loạn, cảnh 

giới đó bình đẳng với đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh trong thiền tông. Vật 

là đã thành Phật, gọi là niệm Phật thành Phật. 

Quan trọng nhất chính là phải biết, nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu, 

nhất  định  không  được  thay  đổi  phương  hướng,  không  được  thay  đổi  phương 

pháp. Tức một câu Phật hiệu này, cũng có thể giúp chúng ta minh tâm kiến tánh. 

Minh  tâm  kiến  tánh  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc,  là  sanh  vào  cõi  thật  báo  trang 

nghiêm. Đã buông bỏ kiến tư phiền não và trần sa phiền não, vô minh phiền não 

cũng đã buông bỏ. 

Từ xưa đến nay, không ít người đến được cảnh giới này, các bậc tổ sư đại đức 

là  biểu  pháp  rõ  ràng  nhất,  nói  cho  chúng  ta  biết  thành  Phật  không  khó,  không 

phiền phức. Tịnh tông dựa vào câu Phật hiệu này, vì sao niệm không tốt câu Phật 

hiệu này? Trong kinh nói chúng ta có hoài nghi đối với Tịnh tông, điều này tôi 

tin,  nhưng  tin  không  triệt  để.  Không  phải  tiêu  chuẩn  trong  kinh  Phật  nói,  tiêu 

chuẩn của chúng ta kém xa tiêu chuẩn của Phật. 

Ví dụ nói, chúng ta có tin ngũ giới thập thiện chăng? Tin, tiêu chuẩn của Phật 

quý vị không tin, vì sao vậy? Vì quý vị phải làm được tiêu chuẩn của Phật mới 

gọi  là  tin,  chưa  làm  được  không  phải  thật  sự  tin,  bởi  thế  quý  vị  chưa  làm  được 

nhất  môn  thâm  nhập  trường  thời  huân  tu.  Làm  được  là  như  những  gì  chúng  ta 

thấy  được  trong  Tịnh  Độ  Hiền  Thánh  Lục  và  Vãng  Sanh  Truyện,  họ  vãng  sanh 

thật,  khi  lâm  chung  đoan  tướng  hy  hữu.  Họ  quả  thật  là  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu, họ y giáo phụng hành. Còn chúng ta chỉ nói trên miệng mà 

thôi, khi đọc kinh có tạp niệm, khi nghe giảng cũng có tạp niệm, khi niệm Phật 

vẫn có tạp niệm. Chỉ cần có tạp niệm xen vào là không phải thật, nguyên nhân gì 

vậy? Vì không tin thật, vì sao không tin thật? Hiểu rõ chưa thấu đáo về thế giới 

Cực Lạc, nên không có lòng ngưỡng mộ. 

Chúng ta ở trong thế gian này, có rất nhiều người di dân đến nước ngoài. Quý 

vị thấy, khi họ làm Visa rất nhiệt tâm, không sợ cực khổ, mỗi ngày đều bôn ba 

vất vả đi làm Visa, như vậy là vì sao? Họ thật sự tin rằng, thật sự tin rằng di dân 

đến đó hoàn cảnh tốt hơn bât giờ, họ thật sư tin tưởng. Nếu quý vị hiểu rõ, minh 

692  Tập 526 



bạch thế giới Cực Lạc, nơi đó quả thật rất tốt, quý vị có thể không đi chăng? Làm 

Visa chính là niệm Phật A Di Đà, niệm thuần thục câu Phật hiệu này là làm xong 

Visa, không cần cầu người khác, là việc của bản thân mình. 

Lần này chúng ta cùng nhau học tập Kinh Vô Lượng Thọ, cơ duyên vô cùng 

thù thắng. Bản mà chúng ta chọn là bản hội tập của cư sĩ  Hạ Liên Cư, tập chú 

của  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ.  Quý  vị  xem  ông  chú  giải  và  trích  dẫn  193  loại  kinh 

luận chú sớ. Hầu như sau khi đọc xong bản chú giải này, những gì Đức Thế Tôn 

ở trong kinh luận và chú sớ của các bậc tổ sư đại đức, đều được dẫn chứng vào 

đây, quả là khó được! Tập giải kinh Phật, tập hợp các giải thích trong chú sớ của 

lịch đại tổ sư đại đức, hy hữu khó gặp. Chúng ta thấy rất nhiều chú sớ của các bậc 

cổ đức, nhưng chưa từng thấy cách chú giải này. Cách chú giải này cổ nhân cũng 

có, gọi là tập chú, tập chú giải của nhiều người. 

Hiểu mới nổ lực tinh tấn, ngay trong đời này nhất định phải rời khỏi luân hồi 

lục đạo, rời khỏi mười pháp giới, quyết định vãng sanh Tịnh độ, như vậy là đúng. 

Bên  đại  sư  Thái  Hiền  nói:  “Sanh  tử  lao  ngục,  dâm  là  xiềng  xích,  trói  buộc 

hữu tình, khó ngày ra khỏi”. Giáo huấn của tổ sư đại đức, sanh tử như lao ngục 

chính là luân hồi lục đạo. Người ở trong luân hồi lục đạo, nhất định phải biết, thời 

gian ở trong ba đường ác rất dài, thời gian ở hai cõi trời người ngắn, đặc biệt là 

cõi người. Bây giờ chúng ta đang sống trong hiền kiếp, đại kiếp này gọi là hiền 

kiếp, là thời đại kiếp giảm. 

Lúc Đức Thế Tôn còn tại thế, tuổi thọ con người bình quân là 100 tuổi, 100 

năm giảm một tuổi. Đức Phật viên tịch đến nay, theo ghi chép của người xưa là 

3038 năm, nếu y theo cách nói này thì tuổi thọ con người hiện nay, thọ mạng bình 

quân khoảng 70 tuổi. 100 năm giảm một tuổi, 3000 năm giảm 30 tuổi, lúc Phật tại 

thế là 100 tuổi, hiện nay chỉ còn 70 tuổi. Cũng có người nói không chắc như vậy, 

bây  giờ  người  trường  thọ  rất  nhiều,  nói  y  dược  rất  phát  triển.  Chúng  ta  nói  thọ 

mạng bình quân, bình quân thọ mạng thông thường. Lời nói này của Phật là thật 

không phải giả.      Con người thọ mạng ngắn nhất là mười tuổi, dài nhất là 8 vạn 

4000 tuổi. Thời đại chúng ta, đối với người tu hành mà nói, cũng là một việc tốt, 

vì sao vậy? Khiến chúng ta phải tranh thủ để tu hành chứng quả. Thọ mạng chúng 

ta không dài, trong những năm thọ mạng có hạn này, chắc chắn cần phải có thành 

tựu, nên đây chưa chắc là việc xấu. Chúng ta thấy xưa nay người tu Tịnh độ cầu 

vãng  sanh,  cần  khoảng  bao  nhiêu  thời  gian  mới  có  thể  mãn  nguyện,  mới  thành 

tựu. Thông thường khoảng ba năm, không cần thời gian quá dài, chỉ ba năm là có 

thể thành Phật. 

Tập 526  693 



Quý vị thấy trong kinh nói, vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc, mặc dù 

cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, đến thế giới Cực Lạc đều làm Bồ 

Tát bất thoái chuyển. Bất thoái chuyển ở tầng thấp nhất, cũng là viên giáo sơ trụ, 

biệt giáo sơ địa, điều này không thể nghĩ bàn. Bởi thế pháp môn này được tất cả 

chư Phật trong mười phương khen ngợi, khen ngợi Phật A Di Đà, Phật A Di Đa 

là “Phật trung chi vương, quang trung cực tôn”, đây là chư Phật tán thán. 

Đến  Phẩm  Lưu  Thông  ở  sau  sẽ  thấy,  nhìn  thấy  gì?  Mười  phương  chư  Phật 

khen ngợi đệ tử Phật Di Đà. Chính là quý vị ở mười phương thế giới gặp được 

pháp  môn  này,  quyết  định  tu  học  pháp  môn  này,  quyết  định  cầu  sanh  Tịnh  độ, 

thân cận Phật Di Đà, quý vị chính là học trò của Phật A Di Đà. Học trò của Phật 

Di Đà rất vinh quang, mười phương chư Phật đều khen ngợi, long thiên thiện thần 

đều cung kính, vì sao vậy? Vì quý vị chắc chắn làm Phật. Quý vị tu pháp môn 

này  thì  chắc  chắn  được  làm  Phật,  mà  thành  tựu  còn  rất  nhanh,  năm  ba  năm  là 

thành tựu. Năm ba năm không thành tựu được, là như thế nào? Là quý vị không 

chuyên tu, vẫn còn xen tạp, chưa thiết thực để buông bỏ tất cả. Sai lầm do chính 

mình,  không  phải  do  pháp  môn.  Thật  sự  y  giáo  phụng  hành,  người  người  đều 

thành tựu. Như ngài Thiện Đạo nói: “Vạn người tu vạn người đi”, không sót một 

người  nào.  Hay  nói  cách  khác,  bộ  kinh  này  chính  là  sách  bảo  đảm  được  vãng 

sanh tây phương Cực Lạc. Có cuốn sách này là ta bảo đảm đạt được vãng sanh, 

phải quý trọng, phải đọc tụng, phải cầu thấu triệt, phải y giáo phụng hành. Khiến 

chúng ta ngay trong đời này, thoát ly mười pháp giới, không chỉ là thoát ly lục 

đạo. 

Bên dưới đưa ra lời trong Đại Trí Độ Luận, trong Đại Trí Độ Luận nói: “Dâm 

dục, tuy không não loạn chúng sanh”, nếu nói não loạn chúng sanh, họ sẽ từ bỏ 

dâm dục, nhưng họ lấy điều này làm vui thì phiền phức rất lớn. “Nên trói buộc 

tâm, tạo ra tội lớn”, tội dâm dục là gì? Thông thường chúng ta gọi là tình chấp, 

chấp trước này vô cùng sâu sắc, vô cùng nghiêm trọng, chướng ngại quý vị tu tập. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật, tâm không thể chuyên, ý không thể định. Quý 

vị  thử  nghĩ  xem,  rốt  cuộc  là  điều  chướng  ngại  gì  đang  nhiễu  loạn.  Trong  đây 

chúng  ta  thường  nói  đến  15  chữ:  Sát  đạo  dâm  vọng,  thêm  chữ  tửu,  đây  là  ngũ 

giới. Tham sân si mạn nghi, nghi vấn đề vô cùng nghiêm trọng. Oán hận não nộ 

phiền.  15  chữ  này  chúng  ta  có  chăng?  Nếu  có,  chúng  ta  biết  những  thứ  này  là 

chướng  đạo,  nó  chướng  ngại  chúng  ta  niệm  Phật  không  thanh  tịnh,  nó  chướng 

ngại chúng ta niệm Phật không nhất tâm. Chúng ta vì sao không thể giống những 

người  học  Phật  chơn  chánh,  năm  ba  năm  là  tự  tại  vãng  sanh.  Nguyên  nhân  gì 

vậy? Nguyên nhân chính là chưa buông bỏ được 15 chữ này. 

694  Tập 526 



Thật sự niệm Phật năm ba năm có thể vãng sanh, quý vị quan sát tường tận, 

họ  không  còn  15  chữ  này,  đã  buông  bỏ.  Trong  15  chữ  này  dâm  đáng  sợ  nhất, 

đáng sợ hơn cả tội sát sanh. 

Trong  Đại  Trí  Độ  Luận  nói  quá  hay:  “Dâm  dục  tuy  không  não  loạn  chúng 

sanh, nhưng nó trói buộc tâm mình”, tội này rất nặng, gọi là tình chấp. Du Già Sư 

Địa Luận nói: “Trong các ái, ái dục là nặng nhất”, cùng một ý nghĩa với Đại Trí 

Độ Luận. “Nếu có thể trị được nó, còn lại tự nhiên được hàng phục. Như lấy sức 

mạnh khống chế, yếu tự nhiên bị hàng phục”. Đây chính là nói, ở trong năm loại 

phiền não, lực lượng này mạnh nhất. Đối trị phiền não, là phải đối trị thứ mạnh 

nhất trước, nếu chế phục được phiền não này, các điều khác rất dể dàng, không 

khó. Căn tánh mỗi người khác nhau, điều này tự mình phải biết, tất cả đều thuộc 

về tham. Cho nên năm độc tham đứng hàng đầu, tham là gì? Tham tài, tham sắc, 

tham danh, tham lợi. Quý vị xem, quý vị tham, loại tham nào nghiêm trọng nhất 

thì phải đoạn nó trước. Phương pháp của người tu Tịnh độ dùng chính là trì danh 

niệm Phật, chấp trì danh hiệu. Ý niệm này vừa khởi, lập tức đổi thành A Di Đà 

Phật. Nếu chúng ta từ sáng đến tối, niệm niệm đều là Phật A Di Đà, những vọng 

tưởng, tạp niệm này đều không thể xen vào, đây gọi là công phu đắc lực. Một mặt 

niệm  Phật,  một  mặt  xen  tạp  những  phiền  não,  khiến  công  phu  niệm  Phật  của 

chúng ta bị phá hoại hoàn toàn, công phu niệm Phật không thể thành tựu, sự thật 

này không thể không biết. Mục đích niệm Phật của chúng ta là gì? Trên đề kinh 

nói: “thanh tịnh bình đẳng giác”, công phu niệm Phật quả nhiên đắc lực, tâm địa 

chúng ta ngày càng thanh tịnh hơn, ngày càng bình đẳng. Nếu như chúng ta niệm 

Phật rất nhiều năm, nhưng tâm không thanh tịnh, tâm cũng không bình đẳng, như 

vậy gọi là uổng công. Đương nhiên cũng không hoàn toàn uổng phí, trồng được 

hạt giống niệm Phật trong A lại da, nhưng trong đời này nó không khởi tác dụng. 

Không khởi tác dụng là gì? Không thể vãng sanh, không thể thấy Phật, phải tiếp 

tục trôi lăn trong luân hồi lục đạo, vấn đề là ở đây. Đây không phải là vấn đề nhỏ, 

mà là vấn đề lớn, chúng ta không thể không biết. 

Thật sự muốn vãng sanh, không muốn ở nơi thế gian này nữa. Tuy quý vị đối 

với thế gian này, rất nhiều chúng sanh khổ nạn, ta có tâm từ bi muốn giúp họ, đây 

là  việc  tốt.  Nhưng  bản  thân  không  có  năng  lực  nên  không  giúp  được,  như  vậy 

phải làm sao? Nên đến thế giới Cực Lạc trước, chỉ cần đến được đó, liền được oai 

thần  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  gia  trì,  sẽ  có  năng  lực  để  giúp  những  chúng 

sanh này, đây là điều không thể nghĩ bàn. 

Phàm phu chỉ cần đến thế giới Cực Lạc, đến được thế giới Cực Lạc, Phật A 

Di  Đà  sẽ  gia  trì  chúng  ta,  48  nguyện  của  ngài  gia  trì  chúng  ta.  Nguyện  thứ  20 

Tập 526  695 



trong 48 nguyện nói rất rõ ràng: “Đều làm Bồ Tát bất thoái chuyển”. Mặc dù là 

cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh, cũng là Bồ Tát bất thoái chuyển, 

Bồ Tát bất thoái chuyển sẽ có năng lực. Tuy chưa chứng quả, không phải chính 

mình chứng được bất thoái chuyển, là nhờ Phật A Di Đà gia trì. Ngài gia trì có 

hiệu  quả,  không  phải  không  có  hiệu  quả,  hiệu  quả  gì?  Chúng  sanh  trong  mười 

phương quốc độ có duyên với ta, họ có cảm ta liền có ứng. Đích thực cần lấy thân 

gì để độ, ta liền hiện thân đó. Hiện thân không phải ý của mình, mà là ý của đối 

phương. Đối phương muốn thấy Phật, ta liền hiện thân Phật. Đối phương muốn 

thấy Bồ Tát, ta liền hiện thân Bồ Tát. Điều này trong cõi nước của mười phương 

chư Phật không có, riêng thế giới Cực Lạc có. Chúng ta hiểu rõ ràng vấn đề này, 

mới biết ân đức Phật A Di Đà vô cùng lớn lao. Đối với hàng nghiệp chướng sâu 

nặng như chúng ta, chúng sanh khổ nạn, ngài đều nghĩ đến hết, suy nghĩ rất chu 

đáo. Chỉ cần ta tin ngài, hiểu rõ, đó chính là bộ kinh này giới thiệu. Đức Thế Tôn 

đã giới thiệu cho chúng ta, khuyên chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc, thân cận 

Phật A Di Đà, mới có thể vĩnh viễn thoát ly biển khổ sanh tử. 

Chúng  ta  xem  tiếp  luận  văn  bên dưới:  “Như  lấy  sức  mạnh  khắc  chế,  yếu  tự 

nhiên bị hàng phục”, ý nghĩa giống như ở trên. “Do đó dục pháp có ba loại”, dục 

pháp  chính  là  dâm  dục,  có  ba  loại.  Thứ  nhất:  “Khổ  mà  tưởng  là  vui”,  điều  này 

không ai nghĩ đến, đây là điều khổ không phải điều vui. Thứ hai: “Ít điều vui mà 

nhiều thiên tai”, mang đến cho chúng ta quá nhiều tai họa, mà ta không ngờ đến. 

Thứ ba: “Bất tịnh mà tưởng tịnh”, đây là nhiễm ô nghiêm trọng. “Lại nói, sao lại 

chìm đắm vui chơi trong sát na”, sao là một câu hỏi, vì sao vậy? Sao quý vị lại 

chìm đắm vui chơi trong chốc lát, “mà phải chịu khổ lớn đời đời”. 

Kinh Dục Ha lại nói: “Nữ sắc là xiềng xích của thế gian, phàm phu mê đắm, 

không thể tự thoát khỏi. Nữ sắc là hoạn nạn của thế gian, phàm phu vướng mắc 

vào đó, đến chết cũng không thoát được. Nữ sắc là lụn bại, tai họa của thế gian, 

phàm phu gặp phải, không có ách nạn gì không vướng”. 

Đây là trong kinh điển đức Phật dạy chúng ta, khuyên chúng ta. Trong lịch 

sử,  xưa  và  nay,  trong  nước  cũng như  nước  ngoài,  vì  dâm  dục  mà  mang  họa  sát 

thân, tan nhà mất nước, không biết có bao nhiêu trường hợp, cổ kim trong ngoài 

đều như vậy. Trong giới kinh, tội dâm dục ôm cột đồng cháy, đây là nói nhân quả 

báo ứng. Hình phạt này, thông thường chúng ta nói là rất thê thảm, thảm vô nhân 

đạo. 

Đầu năm dân  quốc, ông Chương Thái Viêm, từng  làm phán quan cho Đông 

Nhạc đại đế, chuyện này là cư sĩ Chu Kính Vũ nói với tôi. Ông Chu học về tài 

chính, lúc kháng chiến ông làm cục trưởng cục thuế vụ Thanh Hải ở Tứ Xuyên, 

696  Tập 526 



sau khi kháng chiến thắng lợi, ông là người Triết Giang là trưởng phòng tài chính 

Triết  Giang,  lúc  về  già  ông  sống  ở  Đài  Loan.  Tôi  may  mắn  gặp  ông  ta,  ông  là 

Phật tử kiền thành của Phật giáo, là đệ tử của ngài Ấn Quang, bạn học của thầy 

Lý, cũng cùng tuổi với thầy Lý. 

Lúc mới quen ông 69 tuổi, tôi 26 tuổi, ông 69 tuổi, lớn hơn tôi 43 tuổi, thuộc 

hàng tổ phụ, coi chúng tôi như trẻ nhỏ. Tôi 26 tuổi học Phật, ông ta có ảnh hưởng 

lớn đến việc học Phật của tôi, tôi quen thầy Lý là nhờ ông giới thiệu. Ông rất từ 

bi, khi gặp nhau ông thường kể chuyện cho tôi nghe, những câu chuyện đó đều là 

thật, chính bản thân chứng kiến. Tuy ba vợ của ông_Chương Thái Viêm là ba vợ 

ông, vợ ông là con gái của Chương Thái Viêm, nên ông biết việc Chương Thái 

Viêm  làm phán quan cho Đông Nhạc đại đế. Lúc đó ông chưa tin Phật, đây  là 

chuyện trước lúc chiến tranh, gặp rất nhiều chuyện kỳ lạ, đều không làm ông tin 

Phật. 

Ông  nói  với  tôi,  Chương  Thái  Viêm  làm  phán  quan  cho  Đông  Nhạc  đại  đế 

thời  gian  không  lâu,  hơn  một  tháng,  hình  như  là  làm  đại  diện,  đại  khái  là  phán 

quan có việc không thể trông coi, nên mời ông đại diện. Địa vị của phán quan rất 

cao,  như  bí  thư  trưởng  hiện  nay  vậy.  Đó  là  trợ  thủ  quan  trọng  nhất  của  Đông 

Nhạc đại đế, bí thư trưởng của ông. Ông từng kiến nghị, ông nghe nói trong địa 

ngục có hình phạt ôm cột đồng cháy, những kẻ tội nhân_Cột đồng này đốt đỏ lên, 

đốt đỏ trụ đồng, bắt tội nhân này ôm lấy, vừa ôm lấy thì toàn thân liền cháy đen. 

Ông nói hình phạt này quá tàn khốc, có thể phế bỏ chăng? Đông Nhạc đại đế liền 

phát hai tiểu quỷ dẫn Chương Thái Viêm đi xem, đến hiện trường xem. Tiểu quỷ 

liền đưa ông đến hiện trường, nói với ông đến rồi, nhưng ông không nhìn thấy. 

Lúc này  mới hoát nhiên đại ngộ, địa ngục không phải do Vua diêm vương kiến 

thiết, không liên quan gì đến Đông Nhạc đại đế. 

Địa ngục từ đâu mà có? Là do nghiệp lực của chúng ta biến hiện ra, điều này 

thì  không  còn  cách  nào  khác,  bởi  không  phải  do  con  người  kiến  tạo,  mà  do 

nghiệp lực của chúng ta biến hiện ra, giống như thấy ác mộng vậy. Chúng ta đều 

có kinh nghiệm nằm mộng, buổi tối nằm mộng, giật mình tỉnh dậy toàn thân ướt 

đẩm mồ hôi lạnh. Nên địa ngục giống như cảnh mộng vậy, không liên quan đến 

bất  kỳ  ai,  không  liên  quan  đến  Diêm  vương,  không  liên  quan  đến  phán  quan, 

không liên quan đến ngưu đầu mã diện, đó là gì? Tất cả đều do nghiệp lực của 

chúng ta biến hiện ra. Ông đã ngộ được đạo lý trong kinh Đức Phật nói: Nghiệp 

lực sở hiện. Không còn gì để nói, hiểu rằng tự làm tự chịu, không được oán trời 

trách đất. 

Tập 526  697 



Ông nói với tôi, bản thân ông học Phật, làm sao để tin tưởng? Làm quan ở Tứ 

Xuyên, buổi tối cùng nhau đánh mạt chược, đánh đến khuya, khoảng một hai giờ 

mới giải tán về nhà. Lúc đó làm quan lớn cũng không có xe, đều phải đi bộ. Trên 

đường tuy có đèn, đèn đường trong thời kỳ  kháng chiến, quý vị  khó  mà tưởng 

tượng được, khoảng cách mỗi trụ đèn rất xa, đèn bao nhiêu w? 20 w . Quý vị nên 

biết, như vậy là chỉ nhìn thấy có một chổ sáng, để quý vị phân biệt được phương 

hướng.  Trên  đường  ông  trở  về,  thấy  một  người  đi  ở  trước,  thấy  điều  gì?  Một 

người nữ, cũng không để ý, đi được bao lâu? Đường rất dài, ông đi khoảng được 

nữa tiếng, đi nữa tiếng sau đột nhiên ông nghĩ đến, nữa đêm như vậy, sao lại có 

một người con gái đi trên đường? Ông vừa nghĩ đến liền nỗi da gà, thấy người đi 

trước không có thân dưới. Ông giật mình, lúc ông giật mình, người ở trước liền 

biến mất. Đây là nhân duyên để ông học Phật, chính ông nhìn thấy, ông nhìn thấy 

ma. Đây không phải giả, sự thật hoàn toàn. Ông đi theo sau suốt hơn nửa tiếng, 

nhất định không phải hoa mắt. Từ lần này ông mới thật sự tin, tin tưởng thật sự 

mới học Phật. 

Sau  khi  học  Phật,  ông  nói  với  tôi,  đây  chắc  không  phải  ma,  mà  là  Bồ  Tát 

Quán Âm hóa thân đến độ ông, dùng phương pháp này độ ông vào cửa Phật, thế 

nên ông rất cảm tạ Bồ Tát Quan Âm. Suy nghĩ này cũng rất hợp lý, nhân duyên 

học  Phật  của  ông  chính  là  như  vậy,  quả  là  khó  được!  Ở  Triết  Giang  cách  đạo 

tràng của đại sư Ấn Quang ở Tô Châu không xa. Lúc đó nhóm người này, bây giờ 

gọi là phần tử tri thức ca cấp, rất nhiều người thân cận ngài Ấn Quang, ông cũng 

là một trong số người đó, ông đã kể tôi nghe như vậy. 

Còn có một vấn đề, tôi xin nói sơ qua. Vì có một số đồng học ngộ nhận, trước 

đây tôi từng nói nhưng họ nghe sai, đây cũng là chuyện thật, cũng là trước lúc 

kháng chiến. Ông ở Tô Châu, giám đốc của một ngân hàng chính là ông Chu, lúc 

đó  còn  rất  trẻ,  khoảng  hơn  30  tuổi.  Ông  có  một  người  bạn  đi  theo  đồng  bóng, 

nghĩa là mỗi tối đều đến miếu Thành hoàng để làm việc, có một người như vậy. 

Nhưng chức vụ ông ta không cao, địa vị vô cùng thấp, hiện nay gọi là nhân viên 

công vụ, ở trong quỷ đạo. Ông ta lo về việc thu phát, chính là thu phát trong miếu 

thành Hoàng. Ông ta nói một hôm, miếu Thành hoàng ở Thượng hải. Trong quỷ 

đạo, Thượng hải là huyện, Tô châu là tỉnh, nên Thành hoàng của Tô châu gọi là 

Đô  thành  hoàng,  cai  quản  thành  phố  Thượng  hải.  Thành  hoàng  của  thành  phố 

Thượng  hải  đưa  một  cuốn  sổ  sanh  tử.  Nếu  người  nào  sắp  chết,  trước  ba  tháng 

danh sách đó đều đưa đến Đô thành hoàng ở Tô châu. Ông là người thu phát, nên 

đưa đến tay ông, ông hiếu kỳ lật ra xem. Lật ra xem cảm thấy rất kỳ lạ, sao tên ở 

đây đều là bốn năm chữ, năm sáu chữ, nghĩ sao cũng không nghĩ ra. Người Trung 

698  Tập 526 



quốc họ kép là bốn chữ, nhưng rất ít, sao ở đây cả cuốn đều như vậy. Đến ngày 

thứ hai, ban ngày ông trở về, mấy người bạn này cùng nhau ăn cơm. Là bạn tốt 

của ông Chu nên họ thường gặp nhau, và đã nói đến chuyện này, không ai hiểu 

được rốt cuộc là như thế nào. Ba tháng sau, người Nhật ở Thượng hải phát động 

biến cố 128, mọi người mới hoát nhiên đại ngộ, đó là người Nhật bản chết trong 

trận chiến dịch này. Danh sách trước ba tháng đã đưa đi. 

Bởi  thế  ông  Chu  nói  với  tôi,  con  người  sống  chết  có  số,  đến  đánh  trận  chết 

cũng không phải chết oan, danh sách đã đưa đi từ trước. Trên danh sách không 

có, thì đạn bắn trúng không chết, nói cho chúng ta về đạo lý nhân quả. Đi theo 

đồng bóng là bạn của ông Chu, không phải ông, nhưng có một số người nghe ngộ 

nhận cho rằng là chính ông ta, không phải vậy, là người bạn thân của ông. Họ đi 

làm, có khi chuyện của âm tào lộ ra chút tin tức, họ đều biết, là thật không phải 

giả! 

Lúc đó tôi còn trẻ, 26 tuổi, vừa tiếp xúc với Phật pháp. Chuyện của ông kể 

mãi không hết, rất nhiều, toàn là tự thân trải qua, hoàn toàn là sự thật. Đích thực 

ông Chu  ở với chúng tôi, khiến thấy nghe chúng tôi tăng trưởng thên rất nhiều, 

cũng khiến chúng tôi tăng trưởng thêm lòng tin, biết thêm một ít về luân hồi lục 

đạo, biết rằng có những điều này. Cõi người có chiến tranh, trong qủy đạo cũng 

có chiến tranh, bởi thế chiến tranh rất đau khổ, rất đáng sợ. Chiến tranh là đánh 

không ngừng, không bao giờ dứt, chết từ chiến tranh, trong ý thức họ vẫn đang 

chiến tranh, chúng ta gọi là linh hồn. Sau khi chết linh hồn vẫn đang chiến tranh. 

Hai  tháng  trước,  có  ba  vị  đồng  học  trong  nước  tặng  cho  tôi  cái  đĩa,  nói  về 

cuộc chiến tranh Trung Nhật ở Xích Phong nội Mông Cổ, chính là thế chiến thứ 

hai của Trung Nhật. Những tướng quân, sĩ binh tử vong của hai bên, hiện nay vẫn 

đang đánh nhau. Có hai vị tướng quân, một người Nhật bản và một người Trung 

quốc, họ nhập vào người khác và kể câu chuyện này, cầu xin siêu độ, đến nay vẫn 

còn đánh. 

Quý vị xem, chiến tranh đã kết thúc 60 năm rồi, vậy mà họ vẫn còn đánh, ngu 

si, chưa chuyển đổi, nên vô cùng đau khổ. Trong lòng họ muốn đánh trận chăng? 

Không  muốn chiến tranh, đều hy vọng hòa bình, đều hy vọng thế gian  này  mãi 

mãi không có chiến tranh, nên họ đến cầu siêu độ. Tôi xem xong, liền lập bài vị 

của họ ở đạo tràng, mời họ đến đạo tràng cùng tu học với chúng ta, hy vọng họ 

cũng có thể niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Nên những việc về quỷ thần như vậy là 

có thật. 

Nói thêm cho quý vị biết, Phật giáo đích thực không phải là Tôn giáo. Đức 

Phật dạy: trời đất quỷ thần đều có, trời đất quỷ thần này đa phần đều là học trò 

Tập 526  699 



của Đức Thế Tôn. Thân phận như chúng ta, đều là đệ tử Phật, tiếp thu giáo huấn 

của Phật.  Mà pháp  môn  Tịnh độ, là  một trong tám vạn bốn ngàn pháp môn, rất 

nhiều pháp môn. Tu pháp môn này thành tựu, chúng sanh ở tha phương thế giới 

rất nhiều, như trong đường ngạ quỷ, niệm Phật vãng sanh không ít. 

Điều này như đại sư Thiện Đạo nói: “Thường ở chổ gặp duyên khác nhau”. 

Chúng ta rất may mắn gặp được pháp môn này, chỉ cần tin, chỉ cần phát nguyện, 

không  ai  không  thành  tựu.  Trong  kinh  điển,  chính  là  bộ  kinh  điển  này  cũng  vô 

cùng thù thắng, trong đó nói cho chúng ta về luân lý. Luân lý là nói về quan hệ, 

quan  hệ  giữa  người  và  người,  trong  kinh  nói  phạm  vi  rất  lớn.  Luân  lý  của  nhà 

Nho  chỉ  nói  đến  con  người,  luân  lý  của  Phật  pháp  nói  đến  biến  pháp  giới  hư 

không giới. Quan hệ giữa chúng ta và con người, quan hệ với trời đất quỷ thần. 

Hiện nay giới khoa học cũng thừa nhận thiên địa quỷ thần, danh từ họ dùng 

gọi là chúng sanh khác tầng không gian. Nhà Phật gọi là  mười pháp giới, mười 

pháp  giới  là  chúng  sanh  khác  tầng  không  gian.    Quan  hệ  của  chúng  ta  với  họ, 

quan hệ của chúng ta với Chư Phật Bồ Tát, quan hệ chúng ta với cỏ cây hoa lá, 

quan hệ của chúng ta với sơn hà đại địa. Bởi thế luân lý mà Đức Phật nói vô cùng 

viên mãn. Hiểu rõ được mối quan hệ này, làm sao để chung sống với những mối 

quan  hệ  này,  điều  này  rất  quan  trọng.  Phật  dạy  chúng  ta:  Tam  quy,  Ngũ  giới, 

Thập thiện, Lục hòa, Lục độ. Không nhiều, rất dễ nhớ, đây là gì? Chúng ta có liên 

quan đến tất cả mọi người, nên sống với họ như thế nào, phải giữ nguyên tắc này. 

Trong kinh giáo đại thừa, khẳng định hết thảy pháp trong toàn thể vũ trụ với 

chúng ta là nhất thể, đây là nòng cốt của luân lý, là nhất thể. Nên Đạo Phật nói 

đại từ đại bi, gọi là vô duyên đại từ, đồng thể đại bi, từ bi đều là tâm thương yêu 

chân thành, vô duyên là vô điều kiện, vì sao vậy? Vì nhất thể, còn có điều kiện gì 

nữa! Bi là thương xót, chúng sanh đang chịu khổ chịu nạn, nhất định phải giúp đỡ 

họ, đồng thể đại bi. Giúp tất cả chung sanh lìa khổ được vui, đây là tôn chỉ dạy 

học của Đức Phật. 

Dùng  phương  pháp  gì  để  giúp  mọi  người  xa  lìa  tất  cả  khổ,  được  mọi  niềm 

vui? Phật pháp là dùng dạy học, nên Phật pháp là giáo dục, dùng giáo dục để giải 

quyết  mọi  vấn  đề.  Khổ  từ  đâu  mà  có?  Khổ  do  mê  mà  có,  không  hiểu  sõ  chân 

tướng của nhân sinh vũ trụ, không hiểu nên suy nghĩ sai lầm, thấy sai, nói sai và 

làm cũng sai, đây gọi là tạo nghiệp. Nghiệp biến hiện ra luân hồi lục đạo, gọi là 

nghiệp  báo.  Còn  nếu  đã  giác  ngộ,  đã  hiểu,  không  tạo  những  ác  nghiệp  này,  lục 

đạo sẽ không còn. Nó là giả, không phải thật. 

Thế  nên  Phật  dạy  chúng  ta,  lúc  còn  tại  thế,  suốt  49  năm  dạy  học,  ngài  dạy 

điều gì? Dạy phá mê khai ngộ, ngài dạy đều này. Mê phá rồi, khổ sẽ không còn, 

700  Tập 526 



giác ngộ rồi, vui liền đến. Nên phá mê khai ngộ là nhân, lìa khổ được vui là quả, 

đây mới gọi là chân tướng sự thật, cái mà người thế gian gọi là chân lý. Lúc Đức 

Phật  dạy  những  học  sinh  này,  sau  khi  ngài  viên  tịch,  họ  lại  đem  giáo  huấn  của 

ngài,  truyền  thọ  cho  chúng  sanh  có  duyên  khắp  bốn  phương  tám  hướng.  Có 

duyên là họ có thể tin, có thể lý giải, có thể tiếp nhận, có thể y giáo phụng hành, 

người người đều được độ, được độ tức là lìa khổ được vui. 

Đoạn kinh văn lớn này, chính là phẩm “Trược thế ác khổ” này, đây là tôn chỉ 

trọng tâm trong 35 phẩm kinh, chính là giúp chúng ta lìa khổ được vui. Nhất định 

phải nhận thức rõ ràng: Sát đạo dâm vọng tửu không phải là việc tốt, nhất định 

phải xả ly nó. Xả ly, thân tâm chúng ta mới mạnh khỏe, được tự tại, được niềm 

vui chân thật, chúng ta đều là người có duyên. 

Tôi gặp được Phật pháp lúc tuổi đời không còn nhỏ, 26 tuổi gặp Phật pháp. 

Lúc gặp trong lòng thường nghĩ, vì  sao không gặp sớm hơn  mười năm, 26 tuổi 

mới  gặp  được,  sau  khi  gặp  được  liền  y  giáo  phụng  hành.  Đại  sư  Chương  Gia 

khuyên tôi xuất gia, tôi bằng lòng, nên nghề này của tôi là thầy dạy, còn dạy tôi 

học Đức Thế Tôn, từ trong kinh điển tôi nhận thức về Đức Phật. Đức Phật- thầy 

giáo đầu tiên của tôi, thầy Phương Đông Mỹ giới thiệu cho tôi. Tôi theo thầy học 

triết học, thầy Phương là một nhà triết học. Môn học thầy dạy cho tôi là triết học 

khái  luận,  mục  sau  cùng  là  triết  học  kinh  điển  Phật  giáo,  tôi  nhập  môn  từ  đây. 

Giảng triết học Phật giáo, câu đầu tiên thầy nói với tôi: Thích Ca Mâu Ni Phật là 

nhà triết học vĩ đại nhất trên thế giới, triết học Phật giáo là đỉnh cao nhất của triết 

học  trên  toàn  thế  giới,  học  Phật  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người.  Tôi  liền 

nhìn thầy, thầy thật sự học Phật. Những năm về già thầy dạy học ở trường, toàn là 

kinh Phật, thầy dạy ở trường đại học Đài Loan, các môn ông dạy đều là mục lớn 

như: Phật học Ngụy Tấn, Phật học Tùy Đường, Phật học đại thừa. Sau cùng nghĩ 

hưu ở trường đại học Đài Loan, đến dạy triết học Hoa Nghiêm ở lớp tiến sĩ của 

đại học Phụ Nhân. Những năm về già, tôi tín chắc khoảng 25 năm, ở trường ông 

toàn giảng về Phật pháp, ông dạy những môn học này. 

Nhân  duyên  của  tôi  rất  thù  thắng,  quen  được  đại  sư  Chương  Gia.  Căn  bản 

Phật pháp của tôi, đều nhờ đại sư Chương Gia cả, tôi theo đại sư ba năm thì ngài 

ra đi. Cư sĩ Chu Kính Trụ giới thiệu tôi quen thầy Lý, tôi liền bỏ công việc theo 

thầy Lý học kinh giáo, tôi theo thầy Lý mười năm. 10 năm này nếu không có căn 

bản ba năm với đại sư Chương Gia, có thể không được như ngày hôm nay, căn 

bản học ba năm với đại sư Chương Gia rất tốt. 

Bởi thế khiến chúng tôi khẳng định, Phật giáo là giáo dục, Phật giáo là triết 

học,  tôi  học  được  60  năm.  Hiện  nay  có  ai  hỏi  tôi,  nói  sẽ  nói  với  họ:  Phật  giáo 

Tập 526  701 



không những là triết học cao cấp, mà còn là khoa học cao cấp. Tôi đã xem những 

nghiên  cứu báo  cáo  của  giới  khoa học  cận  đại,  hoàn  toàn  tương  đồng  với  trong 

kinh điển đại thừa nói. Nhưng phải nhớ, kinh điển đại thừa là Đức Thế Tôn nói từ 

3000 năm trước. Nhưng 30 năm gần đây, kết luận của các nhà khoa học cũng rất 

tương đồng với ngài, nhưng không thấu triệt như trong kinh Phật nói.  Thế  nên 

chúng  ta  có  lý  do  tin  rằng,  hai  ba  mươi  năm  nữa,  Phật  giáo  không  còn  là  Tôn 

giáo. Được giới khoa học khẳng định, Phật giáo là khoa học, là khoa học cao cấp. 

Trong kinh Phật nói những gì? Dùng một câu để nói: “Thật tướng các pháp”, 

đây là danh từ trong kinh Phật. Nếu nói rõ ràng hơn, những gì Đức Phật nói là 

chân tướng của nhân sanh vũ trụ, chân tướng này các nhà khoa học, các nhà triết 

học đều nghiên cứu thảo luận. Hiện nay ngày càng rõ ràng, ngày càng minh bạch, 

là  việc  tốt.  Trong  này  không  có  chút  mê  tín  nào,  nói  với  chúng  ta  về  cõi  trời, 

đường ngạ quỷ là có thật, không phải giả. Tất cả đều là chúng sanh, muôn nghìn 

chúng sanh, chúng sanh cõi trời, chúng sanh trong đường ngạ quỷ. Cõi trời phước 

báo lớn hơn chúng ta rất nhiều, cũng có không bằng chúng ta. Trí tuệ cũng cao 

hơn chúng ta rất nhiều, nhưng cũng có không bằng chúng ta. Đường ngạ quỷ cho 

đến  đường  súc  sanh  cũng  đều  như  vậy,  tất  cả  đều  gọi  là  phàm  phu,  phàm  phu 

trong lục đạo. Cho đến  mười pháp  giới,  tứ  thánh  pháp  giới,  trong  kinh điển  đại 

thừa cũng gọi họ là phàm phu. 

Tiêu  chuẩn  của  phàm  và  thánh  là  gì?  Dùng  vọng  tâm  gọi  là  phàm  phu,  còn 

dùng  chân  tâm  gọi  là  thánh  nhân.  Nên  tứ  thánh  pháp  giới:  A  la  hán,  Bích  Chi 

Phật,  Bồ  Tát,  Phật,  họ  dùng  là  A  lại  da  thức,  không  phải  chân  tâm.  Họ  vẫn  là 

phàm phu, giống như chúng ta vậy, chúng ta cũng dùng A lại da. A lại da là vọng 

tâm, không phải chân tâm, nhưng tứ thánh pháp giới dùng chánh hơn, chúng ta 

dùng thiên lệch, dùng cong vẹo. Họ tuân theo giáo huấn của Phật, quả thật là cải 

tà quy chánh, đoạn chánh tâm niệm. Những gì trong kinh Phật nói, là căn bản tu 

học  như:  Tam  quy,  Ngũ  giới,  Thập  thiện,  Lục  hòa,  Lục  độ,  Mười  nguyện  Phổ 

Hiền, họ đều làm được, nên tâm họ dùng là chánh. 

Ngày  nay  tuy  chúng  ta  học  Phật,  nhưng  đều  làm  trái  với  những  giáo  huấn 

quan trọng của Phật, chúng ta không làm theo. Tam quy là giả, đâu mới thật sự là 

Tam quy? Tam quy: Quy y Phật là giác mà không mê, đây gọi là quy y Phật. Sau 

khi quy y rồi, chúng ta vẫn  mê  mà  không giác, như vậy không phải là  giả sao? 

Quy y pháp là chánh mà không tà, chánh tri chánh kiến, hiện nay chúng ta vẫn tà 

tri tà kiến, không có chánh tri chánh kiến. Tăng tượng trưng cho thanh tịnh, lục 

căn  thanh  tịnh,  không  nhiễm  chút  bụi  trần,  nên  quy  y  Tăng  là  tịnh  mà  không 

702  Tập 526 



nhiễm. Chúng ta vẫn ô nhiễm như xưa, không thanh tịnh. Bởi thế tam quy là giả, 

không phải thật. 

Tứ thánh pháp giới là thật, họ thật sự làm được, hoàn toàn thực hành ngũ giới 

thập  thiện.  Những  điều  trong kinh nói  đều  là  khuyên chúng  sanh  trong lục  đạo, 

còn Thanh văn, Duyên giác không có những vấn đề này, đoạn văn này là nói với 

chúng sanh trong lục đạo, ngày nay chúng ta thấy là đang trực tiếp nói với chúng 

ta. Mở quyển kinh ra, là Phật đang nói với chúng ta, chúng ta trực tiếp gánh vác. 

Khi đã hiểu rõ ràng minh bạch, bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, chúng ta mới 

có thể vào cửa Phật. 

Tiếp  theo  câu  dưới:  “Phiền  não  đầy  lòng”.  Hội  Sớ  nói:  “Dâm  như  lửa  đốt 

cháy bên trong, ngực nóng tâm cuồng”. Đây là nói đến “tà thái ngoại dật”, tức là 

trạng thái dâm tà phóng dật lộ rõ ra bên ngoài, hai câu này là hình dung trạng thái 

tà dâm bên ngoài. “Phí tổn gia tài”, phí là hao, tổn là giảm ít lại, nghĩa là giảm. 

Cái gọi là phá gia bại sản, có liên quan mật thiết với tà dâm. Việc này là phi pháp, 

làm việc này không hợp với pháp độ, thậm chí là phạm pháp luật. Pháp độ, vào 

thời xưa, luân lý là pháp độ, ngũ thường là pháp độ, bát đức là pháp độ. Người 

bây giờ đều không học, đều vứt bỏ hết. Pháp luật là pháp độ, pháp luật ngày nay 

cũng không trói buộc được con người, người ta lợi dụng sơ hở của pháp luật. Con 

người  sống  trong  xã  hội  hiện  tại,  không  tin  có  báo  ứng,  không  tin  có  đời  sau, 

không tin luân hồi, không tin nhân quả, quả thật gọi là vô pháp vô thiên. Có báo 

ứng chăng? Có, hiện nay xã hội động loạn, trên địa cầu rất nhiều thiên tai, khắp 

nơi. Những báo ứng này trong Phật giáo gọi là hoa báo, quả báo trong tam đồ, 

những điều này có thể làm chăng? Sát đạo dâm vọng, hiện nay trên địa cầu này, 

không phải một khu vực nào, mà toàn thế giới đều phạm. Nên hiện nay thiên tai 

mang tính toàn cầu, không phải riêng một vùng nào. 

Chúng tôi có mấy vị đồng học rất hay, mấy mươi năm nay tôi không xem báo, 

không xem ti vi, đoạn tuyệt tất cả mọi truyền thông, ít nhất cũng đã 50 năm. Tôi 

tiếp  xúc  mỗi  ngày  là  sách  thánh  hiền,  là  kinh  điển,  nhưng  sự  việc  trên  thế  gian 

làm  sao  tôi  biết  được?  Có  đồng  học  từ  trên  mạng,  trên  mạng  có  tin  tức,  họ  lấy 

những tin tức quan trọng trên mạng đưa đến cho tôi. Hiện nay không đưa tin tức 

cho  tôi  xem  nữa,  chỉ  đưa  tiêu  đề,  những  tiêu  đề  này  đa  phần  đều  là  tin  tức  về 

thiên  tai.  Tháng  3,  tháng  4,  tháng  5,  ba  tháng  này  trên  toàn  thế  giới  có  khoảng 

hơn 150 lần. Tháng 6 và tháng 7, mỗi tháng đều hơn 150 lần, tôi thấy số lượng 

mà  giật  mình.  Tần  suất  thiên  tai  tăng  lên  hàng  tháng,  tai  hại  ngày  càng  nghiêm 

trọng. Tháng 8 này, tôi xem đến cuối tháng tám, có thể hơn 200 lần, ngày càng 

nhiều. Hiện tượng này đã khiến một số người cảm nhận được, không tệ, chưa đến 

Tập 526  703 



nỗi  trơ  như  gổ  đá,  họ  còn  cảm  nhận  được,  cảm  nhận  được  liền  sợ  hãi,  nên  giải 

quyết như thế nào? Đều lo lắng về điều này. Sang năm có thể càng nghiêm trọng 

hơn, có người nói, nghiêm trọng thật sự không phải sang năm, là năm sau, năm 

2013. Thời gian thiên tai này dài khoảng năm năm, làm sao vượt qua 5 năm này? 

Năm này nghiêm trọng hơn năm trước. 

Tháng 8 năm ngoái, có mấy nhà khoa học nước ngoài hội đàm ở Sydney Úc 

châu, thảo luận về vấn đề này. Ông Baladen, nhà khoa học người Mỹ nói rất hay, 

ông hy vọng người sống trên trái đất này, gặp thiên tai lần này nên quay đầu, bỏ 

ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Không những có thể hóa 

giải thiên tai, còn đưa trái đất hướng đến một tương lai tốt đẹp hơn. Cách nói của 

ông tương ưng với kinh điển đại thừa, Đức Phật cũng dạy chúng ta như thế. 

Chúng  ta  tu  học  Tịnh  độ,  hoàn  toàn  hiểu  được  làm  sao  để  đoan  chánh  tâm 

niệm? Trong lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra đều buông bỏ hết. 

Thế giới Cực Lạc không nghe nói đến thiên tai, Phật A Di Đà cũng không nghe 

nói có thiên tai, trong tâm chúng ta chỉ có Phật A Di Đà, không có gì khác hơn. 

Nói cho mọi người biết, thiên tai đều bị triệt tiêu tất cả. 

Thiên tai từ đâu mà có? Chính là 15 chữ mà ở trước chúng tôi nói. Thân thể 

chúng ta đang tạo sát đạo dâm vọng tửu, chiêu cảm lấy thiên tai. Khởi tâm động 

niệm là tham sân si mạn nghi, tâm trạng là oán hận não nộ phiền, 15 chữ này dẫn 

đến thiên tai toàn cầu. Chúng ta phải buông bỏ 15 chữ này, không thể buông bỏ 

hoàn toàn thì cũng phải hạ thấp nó. Nếu có thể buông bỏ hoàn toàn, thì quả thật 

được giải thoát. Phật pháp nói lợi ích vô cùng thù thắng, chúng ta sẽ đạt được nó. 

Những điều này, khó khăn lớn nhất hiện nay, khó khăn ở đâu? Từ nhỏ chúng ta 

không được tiếp thu giáo dục truyền thống, hiện nay không có lòng tin với giáo 

huấn của thánh hiền, cho rằng Phật Bồ Tát là mê tín, nên vấn đề này rất khó khăn. 

Hay nói cách khác, chúng ta không thể quay đầu. Làm sao để chúng ta khôi phục 

lòng tin đối với thánh hiền, đây là việc lớn nhất hiện nay. Chúng ta nên quay đầu 

bình tĩnh suy nghĩ, cổ nhân có sở trường, vượt qua chúng ta, là gì? Tâm của cổ 

nhân thanh tịnh, các bậc hiền triết, Chư Phật Bồ Tát họ không có tham dục. Quả 

thật  họ  đã  đoạn  tham  sân  si  mạn  nghi  từ  trong  tâm,  không  có  oán  hận  não  nộ 

phiền. Tâm trạng của họ biểu hiện ra là vô lượng từ bi và hỷ duyệt. 

Ngày xưa người đọc sách thường nói niềm vui của Khổng Nhan, niềm vui của 

Khổng tử và Nhan hồi, họ vui điều gì? Khổng tử và Nhan hồi không có địa vị xã 

hội, cũng không có của cải, cuộc sống rất thanh bần, không phải giàu có, nhưng 

họ rất an vui. Họ vui điều gì? Phu tử nói rất hay, ông nói: “tín nhi háo cổ”, đối 

với  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  ông  tin  tưởng  không  hề  hoài  nghi.  Tâm  cổ  nhân 

704  Tập 526 



thanh tịnh, tâm thanh tịnh sanh trí tuệ. Tâm người bây giờ vọng niệm quá nhiều, 

vọng niệm sanh phiền não, điểm  này  chúng ta thua xa cổ nhân. Thanh  tịnh đến 

trình độ nhất định tức đại triệt đại ngộ, người triệt ngộ nghĩa là  minh tâm kiến 

tánh, chúng ta có thể sánh với họ chăng? 

Khu  vực  HongKong,  cách  không  xa  quê  hương  lục  tổ  Huệ  Năng  của  thiền 

tông, ngài là người Tân Châu Quảng Đông. Trong đời thời gian ngài sống ở Tào 

Khê là lâu nhất, điều này mọi người đều biết. Ngài chưa từng đi học, cũng không 

biết  chữ,  lúc  24  tuổi  ngài  khai  ngộ  trong  hội  của  ngũ  tổ  Hoằng  Nhẫn,  ai  có  thể 

sánh được với ngài? 

Thầy Phương Đông Mỹ là nhà triết học lớn có tiếng của thế giới thời cận đại, 

nhưng chính ông ta nói: So với ngài Huệ Năng thì  một trời  một vực, ngài Huệ 

Năng ở trên trời, còn ông ở dưới đất. Ngài Huệ Năng đích thực là vô sở bất tri, vô 

sở  bất  năng,  quả  thật  như  thế,  không  phải  giả.  Ngài  không  biết  chữ,  nhưng  khi 

quý vị đọc kinh ngài nghe, ngài sẽ giảng lại cho quý vị. Đối với hết thảy sự vật 

ngài vừa xem là hiểu ngay, vừa nghe đã hiểu, như vậy là sao? Trí tuệ đã khai! 

Học  thuật  của  phương  đông,  Phật  giáo  từ  Ấn  độ  truyền  đến  Trung  Quốc, 

mang đến cho Trung quốc một phương pháp tu học, đó chính là tam học giới định 

tuệ.  Nhân  giới  sanh  định,  nhân  định  phát  tuệ.  Vấn  đề  này  không  liên  quan  đến 

việc có học hay không có học, hiện nay coi trọng học vị, không liên quan đến học 

vị.  Thật  sự  có  trí  tuệ,  mới  thật  sự  giải  quyết  được  vấn  đề.  Bởi  thế  học  thuật 

phương đông không có gì khác ngoài cầu khai trí tuệ, trí tuệ khai phát từ đâu? Từ 

định, nên người phương đông tu học chú trọng thiền định, chú trọng ở tâm thanh 

tịnh. 

Đoan  chánh  tâm  niệm  là  đầu  mối  của  tâm  thanh  tịnh,  đoan  chánh  như  thế 

nào? Nhất định phải hành trì giới luật, giới luật là quy củ, không nương vào quy 

củ  không  đạt  được  tiêu  chuẩn.  Giới  luật  là  gì?  Giới  luật  nghĩa  là  dạy  chúng  ta 

buông bỏ, buông bỏ sát đạo dâm vọng, không còn tạo nghiệp, không còn tổn hại 

đến chúng sanh. Nên biết, nguồn gốc của tất cả thiên tai đều do sát đạo dâm vọng 

gây nên, vì sao có sát đạo dâm vọng? Vì trong đó có tham sân si mạn nghi, vì thế 

mới làm nên những việc như sát đạo dâm vọng. Nếu như rõ ràng minh bạch về 

chân  tướng  sự  thật,  khi  đã  giác  ngộ  tự  nhiên  đoạn  trừ  được  sát  đạo  dâm  vọng. 

Không cần ai dạy, tự họ sẽ đoạn được, vì họ đã hiểu, đã giác ngộ, họ sám hối, sửa 

đổi những sai lầm ngày xưa, phải làm một người tốt, đây gọi là quay đầu là bờ. 

Con người chỉ cần quay đầu, nơi chúng ta ở sẽ không xảy ra thiên tai. Thiên tai là 

tư tưởng bất thiện, ngôn luận bất thiện, hành vi bất thiện chiêu cảm nên. 

Tập 526  705 



Trong  kinh  Đức  Phật  dạy  rằng:  Tham  lam  chiêu  cảm  nên  lũ  lụt,  nước  biển 

dâng cao. Sân nhuế chiêm cảm nên hỏa hoạn, núi lửa phun trào. Nguyên nhân gì 

khiến nhiệt độ địa cầu tăng cao? Là sân nhuế. Ngu si chiêu cảm nên gió bão, rất 

đáng sợ. Ngạo mạn chiêu cảm nên động đất. Hoài nghi chiêu cảm còn đáng sợ 

hơn bốn loại trước, trên toàn thế giới gần đây chúng ta đều thấy tình hình này: 

Đại địa đột nhiên chìm xuống, đây là gì? Đây là hoài nghi, hoài nghi là không có 

lòng tin. Đối với cá nhân mà nói, hoài nghi làm mất đi sức miễn dịch, rất dể cảm 

nhiễm độc bệnh, vì đã mất sức miễn dịch. Nơi ta sống, đất đai lỏng lẻo, lỏng lẻo 

nên rất dể chìm xuống. Núi lỏng lẻo, rất dể sụp đổ. Thảm họa này không thua ở 

trước nói, nước biển dâng cao, núi lửa phun trào, không thua gì thiên tai đó. Vì 

sao lục địa chìm xuống đáy biển? Vì sao núi cao bị đổ xuống? Thế sự xuay vần, 

địa cầu này lại thêm một lần biến hóa lớn! Biến hóa lớn này chính là thảm họa 

nghiêm  trọng,  do  đâu  mà  có?  Là  tham  sân  si  mạn  của  chúng  ta  chiêu  cảm  nên, 

không phải thảm họa tự nhiên, thiên nhiên là tốt đẹp nhất, sao thiên nhiên lại sinh 

ra tai họa? 

Đức Phật dạy chúng ta tùy thuận đại tự nhiên, hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ 

công đức. Quốc sư Hiền Thủ dạy chúng ta tùy duyên diệu dụng, tùy thuận là tốt 

đẹp nhất. Ngày nay người sống trên địa cầu, không tiếp thu được giáo huấn của 

thánh hiền, tư tưởng, ngôn luận và tất cả hành vi của chúng ta đều khác thường! 

Trong Tả Truyện cổ nhân nói rằng: “nhân khí thường tắc yêu hưng”. Thường 

là gì? Nhân nghĩa lễ trí tín, không còn nữa. Hiện nay bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, 

vô trí, bất tín, xã hội hiện nay là như vậy, trên toàn địa cầu đâu đâu cũng đều như 

vậy.  Bởi  thế  đã  gây  ra  đại  thảm  họa  trên  trái  đất.  Baladen  nói  rất  hay,  ông  hy 

vọng  mọi người chúng ta đều có thể bỏ ác dương thiện, cải tà quy chánh, đoan 

chánh tâm niệm, như vậy có thể khôi phục bình thường cho địa cầu. Ông nói rất 

hay, giống như trong kinh Phật nói vậy. 

Đã  nói  rất  nhiều  về  tai  hại  của  dâm  dục,  tiếp  theo  câu  bên  dưới  nói:  “Sở 

đương cầu giả, nhi bất khẳng vi”. Hoàn Niệm Tổ nói với chúng ta: “không cầu tự 

lập, không làm tròn chức vụ, không cầu xuất ly, không biết cầu phước, cầu tuệ, 

cầu  sanh  Tịnh  độ”.  Đây  là  người  của  thời  nay,  đây  mới  là  tai  họa  thật  sự,  điều 

đáng phải cầu thì không làm. Quý vị xem người thế gian hiện nay tham cầu điều 

gì?  Của  cải,  thông  minh  trí  tuệ,  mạnh  khỏe  trường  thọ,  có  ai  không  cần?  Mỗi 

người đều cần. 

Trong  kinh  Đức  Phật  dạy:  “trong  nhà  Phật,  có  cầu  tất  có  ứng”,  quý  vị  học 

Phật, trong tâm muốn cầu điều gì, không có gì không đạt được, cầu được của cải 

chăng? Được, quý vị xem Liễu Phàm Tứ Huấn sẽ rõ, đó là tấm gương tốt. Của cải 

706  Tập 526 



không  phải  giành  được,  nếu  số  mạng  không  có  thì  chắc  chắn  cầu  cũng  không 

được, những gì ta cầu được đều do số mạng có, như vậy hà tất phải dùng thủ đoạn 

phi pháp? Dùng thủ đoạn phi pháp cầu được, nó đã bị trừ giảm. Số mạng có một 

vạn ức, nhưng do ta dùng thủ đoạn sai lầm, nên ta đạt được cao lắm là 5000 ức, 

trên thực tế bị  mất hết  một nữa, vì sao vậy? Đó là tạo nghiệp, đã bị chiết khấu. 

Khi  số  mạng  có  cuối  cùng  cũng  có,  khi  số  mạng  không  có,  trong  nhà  Phật  vẫn 

cầu được, cầu như thế nào? Đức Phật dạy chúng ta bố thí tài, càng thí càng nhiều, 

càng nhiều càng thí, như vậy tài vận của quý vị vĩnh viễn dùng không hết. Thông 

minh trí tuệ, phải bố thí pháp. Mạnh khỏe trường thọ là bố thí vô úy. Nếu hành 

được  ba  loại  bố  thí  này  sẽ  đạt  được  tài  phú,  đạt  được  thông  minh,  được  mạnh 

khỏe trường thọ. Đây là chân lý, đây là chánh pháp. 

Hai  bữa  nay  tôi  xem  đĩa  phim  nói  về  ông  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu,  ông  chủ  xí 

nghiệp  người  Nhật.  Ông  là  người  Nhật,  một  trong  tứ  đại  thánh  nhân  về  kinh 

doanh, hiện nay ông đã qua đời. Nếu ông còn tại thế thì năm nay cũng 80 tuổi. 

Suốt đời ông kinh doanh ba công ty, rất thành công. Ngành kinh tế gặp phong ba 

bảo  táp  gì  cũng  không  ảnh  hưởng  đến  ông,  ông  là  lớn  mạnh  một  cách  ổn  định, 

không ai không khâm phục. 


Đĩa hình này, đài truyền hình trung ương Bắc kinh có phỏng vấn, thỉnh giáo 

ông. Những phương pháp ông dùng đều là truyền thống xưa, giáo huấn của thánh 

hiền, quả là đáng nễ, hoàn toàn trái với phương thức của người phương tây. Tôi 

tin cái đĩa này của ông sẽ ảnh hưởng đến các nhà xí nghiệp, phải dùng phương 

pháp ngày xưa của thánh hiền, tin vào thánh hiền. Người này rất tin vào tổ tông, 

không tin khoa học hiện nay. Ông đã làm ra thành tích, làm ra tấm gương. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

Tập 527 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập: Nguyên Tâm 

Thời gian:07.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Tập 527  707 



Chư vị Pháp sư, quí vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quí vị xem Đại Thừa 

Vô Lượng Thọ Kinh Giải, trang 669, bắt đầu xem từ hàng thứ 6,. 

 “Hựu hoặc giao kết tụ hội”, câu này là kinh văn.  Tịnh Ảnh Sớ nói: “Dưới giao 

 kết tụ hội”, tiếp theo giao kết tụ hội. Đoạn văn tự này “Minh tạo nghiệp quá”, nói 

rõ  vì  tà  dâm  nên  tạo  tội  lỗi,  vì  dâm  dục  nên  tạo  những  việc  giết,  trộm...đó  là 

những tội lỗi. Câu này nói rất chi tiết, rất rõ ràng. 

 “Từ đây trở xuống nói rõ, do dâm ác dẫn đến những tội giết, cướp...”  Những tội 

như thế này, trong lịch sử xưa nay, cho đến thời điểm hiện tại, nếu quí vị bình 

tâm quan sát, những chuyện như thế này rất phổ biến, kể không hết. Khi tạo tác, 

tựa hồ như rất thích, nhưng những tội lỗi được tạo ra, tất cả kết quả nhận được là 

địa ngục trong tam đồ, khổ không thể tả. Bởi thế việc này, ta càng nghĩ càng thấy 

sợ, càng nghĩ càng cảm thấy lo lắng. Thực sự nhận rõ chân tướng sự thực, thà bỏ 

thân này chứ không làm ác. 

Phần tiếp theo, giải thích kinh văn,  “giao kết” có nghĩa cấu kết.  “Tụ hội, tụ tập tà 

 chúng”, tập hợp mọi người làm gì? “Giết hại cướp bóc”, vì thế nên dẫn đến dâm 

ác.  “Phàm dùng những vật nhọn để đâm đều gọi là đâm, ở đây chỉ những vũ khí  

 giết người như giáo mác”, do dâm nên giết. 

 “Cưỡng  đoạt,  đại  sư  Cảnh  Hưng  nói:  Là  lấy  một  cách  ngang  nhiên”,   đấy  là 

cưỡng đoạt, được nhìn thấy khi nào? Chiến tranh, trong chiến tranh thì có thể lấy 

một cách ngang nhiên, không bị ai ngăn cản.  “Bức hiếp, dùng sức mạnh đe doạ, 

 đó là hào đoạt vậy, gọi là trộm cướp”,  không do chính người đó muốn dâng hiến, 

 “đấy gọi là cưỡng đoạt, cướp bóc”.  

 “Nếu nói rộng những ác nghiệp giết, cướp”, từ hành động tà dâm dẫn đến giết 

người, cưỡng đoạt, làm những hành động bất nhân như thế, tại sao phải làm? Là 

bởi,  “muốn  lấy  cho  vợ” ,  làm  vừa  lòng  người  phụ  nữ,  muốn  “mua  vui  cho  bản 

 thân” mà thôi. Muốn làm vừa lòng người phụ nữ. 

Chúng ta xem vua Ân Trụ, cuối triều nhà Thương ngày xưa, vua U cuối triều 

nhà  Chu,  Hạ  Kiệt  cuối  đời  nhà  Hạ,  đây  là  nói  ba  đời,  những  vị  Hoàng  đế  cuối 

cùng đã mất nước như thế nào? Tất cả đều tham luyến nữ sắc, tan nhà mất nước, 

chết không toàn thây, sau khi mất rồi, đương nhiên đoạ địa ngục vô gián. Là bởi 

tạo tất cả nghiệp giết, trộm, dâm, dối, đấy là tội nghiệp địa ngục. 

708  Tập 527 



 “Cực thân, đại sư Vọng Tây nói: Cực là mệt nhọc, nên cực thân là thân ấy mệt 

 nhọc. Giết, cướp, dâm, dối đều làm thân mình mệt nhọc.Những ác như thế, sẽ đoạ 

 làm ma”, những người đó,  “Trước là chuốc lấy”, người thấy, quỉ cũng thấy. Đại 

sư Nghĩa Tịch nói:  “Nghĩa là làm ác rõ ràng, mọi người nhìn thấy”, người thấy 

được. Làm ác trong bóng tối, người không thấy nhưng quỉ thấy. 

Lại Hội Sớ nói:  “Nhân là nhân gian, quan lại bắt bớ; Quỉ là quỉ thần, quan âm 

 phủ thấy được. Thần minh ghi chép, cõi trời cũng ghi chép, người tạo ra tội lỗi 

 làm sao trốn thoát”, không cách nào trốn thoát. 

Chúng ta đọc Kinh Hoa Nghiêm, đọc bản luận  Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của 

quốc  sư  Hiền  Thủ  mới  hay  những  khởi  tâm  động  niệm  của  tất  cả  chúng  sinh, 

những tín hiệu này lập tức được truyền khắp pháp giới. Hoàn Nguyên Quán cho 

chúng  ta  biết  biến  khắp  pháp  giới,  ý  niệm  chúng  ta  vừa  khởi  lên,  tất  cả  những 

chúng sinh khắp pháp giới đều biết rõ, liệu ta giấu được ai? Không giấu được, vả 

lại tầm ảnh hưởng sâu rộng ta không thể lường trước, ảnh hưởng là loại thứ hai 

trong ba loại châu biến: Xuất sanh vô tận. 

Một niệm ác, một hành vi không lành, mở ra vô lượng vô biên những cảnh giới 

ác, trong một niệm này tạo nên. Một niệm lành, một hành vi tốt, cũng xuất sanh 

vô tận.Xuất sanh vô tận này như thế giới Cực Lạc, như thế giới Hoa Tạng, thuần 

tịnh thuần thiện, do tâm hành mang lại. 

Vấn đề này đã được các nhà khoa học hiện đại chứng minh. Chúng ta xem những 

nghiên cứu khoa học gần đây, rất an ủi. Phật Thích Ca Mâu Ni, cách đây ba nghìn 

năm đã nói, ngày nay các nhà khoa học chứng minh, đây không phải là chuyện 

viễn vông. 

Thần minh có thật không? Có, Thần minh của cõi dục giới, đa phần dưới trời Đao 

Lợi, chúa trời Đao Lợi quan tâm thế gian, người xưa gọi ngài là Ngọc Hoàng đại 

đế. Đây là ở khác tầng không gian với chúng ta, nhưng họ cũng cư trú nơi quả đất 

này. Cõi ma, nói thật, người ở chung với ma. Cổ nhân có câu, nơi nào có người là 

nơi đó có ma, người ma ở chung, vì khác tầng không gian nên người không thấy 

ma,  ma  cũng  không  thấy  người.  Khác  với  chư  Thiên,  Trời  thấy  người,  người 

không thấy Trời. 

Bởi thế người khởi tâm động niệm tạo những nghiệp ác, làm sao thoát khỏi, 

không lối thoát, thoát ở đây là quả báo. Bởi thế “Tự vào ba đường”, “tự” ở đây là 

tự  nhiên,  nhận  quả  báo  một  cách  tự  nhiên,  là  ngạ  quỉ,  súc  sinh,  địa  ngục.  “Tự 

Tập 527  709 



 nhiên, có nghĩa chắc chắn”, chúng ta nói chắc chắn rơi vào ba đường ác. Từ đấy 

có thể hiểu, thọ báo tạo nghiệp là việc cực kì đáng sợ. 

Phần dâm ác chúng ta học đến đây, phần thứ tư dưới đây nói về vọng ngữ, rất 

dễ phạm lỗi nói dối. 

 “Kỳ  tứ  giả,  thế  gian  nhân  dân,  bất  niệm  tu  thiện.  Lưỡng  thiệt,  ác  khẩu,  vọng 

 ngôn,  ỷ  ngữ.  Tắng  tật  thiện  nhân,  bại  hoại  hiền  minh,  bất  hiếu  phụ  mẫu,  khinh 

 mạn sư trưởng, bằng hữu vô tín, nan đắc thành thật”, đến đây là một đoạn nhỏ . 

 “Tôn quý tự đại, vị kỷ hữu đạo, hoành hành oai thế, xâm dị ư nhân. Dục nhân úy 

 kính,  bất  tự  tàm  cụ,  nan  khả  hàng  hóa,  thường  hoài  kiêu  mạn,  lại  kỳ  tiền  thế, 

 phước đức doanh hộ. Kim thế vi ác, phước đức tận diệt, thọ mạng chung tận, chư 

 ác nhiễu quy. Hựu kỳ danh tịch, ký tại thần minh, ương cửu khiên dẫn, vô tùng xả 

 ly, đãn đắc tiền hành, nhập ư hỏa hoạch”. Đây chính là địa ngục.  “Thân tâm thôi 

 toái, thần hình khô cực, đương tư chi thời, hối phục hà cập”.  

 Bốn thứ đó, người thế gian không nghĩ tu thiện, hai lưỡi, ác khẩu, nói dối, thêu 

 dệt. Ghen ghét người tốt, làm hại thánh hiền, không hiếu cha mẹ, khinh mạn sư 

 trưởng, bạn bè không tin, khó được thành thật, đến đoạn đó. Tôn quí tự đại, cho 

 ta có đạo, tác oai tác quái, xâm phạm người khác, khiến người cung kính, thật 

 khó giáo hoá, thường ôm kiêu mạn, ỷ lại người trước, phước đức đầy đủ, đời này 

 làm ác, phước đức hao mòn, khi mạng sống hết, các ác vây quanh, lại tên được 

 ghi, nơi các vị thần, tai ương lôi kéo, không rời bỏ được, chỉ phải đi tới, nhập vào 

 nồi lửa. Thân thể rã nát, thần hình rất khổ, đúng lúc như thế, hối hận đâu kịp. 

Đấy  chính  là  lúc  chịu  tội  nơi  địa  ngục,  hối  cũng  không  kịp.  Chúng  ta  xem 

chú giải của Hoàng Niệm Lão. Thứ tư: “Nói rõ ác nghiệp nói dối”. “Nói dối,  Độ 

 Luận nói”,  trong Đại Trí Độ Luận nói:  “Nói dối, tâm không tịnh muốn lừa người, 

 che đậy sự thực, nói khác lời, sinh nghiệp khẩu, đó là nói dối”. 

Mấy câu này trong Đại Trí Độ Luận, trước tiên nói rõ, tâm không thanh tịnh, 

lừa dối người khác, đó là tâm không tốt, muốn lừa dối người, che đậy chân tướng 

sự thực. Đấy gọi là “che đậy sự thật”, không nói đúng sự thực với họ, không nói 

chân tướng với họ.  “Nói khác lời”,  khác lời ở đây là nói dối, sẽ tạo khẩu nghiệp. 

Lừa dối mọi người, ngày nay chúng ta gọi là mang tâm lừa dối, đấy gọi là nói dối, 

tâm  hành  đều  không  tốt.  “Trong  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  lại  nói:  “Nói  những 

 điều không thật nên gọi nói dối, lời nói quàng xiên gọi là vọng ngữ”. 

710  Tập 527 



Bên dưới Niệm Lão tổng kết: “Nên biết lòng giữ sự lừa dối, miệng nói những 

 điều không thật, gọi là nói dối. Lại miệng có bốn lỗi, cũng là bốn trong mười thứ 

 ác nghiệp của miệng”, những điều này kinh này đều nói ra. “Gọi là hai lưỡi, ác 

 khẩu, nói dối”, đó là những thứ nói dối vừa nêu. Ở sau còn có:   “Nói thêu dệt”. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:   “Bốn  lỗi  của  miệng,  vì  không  ứng  pháp,  gọi  chung  nói  dối”, 

đây là hợp chung cả bốn lỗi của miệng, tất cả đều là nói dối. 

“Hai lưỡi” là đào bới thị phi, phá hoại mối quan hệ giữa hai người. Trước mặt 

anh  A,  họ  nói  B  đã  kể  những  lỗi  lầm  của  anh,  trước  mặt  anh  A,  họ  nói  B  nói 

những lỗi lầm của anh, dẫn đến hai bên nghi kị. Nhỏ thì khiến hai người mất hoà 

khí, nghi kị lẫn nhau; Lớn thì khiến hai quốc gia xảy ra chiến tranh, tội đó đương 

nhiên là địa ngục vô gián. Cần biết rằng đây là điều không nên làm. 

Giữa người với người, quí nhất là sống hài hoà, quý vị đào bới những thị phi 

trong đó, khiến hai bên tranh đấu, thử hỏi sẽ được lợi ích gì? Tại sao quý vị phải 

làm như thế? Nếu một ngày nào đó việc này bại lộ, hai bên đều hận quý vị, chắc 

chắc tạo nên oan oan tương báo, đời đời kiếp không bao giờ ngưng, bởi thế hai 

lưỡi chắc chắn mang hoạ. 

 “Khẩu  nghiệp”  là  ngôn  ngữ  thô  lỗ,  lời  nói  khó  nghe,  đây  cũng  là  điều  rất  dễ 

phạm, tất cả đều là trong sinh hoạt đời thường. 

 “Nói  thêu  dệt”  là  lời  hoa  mĩ,  nói  rất  ngọt  ngào,  mục  đích  cũng  để  lừa  dối  đối 

phương, ngôn ngữ không thành thật. Thêu dệt đa phần lợi mình hại người, mới 

dùng  thủ  đoạn  thấp  hèn  như  thế.  Trong  thương  trường  ngày  nay,  hình  như  đâu 

cũng bắt gặp những cảnh tượng này. 

Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:   “Bốn  lỗi  lầm  này,  bốn  lỗi  lầm  của  mệng,  vì  không  ứng 

 pháp”, nghĩa là không như pháp, gọi chung là nói dối . “Kim Kinh nêu rõ năm ác, 

 nên lấy nói dối gồm cả ba, gọi chung một ác.” . Trong bộ kinh này nêu có năm 

thứ ác, nói dối bao gồm bốn loại, bởi thế gộp bốn loại kia vào nói dối. Nói dối ở 

đây là nói bốn loại.  “Nhưng chỉ ý của kinh ẩn dạy mười ác, nên chỉ nêu lên ba ác 

 còn lại. Nói chung trong gộp vẫn có mở” nếu triển khai thì nói dối có bốn loại, 

gộp lại gọi là nói dối. 

Trong kinh Phật nói,  mở đóng không giống nhau, nhưng trong bộ kinh này, 

nghĩa là trong phẩm kinh “Trược thế ác khổ”, ở đây nói về năm ác, ý kinh bao 

gồm cả thập thiện. Mười thiện, nói dối được triển khai thành bốn loại. Bởi thế, ý 

chính trong phẩm kinh này là nói năm giới và thập thiện. Năm giới, nói rõ, quý vị 

Tập 527  711 



đã thấy trong kinh văn, trên thực tế nó bao gồm cả mười thiện nghiệp, mười thiện 

nghiệp  nằm  trong  đó.  Qúy  vị  xem  trong  kinh  văn:  “Hai  lưỡi,  ác  khẩu,  nói  dối, 

thêu dệt”. Từ đó có thể suy ra, phẩm kinh này, nói cho chúng ta năm giới, mười 

thiện. 

Vi phạm, lỗi này rất lớn, rất nguy hiểm, tất cả đều do sự coi thường của một 

số người. Cho dù những người xuất gia, thường coi những điều này là giới nhỏ, 

giới  nhỏ  thì  không  thành  vấn  đề,  không  coi  trọng.  Có  phải  nói  dối  là  giới  nhỏ 

chăng? Hai lưỡi là giới nhỏ  chăng? Tôi  lừa người này, người  cũng không phải 

người tốt, lừa họ có sao chăng? Liên quan rất lớn! 

Người bình thường không hiểu, thật ra năm giới, thập thiện, trong Phật pháp 

gọi là giới căn bản. Giới Tỉ kheo, Tỉ kheo ni, Bồ tát, Tịnh giới tam tụ, đều được 

xây dựng trên nền tảng này. Gốc đã mục, giới có còn chăng? Tôi nghĩ mỗi người 

đều sẽ nghĩ được, có thể hiểu được, giới kia là giả, không phải thật. 

Học  Phật,  trước  khi  chưa  học  Phật,  có  những  khẩu  nghiệp  này  chăng?  Ác 

khẩu, nổi giận, chửi người, phê bình người, tất cả đều thuộc khẩu nghiệp. Nếu ta 

nói thêu dệt, gồm cả biểu diễn, ca hát trên sân khấu, nội dung là gì? Ăn khớp với 

giết,  dâm,  dối,  những  thứ  này  đều  thuộc  lời  thêu  dệt,  lôi  kéo  quý  vị  xung  động 

tình cảm. 

Vì sao nói ngày nay vô tuyến định hướng, làm chủ cả xã hội? Những người 

phụ trách định hướng này, họ có thể cứu cả thế giới, có thể huỷ diệt cả thế giới. 

Những gì họ bày ra là mặt trái, nghĩa là huỷ diệt thế giới này, nếu những gì bày ra 

là nhân nghĩa đạo đức, ngũ giới, thập thiện, là họ đã cứu thế giới, họ đã cứu cả 

thế  giới  này,  tất  cả  quyền  lực  đều  nằm  trong  tay  họ.  Tương  lai  lên  thiên  đường 

hay  xuống  địa  ngục  tất  cả  đều  gói  gọn  trong  một  niệm  của  họ.  Đệ  tử  của  Phật 

không  kể  tại  gia  hay  xuất  gia,  xin  đừng  bao  giờ  coi  những  thứ  này  là  giới  nhỏ, 

không có quan hệ gì, như thế là đã sai. Nếu không giữ giới nhỏ, giới lớn sẽ trôi 

qua, giới nhỏ là cội gốc của giới lớn. 

Thọ giới khi xuất gia, lão hoà thượng đã nói giới luật cho chúng ta, cũng là 

khuyên  răn  chúng  ta  phải  giữ  bốn  giới  nặng.  Kì  thực  bốn  giới  nặng đó là  giết, 

trộm, dâm, dối, đấy là bốn giới nặng, giới nhỏ có thể qua loa. Thuận theo chúng 

sinh, tuỳ hỉ công đức, nghe rất bùi tai. Trong cuộc sống thường ngày, hai lưỡi, ác 

khẩu, nói dối, thêu dệt, đây rõ ràng là một trong bốn giới trọng, sao lại coi nó là 

giới nhỏ? 

712  Tập 527 



Một người đừng nói cả đời, mà chỉ nói một ngày thôi, trong một ngày đó đã 

phạm lỗi  miệng chưa, rất khó! Suốt từ sáng đến tối, có nói dối chăng? Cứ nghĩ 

xem, có nói dối, hai lưỡi, ác khẩu, thêu dệt chăng? Nếu có nên biết hôm nay đang 

tạo ác, kì thực, nói thật, mỗi niệm đang phạm cả giết, cướp, dâm, dối, đấy là nói 

thật. 

Thiện nam tử, thiện nữ nhân trong kinh nói, trong Phật pháp đã thanh tịnh ngũ 

giới, thập thiện, thực sự giữ trọn, làm được, mới được gọi là thiện nam tử, thiện 

nữ nhân. Vẫn hay phạm ngũ giới, thập thiện, như thế là không được, cách gọi như 

thế trong Phật pháp, chúng ta không có phần. 

Bởi  thế  học  Phật,  ít  nhất  chúng  ta  phải  giữ  gìn  được,  thân  không  tạo  giết, 

trộm, dâm, dối, uống rượu. Tâm phải chế ngự được tham, sân, si, mạn, nghi; Phải 

không chế được tình cảm như oán hận, phiền não, giận dữ, quý vị phải khống chế 

không để nó phát tác, đấy gọi thực sự tu tập. Người như vậy mới thích hợp với 

việc niệm Phật, mới gọi một niệm tương ứng một niệm Phật, mỗi niệm tương ứng 

niệm niệm Phật. 

Không chế ngự được ác nghiệp tập khí phiền não, không thể tương ưng niệm 

Phật, liệu có mang lại lợi ích chăng? Không thể nói không lợi ích, nhưng lợi ích 

chỉ ở trong a lại da thức, tập kết chủng tử niệm Phật, lợi ích ở chỗ đó. Quả báo 

của lợi ích này không phải trong đời này, nói cách khác, đời này vẫn trôi lăn theo 

nghiệp. 

Ngày  trước  thầy  Lí  thường  nói  với  chúng  tôi,  không  chế  ngự  được  tập  khí 

phiền não, giỏi niệm Phật cỡ nào, một ngày mười vạn danh hiệu Phật, vẫn là đáng 

sinh tử như thế nào vẫn phải sinh tử như thế đó, không cách nào khác, niệm Phật 

không tương ứng. 

Trong kinh Phật nói không sai, hạng người nào có thể vãng sinh thế giới Cực 

lạc?  Kinh  Di  Đà  mô  tả  rất  đơn  giản,  đó  là  tiêu  chuẩn:   “Không  thể  ít  thiện  căn, 

 phước đức, nhân duyên có thể sinh sang nước đó được”, không phải nói rất cụ thể 

đó ư? Thiện căn là gì? Không tham, không sân, không si. Người thực sự cắt đứt 

tham, sân, si, mạn, nghi, tự nhiên không còn giết, cướp, dâm, dối, uống rượu, đây 

là thiện căn. Phước đức là gì? Phước đức là thực sự tin tưởng, thực rõ ràng, thực 

giác ngộ, y giáo phụng hành. 

Trong kinh Phật đã nói, chúng ta có thể thực hiện được, y giáo phụng hành, 

diễn thuyết cho mọi người, làm tấm gương tốt cho mọi người noi theo. Với bản 

Tập 527  713 



thân,  chúng  phải  thực  hiện  cho  Phật,  Bồ  tát  xem,  học  sinh  tốt.  Với  tất  cả  mọi 

người, tấm gương tốt cho những người học Phật trong xã hội, họ sinh tâm hoan 

hỉ, họ muốn học Phật, đây là tiếp dẫn chúng sinh. Bởi thế, đây là nhất cử lưỡng 

tiện, tự làm và giáo hoá mọi người. 

Trong xã hội ngày nay, người khác lừa ta, họ lừa ta là việc của họ, ta không 

nên lừa họ, tại sao vậy? Họ vẫn muốn vào luân hồi lục đạo, ta không muốn vào 

đó nữa, ta muốn trong đời này đến thế giới Cực Lạc. Đến thế giới Cực Lạc thì 

không thể nói dối, người nói dối thì không thể đến thế giới Cực Lạc. 

Chúng ta thử nghĩ, nếu chúng ta tiếp tục vào luân hồi lục đạo hay muốn vãng 

sanh ngay trong đời này? Muốn vãng sanh, phải gìn giữ giới luật này, người khác 

lừa ta, ta không lừa họ, người khác huỷ báng ta, ta không huỷ báng họ. 

Người huỷ báng ta nhưng ta không huỷ báng lại. Đức Phật không dạy chúng 

ta, người hũy báng tôi, tôi cũng phải hũy báng lại, không có, không có cách dạy 

như thế. Tìm hết Đại Tạng Kinh cũng không ra, thậm chín người khác hãm hại ta, 

ta cũng không oán hận họ, tại sao vậy? Vì chúng ta đã học Phật, người học Phật 

không báo oán đúng chăng? Đúng, người học Phật là người hiểu biết, biết được 

quả  báo  nghiệp  nhân.  Họ  huỷ  báng  ta,  làm  nhục  ta,  hãm  hại  ta,  đây  là  do  nhân 

trước. Quý vị phải tìm được nguyên nhân, khi đã rõ ràng, quý vị sẽ không trách 

cứ họ. 

Nguyên nhân thông thường là gì? Nói tóm lại, nhất định chướng ngại lợi ích 

của họ, ngày nay người ta gọi danh lợi, bởi thế họ tạo nghiệp này. Chúng ta muốn 

họ không tạo nghiệp này, ta tránh đi, tránh thật xa, đừng để họ cảm thấy áp lực, 

uy hiếp danh lợi của họ, chúng ta tránh xa một chút, như thế mới hay. Nơi Bồ tát 

có  mặt,  khiến  tất  cả  chúng  sinh  sinh  tâm  hoan  hỉ,  như  thế  mới  đúng.  Họ  muốn 

thân  cận  chúng  ta,  có  thể  thân  cận;  Họ  không  muốn  thân  cận  chúng  ta, ghét  bỏ 

chúng ta, chúng ta tránh xa, khiến họ sinh tâm hoan hỉ, đấy là Phật pháp, đấy là 

đạo Bồ tát. 

Xã hội ngày nay, vì coi nhẹ những lời giáo huấn của Thánh hiền, ít nhất trên 

hai trăm năm. Trong hai, ba trăm năm đó, con người trên toàn thế giới đều chịu 

ảnh hưởng khoa học, khoa học dạy chúng ta những gì? Dạy chúng ta hoài nghi, 

hoài  nghi  rồi  mới  cầu  chứng,  đấy  là  tinh  thần  khoa  học.  Dạy  suýt  soát  hơn  ba 

trăm năm nay, chúng ta không nhận ra cái gọi là tập quán thành tự nhiên, tất cả 

714  Tập 527 



đều nhiễm tập khí này. Nhưng tập khí này, tạo nên sự ngăn cách rất lớn với lời 

dạy của cổ thánh tiên hiền, với lời dạy của Phật Bồ tát, tại sao? 

Ở khu vực Trung Quốc, thông thường gọi lịch sử năm nghìn năm, tôi thường 

nói  đó  là  có  ghi  chép  của  chữ  viết.  Trước  khi  chưa  phát  minh  chữ  viết,  có  thể 

không  dừng  lại  ở  năm  nghìn  năm.  Văn  hoá  truyền  thống  Trung  Quốc  có  từ  rất 

lâu,  không  có  chữ  viết,  không  thể  nói  không  có  văn  hoá,  không  có  chữ  viết, 

không  thể  nói  không  có  đức  hạnh.  Ngũ  luân,  ngũ  thường,  tứ  duy,  bát  đức  của 

người xưa, ít nhất đã có lịch sử một vạn năm, bởi thế Trung Quốc từ xưa đến nay, 

với giáo dục luân thường, đạo đức, thâm tín không nghi, không ai hoài nghi. 

Chỉ  khi  học  khoa  học  ngày  nay,  những  logic  phát  sinh  hoài  nghi,  tại  sao  ta 

phải hiếu kính cha mẹ, tại sao ta phải tôn trọng sư trưởng? Tại sao ta phải thương 

người? Xuất hiện những nghi vấn này, những lời dạy của Thánh hiền còn giá trị 

chăng? Bây giờ là thời nào rồi, có nên học theo Phật Bồ Tát chăng? Tất cả đều 

hoài nghi, khi đã hoài nghi là không thể tiếp nhận, Khổng tử, Mạnh tử đến dạy, 

Phật Thích Ca Mâu Ni đến dạy, đều bỏ ngoài tai. 

Kinh điển nói rất hay:  “Phật độ người có duyên”, thế nào là người có duyên? 

Người thực tâm tin tưởng, người thực sự hiểu rõ được, gọi là người có duyên. Rất 

khó khăn để có thể tin, nhất là pháp môn này, là pháp khó tin, muốn hiểu, người 

phải khiêm tốn, làm sao quý vị có thể hiểu? 

Đại sư Ấn Quang nói rất hay:  “Thành kính một phần được một phần lợi ích”, 

có nghĩa là, với lời dạy của cổ thánh tiên hiền, phải tiếp nhận với thái độ như thế 

nào? Chân thành cung kính, ngày nay tìm đâu được một người chân thành cung 

kính?  Tìm  không  thấy,  mọi  người  đều  tự  cho  mình  thông  minh,  không  biết  tôn 

trọng  người  khác,  không  biết  khiêm  tốn,  không  biết  cung  kính.  Từ  nội  tâm  đến 

hình  thức,  không một  chút  cung  kính,  không  một  chút  chân  thành,  bởi  thế  khởi 

tâm động niệm đều bất thiện, thế nào là bất thiện? Trái với luân lí đạo đức. 

Lấy những thứ từ xưa đến nay được coi trọng ở Trung Quốc như, ngũ thường, 

thường là vĩnh hằng bất biến. Năm chữ đạo đức cơ bản là nhân, nghĩa, lễ, trí, tín, 

đây cũng là năm giới; Nhân, không sát sinh; Nghĩa, không trộm cắp; Lễ, không tà 

dâm;  Trí,  không  uống  rượu;  Tín,  không  nói  dối,  đấy  là  năm  giới.  Lúc  bấy  giờ 

Phật  giáo  chưa  truyền  vào  Trung  Quốc,  tổ  tiên  chúng  ta  đã  đạt  ra  năm  chữ  đó, 

hoàn toàn giống với năm giới căn bản của Phật. 

Tập 527  715 



Làm người trong thế giới này, chúng ta phải phản tỉnh, năm chữ này chúng ta 

có chăng? Nhân là ái,  nhân là  yêu người, ta  có ý niệm thương yêu  mọi người 

chăng? Thích thì yêu, không thích là ghét, có ý kiến với họ, oán hận họ, không 

những  không  yêu  thương  mà  còn  oán  hận,  chữ  này  không  có.  Nghĩa  là  theo  lí, 

khởi tâm động niệm, ngôn ngữ hành vi, hợp tình, hợp lí, hợp pháp, chúng ta đã 

làm được chăng? Bởi thế, bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, vô trí, vô tín, tất cả những 

chữ này đều không có. 

Tả  Truyện  viết:   “Người  bỏ  thường  thì  thành  ma”,  thường  ở  đây  là  ngũ 

thường, nếu không có năm chữ này, thế gian này sẽ bị yêu ma quỉ quái ngự trị. 

Thế  nào  là  yêu  ma  quỉ  quái?  Thực  hiện  giết,  cướp,  dâm,  dối  gọi  là  yêu  ma  quỉ 

quái, đây là lời Khổng tử, Mạnh tử phát biểu lúc đó. 

Làm  người  cần  tuân  thủ  mấy  nguyên  tắc  này,  học  Phật  cần  tuân  thủ  tịnh 

nghiệp tam phước, lục hoà, ngũ giới, thập thiện. Đấy là nền tảng, nếu không có 

nền tảng này, sẽ không có Phật pháp. Chúng ta phải cố thực hiện, Phật pháp mới 

còn ở thế gian, không ai gắng làm, kinh điển còn ở thế gian, không được coi là 

Phật pháp. Chánh pháp dài lâu là còn người tu hành, người trì giới, người niệm 

Phật, có người nghiên cứu kinh giáo, đấy mới gọi chánh pháp dài lâu. 

Những bậc đại đức thế gian hay xuất thế đều cho rằng,  “người hoằng pháp, 

 không phải pháp hoằng người”, bởi thế cổ nhân thường nói:  “Bất hiếu có ba, vô 

 hậu lớn nhất”, hậu là gì? Có truyền nhân, có người thừa kế sự nghiệp này, để sự 

nghiệp này được truyền từ đời này sang đời khác, thế  mới là có hậu.  Ngày nay 

đạo Khổng Tử, đạo Khổng Mạnh có ai kế thừa chăng? Đạo Lão Trang có người 

thừa kế chăng? Phật pháp có người thừa kế chăng? Chúng ta đã có câu trả lời, thế 

gian này là có phước hay có hoạ, ta đã rõ. Lời giáo huấn thánh hiền mang đến cho 

chúng  ta  cát  tường,  hạnh  phúc.  Nếu  không  có  những  lời  giáo  huấn  của  Thánh 

hiền, xã hội sẽ loạn, động loạn, đem đến cho ta là tai nạn, hoạ hại, chúng ta không 

thể không nắm vững đạo lí này. 

Học Phật không phải mê tín, cần làm rõ ràng, minh bạch chân tướng sự thực 

này. Những gì bất thiện, ta phải buông bỏ, tránh xa; Những gì tương ứng với tâm 

tánh, những thứ thiện, ta phải kéo nó về. Tất cả những thiện pháp của thế gian, 

xuất thế, kì thực nền tảng của nó trong hai chữ: Một là hiếu, hai là kính. 

Hai  câu  đầu  của  tịnh  nghiệp  tam  phước:  “Hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  phụng  sự  sư 

 trưởng”, chúng ta đã có chăng? Đã tận tâm hiếu dưỡng cha mẹ chăng? Qúy vị đã 

716  Tập 527 



hiểu chữ hiếu chăng? Đã biết tôn sư trọng đạo chăng? Đấy là gì? Pháp thân huệ 

mạng. Chúng ta có được thân mạng từ cha mẹ, chúng ta có được huệ mạng từ sư 

trưởng, ân đức hai đấng này rất lớn. Bởi thế học Phật, tịnh nghiệp tam phước là 

nguyên tắc chỉ đạo tối cao, hai câu dầu là hiếu thân tôn sư. Thực sự hiếu thân thì 

không dám có ý niệm ác, tại sao? Có ý niệm ác là có lỗi với cha mẹ, có ý niệm ác 

là có lỗi với sư trưởng. Ác niệm còn không có, làm sao có việc làm ác! 

Lời giáo huấn  hàng nghìn năm của tổ tông, chúng  ta dám hoài nghi không? 

Đa phần con người ngày nay là hoài nghi, điều này tạo nên khó khăn cho việc 

khôi phục lời dạy Thánh hiền! Chỉ rất ít một số người có đại thiện căn, đại phước 

đức, chúng ta thường nói là người tái sanh, họ có thể tiếp nhận, có thể đồng ý, 

nhưng ít lắm. 

Nếu  muốn  nhân  rộng  lời  Thánh  hiền,  xã  hội  phải  trở  lại  an  định,  hoà  bình. 

Chúng  ta  thử  tính,  ít  nhất  cần  ba  đời  đến  bốn  đời  mới  khôi  phục  bình  thường, 

chúng ta khó thấy được. Giỏi nhất chúng ta một đời, thêm một đời nữa, e chúng 

ta không thể thấy. Tóm lại, phải sau bốn, năm đời nỗ lực, chúng sanh khổ tận cam 

lai. 

Những gì bất thiện mang lại là khổ báo, là tai nạn. Chịu hết khổ nạn, không 

còn chịu nổi, nghe lời giáo huấn Thánh hiền, có thể nhận được một chút đạo lí, từ 

từ! Chúng ta đã đánh mất cơ hội hai, ba trăm năm, khôi phục lại cũng mất hai, ba 

trăm năm, không thể ngày một ngày hai có hiệu quả ngay, đó là lối nghĩ sai lầm. 

Thực sự phát đại tâm, thực sự bắt tay, giống như những gì Phật pháp đã nói, Bồ 

Tát tái sanh, họ không phải người phàm, tư tưởng người phàm không giống Phật 

Bồ Tát. 

Niệm Lão giải thích bốn lỗi của miệng cho chúng ta:  “Nhưng ý kinh dạy kín 

 mười ác, nên chỉ nêu ba ác còn lại”, đây là trong đóng có mở, trong mở có đóng 

Hội tập của Hạ Liên Cư đã liệt kê bốn thứ ác.  “Hai lưỡi, hai lưỡi, dịch mới là lời 

 li gián”.  Vốn hai người hòa mục hoà hảo, nhưng lại nghĩ cách để cả hai trở mặt, 

khiến hai người hoài nghi lẫn nhau, ngờ vực nhau, phá hoại sự hoà hợp của họ, 

cách ăn nói như thế gọi là lời li gián. 

Luật Tứ Phần nói: “Hai bên tranh đấu, khiến họ mất hòa hợp”, khiêu khích, 

khiến hai bên đấu tranh, phá hoại sự hoà hợp của họ, đây là điều không tốt. Trong 

kinh Phật dạy chúng ta, quả báo sẽ  vào địa ngục Cắt lưỡi, địa ngục Cắt  lưỡi từ 

đâu mà có? Từ nói hai lưỡi, tạo tội hai lưỡi là địa ngục Cắt lưỡi. Không những 

Tập 527  717 



không  thành  thật,  họ  còn  khiến  cho  hai  bên  tranh  đấu  lẫn  nhau.  Trước  kia  hai 

người là bạn bè, khiến cho cả hai thành oan gia đối đầu, đây là tâm bất thiện, đấy 

là hành động không tốt, quả báo rơi vào địa ngục Cắt lưỡi. 

 “Thiên Thainói” , Thiên Thai là đại sư Trí Giả, đây là lời của đại sư Trí Giả: “Lôi 

 kéo  hai  bên,  khiến  không  hoà  hợp”,  nghĩa  là  phá  hoại  sự  hoà  hợp  cả  hai  phía, 

trong đó họ khơi mào, phá hoại bên trong. 

       “Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  lại  nói:  Nói  phá  hai  bên,  nên  gọi  là  hai”,  phá  là 

làm  cho  trái,  khiêu  khích  thị  phi.  “Đôi  bên  nghe  theo  lời  nên  gọi  hai  lưỡi,  có 

 nghĩa thổi bùng li gián, lôi kéo thị phi”, đây là cách nói ngày nay, giống nghĩa đó. 

 “Ác khẩu, nay dịch là lời thô ác”, ngôn ngữ thô lỗ, khiến người nghe rất chối tai. 

Pháp  Giới  Thứ  Đệ  nói:  “Thêm  lời  ác  vào,  khiến  họ  khó  chịu,  gọi  là  ác  khẩu” , 

người khác nghe sinh phiền não, đấy gọi là ác khẩu. 

“Lại  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  Thất”,  ở  đây  là  quyển  thứ  bảy,  đã  giải  thích  ac 

khẩu cho chúng ta:  “Ngôn từ thô kệch, mắt nhìn ác ý, ác sinh từ miệng, nên gọi 

 ác  khẩu,  ý  nói  dùng  tâm  gây  gỗ  người  khác,  nói  những  lời  thô  ác,  khiến  người 

 đau đớn, gọi ác khẩu” . Nói rất khó nghe, bất kể  cố  ý hay vô tình, người nghe 

xong thấy phiền não không vui. 

Trong kinh giáo Đức Phật đã dạy các vị Bồ Tát, nên dùng những tâm thái nào 

để đối nhân tiếp vật. Hoàn Nguyên Quán chỉ nói bốn đức, bốn loại đức hạnh cơ 

bản của Bồ Tát cần tuân thủ. Loại thứ ba nói: Nhu hoà chất trực, bao gồm cả ngữ 

nghiệp  trong  đó.  Hình  dáng,  lời  nói,  thái  độ  cần  nhu  hoà,  tâm  ý  phải  chất  trực, 

chất trực là chân thành. Bên trong phải chân thành, bên ngoài phải nhu hoà, Bồ 

Tát! Điều này được đặt thứ ba. 

Thứ nhất là dạy Bồ Tát tuỳ duyên diệu dụng, thứ hai là phép tắc oai nghi, đi 

đứng nằm ngồi, ngôn ngữ, tâm thái đều làm tấm gương tốt nhất để mọi người noi 

theo, đấy là gì? Đệ  tử  Phật cần chứng tỏ  hình  ảnh của người con Phật, để  mọi 

người sinh tâm hoan hỉ khi nhìn thấy, khen ngợi Phật Bồ Tát. Đệ tử Phật là những 

người tốt, là người thiện, chúng ta nên học theo họ, như thế sẽ dẫn dắt vô lượng 

chúng sinh, làm sao lại tạo ác? 

 “Vọng  ngôn  là  vọng  ngữ,  tân dịch  là  nói  dối”,  tân  dịch  là  bản  dịch  của  đại  sư 

Huyền Trang, trước đại sư Huyền Trang gọi là cựu dịch, sau khi ngài trở về từ Ấn 

Độ, dịch kinh gọi là tân dịch. Ngài thay đổi kiểu dịch trước đó, thay đổi để chúng 

718  Tập 527 



ta dễ hiểu hơn. Cổ dịch là vọng ngữ, phiên dịch vọng ngữ, tân dịch là hư cuống 

ngữ, hư là không có thực, cuống là không chân thực. 

“Lại  như  Phạn  Võng  nói”,  nghĩa  là  Kinh  Phạn  Võng  nói:   “Không  thấy  nói 

 thấy, thấy nói không thấy, những lời không thực dối lòng là nói dối vậy”, đấy là 

nói dối, gạt người. Thấy nói không thấy, không thấy nói thấy, đây đều là không 

thực. “Nói thêu dệt, tân dịch là lời tạp uế”, nghĩa cũng rất hay. 

Câu Xá Luận nói: “Tất cả những lời nói buông ra từ tâm ô nhiễm gọi là lời 

 tạp uế”. Tâm ô nhiễm là gì? Tự tư tự lợi là tâm ô nhiễm, tâm vốn là thanh tịnh, 

vốn bình đẳng, vì ô nhiễm nên không thanh tịnh. Tự tư tự lợi là ô nhiễm, tiếng 

thơm lợi dưỡng là ô nhiễm, tham sân si mạn là ô nhiễm, có những thứ như thế là 

tâm không thanh tịnh. 

Những lời buông ra từ tâm  không thanh tịnh cũng không thanh tịnh, lời nói 

thế nào? Lời nói rất bùi tai, nhất là âm nhạc, tiếng hát, gồm cả thơ văn, biểu diễn 

văn nghệ, khiến quý vị khi xem sẽ thế nào? Khi xem sẽ sinh khởi giết, trộm, dâm, 

dối, khơi gợi tình cảm của quý vị, đấy gọi là thêu dệt. Biểu diễn văn nghệ ngày 

nay toàn thế cả. 

Từ xưa đã có biểu diễn văn nghệ, ngày nay chúng ta nhìn thấy rất nhiều thổ 

dân, họ thích ca hát, thích nhảy múa, có ! Những dân tộc khác đều không ngoại 

lệ, múa hát trên một nền nhạc vui là điều bình thường. 

Khổng tử đã biểu diễn loại văn nghệ này, chế định một mức độ, mức độ này 

chỉ ba chữ, là  “tư vô tà”. Bất kể biểu diễn văn nghệ thi từ, ca phú, khiến người 

khác không nổi ý niệm tà bậy, khiến người nghe, khiến người tiếp xúc, đều không 

phát sinh tà niệm, mức độ đó là đúng mực. Bởi thế ngài đã đưa ra  “tư vô tà”. Xã 

hội Trung Quốc qua các thời đại và quốc gia đều tuân thủ, bây giờ đã giải phóng, 

không còn giữ phép tắc này nữa. 

Một  tập  tục  tốt  đẹp,  chắc  chắn  phải  được  duy  trì  trên  nền  tảng này,  khi  nền 

tảng này không còn, xã hội sẽ loạn, xã hội loạn ở đâu? Lòng người loạn.  Lòng 

người, khởi tâm động niệm đều là tham sân si mạn, đều là thất tình ngũ dục, đều 

là lợi mình hại người, rắc rối này rất lớn. Ngày nay phong khí này đã tiêm nhiễm 

toàn cầu, không  của  một quốc gia nào, là tất cả. Vì sao phạm vi tiêm nhiễm lại 

lớn như thế? Vì ngày nay công cụ khoa học đã phát triển, dùng vô tuyến để phát, 

dụng internet để phát, mọi người trên toàn thế giới ngày nào cũng theo dõi, ngày 

nào cũng học theo, ngày nào cũng bắt chước. Các bạn trẻ từ nhỏ đã được nuôi 

Tập 527  719 



dưỡng bởi những tập quán này, tạo thành quan niệm của chúng, đấy gọi là quan 

niệm chủ quan, vào trước làm chính, nó cho rằng đấy là chuyện bình thường. 

Ngôn ngữ, hai lưỡi, ác khẩu, nói dối, thêu dệt là chuyện thường. Các tiết mục 

vô tuyến là biểu diễn văn nghệ, nó đang dạy, dạy cả xã hội, từ trẻ nhỏ đến cụ già, 

nó dạy tất cả. Mỗi ngày mọi người đều xem, mỗi ngày đều tiếp thu thứ giáo dục 

này, nên trở thành bình thường, rắc rối là chỗ đó. 

Hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng, không ai nhắc đến, họ không nghe ai 

nhắc, họ cũng không chứng kiến. Bởi thế quý vị nói  với họ, họ  không dám tin, 

cho rằng quý vị lừa họ. Nhưng thực sự lừa họ, họ lại tin, nghĩa là nghe lừa chứ 

không nghe khuyên, xã hội hiện tại là như thế. 

Bởi thế chúng  ta thấy những tai  nạn ngày nay, quý vị hiểu vì sao những tai 

nạn lại xảy ra, cứ bình tâm suy xét, dùng cách nào để hoá giải những tai nạn này? 

Cổ nhân Trung Quốc có câu: “Không nghe người lớn nói, mất mát ngay trước 

 mắt”, ngày nay chúng ta gặp rắc rối, tìm ai? Tìm người lớn tuổi là ổn, người lớn 

là ai? Tổ tiên chúng ta, cổ thánh tiên hiền. Tổ tiên mỗi dân tộc trên thế giới, mỗi 

truyền thống văn hoá của dân tộc đều có ưu điểm, đều dạy người yêu người kính 

trời. 

Chúng ta xem rất nhiều kinh điển tôn giáo, tôi đã xem một số, phát hiện trong 

đó lòng yêu thương chân thành. Đây chính là mục tiêu chung của tất cả tôn giáo, 

phương hướng chung, chúng ta tìm tòi ưu điểm này, nỗ lực thực hiện, nghĩa là 

thực hành! Những ưu điểm của truyền thống Trung Quốc phải nói rất cụ thể, Phật 

pháp lại hay hơn, nói rất cụ thể, những đạo lí tinh tế trong đó, càng học càng thấy 

vui, càng học càng vỡ ra. 

Phần tiếp theo:  “Đại Thừa Nghĩa Chương lại nói: Lời trái không đúng, giống 

 như thêu dệt, từ sai đến đúng, nên gọi thêu dệt”. Ỷ là thêu dệt, rất đẹp, rất mềm 

mại,  mọi người rất thích. Bởi thế thêu dệt là những lời hoa  mĩ, quý vị rất thích 

nghe, rất thích xem. 

Nội  dung  nó  ra  sao?  Nội  dung  khơi  gợi  thất  tình  ngũ  dục  của  quý  vị,  hoàn 

toàn trái ngược với “tư vô tà” như Khổng tử nói, nó có thể khơi gợi tình cảm của 

quý vị, khơi gọi những gì nơi quý vị? Hỉ nộ ai lạc, những thứ này trong hiện tại, 

cái gọi là film  tình cảm  trên truyền  hình, đều thuộc loại này.  Không hay không 

biết, quý vị lọt vào đó, không thể nhảy ra, không có trí tuệ. 

720  Tập 527 



 “Lại Vô Lượng Thọ Kinh Tiên Chú”,  đây là tác phẩm của cư sĩ Đinh Phúc Bảo, 

 “Thêu dệt, là những lời bao hàm ý dâm, không đúng, những người đời sau tích 

 tập” Tứ đại danh tác của tiểu thuyết Trung Quốc: Tam Quốc Diễn Nghĩa, Tây Du 

Kí,  Thuỷ  Hử  Truyện,  Hồng  Lâu  Mộng,  tất  cả  đều  như  thế,  nội  dung  đều  chứa 

đựng những tình tiết đó. “Đa phần đều lấy người đẹp, cỏ thơm để ẩn dụ. Phàm 

 những người vào chốn khuê các đều gọi là thêu dệt”. Khuê các là lời nói tình cảm 

giữa nam nữ. 

 “Thập Nghiệp Đạo Chương lại nói: Nói những lời ô nhiễm, gọi là lời tạp uế. Nếu 

 tâm không ô nhiễm, trau chuốt văn từ, ca tụng thật đức, không bất thiện vậy”. Bởi 

thế phải xem nội dung của thêu dệt, một cách đơn giản, thêu dệt là những ngôn từ 

rất trau chuốt. Nếu những ngôn từ ngọt ngào này được dùng để ca tụng đức hạnh, 

tốt quá. 

Thí dụ, giống tập Thi Kinh do Khổng Tử san định, ba trăm bài thơ là ca từ, lời 

hay, nhưng nội dung bên trong là chánh, không tà, những lời ca đó từ đâu mà có? 

Từ  tế  tự  tổ  tiên,  tế  tự  cõi  Trời,  yến  hội  trong  triều  đình,  âm  nhạc  tấu  lên  trong 

những cuộc lễ, cũng có lời ca dân dã, qua bàn tay san định của Khổng tử, nghĩa là 

sửa đổi, chọn ra 305 thiên, ở đây ta có thể cảm nhận phong tục xã hội đương thời. 

Cái ngày nay gọi là đồng dao, nghệ thuật diễn xướng dân gian, phản ánh tình cảm 

con người của xã hội, ước vọng của họ. Nhà vua thường sưu tập những ca từ này, 

hiểu rõ dân chúng, làm tài liệu tham khảo để trị nước, quý vị xem ưu điểm của 

việc làm này. 

Thập Nghiệp Đạo Chương đã nêu hai mặt, một là thiện, hai là bất thiện, đều 

nói đến. 

Chú  giải  của  chương  này  rất  dài,  phần  sau  vẫn  còn,  chúng  ta  tiếp  tục  xem 

phần sau. 

 “Đại sư Vọng Tây nói:Tội nói dối này, người đời dễ mắc” , rất dễ phạm phải, ai 

cũng muốn nói, ngôn ngữ không tách rời đời sống chúng ta. Ngày nay được mấy 

người kiệm lời, trầm tư ít nói? Tôi nghĩ lại, tôi đã học Phật sáu mươi năm, chưa 

thấy. 

Những người tôi gặp đều thích nói, ít người không thích nói, tôi chỉ thấy một 

mình đại sư Chương Gia, ngài có thể ngồi với quý vị một giờ mà không mở lời, 

ngài dạy người bằng cách nào? Dạy bằng oai nghi, rất ít dùng lời, ngài dạy bằng 

cách đó. Khi ngồi với ngài, đừng nói câu nào, tự nhiên thấy kính trọng. So với 

Tập 527  721 



những  pháp  sư  quý  vị  đã  gặp,  họ  nói  chuyện  mấy  giờ  với  quý  vị,  lợi  ích  càng 

nhiều. Lời đại sư Chương Gia rất chậm, rất rõ ràng, lời ít ý sâu, khi tiếp xúc với 

ngài, thực sự bạn khó quên những lời ngài dạy. 

 “Người đời dễ phạm”, bạn không để ý đến hậu quả, lai là tương lai, báo là báo 

ứng, ta phải chịu trách nhiệm về lời nói của mình, hậu quả sẽ đi liền theo sau. 

Như  Nam  Sơn  nói,  Nam  Sơn  ở  đây  là  giới  luật,  luật  sư  Đạo  Tuyên  ở  núi 

Chung Nam, đây là tổ sư Luật tông. Ngài dạy:  “Rất nhiều người dễ phạm giới 

 này, vì nghiệp dối tích tụ, thức chủng càng nhiều, nên theo trần cảnh, động liền 

 hư cấu”,  mở miệng là có vấn đề. Tiếp nói, vẫn lời của luật sư Đạo Tuyên:  “Bồ 

 Tát Hành Cơ lại nói: “Miệng dữ hại người, kiếm lưỡi lấy mạng, như miệng như 

 mũi, chết xong hết tội”. 

Câu này, tiếp theo là giải thích của Niệm Lão: “Khiến miệng người không nói 

 như mũi, khỏi bị tội lỗi”. Mũi không nói được, nếu miệng như mũi, cố gắng để 

nói ít là tốt nhất, nói nhiều lỗi nhiều. Bởi thế học làm người đi vào đời dứt khoát 

phải cung kính, khiêm tốn, nghe nhiều, xem nhiều, ít nói. 

Tứ  đại  Thiên  Vương  trong  nhà  Phật,  họ  là  tượng  trưng  những  vị  Hộ  pháp, 

chúng gọi các ngài là thần Hộ pháp, họ hộ pháp cho ai? Hộ pháp cho bản thân, hộ 

thế nào? Qúy vị hiểu được cách nói tượng trưng của họ, có thể hiểu được. Danh 

hiệu Đông Phương Thiên vương gọi là Trì Quốc, đây là cách tượng trưng, trì là 

giữ gìn, quốc là quốc gia, Thiên vương Trì quốc. Bản thân chúng ta, làm sao để 

giữ gìn bản thân chúng ta, đấy chính là  Thiên vương Trì quốc đã dạy chúng ta. 

Những thứ ngài nắm trên tay mang tính tượng trưng, cần phải hiểu. 

Trên tay Thiên vương Trì quốc là đàn Tì bà, nhạc cụ, không phải ngài muốn 

ca hát, dùng Tì bà để ví von. Làm sao giữ được tính mạng, giữ được gia đình, giữ 

gìn quốc gia quý vị mãi mãi hưng vượng, không thất bại, dùng những gì? Dùng 

Tì bà, thấy Tì bà là nhạc cụ dây, so căng sẽ đứt, chùng quá nó sẽ không vang, quý 

vị đã thấy đấy, Tì bà ngụ ý gì? Nhà Phật gọi là trung đạo, tổ tiên Trung Quốc gọi 

là trung dung, đạo của trung dung. Không thể quá tay, cũng không nên bất cập, 

cần điều chỉnh cho hợp lí, lấy ý nghĩa đó. 

Phật  dạy  Bồ  Tát  như  thế,  Thánh  hiền  dạy  quảng  đại  quần  chúng,  phải  biết 

dùng trung, quý vị mới có thể hộ quốc, có thể hộ trì bản thân, giữ gìn gia đình, 

nâng đỡ sự nghiệp, hộ trì quốc gia. 

722  Tập 527 



Vị Thiên vương thứ hai, Thiên vương Tăng trưởng Nam phương, ý của tăng 

trưởng là nâng cao lên. Trong văn hoá Truyền thống Trung Quốc nói, mỗi ngày 

thêm mới, nhà Phật ngày nay nói tinh tấn, quý vị phải tiến bộ, không tiến bộ sẽ 

lùi bước, phải cầu tiến. Tiến bộ cần dựa vào gì? Nên dựa trí tuệ, không phải tri 

thức, bởi thế trên tay ngài nắm, không phải cuốn sách mà là một thanh gươm báu. 

Gươm đại diện cho trí tuệ, đây là gươm trí tuệ, ngài  không nắm  cuốn sách, có 

nghĩa là có trí tuệ quý vị mới có tiến bộ, ý rất sâu sắc. Hai vấn đề này, làm sao để 

cầu được? Một là hộ quốc, hai là trí tuệ. 

Hai  vị  Thiên  vương  còn  lại  dạy  chúng  ta  phương  pháp,  quý  vị  xem  Thiên 

vương phía Tây, Thiên vương Quảng mục phương Tây, từ danh xưng của ngài, 

dạy  quý  vị  những gì?  Quan  sát,  Trên  tay  Thiên  vương  Quảng  mục  là  con  rồng, 

hoặc  rắn,  rồng  rắn  đại  biểu  nhữung  gì?  Biến  hoá.  Lòng  người  thay  đổi,  xã  hội 

thay đổi, thế giới thay đổi, không kể thay đổi thế nào, đạo lí trong đó vẫn không 

thay đổi. Bởi thế tay phải nắm hạt châu, hạt châu đại diện lí, lí không đổi, sự có 

thể đổi thay, người và việc đều đổi, lí không đổi. Bảo quý vị quan sát, nắm thật 

chắc đạo lí này, quý vị mới có thể ứng phó được thay đổi mau chóng, đạo lí bất 

biến đó là gì? Chân tâm, chúng ta gọi là chân thành, chân thành là thể của tâm Bồ 

đề. Quán Kinh gọi là tâm  chí thành, Khởi  Tín  Luận gọi là trực tâm. Không kể 

thay đổi ra sao, tâm chân thành không đổi, có thể ứng phó. 

Mấy hôm nay, có người đồng tu mang đến chiếc đĩa đưa tôi xem, nói về một 

doanh nhân Nhật Bản, Đạo Thịnh Hoà Phu. Khi tôi xem xong cách tượng trưng 

của Tứ đại Thiên vương, ông đã ứng dụng tất cả. Bởi thế, ở Nhật Bản, ông ta trở 

thành bậc thầy về kinh doanh, bậc thầy trong giới doanh nhân. 

Nhật bản có bốn bậc thầy, ông ta là một trong số đó, ba người kia đã qua đời, 

còn lại mình ông. Mọi người chất vấn, sao ông không thất bại trong kinh doanh? 

Trong năm mươi năm, trải bao nhiêu phong ba, gió táp mưa sa, không ảnh hưởng 

một chút đến ông. Ông ta không bị ảnh hưởng, rất nhiều công ti phá sản, không 

đứng vững, doanh số  của ông vẫn tăng đều. Những công ti khác phải cắt giảm 

nhân  công,  công  nhân  trong  công  ti  ông  vẫn  giữ  nguyên,  vấn  đề  ở  đâu?  Chân 

thành, lương tâm, dùng tâm chân thành để đối nhân xử thế. Bất luận nó thay đổi 

thế nào, tôi không đổi, thành công ở đó. 

Anh  ta  là  Phật  tử,  anh  từng  xuất  gia,  ứng  dụng văn  hoá  truyền  thống  Trung 

Quốc và Phật giáo Đại thừa vào việc kinh doanh. Bây giờ ông ta là chủ tịch hội 

đồng quản trị hãng hàng không Nhật bản. Mấy năm nay hàng không Nhật bản tổn 

Tập 527  723 



thất rất lớn, lại tìm ông là chủ tịch hội đồng quản trị, hãng hàng không Nhật bản 

được vực dậy, từ lỗ thành lãi, trong khoảng hơn một năm. 

Một số người nghĩ hãng hàng không Nhật bản chắc sẽ đóng cửa, nhưng ông ta 

đã vực nó dậy, nhờ đâu? Từ sự chân thành, phương pháp ông ta dùng, với lí luận 

triết học kinh tế phương Tây, hoàn toàn trái ngược. Người khác không dám làm, 

ông ta làm. Hỏi ông ta cách nghĩ đó từ đâu mà có? Từ hai nghìn năm trước của 

Trung Quốc, ba nghìn năm trước, những Thánh nhân, hiền nhân, có được từ trí 

tuệ họ có, dùng phương pháp của họ để kinh doanh công ti của mình, vĩnh viễn 

đứng trên mảnh đất bất bại. 

Kì thực mà nói, là tinh thần gia đình của người Trung Quốc, ô ta đã xem công 

ty như một gia đình, coi tất cả công nhân như anh chị em của minh, ông ta đối đãi 

như thế. Chúng ta là một gia đình, vì thế mọi người trong công ty, có được sức 

mạnh đoàn kết, sức mạnh này rất lớn. Công ty mời ông ta làm chủ tịch hội đồng 

quản trị, vốn muốn về hưu, không muốn tham gia nữa, tuổi đã cao, vì muốn vực 

dậy công ti, ông đã trở lại. 

Bởi thế ông ta kể rất chi tiết, người phương Tây kinh doanh, kinh doanh một 

công ty, đặt lợi ích công ty lên hàng đầu. Cần cắt công nhân, có nghĩa hạ lương 

đến mức thấp nhất, bắt họ phải phục vụ công ty, công ty kiếm tiền cho ông chủ, 

đặt ông chủ lên hàng đầu, công nhân và khách hàng đứng sau. 

Cách làm của họ khác nhau, những thứ công ty họ cần là lợi ích, đứng đầu là 

ai? Đứng đầu là công nhân, những công nhân này rất hưng phấn, mọi công nhân 

đều cùng nhau nỗ lực, công ty kinh doanh, lợi ích nên dành cho công nhân. Thứ 

đến là khách hàng, công ty thứ ba. Bởi thế doanh số ông ta tăng theo từng năm, 

khách  hàng  thế  nào?  Thích  thú  mua  hàng,  công  ty  ông  rất  tốt,  tại  sao?  Săn  sóc 

khách hàng rất chu đáo, công nhân toàn tâm toàn lực phục vụ công ty, rất có lí! 

Đây là tư tưởng văn hoá truyền thống Trung Quốc, ông ta áp dụng tất cả. Nhà của 

người Trung Quốc ngày trước là đại gia đình, có gia đạo, có gia qui, có gia học, 

có gia nghiệp, Đạo Thịnh Hoà Phu đã ứng dụng tất cả. 

Ngày nay tin tức này được lan truyền khắp nơi, sẽ khiến  một số người nghĩ 

lại, quý vị mang lợi ích cho mọi người quý vị mới được lợi ích. Khi chỉ nghĩ đến 

lợi cho bản thân, công ty sẽ sụp đổ, sẽ đóng cửa, đấy là điều được dạy trong Phật 

pháp. Phật dạy mọi người kiếm tiền thế nào? Bố thí tài sản sẽ được của cải, càng 

cho càng được. Thông minh trí tuệ là do bố thí pháp, mạnh khoẻ sống lâu là do bố 

724  Tập 527 



thí vô uý. Phật dạy quý vị tu ba thứ bố thí này, sẽ được ba thứ quả báo, giàu có, 

thông minh trí tuệ, khoẻ mạnh sông lâu, từ đấy mà có. 

Không  chịu  bố  thí,  tự  tư  tự  lợi,  không  có  được.  Không  chịu  bố  thí,  họ  vẫn 

phát tài, được lợi ích, là do tu tập kiếp trước, quả báo đời này là những gì đã tu 

kiếp trước. Khi quả báo đời này hết, đời này quý vị không tu bố thí, đời sau sẽ 

nghèo nàn. Bởi thế con người, cần nghĩ đến quả báo tương lai. Đây là việc khiến 

chúng ta phải kiệm lời để khỏi tạo nghiệp miệng. 

 “Như Trí Độ Luận nói” , Đại Trí Độ luận có đoạn thế này: “Như Phật dạy, nói dối 

 có mười tội”, việc nói dối bao gồm bốn tội như đã nói trước đây, nói dối, hai lưỡi, 

ác khẩu, thêu dệt.  Mười loại tội này: “Những gì là mười, một, hơi miệng hôi”, có 

hiện tượng này không? Có, mọi người không muốn gần quý vị, hơi miệng hôi, do 

tạo nghiệp này. Chúng ta đã từng gặp, khi hơi trong miệng khó ngửi, khẩu nghiệp 

người này quá nặng. 

“Thứ  hai,  thiện  thần  lánh  xa,  phi  nhân  thân  thiện”,  thiện  thần  không  muốn 

gần quý vị, phi nhân là ai? Là oan gia trái chủ của quý vị, ngày nay gọi là nhập 

vào thân thể, oan gia trái chủ vây quanh, vì không có thiện thần bảo vệ quý vị. 

Oan gia trái chủ tất nhiên không phải là một, ngay người thực tâm tu hành cũng 

không tránh khỏi. 

Tôi đã chứng kiến một trường hợp, từ miệng người đồng tu này kể lại, là việc 

thực, bản thân người này ban đầu cũng không hiểu. Anh này mắc bệnh suyễn, rất 

nhiều năm, sau này mới phát hiện ra. Khi bệnh suyễn nỗi lên, là một người oan 

gia trái chủ áp vào anh ta, khiến anh chịu tội này. Lại còn một người, hình dáng 

xấu xí, lại là oan gia trái chủ, quả báo! Ngày trước anh chỉnh người khác, bây giờ 

mang quả báo này, hai oan gia trái chủ khiến anh ta sống không nổi. Sau này biết 

rõ, đem tất cả những công đức mình tu tập được hồi hướng cho họ, cầu vãng sanh 

giúp họ, quả nhiên hiệu nghiệm. Hai oan gia trái chủ này cảm tạ anh ta, khi rời 

khỏi đã nói với anh: “A Di Đà Phật đến tiếp dẫn họ về thế giới Cực Lạc” , bệnh 

suyễn của anh cũng khỏi, không cần thuốc thang trị liệu mà khỏi, mặt mũi cũng 

thay đổi. 

Bởi  thế  chúng  ta  phải  hiểu  rõ,  thân  thể  chúng  ta  mang  rất  nhiều  bệnh  tật. 

Nguyên nhân chính đều do oan gia trái chủ của ta, tìm đến thân ta, bệnh này gọi 

là bệnh oan nghiệp, không phải không có nguyên nhân. 

Tập 527  725 



Chúng ta hiểu rõ chân tướng sự thực, thứ nhất, quyết không kết oán với người 

khác, cái gọi là “oan gia nên giải, không nên kết”. Khi kết oán, những thứ này, 

oan  oan  tương  báo  đời  đời  kiếp  kiếp  không  bao  giờ  ngưng.  Thứ  hai,  hiện  tại, 

trước đây đã kết oán với người khác, nhất định phải hoá giải, nhất định phải biết 

sám hối, phải biết tự làm mới. 

Người còn sống, có người quý vị rất thích, có người lại rất ghét. Thích họ là 

duyên  lành,  không  thích,  ghét  họ  là kết  duyên  ác  với  họ,  quả  báo  của  duyên  ác 

này không tốt. Bởi thế, tất cả những duyên bất thiện, nên nghĩ cách cải thiện nó. 

Cuối cùng chúng ta đã thấy rõ, giác ngộ, người khác làm một số việc không 

hợp với ta, cần phải cho qua, không để trong lòng, càng không thốt ra nơi lời nói. 

Họ kết oán với ta, ta không kết oán với họ; Họ huỷ báng ta, ta khen ngợi họ, tại 

sao khen ngợi họ? Ta cảm ơn họ, họ đã tiêu nghiệp thay ta. Bởi thế khi đã thay 

đổi suy nghĩ, tâm khai ý lãng, thống khổ phiền não hoàn toàn hết sạch, quý vị sẽ 

rất nhẹ nhàng, rất vui vẻ. Đối xử với những người đã làm hại mình, quý vị cảm 

ơn họ, cảm ơn với tất cả tâm thành, nghiệp chướng chúng ta sẽ tiêu trừ, đây là 

điều cần phải học, nếu không học Phật sẽ công cốc. 

Mười  câu  tiếp  theo,  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  học  tiếp  đoạn  này  vào  ngày 

mai. 



-------------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 528 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:08.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư  vị  Pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.  Mời  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 672, hàng thứ 3, bắt đầu từ chữ cuối cùng. 

726   



Như Trí Độ Luận nói, ở đây là Đại Trí Độ Luận nói:  “Như Phật dạy, nói dối 

 có mười tội, những gì là mười? Một, hơi miệng hôi”. 

Chư vị, mời ngồi, mời ngồi. 

Hôi miệng là chứng thường gặp, nói lên điều gì? Nói lên người đó nói dối, có 

thể nói thế này, nói dối, hai lưỡi, thêu dệt, ác khẩu, vấn đề  rất dễ phạm. Thông 

thường, mọi người hay cho rằng hôi miệng là do dạ dày có bệnh, mới đưa đến 

chứng hôi miệng. Không ngờ thật sự là do nghiệp không nên trách dạ dày, do bản 

thân ta tạo khẩu nghiệp. 

Điều  đầu  tiên  của  quả  báo  khẩu  nghiệp,  điều  đầu  tiên  là  gì?  Thông  thường 

nhất, phổ thông nhất, bản thân chúng ta có hay không? Có, nhưng bản thân chúng 

ta đã quen, không nhận ra. Cùng ở với mọi người, chúng ta hắt hơi, nói chuyện, 

mọi  người  đều  nghe  thấy,  nhưng  khi  nghe  không  ai  tiện  nói,  song  có  thể  nhìn 

thấy, họ tránh xa quý vị, không có điều gì thật sự cần thiết họ sẽ không gần gũi 

quý vị. 

Lúc tôi còn trẻ, giai đoạn mười tuổi chưa có, hai mươi tuổi có. Tôi học Phật 

giảng kinh bắt đầu từ năm ba  mươi  ba, lúc bấy giờ có, có lão cư sĩ rất hiếm có 

ông đã nói với tôi, bởi ông là người hôm nào cũng đến nghe tôi giảng kinh, hình 

như giảng đến năm thứ ba. Năm thứ ba, tôi đoán như thế, ba mươi lăm, ba mươi 

sáu tuổi, ông nói với tôi. Ông nói, Pháp sư bây giờ thầy giảng đã có công đức rồi, 

tôi hỏi, làm sao thấy được? Ông nói, mới giảng kinh miệng thầy rất hôi, rất khó 

chịu, giờ đã ba năm, thầy hết hôi miệng. Từ chỗ này có thể thấy, thầy giảng kinh 

đã có chút công đức. 

Bản  thân  tôi  không  hay  biết,  không  phải  ông  này  nói  cho  biết,  cơ  bản  tôi 

không thể phát hiện ra, trở thành thói quen bản thân. Những người xung quanh tôi 

không  ai  nói,  chỉ  mình  vị  cư  sĩ  này,  vị  cư  sĩ  này  ước  khoảng  hơn  bảy  mươi, 

đương nhiên không thể vọng ngữ, đã nói với tôi. Bởi thế thực sự thâm nhập kinh 

tạng, làm mới bản thân, không còn phạm lỗi nói dối. Lời nói phải cẩn thận, không 

được lừa dối. 

Ngôn  ngữ  của  Bồ  Tát,  nhất  định  khiến  chúng  sinh  được  thiện  lợi.  Thế  Tôn 

không nói thì thôi, đã mở miệng là giảng kinh, mỗi chữ, mỗi câu được chép lại là 

kinh điển, đây là điều không thể không nhắc nhở trong cuộc sống hàng ngày của 

chúng ta. Hôi miệng chứng tỏ khẩu nghiệp của quý vị rất nặng, đây là một loại 

tội. 

Tập 528  727 



 “Thứ hai, thiện thần xa lánh, phi nhân thân cận”.  Mỗi người, trước đây chúng ta 

đã học, mỗi người khi sinh ra sẽ có hai vị thần đi kèm, một gọi là đồng sinh, một 

gọi là đồng danh, hai vị đều là thiện thần. Đồng sinh là nữ thần, đông danh là nam 

thần. Nữ thần chuyên ghi những điều bất thiện của quý vị; Nam thần chuyên ghi 

những  việc  thiện  của  quý  vị,  mang  tất  cả  những  ghi  chép  này  báo  Thiên  thần, 

Thiên thần ở đó lưu làm tài liệu. 

Những khởi tâm động niệm của chúng ta, chúng ta có nhìn thấy hai thần này 

không, hai thần thấy chúng ta, việc này thật hay giả? Chúng ta tin cổ thánh tiên 

hiền  không  nói  dối,  dù  nói  đó  có  phải  phương  tiện  hay  không,  dùng  những  quỉ 

thần này để giáo hoá chúng ta bỏ ác làm lành, dùng việc này để làm công cụ? 

Chúng ta hãy bình tâm suy nghĩ, Thánh hiền, Thần minh dạy người đều rất có 

trí  tuệ,  có  phương  tiện  thiện  xảo,  cần  gì  dùng  phương  cách  này?  Nếu  không  có 

hai loại thần này, nói hai loại thần, vậy không phải nói dối sao? Tuy nói dối là tốt, 

tốt nhưng vẫn là nói dối, đó không phải là phương pháp tối ưu. Bởi thế chúng ta 

khẳng định, Thánh hiền, Thần minh giáo hoá chúng sinh, chắc chắn không dùng 

phương pháp này để làm công cụ. 

Giống Phật Thích Ca Mâu Ni, chắc chắc phải dùng lí sự, để dạy người khác 

tín thọ phụng hành, nếu có  một câu nào dùng loại giả thiết này, ảnh hưởng đến 

các ngài sẽ rất lớn! Tại sao? Mọi người có thể nói, quý vị đã có một câu nói dối, 

những  lời  suốt  đời  quý  vị  sẽ  không  thật.  Thánh  hiền  quân  tử  không  ai  đi  làm 

chuyện như thế, Phật Bồ Tát liệu có làm những chuyện như thế chăng? 

Kim Cang Kinh nói rất hay: “Lời Như Lai là lời nói thật”, lời của ngài là lời 

nói thật, không phải giả. “Thật ngữ giả”, chắc chắc không thể dối lừa. “Như ngữ 

 giả”, như ngữ là hoàn toàn như chân tướng sự thật. Ngài nói chân tướng sự thật 

cho  chúng  ta,  ngài  sẽ  không  thêm  thắt,  cũng  không  lược  bỏ,  không  tăng  không 

giảm gọi là như ngữ.  “Không cuống ngữ là không lừa dối vậy”,  ở đây là tạo niềm 

tin cho tất cả chúng sinh, tạo niềm tin cho muôn đời sau. 

Vấn đề này, chúng ta nên học hỏi nơi Phật Thích Ca Mâu Ni. Chưa tiếp xúc 

Phật pháp có thể không biết, việc dối trá này mỗi ngày đều mắc nơi  miệng, sau 

khi học Phật đã được sáng tỏ, thấy rõ ràng. Phải kiên quyết giữ lời dạy của Như 

Lai, không nói dối. 

Ngũ giới là đại giới căn bản, bốn giới đầu gọi là tánh tội, không kể quý vị trì 

giới  hay  không,  đã  phạm  là  có  tội.  Giới  cuối  cùng  là  giá  tội,  giá  tội  là  gì?  Thọ 

728  Tập 528 



giới,  phạm  phải  là  có  tội,  chưa  thọ  giới,  phạm  phải  quý  vị  không  có  tội,  đó  là 

uống rượu, nó không thuộc tánh tội. 

Tại  sao  Phật  đưa  giới  uống  rượu  nặng  như  tánh  tội?  Liệt  nó  vào  giới  nặng? 

Chúng ta phải hiểu nguyên nhân, uống rượu không có tội, sau khi say thường tạo 

tội nghiệp, sẽ tạo tất cả những tội giết, trộm, dâm, dối trước đó, tại sao? Đầu óc 

họ  không  còn  tỉnh  táo  nữa.  Trong  A  lại  da  đã  sẵn  hạt  giống  ác,  có  duyên  bên 

ngoài nó sẽ hiện hành, nguyên nhân ở chỗ đó. Bởi thế Phật dạy mọi người không 

được uống rượu, là để ngăn chặn việc phạm tội. Vì thế điều này gọi là giá giới, 

bản thân không có lỗi, nhưng sau khi say, quý vị sẽ phạm những tội khác, tội lỗi 

sẽ rất nặng. Thiện thần xa lánh quý vị, bởi quý vị tạo nghiệp miệng quá nặng. 

Qúy vị xem ở trong nhà Phật, quý vị thọ tam quy, trong kinh nói rất rõ ràng, 

người đã thọ tam qui, sẽ được ba mươi sáu vị thần Hộ pháp, ngày đêm bảo vệ. 

Phi nhân là ai? Oán thân trái chủ, yêu ma quỉ quái, không dám đến gần, quý vị đã 

có thần Hộ pháp. Qúy vị thọ một điều trong ngũ giới, sẽ có năm vị thần Hộ pháp, 

thọ  cả  năm  giới,  có  hai  mươi  lăm  vị  thần  Hộ  pháp,  có  ba  mươi  sáu  vị  thần  Hộ 

pháp ngày đêm bảo vệ, quý vị sẽ không gặp những tai nạn. 

Qúy vị là người như kinh Phật đã nói:  “thiện nam tử, thiện nữ nhân” , thực sự 

tâm thiện, hành thiện. Những oán thân trái chủ từ quá khứ, đời này đang bám trên 

thân, họ sẽ lánh xa, tại sao? Không còn làm hại, để quý vị thành tựu việc tu hành, 

thành tựu của quý vị họ sẽ thơm lây, tại sao? Tất cả những người này là chúng 

sinh  có  duyên  với  quý  vị.  Thành  Phật  rồi,  nhà  Phật  thường  nói,  Phật  không  độ 

người  vô  duyên,  đây  là  những  người  có  duyên  với  quý  vị,  là  đối  tượng  để  độ 

chúng sinh. Bởi thế họ mong bạn sớm thành Phật, sớm đến độ họ, không ngăn trở 

quý vị. 

Nếu học Phật một cách giả tạo, lấy danh hiệu học Phật, phá giới phá luật, thần 

Hộ pháp sẽ đi hết, thần Hộ giới cũng đi, những oán thân trái chủ của quý vị đều 

áp vào thân để quấy rầy quý vị. Họ đến báo thù, họ không để quý vị thoải mái, 

thân tâm đều chịu khổ. Thân thể mang bệnh hoạn, tâm lí chịu phiền não, lo nghĩ, 

bức  bối,  thân  tâm  không  an.  Tất  cả  là  oán  thân  trái  chủ  tìm  đến,  không  có  oán 

thân trái chủ, làm gì có chuyện đó? 

Những  chuyện nhỏ này thường xảy ra trong đời thường, tựa hồ không ngày 

nào thoát khỏi. Chúng ta không tìm ra nguyên nhân, cho rằng thân thể không tốt, 

Tập 528  729 



tìm  thầy  thuốc  kiểm  tra,  không  vấn  đề,  rất  bình  thường,  tìm  bác  sĩ  tâm  lí  cũng 

không vấn đề gì. Không học Phật không hiểu được, khi học Phật rồi mới hiểu. 

Nếu chúng ta muốn giữ gìn sức khoẻ, việc tu học đều bình thường, phải làm 

sao? Đem những công đức tu hành của mình, hồi hướng để họ cùng hưởng, họ 

vui vẻ liền không gây khó nữa. Qúy vị dùng tâm thanh tịnh để học Phật, dùng tâm 

thanh  tịnh  tu  trì,  dùng  tâm  thanh  tịnh  để  sống,  xử  lí  những  việc  hàng  ngày,  đối 

nhân xử thế, họ rời xa ngay. 

Chúng ta ở trong đạo tràng, trong giảng đường, trong Niệm Phật đường, thấy 

được  bao  nhiêu  người  niệm  Phật,  đang  nghe  kinh,  tinh  thần  ủ  rũ  không  phấn 

chấn,  thấy  họ  thế  nào?  Mệt  mỏi,  cho  thấy  họ  rất  đau  khổ,  họ  không  thoải  mái, 

tinh  thần  không  phấn  chấn,  đều  là  oán  thân  trái  chủ.  Chúng  ta  hiểu  được  chân 

tướng sự thực, quan sát trong đời sống hàng ngày,  quý vị sẽ tìm ra câu trả lời, 

những  ai  có  nhiều  oán  thân  trái  chủ,  họ  sống  rất  mệt,  sống  rất  khổ  sở;  Những 

người nào oán thân trái chủ ít hơn, họ sẽ rất nhẹ nhàng, rất hoạt bát, không thể 

nhìn nhầm. 

       “Phi nhân đắc tiện”, thiện thần xa lánh, oán thân trái chủ sẽ thấy dễ dàng, sẽ 

đến tìm quý vị, đây là tội nặng thứ hai. 

Tội nặng thứ ba: “Tuy nói lời thật, nhưng không ai tin”, tuy những lời quý vị 

nói là thật, lời đúng, người ta không tin, tại sao không tin? Bởi trước đó đã nhiều 

lần, quý vị thường nói dối, quý vị nói lời thật, người ta cũng cho rằng đang nói 

dối, không dám tin, không dám tiếp nhận. 

Thứ tư, đây là tội nặng thứ tư: “Người trí họp hành, thường không tham dự” , 

khi người trí thức tập hợp lại một chỗ, họ đang bàn bạc vấn đề, họ không cần quý 

vị  tham  gia,  ngyên  nhân  do  đâu?  Khẩu  nghiệp  quá  nặng,  người  khác  không  có 

niềm  tin  nơi  quý  vị,  ngại  sau  khi  tham  dự,  trở  lại  phá  hoại  công  việc,  bởi  thế 

không mời quý vị tham dự. 

Thứ năm: “Thường bị phỉ báng, tiếng xấu ác bay khắp thiên hạ” , quả báo của 

quý  vị  là  thường xuyên  bị  người  phê  bình,  bị  người  hũy  báng.  Tiếng  xấu,  hành 

động sai trái của quý vị, rất nhiều người biết, đấy là tội, thực tế mà nói cũng là 

đang tiêu nghiệp chướng. 

Gặp những trường hợp này, chúng ta nên nhớ, cổ thánh tiên hiền khuyên răn 

chúng ta:  “Gặp những chuyện không hay, nên hỏi lại mình”. Chúng ta phải nỗ lực 

730  Tập 528 



phản  tỉnh,  người  ta  phê  bình  mình,  coi  thường  mình,  ta  có  chăng?  Có  phải  đổi, 

không càng cố gắng. Nếu không có, đó là oan  ức, đó là do người ta gắp lửa bỏ 

tay, cũng tốt, giúp ta tiêu trừ nghiệp chướng, ta phải cảm ân. Nếu có, càng phải 

cảm ân, họ nhắc nhở ta, để ta tự sửa mình. 

Người xưa nói rất hay: “Không phải thánh hiền, ai không mắc lỗi, có thể sửa 

 lỗi, không gì hay hơn”. Người ta nhắc nhở ta, phê bình ta, thực sự ta có lỗi đó tức 

tốc  thay  đổi.  Đối  với  người  coi  khinh  ta,  phê  bình  ta,  không  ôm  lòng  oán  hận, 

ngược lại đem tâm cảm ân, khiến tội lỗi ngày càng nhẹ nhàng, thiện căn ta ngày 

càng nuôi lớn, đây là điều tốt. 

Thứ  sáu:   “Mọi  người  coi  khinh,  tuy  có  dạy  dỗ,  mọi  người  không  nghe” ,  tội 

nghiệp thứ sáu là như thế, người ta coi khinh quý vị. Qúy vị có rất nhiều lời hay 

khuyên bảo họ, họ không nghe, họ không làm theo, tất cả đều là quả báo nói dối. 

Trong vọng ngữ bao gồm hai lưỡi, thêu dệt, ác khẩu. 

Trong  kinh  Phật  đã  dạy,  Đại  Trí  Độ  Luận  dẫn  chứng,  chúng  ta  phải  nỗ  lực 

học  tập,  tại  sao?  Có  thể  chúng  ta  mỗi  ngày  đều  phạm,  bản  thân  không  nhận  ra, 

giống như những lời dạy này, Thế tôn thường nói trong kinh luận Đại, Tiểu thừa, 

cực kì từ bi, lúc nào cũng nhắc nhở chúng ta. 

Thứ  bảy:   “Thường  nhiều  ưu  sầu”,  lo  nghĩ,  chúng  ta  thường  nói  phiền  não. 

Tình trạng phiền não rất phổ biến, gây trở ngại rất lớn cho người tu hành, với sự 

nghiệp của quý vị, có sức phá hoại rất lớn. 

Có người đồng học nói với tôi, thời thanh niên tâm khá thanh tịnh, việc phiền 

não không nhiều, đầu óc tỉnh táo, trí nhớ rất tốt, suy nghĩ cũng chín chắn. Bây giờ 

tuối tác đã lớn, độ bốn, năm mươi tuổi, mỗi ngày suy nghĩ không biết bao nhiêu 

chuyện, nhiều bực bội, nhiều ưu tư, người trở nên chậm chạp, suy nghĩ trì trệ, trí 

nhớ giảm sút, thoáng là quên ngay. Nếu nói thường nghĩ đến những chuyện này, 

tâm lại không thanh tịnh, phải làm sao? 

Ông  ta  hỏi  tôi,  tôi  bảo  ông,  buông  bỏ  tất  cả,  không  xử  lí  công  việc,  không 

nghĩ  đến  nó,  niệm  Phật,  niệm  Phật  là  nhất.  Khi  việc  đến,  lại  dùng  tâm  để  giải 

quyết công việc, ông ta nói, quên tất cả a? Khi nhớ lại ông viết tất cả ra giấy, dán 

trên bàn, rời bàn là không nghĩ nữa, ngồi trước bàn, thấy những chuyện gì ông lại 

nghĩ, đấy là một phương pháp tốt. Không nên lúc nào cũng nghĩ, lại sợ quên mất, 

thực sự quên hết, lại nhầm lẫn. 

Tập 528  731 



Hôm nay có chuyện gì, bạn cứ ghi từng mục ra giấy, dán lên bàn, rời bàn là 

niệm  Phật  A  Di  Đà,  không  nghĩ  đến  gì  nữa.  Khi  quay  lại  ngồi  ở  bàn,  xem  có 

chuyện  gì,  theo  tuần  tự  trước  sau  để  giải  quyết.  Suốt  ngày  cứ  nghĩ  đến  những 

chuyện linh tinh, quý vị không có thời gian để niệm Phật, chuyện quan trọng nhất 

thì coi nhẹ, như thế có ổn chăng? 

Thứ tám: “Gây nhân duyên nghiệp phỉ báng”, đây là đối bản thân, không phải với 

người khác. Bản thân quý vị thường có nghiệp miệng, tức gieo giống huỷ báng 

người khác, hoặc người khác huỷ báng quý vị. Quả báo nghiệp nhân, tự thân phải 

chịu, không phải tự nhiên mà đến. 

Thứ chín: “Sau khi chết rồi đoạ vào địa ngục”, địa ngục ở đây, là những gì đã 

nói với quí vị phần trước, địa ngục Cắt lưỡi. Nghĩ đến nỗi khổ địa ngục, nghĩ đến 

nỗi khổ cắt lưỡi, không tạo nghiệp khẩu nữa. 

Thứ  mười:   “Nếu  được  làm  người,  thường  bị  coi  khinh”,  chịu  xong  quả  báo 

địa ngục, rời địa ngục đến nhân gian. Bởi vẫn mang tập khí ác nghiệp đời trước, 

vì thế luôn bị người khác coi khinh, vấn đề này cần phải ghi nhớ. Bị người khác 

hũy báng, nhất định phải nỗ lực phản tĩnh, có phải thay đổi, không phải cố gắng. 

Đừng  oán  hận  người  coi  phỉ  báng,  phải  mang  lòng  cảm  ân,  phải  đem  tâm  sám 

hối, phải đem tâm hối cải, họ là nghịch tăng thượng duyên của ta, chúng ta mới 

được thành tựu. Nếu nghe người khác huỷ báng, trong lòng bứt rứt, liền oán hận, 

tìm cách trả thù, thế là hỏng, rắc rối rồi đấy, tại sao? Tạo nên oan oan tương báo, 

đời đời kiếp kiếp không bao giờ ngưng. 

Phật Bồ Tát thường khuyên chúng ta:  “Oan gia nên giải không nên kết”, oan 

nhất định phải cởi nó ra, không nên kết oán với người, bản thân mới được vãng 

sinh,  khi  vãng  sinh  mới  không  bị  chướng  ngại.  Nếu  không  hiểu  rõ  đạo  lí  này, 

nghe người ta đổ oan cho quý vị, quý vị không phục, phải tranh cãi với họ, phải 

tìm ra lí lẽ, như thế là kết oán, không cần thiết. 

Phê bình của người, huỷ báng của người, nhận tất cả, sau khi tiếp nhận mới 

phản tỉnh, đây là điều có lợi cho ta. Họ nói không sai, tôi thực sự có lỗi đó, tôi 

không oan hận họ, tôi phải cảm ân họ, họ nhắc nhở tôi, tôi sẽ sửa đổi. Tôi phản 

tỉnh, nhận ra đấy không phải lỗi của tôi, họ nói oan cho tôi, tốt quá, tại sao? Cổ 

nhân cho rằng thua thiệt là phước.  Tôi bị người ta hiểu nhầm, bị người đổ oan, 

đấy là tiêu nghiệp chướng, trước mắt không có tội nghiệp đó, trong quá khứ có 

732  Tập 528 



thể có. Bây giờ hết báo rồi, là việc rất tốt, không phải chuyện xấu, nên đem lòng 

cảm ân, hoan hỷ đón nhận. 

Từ đó có thể biết, quả báo thiện ác, thị phi, tốt xấu, đều trong một niệm của 

ta. Có thể chuyển ác báo thành thiện báo, ác niệm trở thành thiện niệm, chuyện 

xấu  trở  nên  chuyện  tốt,  tất  cả  đều  trong  một  niệm.  Một  niệm  ở  đây  là  trí  tuệ, 

không phải phiền não, những gì tạo nên bởi phiền não đều gọi tội nghiệt, những 

gì tạo nên bởi trí tuệ đều là phước báo. 

 “Có thể thấy ác nghiệp của nói dối, mang lại nhiều tội lỗi, chết đoạ địa ngục, cẩn 

 thận chớ coi thường”. Đây là những câu Niệm Lão thêm vào, nhắc nhở chúng ta, 

không được xem thường nói dối, rất dễ phạm phải, nhất định phải hiểu được, mỗi 

ngày đang tích luỹ. Vấn đề  này sẽ  rất nghiêm  trọng,  tích luỹ  một đời,  quả  báo 

phải  đoạ  điạ  ngục.  Không  nói  đến  những  tội  nghiệp  khác,  chỉ  nói  khẩu  nghiệp, 

đời này tích góp lại, đủ để đoạ vào địa ngục, thêm những thứ khác nữa sẽ nặng 

hơn. Bởi vậy nên cẩn thận, không được coi thường nó, không được bỏ qua. 

Tiếp theo là câu: “Ghen ghét  người hiền”, vấn đề  này  rất phổ biến trong xã 

hội ngày nay, ngày trước cũng có, nhưng ít, bây giừo  hiện tượng này phổ biến. 

 “Tắng  là  ghen  ghét”,  ghen  ghét  người  khác.  “Tật  là  đố  kị”,  thấy  chuyện  tốt, 

người tốt, họ không thích. Ghen ghét, đố kị, sau lưng lại còn hãm hại người ta, tội 

này càng nặng. 

 “Từ đây đến tôn quí tự đại, tám câu”, đây là tám câu kinh văn. 

Kinh  văn  ghi  rằng:   “Ghen  ghét  người  hiền,  làm  hại  hiền  minh,  không  hiếu 

 cha mẹ, khing mạn sư trưởng, không tin bạn bè, khó được thành thật, tôn quý tự 

 đại”, đến đây là tám câu.  “Xưa có hai cách giải thích”,  người xưa có hai cách 

giải thích. 

Thứ nhất là Gia Tường Sớ nói: “Ghen ghét người hiền, nói về ác khẩu”, ở đây 

là phê bình người hiền, cho rằng cái thiện đó là giả dối, là thiện dối trá, là lừa dối 

mọi  người,  dùng  những  lời  như  thế  để  phê  bình.  Hoặc  giả  nói  họ  có  dụng  tâm 

riêng, có ý đồ riêng, chúng ta không nên mắc lừa. Khiến một số người, đối với 

người thiện, việc thiện nổi lên nghi ngờ, phá hoại người thiện, việc thiện. 

 “Làm hại người hiền, nói về dối trá”, ác khẩu, dối trá, tội này rất nặng. Hãy nhìn 

ảnh hưởng của người tốt, việc tốt, những chuyện họ làm là tốt, nếu chuyện đó ảnh 

hưởng lớn đến xã hội thì tội anh ta càng nặng; Thời gian ảnh hưởng lâu dài thì tội 

Tập 528  733 



của  họ  càng  lâu,  thời  gian  chịu  tội  càng  dài,  hoàn  toàn  tương  ứng  với  quả  báo 

trong tương lai của họ. 

Việc tốt là của cá nhân họ, sức ảnh hưởng không lớn, nếu họ thực hiện được 

những việc tốt, là những việc công ích, từ thiện, làm lợi cho một địa phương, lợi 

ích cho nhiều người, tội huỷ báng, phá hoại của họ rất nặng. Đây không thể kết 

tội bản thân anh ta, kết tội theo thời gian ảnh hưởng, việc ảnh hưởng của nó rất 

lớn, thời gian ảnh hưởng rất dài, đa phần loại tội nghiệp này là địa ngục, địa ngục 

Vô gián. 

Vì thế Phật dạy các Bồ Tát, khi gặp những người tốt việc tốt, Bồ Tát nên tuỳ 

hỉ  công  đức,  tuỳ  hỉ  là  gì?  Toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  họ,  giúp  họ  thành tựu,  họ 

đươc bao nhiêu công đức, người tuỳ hỉ sẽ được bấy nhiêu công đức, giống nhau, 

bình đẳng. Phải hiểu vấn đề  này, tuỳ  hỉ  công đức bất khả  tư nghị. Lợi  ích  một 

vùng, có lợi ích cho quốc gia xã hội, vấn đề này người được hưởng lợi rất nhiều, 

thời gian hưởng lợi rất dài lâu, công đức này thực sự rất lớn. Người khởi xướng là 

Thánh nhân, người tuỳ hỉ là hiền nhân. 

Chúng ta lấy thí dụ đơn giản, người khởi xướng, quả báo trong tương lai của 

họ làm người lãnh đạo quốc gia, còn người tuỳ hỉ thì sao? Là đại thần trong triều 

đại đó, đều được công đức. Phá hoại nó, ai bị thương tổn? Nhân dân bị thương 

tổn, xã hội chịu thương tổn, tội này rất nặng. Tội bị kết như thế, không phải kết 

theo  cá  nhân  họ,  nếu  kết  theo  cá  nhân  họ  thì  không  quá  nặng,  kiểu  kết  tội  này 

thực sự rất nặng. 

“Bất  hiếu  nhị  thân”,  Nguỵ  Dịch  làhai  thân”.   Trong  bản  Hội  Tập  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, trong bản này ghi:  “Bất hiếu phụ mẫu”, phụ mẫu là nhị thân.  “Nói rõ 

 người ác làm nghịch” , ở đây là tội ngũ nghịch, là tội nghiệp nặng nhất trong tội 

lỗi. 

Cha mẹ là người thân nhất, không biết báo ân, làm trái ý họ, tội này ngày xưa 

là trời đất không tha. Từ trước đến nay, cổ nhân đưa tội này lên hàng đầu, gọi là 

đệ nhất đẳng tội. 

Đầu năm Dân Quốc, trước chiến tranh, lúc bấy giờ tôi lên mười, vẫn nhớ một 

chuyện,  trong  bộ  luật  Trung  Quốc,  có  một  điều  gọi  là:  “Thân  quyền  xử  phân”. 

Thân là cha mẹ, cha mẹ có quyền phân xử quý vị. Bất hiếu cha mẹ, cha mẹ đến 

cửa quan tố cáo quý vị, tôi có đứa con bất hiếu, các ông xử tử nó đi, chấp hành 

ngay tức khắc, không tranh cãi, đây gọi là “thân quyền xử phân” . 

734  Tập 528 



Hình như sau thời gian kháng chiến, điều luật này được bãi bỏ. Vì thế con cái 

ngày xưa không dám bất hiếu cha mẹ, cha mẹ tố cáo có thể mất mạng, không một 

luật sư nào có thể bào chữa.  Cha mẹ không cần quý vị nữa, cha mẹ sinh ra, cha 

mẹ nuôi lớn quý vị, bây giờ họ không cần  nữa, quý vị không có quyền lợi làm 

người. 

Ngày trước cha mẹ có quyền lớn như thế, nói thật, đạo luật này nên hiện hữu, 

không  nên  bãi  bỏ.  Đạo  luật  này  tồn  tại,  tôi  nghĩ,  cho  dù  bất  hiếu,  đứa  con  phải 

làm ra vẻ có hiếu, không dám quá đà. Ngày nay, không những bất hiếu, mà giết 

cha, giết mẹ vẫn xảy ra như cơm bữa, thế giới này biến thành thế giới gì? Như thế 

mới được gọi danh đúng với thực, thế giới đại loạn, vì đâu nên nỗi? Là do giáo 

dục, giáo dục có vấn đề. 

 “Bạn bè không tin, cho thấy bất trung”, ăn ở với quý vị mà lừa dối, nói láo, tạo 

nên sự lừa dối giữa người với nhau, thế giới thành thế giới gì? Con người đoạ lạc, 

đoạ lạc đến độ không bằng súc vật, quý vị thấy tội nầy nặng nhường nào. 

“Tôn quý tự đại, trở thành ác khẩu, cho mình có đạo, trở thành hai lưỡi”, quý 

vị xem, hỏng hết, đây là những lời trong Gia Tường Sớ. 

Loại  thứ  hai,  đại  sư  Vọng  Tây  nói:   “Ghét  bỏ  người  thiện,  phá  hoại  hiền 

 minh” , đây là tội hai lưỡi, khiêu khích thị phi, thêm thắt phê bình, phá hoại người 

tốt việc tốt.  “Bất hiếu cha mẹ, khinh mạn sư trưởng” , đây là lỗi của miệng, tội lỗi 

ác khẩu. Không cung kính khi ăn ở với cha mẹ, sư trưởng, không lễ phép, ngôn 

ngữ thô lỗ, khiến cha mẹ, sư trưởng buồn khổ. 

 “Không tin bạn bè, khó được thành thật”, đây là tội nói dối.  “Tôn quý tự đại, nói 

 ta có đạo”, đây là lỗi thêu dệt. Hai cách nói khác nhau, hơi khác.  “Nói chung là 

 lời nói không thật, những lỗi thường mắc trong khẩu nghiệp, nên chưa dễ phân 

 chia rõ ràng”, thường nằm trong lỗi miệng, bốn loại đều có, đều đầy đủ. 

Dưới  đây  có  một  câu,  nhằm  nhắc  nhở  chúng  ta:   “Nói  ta  có  đạo” .  “Như  chưa 

 chứng Thánh đạo, nói tôi đã chứng”, đây là đại vọng ngữ, điều này có trong giới 

luật.  Đại  vọng  ngữ  là  tội  đoạ  địa  ngục.  “Vì  thế  phá  giới  đại  vọng  ngữ,  tội  phải 

 chịu nặng hơn những lỗi về miệng khác”. Mục đích của đại vọng ngữ ở đâu? Lừa 

dối chúng sinh, tội này rất nặng, người mắc lừa rất đông. 

Qúy vị chưa chứng quả Phật, lại nói mình là Phật tái sanh, lừa dối chúng sinh, 

chúng sinh cho đó là thật, kéo nhau đến lạy quý vị, cúng dường quý vị, mạo xưng 

Tập 528  735 



tên Phật Bồ Tát. Bản thân trong đó có ý tham danh, lợi dưỡng, đây là tội đoạ địa 

ngục Vô gián, vào rất dễ, thoát ra vô cùng khó khăn. 

Trong  xã  hội  ngày  nay,  những  việc  tương  tự  rất  nhiều,  thường  gặp!  Một  số 

người còn phao tin bịa đặt để người khác tin họ là Phật Bồ tát tái sanh, tội này 

cực kì nặng. Lại còn một loại làm người khác hiểu nhầm, tạo nên những chuyện 

nhảm nhí, tôi đã từng gặp. Mấy năm trở lại đây có người nói, tôi là Phật X, Bồ 

Tát Y tái sanh, quý vị xem có giống chăng? Không giống! Phật Bồ Tát có trí tuệ, 

ta không có trí tuệ; Phật Bồ Tát có thần thông, ta không có thần thông; Phật Bồ 

Tát có phước báo, ta không có phước báo. Từ điểm này chư vị thử xem, các vị sẽ 

phát hiện ra, nếu thực sự có Phật Bồ Tát tái sanh, ba thứ kể trên, chắc chắc sẽ rất 

rõ ràng, mọi người đều sẽ nhận ra. 

Tôi học Phật nhiều ngần ấy năm, nhờ tích luỹ theo ngày tháng, được một chút 

thọ dụng. Trong thọ dụng nhỏ nhoi đó, điều đầu tiên là nhận biết những khuyết 

điểm bản thân, chưa học Phật không nhận ra, nhưng bản thân cũng rất may mắn. 

Bởi không có phước báo, trước khi chưa học Phật, nghèo khổ vô cùng, muốn làm 

ác nhưng không có khả năng. Bởi thế rất nhiều việc không tốt, không phải không 

làm,  mà  vì  không  có  tiền,  không  có  khả  năng  để  làm.  Sau  khi  học  Phật,  được 

cúng dường, nhận ra đó là chuyện xấu, không nên làm, đó là những lợi thế. 

Bởi  thế  học  Phật  mới  biết,  thế  nào  là  thiện,  thế  nào  là  ác,  thực  sự  sinh  tâm 

hoan hỉ. Công việc mình làm mỗi ngày, hướng đến một mục tiêu, phiền não, tội 

chướng nhẹ theo từng ngày; Trí tuệ, công đức lớn theo năm tháng, tôi thấy thế là 

đủ. Đời này trong thế giới này, những gì mong cầu chỉ có thế. 

Phật Bồ Tát là mục tiêu để chúng ta hướng đến, ngày nay chúng ta đã thấy rõ, 

biết thế nào là thành Phật, buông bỏ khởi tâm, động niệm là thành Phật. Tôi chưa 

buông bỏ, tôi rất muốn buông bỏ, nhưng buông không được. 

Buông bỏ phân biệt, chấp trước là thành Bồ Tát, đây là phương hướng chúng 

ta  đang  nỗ  lực  ngày  nay,  phải  nỗ  lực  học  tập,  buông  bỏ  chấp  trước,  buông  bỏ 

phân biệt. Khởi tâm, động niệm thì hơi khó, bởi vì, khởi tâm động niệm, chúng ta 

không nhận ra, nó nhỏ nhiệm quá. 

Bồ tát Di Lặc nói, trong một giây, một nghìn sáu trăm triệu lần khởi tâm động 

niệm, chúng ta làm sao nhận ra nó? Bởi thế, hiện tại chúng ta chỉ nhận ra, rất rõ 

ràng như ban ngày, chúng ta đang sống liên tục trong những thứ đó, đó là vấn đề 

736  Tập 528 



chúng ta rõ ràng nhất. Biết được cảnh giới chúng ta đang sống là liên tục. Bởi thế 

sẽ rất dễ dàng trong viêc buông bỏ phân biệt chấp trước. 

Ngày  trước  rất  khó  để  buông  bỏ  phân  biệt  chấp  trước,  bây  giờ  đã  có  chút 

tương  ưng  với  cảnh  giới  này,  công  phu  đã  đắc  lực.  Nếu  không  tương  ưng  với 

cảnh giới này, dù tu tập như thế nào công phu cũng không thể đắc lực, đây là kinh 

nghiệm  của  chúng  ta.  Bởi  thế,  nói  dối,  không  thể  không  thận  trọng  lời  ăn  tiếng 

nói. 

Tổ tiên người Trung Quốc, cổ thánh tiên hiền thường dạy: “Miệng là cửa của 

 hoạ, phước”, điều này dạy chúng ta không thể không cẩn trọng. Nói sai, tai nạn 

ập đến, nói chuẩn xác, phước báo có mặt, đúng là cửa ngõ của hoạ và phước. Cổ 

đức dạy chúng ta thận trọng lời nói việc làm, ngôn ngữ phải thận trọng, hành vi 

phải chuẩn xác. Hành vi là việc làm, xử sự, đối nhân xử thế. 

Phần tiếp theo nói: “Tác oai tác quái, chèn lấn người khác”, đây là những câu 

nói  cửa  miệng.  “Hoành  hành  ngang  ngược,  cậy  thế  hại  người” ,  điều  này  mọi 

người  dể  hiểu.  Người  cao  ngạo  tự  đại,  bản  thân  có  quyền  có  thế,  rất  dễ  phạm. 

“Muốn  người  kiêng  nể,muốn  mọi  người  cúi  đầu  vang  lời,  phục  tùng  mình  ta. 

 Cống  cao  ngã  mạn,  không  biết  xấu  hổ,  không  tự  ngăn  chận,  e  sợ,  rất  khó  giáo 

 hoá, hàng phục, nên nói: Không tự sợ sệt, rất khó giáo hoá, ôm lòng ngạo mạn”. 

Tình trạng này,  mỗi ngành nghề trong xã hội ngày nay đều có. Ở vị trí cao, 

ngày nay gọi là lãnh đạo, bất kể lớn nhỏ, quý vị là người cấp thấp, dưới tay còn 

nhiều thuộc hạ, quý vị muốn họ cúi đầu vâng lệnh, phục tùng theo quý vị. Người 

nghe lời sẽ được cất nhắc, thăng chức; Người không nghe lời liền bài trừ, khai trừ 

họ. 

Cống cao ngã mạn, bản thân có biết chăng? Không biết, người ngoài thấy rất 

rõ, nhưng không ai nói cho biết, tại sao? Bản thân người đó không tiếp nhận, họ 

chỉ nghe những lời thuận tai, chỉ nghe khen ngợi, không nghe những lời chỉ trích, 

loại người này hiện nay rất phổ biến! 

Bởi vậy Bồ Tát ở đời, có chỉ trích người khác chăng? Không, nhất định không 

chê trách người, tại sao? Phê bình là kết oán cừu với người, Bồ Tát không làm 

việc dại dột đó. Trong kinh Phật dạy Bồ Tát, nơi Bồ Tát ở khiến tất cả chúng sanh 

sinh tâm hoan hỉ, đây là lời Phật. Phật không dạy Bồ Tát, nơi chỗ có nhiều người, 

đi giáo huấn người, đi phê bình người, không có, không có cách dạy như thế. Phật 

Tập 528  737 



Bồ tát hi vọng xã hội hài hoà an ổn, mọi người sống an lành, hạnh phúc, không 

muốn chứng kiến xã hội loạn động, không muốn thấy chúng sinh tạo nghiệt. 

Ở đoạn từ “cống cao ngã mạn” đến “khó răn dạy được”, bốn câu này mô tả 

bộ  mặt  thật  của  xã  hội  ngày  nay,  tại  sao  Phật  giáo  suy  yếu?  Không  ai  học  tập, 

không  ai  nói,  không  ai  thực  hành,  Phật  giáo  đã  suy  yếu,  nguyên  nhân  ở  đâu? 

Không ai chịu nghe, người muốn giảng cũng không ai nghe, muốn thực hiện cũng 

không ai ủng hộ. Qúy vị suốt ngày làm, không ai khen ngợi, chỉ thấy chỉ trích, chỉ 

người phê bình, trong hoàn cảnh đó phải làm sao? 

Nếu không phải thực sự có đại thiện căn, đại phước đức, chúng ta thường gọi 

người tái sanh, không ai không bị xã hội gạt ra. Cho dù người tái sanh đó có đại 

thiện căn, đại phước đức, liệu họ trụ được mấy ngày? Lâu ngày chầy tháng sẽ bị 

xã  hội  đồng  hoá,  mở  miệng  không  nghe  một  từ  đạo  đức,  luân  lí.  Trẻ  trung  còn 

học hành đôi chữ,  mang vào đời không dùng được vào đâu, xã hội dùng những 

gì? Sát, đạo, dâm, vọng, lưỡng thiệt, thêu dệt, dùng những thứ đó, bản thân họ 

cũng hiểu. Nhưng đâu cũng thấy mọi người dùng thứ đó, đấy là thứ thời thượng 

hiện tại, có vẻ như không học quý vị sẽ bị lạc hậu. 

Bởi thế khôi phục trở lại, quay lại an định hài hoà, chắc chắn sẽ cần một thời 

gian. Giai đoạn chúng ta khó chứng kiến được, thế hệ tiếp theo chưa chắc đã thấy 

được. Tóm lại bốn đời, năm đời tiếp nữa, chưa chắc đã thấy được cảnh tượng an 

định hài hoà như trong quá khứ, nguyên nhân  ở đâu? Người thời nay cống cao 

ngã mạn, không biết hổ thẹn, tâm hành bản thân không thiện, không có trách cứ 

của lương tâm, tàm là trách cứ của lương tâm. Xấu hổ là gì? Khi bị người khác 

quở  trách  cảm  thấy  khó  chịu.  Hiện  tại  cả  hai  yếu  tố  này  đang  vắng  mặt,  không 

còn  xấu  hổ  nữa.  Trong  kinh  mô  tả  bằng  bốn  chữ,  “không  biết  hổ  thẹn”,  đây  là 

những thứ hiện hữu khắp nơi trong thế giới ngày nay. 

Họ làm những việc ác, quý vị phê bình họ, vốn họ không đếm xỉa, thậm chí 

quay lại chửi quý vị: Đầu óc ông làm sao, quá quê mùa, đó là thời cổ lổ, đó là mê 

muội, họ phê bình quý vị. Cho rằng những việc mình làm là tiến bộ, là việc bình 

thường, những thứ người khác học như nhân nghĩa, đạo đức là khác thường, học 

kinh Phật dạy là mê tín, tất cả đều phản bác quý vị. 

“Không tự răn đe, sợ sệt”, bản thân hoàn toàn không nhận ra, họ không biết 

sợ.  Trong  đầu  óc  của  họ,  không  có  luân  hồi,  không  có  nhân  quả,  họ  cho  rằng 

người chỉ sống một đời, chỉ đời này thôi, sống sao cho thoải mái, hưởng thụ tất 

738  Tập 528 



cả,  chết  là  trở  về  cát  bụi.  Quan  niệm  như  thế  đó,  những  người  như  thế  rất  khó 

giáo hoá. 

Bởi thế ngày nay mong muốn mọi người tin những lời dạy của cổ thánh tiên 

hiền, chỉ có một cách, dẫn chứng để mọi người thấy, họ mới tin, không có chứng 

cứ họ không tin. Nhưng chứng cứ ngày nay rất nhiều, họ thấy rồi sẽ thế nào? Mê 

tín, lại không tin. 

Rất  nhiều  người  ngoại  quốc  tin  thôi  miên,  khi  thôi  miên,  họ  sống  lại  quãng 

thời gian đã qua, một đời quá khứ, hai kiếp quá khứ, ba kiếp, thậm chí mấy mươi 


kiếp.  Chúng  ta đã  thấy  những  báo  cáo  thôi  miên,  tiến  sĩ  Wilker,  người  Mĩ  thực 

hiện,  có  nhiều  người  bị  thôi  miên  từng  trở  lại  bốn  nghìn  năm  trước,  hỏi  ông  ta 

sống ở đâu? Ông ta trả lời sống trong hang đá, lúc bấy giờ chưa có nhà cửa, sống 

bằng nghề săn bắn. Ngày trước đã kết oán thân trái chủ, chính là người hiện nay 

hay  làm  phiền,  lúc  đó  mới  biết  chuyện  này  không  phải  ngẫu  nhiên,  có  nguyên 

nhân rất sâu xa. 

Con người trong xã hội, những cá nhân không tin chiếm đại đa số, rất ít người 

tin. Ở phương Đông, phương Tây, cũng không ngoại lệ, oán thân trai chủ áp thân 

gọi là thụ thể, mượn người bị áp vong để tìm ra thông tin. Trong nước rất nhiều, 

thường thấy ở HongKong và Đài Loan. Khi tôi đến giảng kinh ở Nhật Bản, hỏi 

người Nhật có tình trạng này chăng? Có, Nhật bản cũng rất nhiều, có người tin, 

có người không tin. Lấy chứng cứ, thực tế đem chứng cứ đến để quý vị xem, xem 

xong vẫn không tin, nửa tin nửa ngờ, cuối cùng phủ định nó, đây chính là “khó 

 giáo hoá được”. 

Bởi thế trong kinh nói,  “không chịu hổ thẹn sợ hãi, rất khó giáo hoá, ôm lòng 

 kiêu mạn”. Bản thân không có lòng hổ thẹn, không sợ người khác phê bình, làm 

những  việc  tệ  hại hơn  vẫn  không  sợ  người  khác  phê  bình,  cho  rằng  những  việc 

mình làm là đúng. Bởi thế bây giờ đúng sai lẫn lộn, thiệc ác bất phân, tà chánh 

điên đảo, vì lẫn lộn như thế mới dẫn đến tai nạn. Bản thân mình bệnh khổ, môi 

trường sống cũng chịu ảnh hưởng, tất cả đều phát sinh do những vấn đề kể trên. 

Vấn đề này, chỉ một số ít người tin tưởng. Rất mừng là số ít những nhà khoa 

học ngày nay, họ tin tưởng, đều là những nhà lực học lượng tử nổi tiếng. Trong 

những  báo  cáo  nghiên  cứu  mới  nhất,  đã  đưa  tin,  cho  chúng  ta  biết:  Ý  niệm  có 

năng  lượng  rất  lớn,  ý  niệm  tập  thể,  ý  niệm  của  số  đông,  có  thể  thay  đổi  hiện 

tượng vật chất, lí luận này rất quan trọng. 

Tập 528  739 



Nếu lý luận này là thật, nếu mọi người tiếp thu được, đều khẳng định, không 

nghi ngờ, thì ngày nay, những tai nạn trên quả đất, rất dễ hoá giải, tại sao? Tất cả 

tai nạn đều có nguồn gốc từ ý niệm bất thiện, chỉ cần chúng ta buông bỏ ý niệm 

bất thiện, phát sinh chánh niệm, nâng đỡ ý tốt, tìm ra tịnh niệm, tai nạn trên quả 

đất này sẽ không còn. 

Ba nghìn năm trước, trong kinh Phật đã nói như thế, cổ thánh tiên hiền đã có 

cách lí giải những hiện tượng này, tương đồng với lời dạy đức Phật. Bây giờ, ba 

nghìn năm sau, những nhà khoa học, trong những báo cáo khoa học cũng nói như 

thế, chúng ta không còn hoài nghi gì nữa. 

Khi chưa đọc những báo cáo của các nhà khoa học, với vấn đề này tôi không 

thể không tin, cũng không dám tin hoàn toàn, vẫn tồn tại một số nghi vấn. Sau khi 

đọc những báo cáo khoa học, những nghi ngờ mới hết, thực sự tin tưởng. Khi đã 

tin rồi, trước hết dựa vào kinh nghiệm bản thân, biết được bản thân có oán thân 

trái  chủ  áp  vào,  khiến  thân  thể  tôi,  chỗ  này  không  được  thoải  mái,  chỗ  kia  đau 

nhức, tôi thấy rất rõ. Toàn tâm toàn lực bỏ ác làm lành, đem công đức bỏ ác làm 

lành hồi hướng cho những oán thân trái chủ, họ liền bỏ đi, thân thể chúng ta trở 

lại bình thường. Chỗ nào không bình thường chỗ đó có oán thân trái chủ, bị ma 

ám, đang trả thù. Trả thù có nặng có nhẹ, nhẹ quý vị có thể chịu được, khi nặng 

quá không thể chịu được, quý vị sẽ tỉnh ngộ. 

Câu “khó hàng phục được” là chỉ tất cả các tộc người trên thế giới ngày nay, 

lời dạy của cổ thánh tiên hiền, ngày nay đang gặp những khó khăn. Người bình 

thường không tiếp nhận, những người này  “ôm lòng ngã mạn”, ngạo mạn, Phật 

pháp thường gọi “cống cao ngã mạn”. 

Phần dưới nói: “Tội ác ngã mạn sánh ngang ba độc”, tội ngã mạn không khác 

gì tham sân si, bởi thế tham sân si  mạn trở thành tứ  độc. Sau đó có thứ là hoài 

nghi, không phải hoài nghi thông thường, hoài nghi Thánh hiền, hoài nghi Phật 

Bồ Tát, hoài nghi cổ thánh tiên hiền, không tin, không tiếp nhận. Những vấn đề 

này gây tổn hại cho chúng ta rất lớn, bất lợi cho thân tâm mình. 

Đa  nghi,  hoài  nghi,  làm  khổ  đau  thân  thể.  Nghi  ngờ  bác  sĩ,  nghi  ngờ  thuốc 

thang, không thể chữa lành bệnh, ngày càng nghiêm trọng, cuối cùng phải chết, 

quý vị sẽ hỏi tại sao lại chết? Vì hoài nghi, họ không có niềm tin. 

Qúy  vị  xem  người  bệnh,  nếu  người  bệnh  này  có  lòng  tin  kiên  cường,  họ 

không có vấn đề, bệnh họ chắc chắn sẽ thuyên giảm, tại sao? Họ không hoài nghi. 

740  Tập 528 



Lúc nào cũng hoài nghi, bệnh ta có lành chăng? Liệu có lành chăng? Chắc chắn 

phải chết, đang kéo dài thời gian. 

Chúng  ta  đã  thấy  chân  tướng  sự  thực  này,  nghi  hoặc  với  môi  trường  sống 

chúng ta, vấn đề càng lớn. Vì nghi hoặc, quả đất nơi chúng ta đang sống sẽ mềm 

ra, vốn quả đất là kiên cố, vì hoài nghi, mềm ra,  mềm ra sẽ thế nào? Rất dễ sụt 

lún, ngày nay chúng ta chứng kiến rất nhiều nơi, tự nhiên sụt đất, núi đổ, tuyết lỡ, 

đất lún, nguyên nhân do đâu? Hoài nghi, mất niềm tin nên mới xảy ra hiện tượng 

này, những hiện tượng như thế ngày xưa rất hiếm. Nơi nào xảy ra hiện tượng đó, 

quý vị biết hoài nghi con người nơi đó rất nặng, không có niềm tin. Nơi nào niềm 

tin của cư dân kiên cường, những hiện tượng như thế không bao giờ xảy ra. 

Bởi thế tham sân si mạn nghi, trong phẩm kinh này gọi nó là ngũ độc. Những 

thứ này “thuộc về tư hoặc”, nghĩa là quý vị nghĩ sai, tư hoặc trong phiền não kiến 

tư. Ngã kiến, biên kiến, kiến thủ, giới thủ là kiến hoặc, quý vị nhìn không đúng sự 

thực. Kiến hoặc là nhìn sai, tư hoặc là nghĩ sai, tham sân si  mạn nghi là quý vị 

nghĩ sai. 

Chúng ta xem phần tiếp theo: “Nhờ phước đức đời trước doanh hộ” , phước tu 

từ đời trước, có phước đức. “Doanh” có nghĩa kinh doanh, “hộ” là bảo hộ, phần 

sau  giải  thích  chữ  “doanh”.  Theo  Nhất  Thiết  Kinh  Âm  Nghĩa  có  nghĩa  là  “vệ” 

vậy, có nghĩa là bảo vệ, doanh hộ ở đây có nghĩa bảo vệ, nhờ tu phước tích đức 

đời trước mà bạn được bảo vệ. 

 “Phần trên nói người ác có thể hoành hành nhất thời”, những người làm ác vẫn 

sống  nhỡn  nhơ,  chức  tước  vẫn  có,  lại  rất  giàu  sang.  Ngày  nào  họ  cũng  làm  ác, 

giống như không có quả báo, bản thân họ cũng không tin có báo ứng, duyên cớ ở 

đâu? Phước đức đó, đều là do họ gây tạo từ đời trước, họ chưa hưởng hết. Những 

tội nghiệp họ tạo ra, quả báo vẫn chưa hiện ra, tại sao? Họ hưởng chưa hết phước 

báo, đến khi hưởng hết phước báo, những tội báo đó sẽ hiện ra, đến lúc đó hối 

không  kịp.  Bởi  thế  họ  có  thể  làm  càn  một  thời,  “đều  do  phước  đức  tạo  ra  đời 

 trước  bảo  vệ”.  “Đời  nay  làm  ác,  phước  đức  tận  diệt”,  lúc  đó  ác  báo  mới  đến, 

phước đức họ chưa tận diệt, họ vẫn còn hưởng phước.   

 “Đại sưVọng Tây nói: Nay do tạo ác, thiện trước diệt rồi, thần thiện bỏ đi, nên 

 đời này gặp nạn, nạn này rất nặng”, quả báo hiện tiền sẽ thế nào? Có thể mang 

bệnh  khổ,  hoặc  gia  sản  mất  mát,  công  ty  phá  sản,  mất  công  ăn  việc  làm,  cuộc 

Tập 528  741 



sống lập tức bị uy hiếp, đấy là khổ báo. Đời này tạo ác, sẽ mang phước báo đời 

trước, dần kéo thấp xuống, mọi người chúng ta thường gọi là giảm phúc. 

Ví dụ phước báo, của cải là phước báo, số anh ta rất giàu có, bởi ngang tàng 

bá đạo, cậy thế làm càn, cướp đoạt của cải người khác. Cho rằng ta có thể làm 

được điều đó, có trí tuệ, có quyền hạn, có thể hại người, đưa của cải mọi người về 

cho mình, dạng người này không thiếu trong xã hội. Những thứ họ lấy được, nói 

thật đó là do số họ có, nhưng đã bị giảm. 

Thí dụ, vốn số anh ta có một vạn ức, bởi cậy thế làm càn, những của cải anh 

ta có được, chỉ còn năm nghìn ức, anh ta đã thấy đủ, không ngờ đáng lí mình có 

một vạn ức, đâu ngờ mình  mất một nửa. Tuy thế anh ta vẫn còn năm nghìn  ức, 

anh ta vẫn được hưởng, nhưng nếu anh ta tiếp tục làm ác, mỗi lần tạo tội làm hại 

người như thế, anh ta bị tổn hại một ít, cuối cùng là mất tất cả, hết phước báo. Hết 

rồi, những quả báo tội nghiệp anh tạo trong đời này, tất cả bày ra, tội báo bày ra 

sẽ  đến  đâu?  Đến  địa  ngục.  Đây  là  người  có  phước  nhưng  không  có  trí,  hưởng 

phước  mà  không  biết  tạo  phước,  chỉ  biết  lừa  dối  mọi  người,  gọi  là  cậy  thế  hại 

người. 

Người học Phật phải cảnh giác, quan sát thật kĩ, rất kĩ, hậu quả của họ không 

thể lường được, rất đáng thương. Qúy vị phải nghĩ đến quả báo anh ta phải nhận, 

quý vị sẽ sinh tâm thương xót, lòng yêu thương, rất đáng thương, rồi sẽ tha thứ 

cho họ. Thực sự họ không biết, mê lầm điên đảo nên tạo nghiệp nặng. 

 “Thiện thần bỏ đi”, khi thần Thiện đã bỏ đi,  mạng sống sẽ hết. Hai vị thần dữ 

sanh câu lai là đồng sanh đồng danh tên, nếu ngài đã bỏ đi, mạng sống của quý vị 

sẽ hết. 

 “Đời này gặp nạn, nạn này rất nặng”, đây là gì? Mạng quý vị đang lí chưa hết, 

khi gặp nạn nhà tan cửa nát, bệnh khổ liên miên, gọi là sống để chịu tội, tội này 

có ngắn có dài. 

Hồi tôi học Phật, đã gặp một trường hợp ở Đài Loan, cũng là một người giàu 

có,  cuối  đời  mắc  chứng  quên  của  người  già,  rất  đáng  thương.  Mọi  người  trong 

nhà không biết, chỉ con dâu biết, vợ đứa con thứ hai của ông, cô săn sóc ông rất 

cẩn  thận,  chỉ  mình  cô  này  biết,  những  người  con  cháu  khác  không  ai  biết.  Còn 

sống, có tiền, ba ca hộ lí trực hai mươi bốn giờ, săn sóc mười mấy năm thì mất, 

chịu  tội.  Đang  sống  nhưng  nằm  bất  động  trên  giường,  không  biết  đến  gì,  nằm 

742  Tập 528 



mười mấy năm như thế mới chết, con cái không đứa nào có hiếu, ai săn sóc ông? 

Đúng là đau khổ một mình. 

Tuy lúc đó chúng tôi học Phật, nhưng vẫn chưa thấu hiểu kinh giáo, chưa hiểu 

sâu sắc, chỉ thấy ông đáng thương. Tiền của dư thừa như thế, hưởng thụ được gì? 

Chỉ là ba ca hộ lí, túc trực hai mươi bốn giờ, ông chỉ hưởng thụ được chừng đó, 

dùng tiền vào việc đó, quý vị nghĩ ông tiêu bao nhiêu tiền một tháng? Ăn uống 

mỗi ngày không thể nào nuốt trôi, phải dùng kim tiêm, bơm dinh dưỡng vào. Tuy 

kéo dài được mười mấy năm, khi mất, công ty giải thể, con cháu đông, nhà lớn 

nhà nhỏ đều giải thể hết. Đó là những gì chúng tôi tận mắt chứng kiến, sau này 

đối chiếu khi đọc kinh Phật, kinh dạy những chuyện như thế. 

Tịnh Ảnh Sớ nói  “Điều lành đời trước đã hết, thần Thiện bỏ đi, thân không 

 chốn nương, chịu nhiều hoạn nạn, đó là đau đớn”, cách nói này, như cách nói của 

đại sư Vọng Tây ở trước, rất giống với những gì Tịnh Ảnh Sớ nói, giống nhau về 

ý. 

Những công đức thiện căn được gieo trồng từ đời trước, có lúc sẽ hưởng hết, 

nó đem phước báo đến cho quý vị, phước báo có thể hưởng hết. Sau khi hưởng 

hết, thần Thiện bỏ đi, không nơi nương tựa, chỗ nương tựa là khổ nạn, đó là đau 

khổ.  Đến  lúc  đó,  thực  sự  muốn  sống  không  được,  muốn  chết  không  xong.  Họ 

không chết, hơi thở vẫn còn, nhưng không biết gì, không biết một thứ gì, ngay ăn 

uống cũng không biết, bởi thế bác sĩ hướng dẫn, thời gian bao lâu sẽ bơm cho ông 

những gì, y tá làm theo. 

 “Lại danh tịch của họ”, “danh” là tên tuổi. “tịch” là sổ ghi tội, giống như tài liệu 

ngày nay, những tội nghiệp do người đó tạo ra, đều được ghi vào trong đó.  “Ghi 

 tại thần minh”. Thần minh đem những tội ác của người làm ác ghi vào cuốn sổ. 

 “Tội lỗi dẫn đi”, Hội Sớ nói: “Không thể người khác dẫn ta, bởi nghiệp trói buộc, 

 tự nhập cõi ác vậy”, ai dắt ta đi? Không phải ai khác, bây giờ chúng ta đã hiểu rõ, 

địa ngục từ đâu? Không phải trời tạo, không phải thiên thần tạo nên, cũng không 

phải quỉ thần tạo nên, không phải người tạo. Địa ngục là do tội nghiệp biến hiện 

ra, không khác nằm mơ. 

Chúng ta thử nghĩ, ai tạo ra những cảnh tượng trong mơ? Khi tỉnh dậy, bình 

tĩnh, để tâm nghĩ ngợi, những cảnh tượng trong mơ từ đâu mà có? Không biết đến 

từ đâu, khi tỉnh dậy, không thấy nữa, nó vẫn chưa biến mất, không đến không đi. 

Đó là cảnh tượng không sinh không diệt, không người tạo nên, hoàn toàn tự tác tự 

Tập 528  743 



thọ.  Thiện  nghiệp  sẽ  tạo  nên  mộng  lành,  ác  nghiệp  thế  nào?  Sẽ  mơ  ác  mộng. 

Thiện ác báo ứng, chúng ta có thể tìm được câu trả lời trong giấc mộng, nghĩa là, 

tự tác tự thọ, như lời Phật, Bồ Tát, Thánh hiền đã dạy. 

Nếu quý vị oán trời trách đất, đây gọi là tội càng thêm tội, sai càng thêm sai, 

bởi thế hai câu sau rất hay.  “Tự vào cõi ác”, là cõi ác từ nơi ác nghiệp của quý vị 

tạo nên, cõi ác là địa ngục, “nhập vào vạc lửa”, “vạc”  là gì? Chảo, chảo lớn gọi là 

vạc. “Tự nhập vào ngục lửa và chảo nước sôi”, những thứ này mô tả những cảnh 

tượng địa ngục, cảnh giới địa ngục. Ngục lửa là đốt cháy, vạc sôi là nấu trong nồi, 

ai làm những việc này? Chúng ta thấy giết vật ăn thịt, xác những động vật này, có 

phải để chúng nó nấu nướng chăng? Đó là vạc sôi. Hôm nay quý vị nấu thịt, đến 

địa ngục tự mình nấu mình, tại sao? Nghiệp biến hiện ra. Biến hiện địa ngục vạc 

sôi, quý vị tự đến nhảy vào đó. Nhảy vào đó, cả địa ngục là biển lửa, quý vị chạy 

nhảy trong đó. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “Nghiệp ác lôi đi, quỉ thần ghi sổ, đem vào đường ác, chịu 

 khổ  thiêu  đốt,  nên  nói  “rất  khổ”,  đến  địa  ngục,  thấy  những  cảnh  giới  trong  địa 

ngục. Trong địa ngục có đầu trâu mặt ngựa, những ác quỉ đó đó đến trị tội quý vị, 

những ác quỉ đó từ đâu mà có?  Tất cả đều do nghiệp lực chúng ta biến hiện ra, 

không liên can gì đến bên ngoài, tất cả đều do nghiệp lực ta biến ra. Thậm chí ở 

trong địa ngục, quý vị còn thấy vua Diêm la, thấy quỉ vương, tất cả đó đều do 

nghiệp lực chúng ta biến hiện ra. 

Đêm ngủ quý vị nằm mơ, mơ thấy Phật Bồ Tát, mơ thấy Phật A Di Đà, cũng 

do  tự  tánh  biến  hiện,  lí  do?  Mỗi  ngày  niệm  Phật,  mỗi  ngày  nhớ  Phật,  nằm  mơ, 

Phật liền hiện ra. Mỗi ngày tạo nghiệp ác, tạo sát đạo dâm vọng, nằm thấy mình 

đến địa ngục, mơ thấy quỉ vương, tất cả đều do ta mà ra. 

Phật dạy rất đúng, tất cả pháp đều do tâm tưởng sinh, hay, ngoài tâm không 

pháp, ngoài pháp không tâm.  Tất cả pháp đều tự tánh biến hiện ra, tự tánh năng 

sinh, năng hiện, năng biến. Các pháp là tự sinh, sở hiện, sở biến, nói rất cụ thể, rất 

rõ ràng, phải hiểu, phải nhận thức đầy đủ, nếu chúng ta sửa tâm, vấn đề gì cũng 

được giải quyết. Vạn pháp duy tâm, nếu tâm tốt lành, tâm nếu tốt, đối nhân xử 

thế, một lòng chân thành, một mực yêu thương, việc gì cũng được giải quyết. 

Hôm nay học đến đây. 



744  Tập 528 



----------------------------------------------------------------------------------------------- 

 

Tập 529 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:08.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư  vị  Pháp  sư,  quí  vị  đồng  học,  mời  ngồi  xuống.    Xin  xem  Đại  Thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 674, hàng thứ nhất kinh văn. 

       “Thứ  năm,  con  người  thế  gian,  ỷ  lại  nhác  nhớm,  không  muốn  làm  lành,  trị 

 thân tu nghiệp. Cha mẹ dạy dỗ, giống như oan gia, không bằng không con, vong 

 ân bội nghĩa, không có báo đáp. Chơi bời hoang đàng, đánh bạc uống rượu, ngỗ 

 nghịch thô lỗ, không hiểu tình người, không lễ không nghĩa, không thể can ngăn. 

 Bà con quyến thuộc, tư dụng hữu vô, không biết thương yêu, không biết công ơn 

 cha  mẹ,  không  giữ  lễ  nghĩa  thầy  bạn.  Ý  niệm  thân  miệng,  chưa  có  chút  thiện, 

 không tin kinh pháp chư Phật, không tin sinh tử thiện ác. Muốn hại người hiền, 

 náo loạn tăng chúng. Ngu si mông muội, tự cho có trí, không biết sinh ra từ đâu, 

 chết rồi về đâu. Không nhân không thuận, mong ước sống lâu. Tâm từ giáo huấn, 

 nhưng  không  chịu  tin,  muốn  dạy  thật  nhiều,  người  kia  vô  ích,  trong  lòng  cửa 

 đóng, ý không mở được. Khi mạng gần hết, lo buồn kéo đến, không chút tu thiện, 

 gần chết mới hối, hối đã xong rồi, làm sao kịp nữa”. 

Đoạn  dài  này  là  đoạn  thứ  năm:  Giết  cướp  dâm  dối  rượu,  đây  là  giới  rượu 

trong năm giới, phần sau là chú giải của Niệm Lão, chú rất chi tiết. 

Những bậc đại đức tổ sư ngày trước, có hai cách nhìn về đoạn kinh văn này, 

xem nó là giới cấm rượu trong ngũ giới, có, có cách nói như thế, bởi vì trong đó 

có, có câu thế này, “mê rượu ham sắc”. Nhưng xem ý cả đoạn văn, năm đoạn lớn 

này,  nội  dung  nói  về  thập  thiện,  ngũ  giới  thập  thiện  đều  có  trong  đó.  Sau  thập 

thiện không có không sân, không tham, không si, ở đoạn này đều có ý như thế, 

bởi thế cả hai cách nói đều đúng. Niệm Lão áp dụng cả hai, bây giờ chúng ta xem 

chú giải. 

Tập 529  745 



 “Năm, ở đây là năm ác, loại ác thứ năm. Trước có hai cách nói”, người xưa có 

hai cách nói. 

“Một là, như trước, nói rõ tật say rượu”, ở đây kết hợp với ngũ giới để nói. 

 “Cách nói của các đại sư Tịnh Ảnh, Gia Tường”,“kinh văn nói, đam mê tửu sắc, 

 phần  sau  lại  nói  rộng  những  tật  khác,  để  nói  rõ  tội  lỗi  say  rượu”,  tội  lỗi  được 

sinh ra bởi những tật xấu này. Ngày xưa ở Trung Quốc, chỉ có hai bản chú giải 

Vô Lượng Thọ Kinh, Tịnh Ảnh Sớ và Gia Tường Sớ, chỉ có hai loại, cả hai loại 

này đều có cách nói giống nhau. 

 “Thứ hai, vì năm ác ở đây, gồm cả thập ác” , trong đoạn kinh văn này thuộc về 

phẩm thứ ba mươi lăm. Chúng ta nói ngũ giới thập thiện, ý nghĩa của nó đã đầy 

đủ, trong cách nói của họ đã thực sự bao gồm thập thiện. 

 “Như đại sư Nghĩa Tịch nói, ba ác thân nghiệp, cho rằng ba điều đầu tiên”, ba 

đoạn kinh văn đầu, tội giết, tội trộm, tội dâm, là ba. “Bốn lỗi khẩu nghiệp”, phần 

kinh văn trước đã nói rất cụ thể, hai lưỡi, nói dối, ác khẩu, thêu dệt, bốn loại này, 

tất cả đều trong đoạn trước, “gộp lại thứ tư”. “Ba lỗi ý nghiệp, hợp lại thứ năm”, 

ý ở đây là tham, sân, si, ba thứ ác này hợp với nhau. Trong đoạn kinh văn này, 

đoạn thứ năm. 

 “Ý muốn nói, nghiệp thân là giết, trộm, dâm, đặt thành lỗi thứ nhất, thứ hai, và 

 thứ ba”, đây là giết, trộm, dâm. “Bốn lỗi của miệng”, trong cuốn này là lỗi thứ tư, 

đoạn thứ tư. “Ở đây hai bên hợp với nhau”. “Chỉ lỗi thứ năm, đại sư Tịnh Ảnh... 

 cho là lỗi say rượu, nhưng đại sư Nghĩa Tịch cho là ba lỗi nghiệp ý, tham sân si, 

 Bành Tế Thanh đời nhà Thanh cũng theo ý đó”. 

Đây là một vị đại thiện tri thức Tịnh tông đời nhà Thanh, tuy là cư sĩ tại gia, 

vị cư sĩ này thông tông thông giáo, hiển mật viên thông. Chú giải Kinh Vô Lượng 

Thọ  của  ông  gọi  là  Khởi  Tín  Luận,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Khởi  Tín  Luận  là  tác 

phẩm của ông.  Trong tác phẩm này, với cách nhìn về đoạn kinh văn, tương đồng 

với đại sư Nghĩa Tịch. Ông cho rằng đoạn này đúng là nằm trong thập thiện, ba 

ác của ý nghiệp, trong đoạn đó. 

Khởi Tín Luận nói: “Nghĩa của ngũ ác, đem kinh khác vào, hợp thành thập 

 ác,  một  trong  những  ác,  nghiệp  giết  lôi  kéo”,  trong  kinh  văn  này  của  chúng  ta, 

đoạn đầu tiên nói về nghiệp giết. Ác thứ hai là nghiệp trộm, “tham giết lôi kéo”. 

Thứ ba là:  “Nghiệp dâm lôi kéo” . Thứ tư là nói dối, hai lưỡi, ác khẩu, thêu dệt. 

Ác thứ năm là sự lôi kéo sân hận, tà kiến. 

746  Tập 529 



 “Ngược lại là ngũ thiện, còn gọi thập thiện”.  Ngũ ác, thập ác, ngược lại là ngũ 

thiện,  thập  thiện.  Thông  thường  chúng  ta  hay  nói,  ngược  lại  là  ngũ  giới,  thập 

thiện, hoàn toàn tương đồng, giống như cùng một cách nói với đại sư Nghĩa Tịch. 

Bởi vì tà kiến từ si mà có, ở đây đã nói về tà kiến, nó thuộc về ngu si. 

 “Giải thích này lấy cả hai thuyết”, ngày trước cả hai cách nói này đều được sử 

dụng.  “Đặt  ngũ  giới  làm  trọng”,  bởi  thế  trong  Khoa  phán  chia  thành  tội  uống 

rượu, đây là dùng ngũ giới.  “Lại rộng khuyên thập thiện, nên lấy thuyết sau. Hai 

 thuyết trên mới nhìn tưởng khác, kì thực giống nhau”, sự thực không trái.  “Nói 

 chung tham rượu, thèm men” , có nghĩa là có tham trong đó, nghĩa là lỗi tham. 

 “Say rồi dễ giận”, uống say rồi dễ nổi giận, đây là sân nhuế. “Rượu khiến mê mờ, 

 uống quá chén, thậm chí bất tỉnh nhân sự”, đây là ngu si, đầu óc không tỉnh táo. 

Khi uống nhiều rượu sẽ mang bệnh nát rượu.  “Có thể thấy tội say rượu, thường 

 đi đôi với tam độc” , trong việc say rượu, tại sao Phật chế say rượu là giới nặng? 

Lí lẽ ở chỗ này. 

Bản thân uống rượu không phải là tội, nó kéo theo việc nổi tham sân si, nghiêm 

trọng hơn có thể phạm sát, đạo, dâm, vọng, động cơ của sát, đạo, dâm, vọng đều 

từ tham, sân, si. Bởi thế rượu là giá giới, Thế Tôn đề phòng mọi người. Không kể 

tại gia hay xuất gia, khỏi phá giới, khỏi làm ác, trong thập thiện gọi là không tạo 

ác, trong năm giới là không phá giới. Giới uống rượu phải được tuân thủ nghiêm 

khắc. Trong ý này của Thế Tôn, chúng ta phải hiểu được. 

 “Tư Trì Kí nói rõ rượu có mười lỗi”, mười lỗi khi uống rượu. Những thứ này vẫn 

thường thấy, nhưng bởi chúng ta hời hợt nên không coi trọng. Tư Trì Kí lại nói, 

thứ nhất : “Ngoại hình xấu xí”, sau khi uống rượu, mặt mũi khó coi, nhất là uống 

say. Người khác thấy sẽ rất ghét, không kính trọng. 

Thứ hai: “Yếu ớt”, khi đã say, chân nam đá chân chiêu, đứng không vững, đây 

là điều rất dễ nhận ra. 

 “Ba, mắt mũi kèm nhèm”, hoa mắt, nhìn không rõ. 

Thứ tư: “Hiện tướng giận dữ”, tại sao? Không kìm nén được ý thức, lúc này 

tâm  sân  hận  rất  dễ  bùng  phát.  Họ  đã  ôm  hận,  rượu  vào,  say  rồi,  không  thể  kìm 

nén,  trí  óc  không  tỉnh.  Thế  nên  có  câu  uống  say  thường  nói  thật,  nói  thật  lòng, 

không cách nào giấu được, nên thổ lộ tất cả, đó là sân. 

Tập 529  747 



Thứ năm: “Phá hoại sự nghiệp” , phương hại đến sự nghiệp của quý vị, nhất là 

kinh doanh, trên thực tế bất kì sự nghiệp nào, tại sao? Say rồi không còn tỉnh táo. 

Say rượu mà bàn chuyện kinh doanh, đàm phán, rất dễ xảy ra sự cố. Trong tình 

trạng không tỉnh táo, những lời này được coi là căn cứ sao? Nếu thực sự đã kí kết, 

kí chữ, hối không kịp nữa. 

Thứ  sáu:   “Thêm  bệnh  tật”,  khi  uống  nhiều  quá,  mang  những  bệnh  cấp  tính, 

mang bệnh mãn tính. Nếu lúc nào cũng uống rượu, làm sao thân thể khoẻ mạnh 

được? 

Thứ bảy:  “Dễ gây sự”, chúng ta nói ẩu đả, nổi lên giận dữ, gọi là sân độc, lúc 

này sẽ thổi bùng. Chưa uống họ hãy còn tỉnh táo, say rồi không thể kìm nén. 

Thứ tám: “Không danh dự”, danh xưng là người khác khen ngợi, lúc nào cũng 

say, không ai khen ngợi nữa. 

Thứ chín: “Ít trí tuệ”, đồng nghĩa với ngu si. 

Thứ mười: “Chết rồi đoạ ba đường ác”. 

Chín thứ kể trước là đau đớn, quý vị chịu khi sống. Khi  chết gọi là  đốt, rơi 

vào ba đường ác. Trong đó thứ tư và thứ bảy là sân, thứ chín là si. 

 “Hựu thế nói: Rượu có thể làm rối loạn”, ý nói rượu có thể làm rối loạn tâm ý và 

bản  tính  lương  thiện.  Đây  là  điều  có  thực,  đây  là  lời  của  cổ  nhân,  “nên  khiến 

 người tạo ác”. 

Ngày xưa, trong các yến tiệc lúc nào cũng có rượu, nhưng nồng độ trong rượu 

rất thấp, quý vị không thể uống say được. Nếu trong lúc tiệc tùng có say rượu, rất 

khó coi, nhưng không thể thiếu rượu. Bởi thế chén rượu ngày xưa hai bên nhô 

cao lên, quý vị để ý chén uống rượu ngày xưa gọi là tước, nó có hai cái nhô cao 

lên hai bên, tên nó là gì? Hai bên này gọi là ngừng rượu, khi uống nó sẽ đụng vào 

mũi, không thể uống một hơi mà phải nhấp từng ngụm, ở đây nó ngăn quý vị lại. 

Người xưa rất thông minh, họ đã nghĩ ra những phương pháp này, nghĩa là báo 

cho quý vị, việc nên làm, là giữ lễ, ý nghĩa mang tính tượng trưng là được, quyết 

không để quý vị uống say. 

Bởi thế, “đam mê rượu thịt”, mĩ ở đây là đồ ăn ngon, đồ ăn ngon sẽ kéo theo 

rượu.  Vốn nó là hai độc tham, si, “bởi thế  lỗi uống rượu, thực kiêm cả  ba độc 

 nghiệp  ý”.  “Bởi  thế  hai  thuyết  ở  trên,  khác  nhau  ở  chỗ  mở  đóng  mà  thôi”,  trên 

748  Tập 529 



thực tế vẫn tương đồng. Bởi thế ở vế kinh văn này, chúng ta phải xét thật kĩ hai ý 

này. 

 “Tiếp theo nói rộng tai ương tội lỗi thứ năm”,  lỗi uống rượu. Uống rượu gây hại 

rất nhiều cho việc tu hành, không thể không biết. “Đồ ỷ giải đãi” , “đồ ỷ” là lâng 

lâng, “giải đãi” là nhác nhớm. Phần dưới Niệm Lão chú giải rất hay.  “Nghĩa là 

 trong tâm do dự, buông thả nhác nhớm”. Thường nói lấy rượu giải sầu, sầu càng 

sầu thêm. “Chỉ lo cầu an, tự tư, không thể tu thân hành thiện” , lỗi này rất lớn. 

Đời người rất ngắn, kinh luận người xưa thường nói vô thường tấn tốc. Sống 

trên  đời  này,  ngày  nào  tắt  thở,  mấy  người  hiểu  được.  Tuổi  còn  trẻ,  rất  nhiều 

trường  hợp  gặp  phải  tai  nạn.  Chúng  ta  là  những  người  học  Phật,  thường  thấy 

những loài cầm thú, côn trùng, rời khỏi hang ổ đi kiếm ăn, quý vị thử để ý quan 

sát, nó có thể trở về một cách an ổn chăng? Chắc gì trên đường đi, bị những thứ 

khác ăn mất, mức độ này rất cao. Cõi trời nhìn nhân gian chúng ta, cũng giống 

như sâu kiến, mạng sống rất ngắn. 

Ví dụ trời Đao Lợi, một ngày ở trời Đao Lợi bằng một trăm năm nhân gian. 

Một người sống một trăm năm, ở trời Đao Lợi mới một ngày, năm mươi năm là 

nửa ngày, quý vị thấy có ý nghĩa gì? 

Kinh Phật nói: “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”, ý nghĩa lớn nhất 

của việc được thân người là gì? Là nghe Phật pháp. Được nghe Phật pháp, được 

gặp  Tịnh  độ,  quý  vị  rất  may  mắn.  Đời  này  có  thể  vãng  sanh  thế  giới  Cực  Lạc, 

không còn trôi lăn trong luân hồi lục đạo, đây là ý nghĩa thực sự của việc được 

thân  người,  giá  trị  thực  sự.  Vì  năm  đạo  khác  trong  lục  đạo  khó  tu  hành,  năm 

đường  kia  cũng  có  Phật  giáo  hoá,  nhưng  người  thành  tựu  rất  ít.  Người  ở  nhân 

gian thành tựu rất đông, kinh luận nói về vấn đề này rất nhiều, và nói rất chi tiết. 

Bởi thể, nhác nhớm, “không thể làm thiện, chỉ đem thân tạo nghiệp”. 

Ở  khu  vực  Trung  Quốc,  rất  nhiều  người  thích  uống  rượu,  rất  nhiều  bạn  bè 

thích rượu chè, hủ tục đánh bạc cũng rất thịnh. Một số người thường tụ tập đánh 

bạc, tuy  rất nhỏ,  mua vui, đánh không lớn,  mua vui,  giết thời gian, nhưng đánh 

mất thời gian một cách vô ích. 

Tôi có một người bạn, lần trước đến Đài Loan, ông đến thăm  tôi, ông ta than 

vãn rất nhiều. Cư sĩ Từ Tỉnh Dân ở Đài Trung, ba người chúng tôi, đi chung một 

thuyền khi đến Đài Loan. Bây giờ ông nhận ra, hai người chúng tôi còn có chút 

thành tựu, ông nói đời ông ta đã đánh mất trong những ván Mạt chược, hối không 

Tập 529  749 



kịp nữa! Bây giờ đã già, đã biết khổ tồi, ông ta hơn tôi một tuổi, Từ Tỉnh Dân nhỏ 

hơn tôi một tuổi. Ba người chúng tôi là đồng hương, cùng đến Đài Loan, bạn tốt 

của nhau. Bởi thế, uống rượu, đánh bài là những sai lầm, lỡ cả cuộc đời. 

 “Nghiệp chỉ chánh nghiệp, có nghĩa người ác không thể tự sửa thân họ, không để 

 tâm vào chánh nghiệp”. Tuy thân chúng ta, đang phục vụ cho quốc gia xã hội, có 

thể sống tốt, thời gian còn lại cần phải tu sửa chánh nghiệp. 

Khi  tuổi  trẻ,  sống  trong  khói  lửa  chiến  tranh,  không  có  thời  gian  học  tập. 

Chiến tranh kết thúc, mấy năm nay xã hội đã trở lại an bình, nếu không chịu khó 

học bù, làm  sao thành tựu được? Những thứ phải học  rất nhiều, nếu  muốn học, 

quý vị sẽ gặp thiện tri thức. Như Dịch Kinh đã nói:  “Người do đông mà chia, vật 

 vì đồng loại mà tập hợp” . Quý vị muốn học hành, nhất định sẽ kết bạn với những 

người có học, thích đánh bạc, thì sẽ kết bạn với những tay cờ bạc, việc chọn lựa 

này rất quan trọng! Bởi vì tuổi trẻ của chúng ta, không được học hành, muốn đi 

học, bởi thế quen biết những người được học hành rất đông. 

Hai,  ba  năm  trước,  khi  tôi  đang  ở  Đài  Loan,  những  người  quen  biết  đều  là 

những  giáo  sư  có  tiếng.  Tôi  đã  quen  mười  mấy  vị,  đều  là  những  thầy  giáo,  lần 

lượt  được  giới  thiệu,  giới  thiệu  lẫn  nhau,  nên  quen  rất  nhiều.  Tôi  đã  có  sự  lựa 

chọn, bởi thế cuối cùng tôi chọn học cùng thầy Phương. 

Người xưa có câu: “Học theo một người”, theo nhiều sẽ rối, có câu tham quá 

nhai không hết. Học phải chuyên, phải tinh, nhưng chúng ta mỗi ngày, còn phải 

làm việc tám tiếng, thời gian thực sự để học tập, độ hai đến bốn tiếng. Thời gian 

như thế không thể không nắm bắt, không nắm bắt là sai lầm. 

Năm tôi ba mươi tuổi đã bỏ công việc, chuyên tâm học Phật, mang hình thức 

người  cư  sĩ  theo  chân  pháp  sư  Sám  Vân.  Tôi  đã  ở  thất  của  ngài  nửa  năm,  học 

những gì? Tu nhẫn nhục ba la mật, tu trì giới ba la mật, tu tinh tấn ba la mật. Khi 

quen  thầy  Lý,  cư  sĩ  Lí  Bỉnh  Nam,  tôi  phát  tâm  học  kinh  giáo  với  ông,  và  chấp 

nhận,  lần  lượt  tôi  đã  ở  Đài  Trung  hết  mười  năm.  Lên  bục  giảng  kinh  là  do  ông 

khuyên tôi làm. Trước đấy, đại sư Chương Gia khuyên tôi xuất gia, dạy tôi học 

Phật Thích Ca Mâu Ni, tôi đã nghe theo. Thấy trong kinh giáo, Thế Tôn suốt đời 

theo việc dạy học, thực sự là người thầy mô phạm nhất thế gian. 

Phật  pháp  là  đạo  làm  thầy,  phải  hiểu  thật  rõ  vấn  đề  này.  Giao  tiếp  với  mọi 

người, nhất là phần tử tri thức, phải cắt nghĩa rõ cho họ, vốn Phật giáo là giáo 

dục, nhưng nó đã trở thành tôn giáo. Hình như ngày nay, Khổng lão phu tử, Mạnh 

750  Tập 529 



phu tử đều là giáo dục. Tự nhiên ngày nay có Khổng giáo, biến nó thành tôn giáo, 

sai lầm, coi Khổng Tử là vị thần linh, đấy không phải là mê tín sao? Tượng được 

tô vẽ trong Khổng miếu, đấy cũng chỉ mang tính hoài niệm người thầy, tôn kính 

người thầy, tôn sư trọng đạo, mang nghĩa người xưa tôn trọng, tôn kính tổ tiên. 

Người  Trung  Quốc  có  nhà  thờ,  có  miếu  thờ,  những  thứ  đó  là  thận  tưởng  nhớ 

người đã khuất, nhớ ơn tổ tiên, nó không phải tôn giáo. 

Nhưng ngày nay, quý vị không thể phủ định, nó là tôn giáo. Ngày nay tôi thấy 

Phật giáo trên thế gian này, có sáu loại hình thái không giống nhau. Phải nói cho 

rõ,  có  Phật  giáo  là  tôn  giáo,  có  Phật  giáo  là  học  thuật,  rất  nhiều  trường  đại  học 

dạy kinh Phật, biến thành học thuật. Ngày nay có Phật giáo của nhà máy, có Phật 

giáo du lịch tâm linh, lại có Phật giáo tà giáo, bởi thế ít nhất có sáu loại, nói rõ 

chắc mọi người sẽ hiểu, những gì chúng ta học là gì? Chúng ta học là Phật Thích 

Ca  Mâu  Ni,  giáo  dục  Phật  giáo,  giáo  dục  của  Đức  Phật,  danh  không  chính  thì 

ngôn bất thuận. 

Người  xưa  thích  đơn  giản,  nghĩa  là  ngại  rườm  rà,  thích  đơn  giản,  giáo  dục 

Đức Phật gọi chung là Phật giáo. Ngày nay gọi Phật giáo, mọi người cứ nghĩ là 

mê tín. Chúng ta thêm vào  hai chữ, “Giáo dục của Đức Phật”, hi vọng dần dần 

Phật giáo trở lại giáo dục, vốn nó là giáo dục, nó dạy những gì? 

Sau  bao  nhiêu  năm  tháng,  chúng  ta  được  hun  đúc  trong  kinh  điển,  luân  lí. 

Luân lí của nó nói rất cụ thể, nói đến tận cùng, cõi hư không khắp pháp giới với 

chúng ta là một, nói như thế là quá đầy đủ. Phật Bồ tát nhìn chân tướng các pháp, 

chân tướng của các pháp là gì? Chúng ta đã học trước đây, “bất đoạn chi vô”, bốn 

chữ này rất thâm thuý. Qúy vị phải làm rõ, hiểu sâu bốn chữ này, khẳng định nó, 

không  hoài  nghi  chút  nào,  quý  vị  sẽ  rất  dễ  buông  bỏ.  Buông  bỏ  là  có  thể  nhìn 

thấu, nhìn thấu là trí tuệ, buông bỏ là định công, giáo lí Đại thừa thường gọi là chỉ 

quán, đây là phương pháp tu hành. Buông bỏ là chỉ, nhìn thấu là quán. Chúng ta 

được lợi ích từ kinh giáo rất nhiều, nếm được mùi pháp, thực sự muốn bỏ không 

được. Một ngày không ăn, không ngũ cũng không sao, một ngày không thể không 

đọc kinh, ngày không đọc kinh đó trôi qua một cách nhạt nhẽo, sống ngày đó thật 

vô vị. 

 “Không chịu tu thân”, nghĩa là không theo chánh nghiệp. Người đó đối “lời giáo 

 huấn cha mẹ”, sẽ “làm trái làm phản”, chúng ta thường nói không hiếu thuận cha 

mẹ. Ngày nay những trường hợp này không hiếm gặp trong xã hội, thậm chí con 

cái  oán  hận  cha  mẹ,  những  vấn  đề  như  thế  trong  xã  hội  ngày  trước  chắc  chắn 

Tập 529  751 



không gặp. Pháp thế hay pháp xuất thế, gốc rễ đặt trên nền tảng hiếu đạo. Qúy vị 

xem đại thánh đại hiền thế hay xuất thế, đối với việc hiếu dưỡng cha mẹ, làm rất 

thấu đáo. 

Phật là đạo làm thầy, nó là giáo dục, đạo làm thầy, chắc chắn được xây dựng 

trên  nền  tảng  hiếu  đạo.  Một  người  có  hiếu  với  cha  mẹ  mới  có  thể  tôn  sư  trọng 

đạo, học nghiệp, đạo nghiệp mới có thành tựu. Bất hiếu cha mẹ, không tôn kính 

thầy tổ, loại này không có vị trí trong xã hội! 

“Vi  lệ”,  bên  dưới  có  giải  thích,  “vi”   là  làm  trái,  “lệ”  là  thô  bạo,  “nên  vi  lệ  có 

 nghĩa  là  phản  nghịch,hung  bạo”.“Phản  nghịch,  tức  là  ngỗ  nghịch  bất  hiếu”, 

những trường hợp này rất phổ biến trong xã hội. Nhưng khi chúng ta chứng kiến 

những sự thực này, đều không ý thức được tính chất nghiêm trọng của nó. Bởi thế 

tuy thấy đó, nhìn thấy rồi sao? Không hề quan tâm, những thứ này rất phổ biến, 

coi như không có. 

Ngày  nay  mọi  người  thường  cảnh  giác,  sự  nghiêm  trọng  của  tai  nạn,  căn 

nguyên của tai nạn từ đâu mà có? Căn nguyên là do bất hiếu cha mẹ, đó là nguồn 

gốc của tai nạn. Qúy vị ý thức về vấn đề này, mới hiểu được bất hiếu cha mẹ, vấn 

đề này rất nghiêm trọng, cái ác này khủng khiếp biết bao nhiêu. 

Người quay lưng lại với cha mẹ ngày nay rất phổ biến, tội nghiệp cá nhân họ 

tạo tác, sẽ ảnh hưởng xã hội, sẽ ảnh hưởng quốc gia, kéo theo tai nạn cho quả đất. 

Nói cách khác, họ đem đến tai nạn cho quả đất. Từ phương diện này quý vị thử 

quan sát, tội này nặng thật quá sức tưởng tượng. Họ sẽ gặp báo ứng, báo ứng này 

không chỉ bản thân họ, họ sẽ đem tai nạn đến cho những người khác, quý vị nói 

tội này nặng bao nhiêu. 

 “Cha mẹ sinh con, giống như oan gia”, nên nói,  “chi bằng không con”. Phật nói 

bộ kinh này, đã nói những lời như thế, để chúng ta hiểu thật sâu sắc. Hình như 

Phật Thích Ca Mâu Ni như đang còn sống, nói những lời đó như nhắm vào xã hội 

hiện tại. 

Ngoảnh  đầu  nhìn  lại,  năm  đầu  Dân  Quốc  không  như  thế  này,  ít  người  bất 

hiếu, không nhiều, có những đứa con bất hiếu chăng? Có, lâu mới nghe đến. Mọi 

người trong xã hội đều chỉ trích họ, con nhà ai bất hiếu, con cái bất hiếu. 

Qúy vị xem ngày nay, con giết cha, giết mẹ, giết anh em, giết thầy dạy, đi đâu 

cũng giết, kể không hết, lúc nào cũng nghe, làm sao xã hội này không loạn? Làm 

752  Tập 529 



sao hoá giải được thiên tai? Ngày nay tần suất thiên tai ngày càng nhiều, lần sau 

nghiêm trọng hơn lần trước. 

Rất nhiều người đồng tu đến hỏi tôi, khi thiên tai đến sẽ làm sao? Không kể 

thiên tai đến hay không, cũng không kể lớn hay nhỏ, lúc nào chúng ta cũng phải 

nhớ, nhất tâm niệm Phật, tại sao? Niệm Phật là thiện lớn nhất trong những điều 

thiện, không có thiện nào lớn hơn. 

Ở đây chúng ta nói chánh nghiệp, tu thiện, chánh nghiệp, niệm Phật là chánh 

nghiệp, tu thiện là chánh nghiệp. Buông bỏ những gì đáng buông bỏ, không nghĩ 

đến nó. Phải niệm nhớ nghĩ thật kĩ câu danh hiệu Phật. Thế nào là nhớ nghĩ kĩ? 

Không có tạp niệm lẫn lộn vào trong gọi là nhớ kĩ. Ngày nay tuy chúng ta niệm 

Phật, rất nhiều vọng tưởng, tạp niệm, đây là bất thiện. 

Niệm Phật tương ưng thật sự, niệm Phật một tiếng đồng hồ, trong một giờ đó 

không có vọng niệm; Niệm Phật hai giờ đồng hồ, hai giờ đó không xen tạp niệm. 

Bởi  thế,  niệm  Phật  và  tu  thiền  định  không  khác  nhau,  thiền  định  là  ngồi  không 

xen vọng niệm. Người niệm Phật chúng ta ngồi đó, không có vọng niệm, có Phật 

A Di Đà. Dễ tu hơn thiền định, quý vị không tin cứ cần thử xem. Ngồi đó một giờ 

đồng hồ, xem mình có vọng niệm chăng? 

Niệm  Phật  là  dùng  nhất  niệm  để  khống  chế  niệm,  tôi  dùng  câu  danh  hiệu 

Phật, thay thế tất cả những vọng niệm, phương pháp này rất thuận tiện. Thiền đòi 

hỏi tâm rất tinh tế, người tinh tế, người tâm tĩnh, mới dể vào cửa thiền. Người hời 

hợt, cửa đó không dễ vào, nhiều vọng niệm, nhiều vọng tưởng, người đó không 

cách nào tu thiền. Bởi thế Phật có pháp môn phương tiện, Tịnh độ không vấn đề 

gì,  Tịnh  độ  cũng  cần  phải  hiểu,  dùng  Phật  A  Di  Dà  hay  thế  tất  cả  những  vọng 

niệm,  sẽ  không  nghĩ  đến  những  thứ  khác,  tại  sao?  Nghĩ  những  thứ  khác  đều  là 

luân hồi lục đạo, nếu nghĩ đến tham sân si mạn nghi, không chỉ luân hồi, mà còn 

là tai nạn. Nói chung phải nhớ, tham sân si  mạn nghi thường đi đôi với tai nạn 

trên quả đất. Tâm tham là nạn nước, nước biển dâng. Những trận đại hồng thuỷ 

ngày nay là không bình thường, sóng thần, rất đáng sợ. 

Gần đây, tôi thấy một người đồng tu, viết một bản báo cáo cho tôi xem, nói về 

thiên tai năm 2012, cực kì nghiêm trọng. Thực hay giả, đến sang năm mới biết rõ, 

nhưng đối với chúng ta cũng là một điều hay, để chúng ta siêng năng niệm Phật, 

nếu không, thiên tai xảy đến chúng ta trở tay không kịp. Bây giờ ít nhất, thời gian 

vẫn còn một năm vài tháng, dư sức để chuẩn bị, ngoài ra đều vô dụng, những thứ 

Tập 529  753 



đó không mang lại tác dụng gì, chỉ một câu niệm Phật, những thứ khác không kịp 

đâu.  Niệm  tốt  một  câu  Phật  hiệu,  vấn  đề  sẽ  được  giải  quyết,  trước  tiên  là  giải 

quyết vấn đề của bản thân. 

Những thiên tai này, kinh Phật nói rất cụ thể, có cộng nghiệp, có biệt nghiệp. 

Qúy  vị  không  thoát  nếu  cộng  nghiệp,  nếu  không  thoát  được  tôi  đã  đến  thế  giới 

Cực Lạc, người thực tâm niệm Phật, khi thiên tai đến Phật sẽ đến tiếp dẫn, nhân 

cơ hội này sẽ vãng sanh luôn. Nếu số chưa chết, quý vị vẫn được sống, thiên tai 

đến quý vị cũng bình an vô sự. 

Chúng  ta  tin  tưởng,  nếu  được  lưu  lại  là  người  có  sứ  mạng,  phải  duy  trì  văn 

hoá  truyền  thống,  phải  hộ  trì  chánh  pháp.  Nói  cách  khác,  bốn  đức  trong  Hoàn 

Nguyên Quán, đó là sứ mạng của người còn lại:  “Tuỳ duyên diệu dụng, oai nghi 

 phép tắc, nhu hoà chất trực, khổ thay chúng sinh”, thay thế nào? Chúng ta phải 

làm  nổi  bật  luân  lí,  đạo  đức,  nhân  quả  trong  đời  thường,  đó  là  chịu  khổ  thay 

chúng sinh. 

Khi Thế  Tôn còn tại thế, bốn  mươi chín năm giảng kinh dạy học,  mỗi ngày 

một bữa, đêm ngủ dưới cây, khổ thay chúng sinh, làm tấm gương sáng cho chúng 

sinh noi theo. 

Trong việc tu hành, thứ nhất là niệm Phật, thứ hai là chuyên tâm. Ở đây kinh 

nói “nhất hướng chuyên niệm”, chú trọng chữ “chuyên”, tâm không phân tán. Thế 

Tôn thường dạy: “Giữ tâm một chỗ, không gì không thành” , tâm chúng ta chỉ để 

vào Phật A Di Đà, trong tâm chỉ có Phật A Di Đà, trừ Phật A Di Đà, không có tạp 

niệm, buông bỏ tất cả. Ngày mai sống thế nào, không để tâm, niệm thật tốt danh 

hiệu Phật là được. Ngày mai chưa đến, nghĩ về nó làm gì? Ngày mai có cơm cũng 

tốt, không có gì ăn, vãng sanh. Không lưu luyến gì thế gian này, sống thật tự tại, 

sống thật an nhàn, không có vọng tưởng, không có lo nghĩ, không có sợ hãi. Bất 

luận hoàn cảnh thế nào, pháp hỉ sung mãn. Rõ ràng trắng đen, tỏ tường chi tiết, 

lúc đó trí tuệ sẽ hiện ra, không còn phiền não, điều này rất quan trọng. 

Chúng ta nhất tâm niệm Phật là đại hiếu, chân hiếu, công đức này hồi hướng 

là  sức  mạnh  lớn  nhất.  Hồi  hướng  cho  cha  mẹ,  hồi  hướng  cho  chúng  sinh,  hồi 

hướng cầu sinh Tịnh độ. Hồi hướng phải có công phu chân thật, không có là hồi 

hướng là giả. Chúng ta tích luỹ công đức, tu thiện, niệm Phật, tất cả đó là chân 

thật công đức, dùng những thứ đó để hồi hướng. 

754  Tập 529 



Phần tiếp theo nói, “Những đứa con hư đó, có lỗi với ân cha mẹ,  nên gọiphụ 

 ân”. “Đi trái lễ nghĩa,  nên gọitrái nghĩa”. Những đứa con này không biết báo ân, 

vô lễ vô nghĩa với cha mẹ. “Không có đền đáp” , ý nói với ân đức cha mẹ, không 

chút báo đáp, không được coi là hiếu kính cha mẹ, không được coi nuôi dưỡng 

cha mẹ. Khi cha mẹ lớn tuổi, không có công việc, cuộc sống nhờ vào đâu? Trung 

Quốc đề xướng hiếu đạo, về già ai săn sóc? Khi nhỏ được bố mẹ săn sóc, khi cha 

mẹ về già quý vị phải phụng dưỡng, báo đáp. 

Văn hoá phương Đông và văn hoá phương Tây không giống nhau. Hai hôm 

nay tôi nghe Đạo Thạnh Hoà Phu diễn thuyết, tôi nghe đã ba lần, ông nói rất hay. 

Ông nói người phương Tây quan niệm văn hoá, đầu tiên là khẳng định người con 

người là tự tư, hoàn toàn khác với phương Đông. Văn hoá người phương Đông lí 

niệm  thứ  nhất  là  tánh  người  vốn  thiện,  quý  vị  xem  hoàn  toàn  trái  ngược.  Quan 

niệm người phương Tây là tự tư tự lợi. 

Ông nói về nhà máy sản xuất, ông là nhà doanh nghiệp, ông lập hai công ty ở 

Nhật Bản, doanh số năm mươi năm nay rất tốt. Rất nhiều rủi ro trong nền kinh tế, 

không ảnh hưởng đến ông. Năm mươi năm trước làm ăn rất phát đạt, bão táp mưa 

sa, sóng gió của kinh tế không ảnh hưởng đến ông. Bởi vậy rất nhiều người thỉnh 

giáo ông, bí quyết kinh doanh của ông là gì?  Phương pháp kinh doanh không có 

gì đặc biệt, nhưng tâm lí không giống nhau. 

Tâm của ông, ông đề xuất bốn chữ “kính trời yêu người”. Kính thiên, ông nói 

rất rõ, nghĩa là làm việc bằng lương tâm. Trời là gì? Lương tâm lí trời, người phải 

làm  việc  bằng  lương  tâm  lí  trời,  không  được  lừa  người,  không  được  lừa  dối 

người,  không  được  đầu  cơ  tích  trữ.  Ông  không  màng  loại  của  cải  trên  trời  rơi 

xuống, ông nói loại của cải này không thể giữ được. Nhất định phải nhờ vào mồ 

hôi  của  bản  thân,  đó  mới  khả  dĩ.  Buôn  bán  bằng  cách  đầu  cơ  tích  trữ  tuyệt  đối 

không đụng, quyết không làm nhà giàu bong bóng. 

Bởi thế năm mươi năm nay, doanh thu tăng trưởng rất thuận lợi, có tên trong 

năm  trăm  tỉ  phú  thế  giới.  Công  nhân  của  ông,  ông  thường  dạy  cho  công  nhân, 

công  nhân  học  được  cách  kính  trời  yêu  người,  vì  thế  xí  nghiệp  của  ông  thành 

công. 

Trên thực tế, bản thân ông ta rất giỏi, ông học theo những vị Thánh nhân, hiền 

nhân hai nghìn năm, ba nghìn năm trước, học hỏi trí tuệ nơi những vị đó. Ông áp 

dụng hoàn toàn, ứng dụng vào xí nghiệp. Tinh thần cơ bản của người xưa, lí niệm 

Tập 529  755 



là đạo, gia đạo. Tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ, áp dụng vào việc tu thân 

của mình, áp dụng vào gia đình là tề gia; Áp dụng vào công ty là trị quốc, đấy là 

một đoàn thể. Mục tiêu cuối cùng là công bằng cho mọi người, thiên hạ thái bình, 

xã hội an định hài hoà, mọi người đều sống cuộc đời hạnh phúc mĩ mãn. 

Ông  đã  thực  hiện  được,  hoàn  toàn  trái  ngược  với  quan  niệm  của  người 

phương Tây. Ông nói với mọi người, yêu thương tột bậc của ông là công nhân, 

lợi ích kiếm được từ công ty, ai hưởng thụ? Công nhân, nên ông không bao giờ 

thất bại. Kinh tế khó khăn thế nào, công nhân cũng không giải tán, công nhân còn 

nỗ lực làm việc. 

Khi nền kinh tế suy thoái, hay còn gọi kinh tế đang tụt dốc, khi eo xèo hợp 

đồng cũng ít, tất nhiên nhân công không có việc làm, họ sẽ thế nào? Nghiên cứu 

phát triển, đọc sách, nghiên cứu phát triển, nghĩ ra những thứ mới mẽ. Khi công 

việc kinh doanh đã khởi sắc, họ lập tức phất lên, cho ra đời sản phẩm  mới. Nói 

cách khác, không lãng phí thời gian, không lãng phí tinh thần. Tất cả mọi người 

trong công ty là một nhà, Đạo Thạnh là chủ nhà, lợi ích thuộc về mọi người, mỗi 

người đều có phần, đó là triết học thành công của ông ta, lí niệm thành công của 

ông ta, tất cả đều của người xưa. Ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, ông ta 

dựa trên những thứ đó, ông ta thực hiện được. 

Những  việc  này,  gia  đình  thực  hiện  được,  gia  đình  hoà  thuận,  gia  đình  hoà 

thuận mọi sự tốt đẹp. Quốc gia thực hiện được, quốc gia sẽ thịnh vượng, thời kì 

cực thịnh bắt đầu xuất hiện. Mở rộng ra cả thế giới, có thể hoá giải thiên tai cho 

toàn thế giới. Ông đối với văn hoá truyền thống xưa, thực sự hiểu rõ, nhận thức rõ 

ràng, bắt tay thực hiện, áp dụng vào bản thân, áp dụng vào gia đình, áp dụng vào 

sự nghiệp của mình. 

Ngược lại người Trung quốc chúng ta, rất xa lạ với văn hoá truyền thống của 

mình,  hoàn  toàn  không  biết.  Nhắm  mắt  chạy  theo  văn  hoá  phương  Tây,  cũng 

chạy  theo  tự  tư  tự  lợi,  chỉ  biết  mình,  không  nghĩ  đến  ai.  Tuy  ông  chủ  cũng  nói 

thương công nhân, nhưng đối với công nhân, nói thực, rất hạn chế. 

Ngày nay Trung Quốc cũng có một cái, xí nghiệp không lớn, do cư sĩ Hồ Tiểu 

Lâm cũng làm chủ, trong ba năm nay ông làm rất thành công. Cũng đã làm tấm 

gương cực kì tốt cho một số xí nghiệp, lí niệm không khác Đạo Thạnh Hoà Phu, 

đây đáng được những người chúng ta bây giờ, phản tĩnh một cách sâu sắc. 

756  Tập 529 



Ngày nay nên được nhân rộng, nên nhắc nhở mọi người. Bởi vì những thiên 

tai này, chúng ta đã nghe những người đồng học nói cho chúng ta biết. Bắt đầu từ 

tháng ba, tháng tư, tháng năm, tháng sáu, tháng bảy, tháng tám, họ sẽ tập hợp tiêu 

đề những tai nạn này, mang đến cho tôi. Tần suất tháng sau cao hơn tháng trước, 

tính sơ từ đầu đến cuối tháng, hơn hai trăm vụ, hai trăm trở lên, mà lại lần sau 

nguy hiểm hơn lần trước. Trong tháng ba đã xảy ra hơn bốn mươi vụ tai nạn, tăng 

theo mỗi tháng, đây là điềm báo không lành, tần suất không ngừng tăng, thiên tai 

mỗi lúc càng nghiêm trọng hơn, rất rắc rối. Những điều này đã cho chúng ta một 

tín hiệu, nói cho chúng ta, phải nhất tâm niệm Phật, mới có thể ứng phó. Nếu coi 

nhẹ việc niệm Phật, thiên tai đến ta hối không kịp. 

Ngày  nay  việc  gì  cũng  là  chuyện  nhỏ,  niệm  Phật  là  việc  lớn  nhất,  duy  nhất 

của chúng ta. Thời gian rảnh nên nghe kinh, không nghe kinh không hiểu được 

lợi ích công đức của câu Phật  hiệu, chỉ cố gắng nghe mới hiểu, nghe  mới biết. 

Hiểu  công  đức  niệm  Phật  là  bất  khả  tư  nghị,  quý  vị  mới  thích  niệm,  mới  niệm 

một cách thực sự cảm ứng, không thông giáo lí là không được. 

Tôi  nhận  thấy,  bản  hội  tập  này  của  Hạ  Liên  Cư,  bản  chú  thích  của  Hoàng 

Niệm Lão, có thể cứu được tai nạn, không phải cuốn nào khác, bộ sách này cứu 

được  tai nạn. 

Chúng ta xem  câu tiếp theo, “Không biết báo đáp,  ý nói đối với ân đức cha 

 mẹ không có sự đền đáp”. “Phóng tứ”, nghĩa là tự tung tự tác, tung ở đây là chỉ 

ham muốn. “Du tán”, chơi bời trác táng. “Đam tửu”, thích ăn nhậu. “Kì mĩ”, thích 

món ngon. “Lại người đam mê, ham vui quá độ” , không biết dừng lại, những thứ 

này gây hại cho thân tâm, tổn hại thân tâm là bất hiếu cha mẹ. Với sức khoẻ con 

cái, cha mẹ lúc nào cũng để trong tâm, bản thân làm thân thể tàn phế, khiến cha 

mẹ đau lòng, đây là tội đại bất hiếu.  “Kì là tham không đáy”. Mấy câu này chỉ 

buông thả ăn nhậu, ăn uống vô độ, nói rõ tội rượu, tất cả đều do ham uống mang 

lại, những hành động ác làm hại thân tâm. 

 “Đại sư Nghĩa Tịch cắt nghĩa lỗ hồ: Lỗ là lỗ độn, nghĩa là không biết gì cả” , có 

nghĩa là ngu, ngu lỗ, hoặc nói ngu si, không biết gì cả là ngu si, không hay không 

biết.  “Hồ,  là  đi  trước,  huyênh  hoang  tự  đại” .  “Để  đột”, ở  trước  nói  là  mù  mờ 

đường đột,  “nghĩa là điên cuồng đường đột, không biết gì cả, không làm được 

 gì”.  Ở đây có nghĩa hung hăng mà tự đại, không biết nhưng không chịu nghe lời 

người khác khuyên bảo, không tiếp nhận kiến thức người khác. Loại người này, 

Tập 529  757 



mặc dù gặp được bạn tốt, bạn hiền cũng không có ý nghĩa gì với họ. Họ thực sự 

là không có gì không làm, những gì họ làm đều là việc ác, đều là hành vi xấu. 

 “Phụ Hành nói”,  Phụ Hành là Chỉ Quán của Thiên Thai , “Lỗ hồ có nghĩa là bên 

 ngoài không thuận, vô tàm”, “tàm” là hổ thẹn, thường nói về lương tâm. Người 

có lương tâm, sẽ có lòng hổ thẹn, vô tàm là không có lương tâm, không biết hổ 

thẹn. “Bất thuận”, hoàn toàn trái ngược với tánh đức, giống như chúng ta thường 

nói bất nhân, bất nghĩa, vô lễ, vô trí, vô tín, loại đó, bất thuận.“Nên không hiểu 

 lòng  người,  vô  nghĩa,  vô  lễ” .  “Nghĩa  là  nên  vậy,  cắt  gọt  sự  vật  để  được  thích 

 hợp” , thông thường chúng ta hay nói, nói để mọi người dễ hiểu, thế nào là nghĩa? 

Ý niệm của chúng ta, hành vi của chúng ta, hợp tình, hợp lí, hợp pháp, gọi là 

nghĩa. Suy nghĩ, hành vi những người này không hợp lí, không hợp pháp, không 

hợp tình người, đấy là không có nghĩa. 

 “Lễ,tức trong Lễ Kí nói, thuận lòng người, gọi là lễ”, nghĩa là thông tình đạt lí. 

Thông đạt, có thể thuận theo lòng người, đây là tinh thần của lễ, ý nghĩa của lễ. 

Hội Sớ lại nói: “Quyết bỏ thị phi, làm việc nên làm, đó là nghĩa”, bởi thế nghĩa 

phải có trí tuệ, không có trí tuệ thì không thể nói chuyện. “Quyết bỏ thị phi”, thế 

nào là “thị”? Thế nào là “phi”? Phải làm rõ quý vị mới hiểu được. “Phi”, chúng ta 

nên xa lánh, “thị” chúng ta nên tiếp cận. “Phi” , không nên làm, “thị”, rất nên làm. 

“Nhận rõ tôn ti, không mất tiết đó, đó là lễ”. Lễ là nói về danh phận, nói tôn 

ti, nói thượng hạ. Lễ nói về tiết độ, bởi thế, “không mất tiết đó”. Ví dụ như trong 

cuộc sống đời thường chúng ta, ngày nay quốc gia quy định lễ tiết, kính lễ nhất là 

bái ba lần, đó là tiết, kính lễ nhất. Nếu hỏi lạy bốn lạy có tốt không? Bốn lạy là 

vượt quá, vượt quá sẽ thế nào? Vượt quá sẽ mang tính nịnh nọt, cái đó không hợp 

lễ. Tôi lạy hai cái, chưa đủ, chưa đủ là ngạo mạn, vượt quá là nịnh nọt, đều không 

hợp lễ, nhất định phải phù hợp với tiết độ. Bởi thế, lễ gọi là quy cũ, nhất định nó 

phải có tiết chế, không để vượt quá, cũng không để hiếm khuyết,  “không mất tiết 

 đó” là biết lễ. 

“Nói chung là biết phân định thị phi, làm việc nên làm, đó là nghĩa. Biết được tôn 

 ti, thượng hạ, không trái chuẩn tắc, đó là lễ” . Làm trái lễ nghĩa, được coi là vô lễ 

vô nghĩa. Loại người này không có tri thức, không biết tôn ti thượng hạ. Không 

có tiết chế, là không biết lễ, không biết nghĩa. 

758  Tập 529 



“Không thể gián hiểu”, “Gián” là khuyên, khuyên nhủ, lấy đạo sửa người, là 

khuyên nhủ họ. Loại người này không nghe lời khuyên của quý vị, khuyên họ, họ 

quay lại trách cứ quý vị. “Hiểu”, là hiểu dụ, là dạy dỗ họ. 

Trong xã hội ngày nay, những người không thể khuyên nhủ rất đông, họ thích 

quý vị khen ngợi họ, không thích phê bình. Họ cho rằng khuyên họ là làm hại, là 

sỉ nhục họ. Không những không nghe lời, mà còn oán hận quý vị. 

Bởi thế sống với nhau giữa xã hội này, phải biết thận trọng lời nói, quan sát 

xung  quanh.  Không  chú  ý  là  có  thể  oán  hận  với  mọi  người,  kết  oán  nhưng  ta 

không biết. Bản thân ta vô tâm, người khác hữu ý. Qúy vị mang ý tốt, mọi người 

cho là ác ý. Qúy vị khuyên nhủ họ, hi vọng họ thay đổi hành vi, đó là ý tốt, nhưng 

họ thế nào? Họ cho rằng quý vị đang gây rắc rối cho họ, đang cười cợt họ, đây là 

rắc rối rất lớn. Cố ý vô ý, những việc này vẫn thường gặp, không thể không để ý, 

không thể không cẩn thận. 

Bởi thế quý vị phải sửa đổi, chúng ta không có trí tuệ, không có khả năng này, 

làm sao giao tiếp với mọi người? Phương pháp tốt nhất, là một câu A Di Đà Phật. 

Tươi cười đón người, bất kể mọi người nói thế nào, A Di Đà Phật, rất tuyệt! Đây 

là việc đưa Phật A Di Đà vào tai họ, khi nghe qua tai, quý vị đã mãi mãi có giống 

đạo. Có tội không cần khuyên, cứ niệm Phật, cung kính, vui vẻ xởi lởi, đưa tiếng 

niệm  Phật  cho  họ  nghe.  Phương  pháp  này  gọi  là  tự  lợi  lợi  tha,  có  trăm  thiện 

nhưng không một hại, cần phải học vấn đề này. 

“Lục thân cha, mẹ, anh, em, vợ,  con”,  đấy gọi là lục thân. Hiển Dương Đại 

Giới Luận, nội dung nói về lục thân, nói khác cách nói này. Ngày nay chúng ta 

gọi lục thân, đều là cha, mẹ, anh, em, vợ, con. Hiển Dương Đại Giới Luận nói lục 

thân:  “Trước mình ba đời, là cha mẹ, ông bà, ông bà cố. Ba đời sau mình, là nam 

 nữ,  con  trai,  con  gái;  Cháu  trai,  cháu  gái;  Chắt  trai,  chắt  gái”.  Hai  cách  nói 

không giống nhau. 

“Quyến  thuộc”,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sao  nói:   “Ngoài  lục  thân,  tất  cả  là 

 quyến  thuộc” ,  quyến  thuộc  rất  đông.  Lục  thân  là  quan  hệ  trực  hệ,  cha,  mẹ,  anh 

em, vợ, và con. Hiển Dương Luận nói cũng rất chi tiết, đều là trực hệ, từ ông cố, 

bà cố, ông nội, bà nội, cha mẹ; Đời sau đến con, cháu, chắt, đều là trực hệ. Quyến 

thuộc thì đông hơn, anh em của cha mẹ là chú, bác; Anh em của ông bà nội là ông 

nội chú, ông nội bác. Họ còn có con cái, chúng ta là anh em họ, từ anh em, lại từ 

Tập 529  759 



anh em, tất cả đây đều thuộc quan hệ thân quyến, người Trung Quốc gọi là cửu 

tộc, tất cả đều là thân quyến thuộc. 

 “Tư  dụng,  chỉ  những  thứ  vật  dụng  giúp  sống,  như  lúa  gạo,  tiền  bạc” ,  đây  là 

những  nhu  yếu  phẩm  hàng  ngày.  “Những  đứa  con  hư  ấy,  đối  lục  thân  quyến 

 thuộc, những thứ nhu yếu phẩm để duy trì cuộc sống, không để mắt đến. Nên nói: 

 Tư dụng có hay không, không hề lo nghĩ” . 

Vấn đề này ngày nay rất bình thường, nhưng ngày trước, cha  mẹ nuôi nấng 

con cái, con cái biết công ơn nuôi nấng của cha mẹ, biết trả ơn, biết hiếu dưỡng 

cha mẹ, ngày nay không có. Đấy là do ảnh hưởng văn hoá bên ngoài, người ngoại 

quốc, con cái không có nghĩa vụ nuôi dưỡng cha mẹ. Mười sáu tuổi là có quyền 

công dân. 

Khi tôi ở Mĩ, có lần gặp người bạn, người Trung Quốc, con anh ta bỏ nhà đi, 

anh ta đến báo sở cảnh sát, cảnh sát hỏi: Con anh bao nhiêu tuổi? Anh nói mười 

tám. Mười tám mà anh còn giữ nó ư? Mười sáu bỏ đi đã không cần giữ. Nó đã đủ 

quyền công dân, nó có thể săn sóc bản thân, anh đừng đi tìm nó nữa. 

Bởi thế ở nước ngoài, thực sự, trẻ mười bảy, mười tám tuổi, rất nhiều đứa đã 

bỏ nhà đi. Khi đi rồi, nếu chúng nó còn nhớ bố mẹ, tết nhất, lễ lạt chỉ cần gửi một 

tấm bưu thiếp, cha mẹ nhận được, thế là vui rồi, con cái không quên chúng ta, rất 

khó  gặp  mặt,  không  dễ  gì.  Khi  đi  rồi,  có  thể  cả  đời  không  gặp  lại  nhau,  không 

khác gì chim con, đủ lông đủ cánh là bay. 

Khác  hẳn  văn  hoá  phương  đông,  điều  mong  ước  của  người  phương  đông  là 

tam đại đồng đường, tứ đại đồng đường, bởi thế người phương đông rất tình cảm, 

người ngoại quốc không có. 

Người  ngoại  quốc  khi  tuổi  già,  đáng  thương  lắm,  họ  cô  đơn,  ở  trong  những 

nhà chung người già, không bạn bè, thân quyến đến thăm họ, cô đơn. Sinh hoạt, 

nhà nước lo liệu, vật chất sinh hoạt không vấn đề gì, nhưng đời sống tinh thần thì 

thiếu thốn vô cùng. Bởi thế người già trong viện dưỡng lão hay tự tử, tại sao họ tự 

tử?  Nghĩ  lại  họ  sống  để  làm  gì?  Sống  trong  cô  đơn,  một  người  bạn  để  tâm  sự 

cũng không có, tình cảnh đó rất đáng thương, chúng ta có thể hình dung được. 

Người ngoại quốc không có tình cảm, thực sự, từ nhỏ đã được hướng dẫn tự 

tư tự lợi. Họ chỉ có tự tư tự lợi, họ không nghĩ đến lợi ích người khác, người khác 

cũng không biết nghĩ cho họ. Chúng ta chứng kiến rất nhiều, đi du học, công tác 

760  Tập 529 



ở nước ngoài, đôi lúc cha mẹ ra nước ngoài để thăm họ, ăn cơm tiệm, ai tự trả 

tiền cho người đó, phong tục nước ngoài là như thế. Rất nhiều người, đưa con cái 

đi du học, kết quả nhận được, sau khi tốt nghiệp đều trở thành người ngoại quốc, 

không còn tình cảm nữa. 

Bởi thế, “Tài sản có không, không biết lo nghĩ”, đúng thế. “Với ân đức cha 

 mẹ,  nghĩa  bạn  tình  thầy,  hoàn  toàn  không  biết,  không  lòng  trắc  ẩn.  Nên  nói, 

 không biết ân đức cha mẹ, không giữ nghĩa bạn tình thầy”, đây là xã hội phương 

Tây, quý vị thấy rất rõ  ràng,  mà lại  thế nào? Người nào cũng cho đó là chuyện 

bình thường, nếu nói đến nó, mọi người cảm thấy kì lạ, làm sao anh lại có quan 

niệm như thế? 

Đây chính là điểm khác nhau giữa văn hoá Đông_Tây. Ý nghĩa đời sống giữa 

người Đông_Tây không giống nhau, giá trị đời sống không giống nhau. Nhưng 

người  phương  Tây  rất  hâm  mộ  người  phương  Đông.  Người  Trung  Quốc,  Hàn 

Quốc, Nhật Bản,  vẫn còn tam đại đồng đường, sống chung với cha  mẹ,  cha  mẹ 

con cái sống chung với nhau, người ngoại quốc rất hâm mộ khi nhìn thấy. Kiểu 

niềm vui luân lý này, họ không bao giờ có được. Con cái của họ, mười bảy, mười 

tám tuổi đã ra riêng, muốn tìm cũng không thấy. Con cái họ kết hôn bên ngoài, 

trẻ em được sinh ra trở thành cháu của họ, không quen biết. 

Bởi thế kinh nói: “Không biết ân đức cha mẹ, không giữ nghĩa bạn tình thầy”, 

đối với người ngoại quốc, đọc hai câu này họ thấy lạ lẫm, làm sao có cách nghĩ 

thế này? Trong mắt họ chỉ có bản thân, không cha không mẹ, cũng không có thầy 

bạn, suốt đời chỉ mưu cầu quyền lợi cho bản thân. 

 “Ý  nghĩ,  lời  nói,  không  chút  lương  thiện”.  Nguỵ  Dịch:“Tâm  thường  nghĩ  ác, 

 miệng thường nói ác, thân thường làm ác, chưa bao giờ thiện” . Bản Nguỵ Dịch 

nói rất chi tiết. “Nói rõ ba thứ thân, miệng, ý, thường tạo nghiệp ác, chưa bao giờ 

 đụng đến việc thiện”. Bởi thế Phật nói những lời này, toàn nhắm đến người hiện 

đại, tình trạng như thế ngày xưa rất hiếm thấy. Thân, miệng, ý đều ác, tình trạng 

đời sống của họ, chúng ta không khó tưởng tượng, tạo nghiệp ác rất nhiều, dẫn 

đến quả ác. Thân tâm đều không thiện, quả báo là tật bệnh, chắc chắn mang nhiều 

bệnh tật, nhiều khổ não, lo nghĩ nhiều, nhiều ưu tư, làm  sao  họ vui được? Làm 

sao họ có thể thanh tịnh? Làm sao họ có tình cảm tốt đẹp được? Chúng ta có thể 

hiểu được những tâm trạng này. 

Tập 529  761 



 “Phần tiếp theo lại nói rõ tội lỗi sân si để chứng minh thuyết của đại sư Nghĩa 

 Tịch, là có chứng cứ”.  Đại sư Nghĩa Tịch nói, trong đoạn kinh văn này là nói về 

ba độc tham, sân, si, là ý nghiệp cuối cùng trong Thập thiện nghiệp đạo. Trong 

đoạn kinh văn này thực có ý như thế. 

       “Dưới, không tin giáo pháp chư Phật, không tin sinh tử, thiệc ác”, đây là ngu 

si, nói rõ ngu si.  “Không tin Phật pháp, bỏ qua nhân quả, đây thuộc tội Nhất xiển 

 đề”, n hất xiển đề là tiếng Phạn, có nghĩa là người không có thiện căn. Hai câu 

này, đối với một đời của một con người, là quan trọng nhất. Không tin kinh pháp 

chư Phật, chắc chắn sẽ nằm trong lục đạo, làm sao ra khỏi luân hồi lục đạo được? 

Không ra khỏi luân hồi lục đạo, chắc chắn thời gian ở trong tam đồ rất dài, thời 

gian ở trong thiện đạo rất ngắn. Càng nghĩ càng thấy sợ, càng nghĩ càng cảm thấy 

đáng thương. 

Đời này nếu tin kinh Phật, giáo pháp của Phật, quý vị có thể nâng cao cảnh 

giới.  Từ  làm  người,  có  thể  nâng  lên  làm  trời,  trời  có  hai  mươi  tám  tầng,  có  thể 

nâng lên từng bước một. Nói cách khác, mỗi đời quý vị sẽ được tự tại hơn, mỗi 

đời  sẽ  nhiều  phước  báo  hơn.  Nếu  tin  Phật  pháp,  sẽ  có  những  lợi  thế  như  vậy, 

không tin Phật pháp, vấn đề của quý vị sẽ nghiêm trọng. 

“Không  tin  nhân  quả,  cho  rằng  không  có  nhân  quả  báo  ứng”, đấy  là  điều 

đáng ngại, tại sao? Việc ác nào cũng dám nhúng tay, họ cho rằng không có báo 

ứng, không việc ác nào không làm. 

 “Không  tin  sinh  tử,  thiện  ác”,  thân  tâm  thiện  sinh  vào  ba  đường  lành,  tâm  và 

hành đều ác, chắc chắn khi chết sẽ đoạ vào ba đường ác, ba đường ác rất khổ. Nỗi 

khổ của súc sinh chúng ta đã thấy; nỗi khổ địa ngục, quỉ đói chưa thấy, nó thực 

có, nó không phải viển vông, tất cả đó đều nhắm đến ngu si. Bởi thế đoạn kinh 

văn  này,  thực  sự  là  nội  dung  của  nó,  là  bao  gồm  phần  sau  của  ngũ  giới,  thập 

thiện, không tham, không sân, không si, ba điều của ý nghiệp. 

“Hãm hại chân nhân,  Nguỵ Dịch là muốn giết chân nhân; Hán Dịch là muốn 

 giết La Hán. Huyền Ứng Âm Nghĩa nói:“Chân nhân là A La Hán vậy” . Giải thích 

như thế đã quá rõ ràng. 

Chân nhân là chỉ A La Hán. A La Hán là bậc đã đoạn hết phiền não kiến tư, nên 

gọi  họ  là  chân  nhân,  tại  sao?  A  La  Hán  vẫn  dùng  vọng  tâm,  a  lại  da,  còn  dùng 

vọng  tâm.  Từ  A  La  Hán  trở  lên,  mới  hết  dùng  vọng  tâm.  Lục  đạo  chúng  sinh 

chúng ta, dùng A lại da, dùng vọng tâm, những gì họ dùng là tà, nghĩa là dùng sai 

762  Tập 529 



tâm, đâm đầu vào lục đạo. A La Hán siêu việt luân hồi lục đạo, không bao giờ 

làm  những  việc  dại  dột  như  thế.  Trong  tam  bất  thoái  họ  đã  chứng  vị  bất  thoái, 

nghĩa là địa vị của họ mãi mãi không còn thoái chuyển. Họ tu dần dần, rồi vãng 

sanh lên cao. Trên họ là Bích Chi Phật, Bồ Tát, Phật, nằm trong thập pháp giới. 

Tứ thánh pháp giới là Phương tiện hữu dư độ của thế giới Cực Lạc phương Tây. 

Lục  đạo  là  Phàm  thánh  đồng  cư  độ.  Họ  đã  thoát  lục  đạo,  thoát  Đồng  cư  độ,  họ 

sinh đến Phương tiện độ, họ không đến thế giới Cực Lạc cũng sinh vào Phương 

tiện độ, Phương tiện độ của Phật Thích Ca Mâu Ni. Không bao giờ đoạ lục đạo, 

đó là chân nhân. Còn trong lục đạo nên chúng ta không được gọi chân nhân, tại 

sao? Sợ còn rơi xuống súc sinh, có thể thành quỉ đói. Không làm được người, làm 

sao làm được A La Hán, chắc chắn không có chuyện đó, gọi là chân nhân có ý 

như thế. 

Pháp Hoa Sớ Kí lại nói: “Thực sự chứng được, người đã chứng chân, nên gọi 

 chân  nhân”,  đây  cũng  là  cách  giải  thích.  Họ  chứng  được  chân,  chân  này  tuy 

không viên mãn, chân nghiêng, không phải viên mãn. Ba loại phiền não lớn, họ 

chỉ đoạn một phần, đoạn được kiến tư phiền não, họ hãy còn chưa đoạn trần sa, 

vô minh. Nhưng cái đoạn này là thực, không phải giả. Đây là chứng đạo, vì thế 

gọi là chân nhân. 



 “Giết A La Hán là tội nặng ngũ nghịch”, tội này sẽ đoạ địa ngục a tỳ. Phật dạy 

chúng ta, ngũ nghịch là năm loại tội nặng đoạ ngục vô gián, đầu tiên là giết cha, 

thứ hai giết mẹ. Ân đức cha mẹ rất lớn, giết cha mẹ là tội đoạ địa ngục vô gián. 

Thứ ba, giết A La Hán, A La Hán là bậc đã đắc đạo, ở thế gian này họ đang giáo 

hoá chúng sinh, họ là người hiền, bởi thế giết họ tội rất nặng. Qúy vị giết họ, rất 

nhiều người không thể nghe pháp, người thầy không còn, kết tội ở chỗ này. 

Bởi thế A La Hán, không thể tìm thấy trên thế gian ngày nay, giống A la Hán 

thì có, là những ai? Những người có học vấn, có đạo đức, họ giáo hoá một vùng. 

Qúy vị giết họ, tội này ngang hàng với tội giết A La Hán, gọi là tội đẳng lưu. 

Đây là vị thầy giỏi, có đạo đức, có học vấn, giáo hoá ở vùng này. Ảnh hưởng của 

họ càng lớn, tội của quý vị càng nặng; Thời gian giáo hoá của họ càng dài, tội của 

quý vị càng nặng. 

Bởi thế cách kết tội này, đôi lúc, không phải như cách kết tội giết người. Bản 

thân  A  La  Hán  không  kết  tội,  tội  được  kết  ở  phương  diện  nào?  A  La  hán  đang 

Tập 529  763 



giáo  hoá  một  vùng,  vùng  đó  mất  một  người  thầy.  Những  gì  họ  mang  đến  cho 

chúng  sinh  là  trí  tuệ,  pháp  thân  tuệ  mạng,  quý  vị  giết  họ,  từ  đây  về  sau,  những 

chúng sinh này, không còn pháp thân tuệ mạng nữa, kết từ đấy. Bởi thế mang tội 

giết họ là ngăn cản họ hoằng pháp, ngăn cản họ dạy học, tội giống nhau, chúng ta 

không  thể  không  hiểu  vấn  đề  này.  Tuỳ  hỉ  sẽ  trở  thành  công  đức,  làm  hại  họ  sẽ 

mang tội, tội sau cùng trong ngũ nghịch. 

Thứ tư là làm thân Phật rỉ máu. Phật Thích Ca Mâu Ni cũng giáo hoá chúng 

sinh, phước báo Phật lớn, không ai làm hại được ngài, không ai giết được ngài. 

Đề Bà Đạt Đa tìm đủ phương cách, chẳng qua làm hại ngài một chút, ra một tí 

máu, tội này đoạ địa ngục a tỳ. Cuối cùng là tội phá tăng hoà hợp, tăng đoàn hoà 

hợp  quý  vị  phá  hoại,  tội  này  đoạ  địa  ngục  a  tì,  tất  cả  trên  đây  là  tội  nặng  ngũ 

nghịch. 

Cuối cùng là “Đấu loạn tăng chúng”, “đấu” là tranh cãi. “Loạn” là sai lầm, 

làm trái, là phá tăng hoà hợp. Tăng đoàn ở đây, mọi người cùng tu tập, quý vị làm 

loạn, phá hoại, khơi gợi thị phi, khiến tăng đoàn mất hoà hợp, tội này nặng lắm. 

 “Đối với tăng chúng hoà hợp như pháp tu hành đạo Phật, dùng mọi cách để li 

 gián họ, khiến họ tranh cãi, khiến bỏ việc pháp, gọi là phá tăng hoà hợp”. Bởi 

thế công đức vô lượng khi hộ trì tăng đoàn, họ thành tựu trong tu hành, nếu quý 

vị phá họ, tội đó nặng lắm. Có rất nhiều cách để phá hoại. 

Thời gian hôm nay đã hết, ngày mai chúng ta học tiếp từ đoạn này. 

 

764  Tập 529 



Tập 530 

Chuyển ngữ: Minh Tuệ 

Biên tập:Nguyên Tâm 

Thời gian:09.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 



Chư vị pháp sư, quí vị đồng học, mời ngồi. Xin xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 677 hàng sau cùng, xem từ: “Đấu loạn tăng chúng”.  

 “Đấu là tranh cãi; loạn là sai lầm, là làm trái.Theo đó phá tăng hoà hợp 

 trong  ngũ  nghịch”, đây  là  loại  cuối  cùng  trong  tội  ngũ  nghịch.  Ngũ  nghịch, 

nghịch là làm trái, có thể nói nó hoàn toàn trái ngược với tánh đức, vì thế nên loại 

tội này nặng nhất, không tội nào nặng hơn. Tội phá tăng hoà hợp, chư Phật Như 

Lai cũng không thể cứu. Giết cha, giết  mẹ, giết A La Hán, làm thân Phật chảy 

máu, Phật có thể cứu, phá tăng hoà hợp không thể cứu, ý ở đây là gì? Phần dưới 

có giải thích rất đơn giản. 

 “Đối với tăng chúng, hoà hợp như pháp tu hành của đạo Phật”,  bất luận tại gia 

hay xuất gia, họ thực sự tu hành như lí, như pháp, cho đến đạo tràng họ tu học. 

Nếu dùng những phương thức để phá hoại họ, li gián họ, phân hoá họ, khiến họ 

tranh cãi; Làm họ hỗn loạn, khiến họ không thể tu hành, tất cả những hành động 

này gọi là phá tăng hoà hợp. Những việc như thế rất dễ phạm. 

Khi tôi mới xuất gia, xuất gia độ hai, ba năm gì đó, tôi vừa xuất gia đã giảng 

kinh, dạy học ở Phật học viện. Một hôm, có một vị cư sĩ, là thính chúng của tôi. 

Về phương diện học Phật, ông là lão tiền bối của tôi, ông là bạn học của thầy Lí, 

đệ tử của đại sư Ấn Quang. Mỗi lần tôi giảng kinh, ông đều đến nghe. Ông đến để 

gây sự chú ý của mọi người, thân phận địa vịmột đại đức như thế, ngồi bên dưới 

nghe tôi giảng kinh, khiến mọi người sinh tín tâm. Một vị tuổi trẻ đã giảng kinh 

rất hay, họ thấy một người cư sĩ thường đến cung phụng, đến nghe kinh, để gây 

sự chú ý. 

Một hôm ông gọi điện thoại cho tôi, mời tôi dùng cơm, mời tôi đến Đài Bắc, 

có một nhà hàng chay, cạnh ga xe lửa. Đúng giờ tôi đến, khi tôi tới nơi ông đã có 

mặt. Chúng tôi ngồi xuống, ông hỏi tôi, Pháp sư  Tịnh  Không, hôm nay tôi  mời 

thầy dùng cơm, thầy có biết lí do gì không? Tôi trả lời không, tôi không có thần 

Tập 530  765 



thông, chưa có tha tâm thông. Ông nói có chuyện cần hỏi tôi, tôi bảo không dám, 

bởi ông là lão tiền bối, ông giỏi Phât pháp hơn tôi, tôi hỏi có chuyện gì? Tội ngũ 

nghịch đoạ địa ngục a tì, vấn đề này tôi có biết, tôi đã học rồi, giết cha, giết mẹ, 

giết A La Hán, làm Phật chảy máu, phá tăng hoà hợp. 

Ông  nói  vấn  đề  này  những  người  thế  gian,  bốn  loại  trước  không  dễ  phạm, 

nhưng ngày nay rất dễ, ngày nay lúc nào cũng nghe giết cha, giết mẹ. Ngày trước, 

độ  khoảng  năm  mươi  năm  trước,  không  lúc  nào nghe nói  có  giết  cha,  giết  mẹ, 

không nghe đến những chuyện này. Ông nói nhưng phá tăng hoà hợp, chuyện này 

rất phổ biến, tạo tội này sẽ đoạ vào địa ngục a tì, vấn đề này phải làm sao? Ông 

có tâm đại bi rất lớn, lo lắng cho những chúng sinh này. 

Sau khi nghe, tôi mĩm cười, tôi nói: Lão cư sĩ, chúng ta dùng cơm, không cần 

bàn đến những chuyện như thế. Ông nói đây là chuyện rất nghiêm trọng, làm sao 

có thể không bàn đến? Tôi trở lại thỉnh giáo ông, tôi nói lão cư sĩ, trong kiếp này, 

ông  cứ  nghĩ  xem,  ông  đã  từng  thấy  một  tăng  đoàn  hoà  hợp  nào  chăng?  Nghe 

những  lời  tôi  nói,  ông  ngẫn  người,  trầm  ngâm  độ  năm  phút,  gật  đầu,  thực  sự 

không có, tìm đâu ra tăng đoàn hoà hợp? Hai người một chùa đã cãi nhau, ý kiến 

bất đồng. Tôi học Phật sau ông, tuổi nhỏ hơn ông, tôi hay để ý, chưa bao giờ thấy 

một tăng đoàn hoà hợp, đấy là điều đáng tiếc. 

Trong kinh Phật nói, thế gian này có một tăng đoàn hoà hợp, cả thế giới sẽ có 

một tăng đoàn hoà hợp, mọi người trên quả đất đều có phước, tai nạn ít đi. Một 

tăng đoàn xuất hiện, chư Phật hộ niệm, long thiên ủng hộ, đây là điều rất tuyệt! 

Tăng đoàn này cần bao nhiêu người? Bốn người, bốn người tu tập với nhau, trì 

giới học kinh, tu hành như pháp, như thế gọi là tăng đoàn hoà hợp, không thể tìm 

ra! 

Hơn ba mươi năm trước, lần đầu tiên tôi đến giảng kinh ở HongKong, gặp hai 

vị đại đức là pháp sư Tẩy Trần và pháp sư Giác Quang, hai vị đại đức này. Tẩy 

Trần  đã  vãng  sinh,  Giác  Quang  vẫn  còn.  Tuổi  Tẩy  Trần  hơn  tôi,  có  lẽ  hơn  tôi 

mười tuổi, quê Đông Bắc, rất hào sảng. Tôi với ông nói về vấn đề tăng đoàn hoà 

hợp. 

Thầy  rất  có  tâm  huyết,  tôi  nói  chúng  ta  tìm,  tìm  bốn  người,  tốt  hơn  là  năm 

người, năm tỷ kheo. Tôi nói thầy tìm đi, tôi là một, thầy nữa là hai, tìm ba, bốn 

năm mà chẳng thấy ai. Quý vị sẽ biết chuyện này rất khó, không tìm được người 

xuất gia, tại gia cũng được. Nếu như tại gia, có bốn người cùng tu tập cùng nhau, 

766  Tập 530 



tuân thủ phép lục hoà. Đấy chính là những gì hôm nay chúng ta nói đến, áp dụng 

bốn căn bản: Đệ Tử Qui, Cảm Ứng Thiên, Thập Thiện Nghiệp, Sa Di Luật Nghi, 

thực  hành  cho  rốt  ráo.  Người  tại  gia  đều  được,  tăng  đoàn  không  nhất  định  là 

người xuất gia. 

Ý nghĩa chữ tăng, tiếng Phạn có nghĩa là đoàn thể, đoàn thể không nhất định 

là người xuất gia, người tại gia cũng có thể tổ chức đoàn thể. Bởi thế tăng đoàn 

không  cứ  là  xuất  gia,  nhưng  phải  làm  sao?  Nhất  định  phải  tu  tập  theo  phép  lục 

hoà, nền tảng của phép lục hoà là bốn căn bản, ngày này chúng ta gọi là bốn gốc, 

hoàn toàn từ trong Tịnh nghiệp tam phước phát sinh ra. Tịnh nghiệp tam phước là 

ba nguyên tắc Bồ Tát phải tuân thủ để tu hành thành Phật, làm trái với ba nguyên 

tắc này thì không thể thành Phật. 

Thứ  nhất:   “hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  tôn  thờ  thầy  tổ,  từ  tâm  không  giết,  tu  thập 

 thiện  nghiệp”.   Bốn  câu  này  là  ba  cội  gốc  của  Nho  Phật  Lão.  Làm  sao  để  hiếu 

thân, tôn sư? Làm sao để áp dụng? Áp dụng Đệ Tử Qui, áp dụng Đệ Tử Qui là có 

thể thực hiện được hiếu thân tôn sư. Từ tâm không giết là nhân quả, áp dụng Thái 

Thượng Cảm  Ứng Thiên. Sau cùng Thập Thiện Nghiệp phải được đặt trên nền 

tảng  trước  đó,  quý  vị  mới  tu  tập  thanh  tịnh  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo.  Không  có 

nền tảng trước đó, không thực hiện được Thập thiện nghiệp đạo, đấy là sự thực. 

Nền tảng thứ tư, Sa Di Luật Nghi, điều thứ hai trong tam phước:  “Thọ trì tam 

 qui,  đầy  đủ  các  giới,  không  phạm  oai  nghi” ,  đây  là  mười  giới  của  Sa  Di  Luật 

Nghi. Tại gia có thể tu hai mươi bốn môn oai nghi, vấn đề này, xuất gia, tại gia 

đều có thể học tập. 

Bốn nền tảng cản bản này, gốc sâu, cây vững, quý vị sẽ đầy đủ điều kiện Phật 

Bồ Tát, cố gắng tu tập, quy vị sẽ thành Phật, sẽ thành Bồ tát. Không có bốn nền 

tảng này, ở cùng nhau nhưng không thể coi là hoà hợp. Chín người mười ý, mỗi 

người có cách nhìn, ý nghĩ khác nhau, không thể hoà được. 

Điều kiện đầu tiên trong lục hoà là kiến hoà đồng giải, kiến giải này không 

cách  nào  giống  nhau,  bởi  thế  họ  không  thể  hoà hợp,  hai  người  cũng  không  hoà 

với nhau được. Bởi thế tăng đoàn lục hoà kính, có mặt ở nơi ai? Có mặt nơi người 

giác ngộ, tại sao giác ngộ lại kiến hoà đồng giải? Giác ngộ, họ đã buông bỏ, họ 

hiểu vạn pháp giai không. Như Kinh Bát Nhã đã nói: Tất cả pháp không có gì cả, 

rốt  ráo  không,  không  thể  được.  Quý  vị  nghĩ  họ  có  buông  chăng?  Tất  nhiên  là 

buông, tâm họ là tâm gì? Danh hiệu kinh của chúng ta, tâm của họ là tâm thanh 

Tập 530  767 



tịnh, không một chút nhiễm ô; tâm bình đẳng, không phân biệt; tâm giác, đại triệt 

đại ngộ, minh tâm kiến tánh, tâm họ là như thế. 

Bởi thế chúng ta có thể biết, thế giới Cực Lạc phương Tây là tăng đoàn hoà 

hợp lớn nhất. Người vãng sinh đến thế giới Cực lạc, buông bỏ tất cả, buông bỏ 

ngã và ngã sở, như thế  mới có thể  hoà hợp. Chỉ biết  mình, tâm  phân biệt,  chắc 

chắn sẽ không thực hiện được.  Từ đó có thể biết, ngày nay rất khó để phá tăng 

đoàn hoà hợp, tìm đâu ra, không có tăng đoàn hoà hợp. 

Bởi thế, nặng nhất trong ngũ nghịch, trong xã hội ngày nay, giết cha, giết mẹ, 

giết thầy, những thứ này có, ba thứ này đều là tội ngũ nghịch, quả báo đều là địa 

ngục a tì. Chúng ta biết tăng đoàn hoà hợp quí giá như thế, tăng đoàn hoà hợp có 

công đức như thế, công đức này có thể nói, trên thế gian không có gì quí hơn, 

không gì có thể so sánh được. Nếu xây dựng được một tăng đoàn như thế, quý vị 

đã cứu được cả thế giới, đã cứu chánh pháp Như Lai, đã cứu tất cả chúng sinh 

khổ nạn. 

Người khác không phát tâm, bản thân chúng ta nên phát tâm, vấn đề này rất 

quan trọng. Nhưng điều kiện tăng đoàn, số người ít nhất là bốn, không thể ít hơn 

số đó, rất khó để tìm bốn người. 

Ngày nay, mọi người biết rằng tai nạn rất nhiều, một số người đưa cho tôi tin 

tức, tôi đang để trên bàn đây. Mấy tháng nay, từ tháng ba, tháng tư, tháng năm, 

tháng sáu, ba tháng này, cả thế giới đã xảy ra nhiều tai nạn nghiêm trọng, hơn 82 

lần. Tháng tư năm mươi chín lần, tháng năm có sáu mươi bảy lần, tháng sáu có 

một trăm năm mươi lăm lần, tháng bảy có một trăm bảy mươi sáu lần. Tháng tám 

này, tôi thấy từ đầu tháng tám đến cuối tháng tám, chắc chắn hơn hai lần. Tăng 

theo từng tháng, lần sau nguy hiểm hơn lần trước. 

Có  người  nói  với  tôi,  tai  nạn  năm  2012  đã  xaye  ra  trước  dự  định,  tôi  nhìn 

những hiện tượng này, những lời này chắc không phải vu vơ, chúng ta phải ứng 

phó  ra  sao?  Ngoài  buông  bỏ  mọi  duyên,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sinh  Tịnh  độ, 

không có con đường nào khác, đấy là sự thật. Thực tâm sám hối, bở ác làm lành, 

cải  tà  qui  chánh,  tâm  niệm  ngay  thẳng,  ba  câu  này  từ  miệng  của  ông  Baladen 

người Mĩ. Tôi rất thích ba câu này, nó giống với giáo lí Đại thừa, rất gần với cách 

nói của nhà lượng tử lực học hiện đại, tất cả mọi hiện tượng trong vũ trụ, từ đâu 

mà có? Trong kinh Phật đã dạy chúng ta rất nhiều, chúng ta đã nghe nhiều lần, 

nhưng khi cảnh giới hiện ra thì quên mất tất cả. 

768  Tập 530 



Phật thường dạy:  “Tất cả pháp đều từ tâm tưởng sinh”,  tâm chúng ta thiện, 

không có thứ gì là không thiện, tâm chúng ta ác, không có thứ gì không ác, đúng 

là cảnh chuyển theo tâm. Chúng ta muốn thay đổi ngoại cảnh, cứ thay đổi tâm thì 

mọi việc sẽ ổn, thay đổi tâm bất thiện của ta, vấn đề sẽ được giải quyết, tâm nào 

là thiện nhất? Tâm  A Di Đà Phật là thiện nhất, trong tâm  A Di Đà Phật đã bao 

gồm bốn mươi tám lời nguyện, năm kiếp tu hành. Bởi thế chân tâm, thành tâm, 

thành ý của chúng ta, niệm một câu Phật hiệu này, niệm một tiếng Phật hiệu này, 

trong tiếng Phật hiệu đó, đã đầy đủ bốn mươi tám lời nguyện, năm kiếp tu hành. 

Thiện trong các thiện, không gì có có thể thiện hơn, ứng phó đại kiếp nạn, bằng 

cách nào? Phương pháp này là tuyệt diệu, không gì sánh được, vấn đề ở chỗ phải 

tin tưởng, thực sự sám hối, thực sự hối lỗi, câu Phật hiệu này mới có hiệu quả. 

Nếu không chịu phản tỉnh, không chịu sám hối, mà vẫn tự cho rằng, câu Phật hiệu 

này có niệm thế nào cũng không tướng ứng. Như lời cổ nhân nói:  “Miệng niệm 

 Di Đà tâm tán loạn, đến nát cổ họng liệu ích gì” . 

Giữ tâm một chỗ, công đức vô lượng, vấn đề ở chỗ giữ tâm. Liệu bạn có thể 

chế  phục  vọng  tâm  xuống  được  chăng?  Vọng  tưởng  trong  tâm  rất  nhiều,  hàng 

phục  được  vọng  tâm  xuống,  nghĩa  là  hàng  phục.  Kinh  Kim  Cang  nói:   “Hàng 

 phục tâm ấy”,  đại sư Chương Gia dạy dạy chúng ta buông bỏ tâm vọng tưởng đó, 

thì tất cả ý niệm đều buông bỏ, trong tâm chỉ còn một câu A Di Đà Phật, đấy gọi 

là giữ tâm một chỗ. 

Trong bản kinh này của chúng ta đã nói:  “Nhất hướng chuyên niệm”,  nghĩa là 

một phương hướng, một mục tiêu. Một phương hướng, thế giới Cực lạc phương 

Tây; Một  mục tiêu, thân cận Phật  A Di Đà, ngoài những việc đó ra, không còn 

tạp  niệm  nào  nữa.  Niệm  Phật  như  thế,  thì  một  niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật, 

mỗi niệm tương ưng niệm niệm Phật, công đức bất khả tư nghị, hiệu quả bất khả 

tư nghị. Mà Đức Di Đà cùng tất cả Như lai trong mười phương, từ bi cùng cực, 

thực sự muốn quay đầu thì sức mạnh gia trì sẽ có mặt, hiệu quả rất rõ ràng. 

Gần  đây  chúng  ta,  một  bạn  đồng  học  đã  làm  một  thí  nghiệm  ở  Australia. 

Thân  thể  ông  không  tốt,  là  đệ  tử  Phật  kiền  thành,  chuyên  tu  tịnh  nghiệp.  Ông 

mang chứng hen suyễn, đã rất lâu, rất nhiều năm, thuốc thang thế nào cũng không 

khỏi, ông cách li  với bên ngoài  một tháng, khi niệm  Phật  mới phát hiện, chứng 

hen này từ đâu mà có? Một oán thân trái chủ đang ở trên thân ông, bắt ông phải 

chịu tội này, ông phát hiện ra. Phát hiện rồi, cầu Phật A Di Đà gia trì để oán thân 

trái chủ này được giác ngộ, không còn làm phiền nữa, tu hành cùng với ông. Lạy 

Tập 530  769 



Phật cũng cùng lạy, niệm Phật cũng cùng niệm, nghe kinh cũng cùng nghe, nghe 

được  hai  mươi  mấy  ngày,  họ  giác  ngộ,  cầu  được  vãng  sinh,  bệnh  của  ông  liền 

khỏi.  Mấy  năm  trở  lại  đây,  thầy  thuốc  nào  chữa  cũng  không  khỏi,  bây  giờ  đã 

khỏi, đi rồi. 

Ông còn một chứng nữa, khuôn mặt ông rất khó coi, bởi thế ông nói mình có 

khuôn mặt của người say rượu, vốn cũng là oán thân trái chủ, ngày xưa đắc tội, 

họ  đến  trả  thù.  Ông  cũng  dùng  phương  pháp  này,  cầu  Phật  Bồ  tát  giúp  đỡ  hoá 

giải, cầu Phật Bồ  tát tiếp dẫn người  kia vãng sinh, hai oán thân trái chủ vui vẻ, 

đến thế giới Cực lạc. Bởi thế hai chứng bệnh của ông, mười mấy năm nay chữa 

trị thế nào cũng không khỏi, phương pháp phương tiện này, chưa đến một tháng, 

khỏi hoàn toàn, không cần thuốc thang. 

Bộ phận nào trên thân thể chúng ta đau đớn, khó chịu, có vấn đề, chắc chắn là 

có oán thân trái chủ, chúng ta không thể phát hiện, nhưng trong tâm chúng ta đã 

thấy  rõ,  biết  được.  Nên  phải  đánh  động,  phải  khuyên  nhủ,  mọi  người  chúng  ta 

phải hoà giải. Ngày trước chúng ta đã sai, phải thừa nhận, phải sám hối, phải làm 

mới, phải phát thệ nguyện lớn, khuyên nhủ oán thân trái chủ. Chúng ta nên tạm 

buông bỏ những ân oán ngày xưa, cùng nhau tu hành. Tôi lạy Phật, anh cũng lạy 

Phật; Tôi tụng kinh, anh cũng tụng kinh; Tôi niệm Phật, anh cũng niệm Phật, mọi 

người cùng nhau cầu sinh Tịnh độ. 

Trong thời đại ngày nay, nói chung, quỉ thần dễ độ hơn người, bởi vì quỉ thần 

biết  khổ,  con  người  chưa  biết,  bởi  thế  quỉ  thần  dễ  nghe  lời.  Bệnh  tật  chúng  ta 

được giảm nhẹ, rất tốt, nhưng người ta được đến thế giới Cực lạc, đi làm Phật, 

chúng ta đừng bao giờ coi thường những oán thân trái chủ này. Quý vị thấy khi 

họ  vướng  vào  thân  phận  đó,  họ  thành  tựu  nhanh  hơn  chúng  ta,  chúng  ta  không 

bằng họ, chân tướng sự thực này, không thể không hiểu được. 

Bởi thế chúng  ta không những không khinh  mạn  mọi người,  mà còn đối xử 

với  lòng  chân  thành,  cung  kính.  Đối  xử  với  những  động  vật  nhỏ  bé,  cho  đến 

những loại côn trùng, đều không được coi khinh, tu những gì? Tu tâm chân thành 

cung  kính,  thậm  chí  đối  với  cỏ  cây  hoa  lá,  với  núi  sông  rừng  bể,  với  tất  cả  quỉ 

thần.  Chỉ  với  một  lòng  chân  thành,  cung  kính,  chỉ  một  ước  mong,  khuyên  mọi 

người cùng nhau niệm Phật, cầu sinh Tịnh độ, đó mới là tâm tốt! 

Tâm như thế mới khiến quý vị không gặp những tai nạn, tâm đó mới hoá giải 

được tất cả oán kết, đã kết với tất cả chúng sinh trong quá khứ, đời nay, tất cả đều 

770  Tập 530 



được  hoá  giải.  Phật  Bồ  tát  đã  giúp  một  tay,  nếu  bản  thân  chúng  ta  không  chịu 

quay  đầu,  không  biết  hối  lỗi,  cho  dù  Phật  Bồ  tát  có  từ  bi,  cũng  không thể  cứu 

được, vấn đề đó mới gọi là nghiêm trọng, không giúp được. 

Chúng ta muốn Phật Bồ tát giúp chúng ta, bản thân chúng ta phải giúp mình 

trước, đầy đủ  tất  cả  điều kiện, Phật Bồ  tát tự  nhiên đến giúp. Bởi thế  phá hoại 

tăng  đoàn,  suy  rộng  ra  là  phá  hoại  việc  tốt  người  khác,  đều  là  những  tội  lỗi 


nghiêm trọng, nghĩa là đã kết ân oán nặng nề với người khác. 

Phần tiết theo, đưa ví dụ dẫn chứng Kinh A Xà Thế Vương Vấn Ngũ Nghịch, 

trong  đó  có  đoạn,  có  tội  ngũ  nghịch:   “Nhược  tộc  tánh  tử,  tộc  tánh  nữ”  (Nếu 

 người con trai cùng họ, con gái cùng họ) tộc tánh, ở đây không phải người thông 

thường, mà là cùng họ. Tộc tánh, cùng họ, cùng dân tộc, cùng một nước, cũng có 

thể  nói  là  nhà  giàu.  Những  nam  nữ  này,  “Vi  thử  ngũ  bất  cứu  tội”  (tạo  năm  tội 

 không  thể  cứu),  ở  đây  là  tạo  tác,  nghĩa  là  tạo  tác  năm  thứ  tội  nặng,  Phật  cũng 

không thể cứu, ngũ nghịch tội ở đây là năm tội nặng. 

 “Phải đoạ  địa ngục lập tức”,   quả  báo của người này tạo chắc  chắn sẽ  đoạ  địa 

ngục,  không  chút  hoài  nghi,  tại  sao  phải  đoạ  địa  ngục?  Phần  trước  đã  nói  rất 

nhiều, năm loại đó là : “Giết cha, giết mẹ, giết A La Hán, làm loạn tăng chúng, 

 làm những điều ác với chỗ Như Lai”,  nổi ý ác trước Phật Bồ tát .  Ở đây chỉ làm 

chảy máu thân Phật, ác ý ở đây là muốn hại Phật, ngày nay là nổi ác ý muốn huỷ 

diệt  Phật  giáo,  việc  này  giống  như  tội  kia,  tiêu  diệt  chánh  pháp.  Làm  loạn  tăng 

chúng là phá hoại tăng đoàn hoà hợp. 

 “Năm  thứ  này  là  nghiệp  Vô  gián,  chịu  khổ  báo  địa  ngục  vô  gián”,   người  nào 

làm? Ngu si, người tham sân si mạn, họ sẽ làm những việc đó. Bởi thế năm loại 

tội nghiệp này, thông thường một loại sẽ kéo theo bốn loại khác, họ mắc tất cả. 

Bởi  thế  tội  này  mới  nặng,  rất  ít  thấy  chỉ  phạm  một  trong  năm  tội  nặng  đó,  một 

loại sẽ kéo theo những loại khác. Bởi thế nó trở thành tội nghiệp cực nặng, đừng 

bao giờ đụng vào nó! 

Phật  pháp  được  coi  là  bảo,  bảo  là  thứ  người  thế  gian  trân  quí,  có  được  bảo 

vật, không những có thể đầy đủ nhu cầu sinh hoạt vật chất, mà còn nâng cao đời 

sống tinh thần, đó là tác dụng của bảo. Phật pháp thực sự mang đến cho chúng ta, 

của cải lấy mãi không hết, dùng mấy không cùng, tại sao? Tánh đức. Trong giáo 

lí Đại thừa, Phật thường dạy chúng ta, tự  tánh chân như vốn đầy đủ  tất cả  vạn 

pháp, tất cả vạn pháp không phải đến từ bên ngoài. Trong tự tánh của quý vị, có 

Tập 530  771 



trí tuệ vô lượng vô biên, có đức hạnh cao thượng không gì sánh được, những thứ 

đó vốn đầy đủ trong quý vị, có năng lực vô lượng, tài hoa vô lượng, phước báo vô 

lượng. 

Khi khai ngộ, đại sư Huệ Năng đã nói:  “Nào ngờ tự tánh, vốn đã đầy đủ” , tất 

cả đều đầy đủ trong tự tánh, chỉ cần minh tâm kiến tánh, đức tướng trí tuệ sẽ hiện 

ra cả. Đến lúc đó, dùng tánh đức của mình để giáo hoá chúng sinh, chướng ngại 

nào cũng vượt qua. 

Những  lời  Phật  dạy  là  có  thật:   “Tất  cả  chúng  sinh  vốn  là  Phật” ,  sự  thực 

không thể chối cãi. Tổ tiên nói:  “Nhân tánh vốn thiện” , cùng một ý với cách Phật 

nói ở đây. Thiện ở đây là từ khen ngợi, không phải thiện trong thiện ác, ý là quá 

tốt, tốt lắm, đầy đủ rồi, đầy đủ tất cả, ngày nay tại sao chúng ta không có? Kinh 

Phật nói ngày nay do mê lầm, chúng ta quên mất tự tánh, bởi thế trong tự tánh, tất 

cả  những  trí  tuệ  đức  năng,  không  thể  hiển  bày,  bị  ngăn  che  mất,  cái  gì  đã  che 

mất? Phiền não che mất.  Phật dạy ba thứ phiền não: Phiền não kiến tư, phiền não 

trần sa, phiền não vô minh. Ta đang bị ba thứ phiền não nặng này, nên đức tướng, 

trí tuệ không thể hiển bày, không phải không có, có! 

Nói cách khác, buông bỏ ba thứ phiền não này, sẽ hiển lộ ngay, buông từ đâu? 

Buông từ cái thô nhất, rõ ràng nhất. Rõ ràng nhất là phiền não kiến tư, với những 

thứ này chúng ta có rất nhiều việc, có nhiều lí lẽ, nhìn sai, nghĩ sai, bắt tay từ chỗ 

này. Phương diện này Phật Bồ tát có thể dạy, kinh điển đã nói về những điều này, 

quý vị đọc nhiều kinh điển, nghiên cứu nhiều kinh điển, từ từ sẽ hiểu, sẽ thấy rõ. 

Với tất cả pháp thế gian, xuất thế, quý vị sẽ có cách nghĩ như kinh Phật nói, 

như  thế  mới  đúng.  Nếu  cách  nhìn  của  ta,  khác  với  quan  điểm  trong  kinh  Phật, 

nhất định phải từ bỏ cách nhìn của mình, chọn quan điểm của Phật, tại sao? Phật 

là chánh tri, chánh kiến, chúng ta đổi thành tà tri, tà kiến. Từ bỏ tà tri tà kiến, nuôi 

lớn chánh tri, chánh kiến của mình. 

Chánh tri chánh kiến hiển bày, nói để quí vị biết, lục đạo luân hồi do tà tri tà 

kiến biến hiện ra, không còn nữa. Lúc này quý vị  mới hiểu, lục đạo luân hồi là 

giả, không phải thật. Đạt đến cảnh giới này, mọi người xưng họ là A La Hán, đây 

là sự thành tựu nhỏ nhoi trong việc tu học Phật pháp, họ vượt ra khỏi  lục đạo, 

không còn luân hồi lục đạo nữa. 

Không  còn  lục  đạo,  bây  giờ  trước  mặt  họ  là  cảnh  giơi  nào?  Tứ  thánh  pháp 

giới: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật, họ đã thấy được. Khi không còn lục 

772  Tập 530 



đạo, tâm thanh tịnh có mặt, tâm bình đẳng cũng dần dần khởi lên. Ngăn trở bình 

đẳng là phiền não trần sa, ngăn trở thanh tịnh là phiền não kiến tư. Bởi thế khi 

đoạn phiền não kiến tư, buông bỏ rồi, tâm thanh tịnh có mặt, cõi thanh tịnh hiện 

ra, Tịnh độ liền hiện ra. Phá được phiền não trần sa, tâm bình đẳng có mặt, cảnh 

giới bình đẳng có mặt. Cảnh giới bình đẳng là pháp giới nhất chân, thật báo trang 

nghiêm độ. 

Chúng ta phải hiểu vấn đề này, khi đã hiểu rồi làm sao? Phải thực hành. Quý 

vị  đã  hiểu  rồi,  gọi  là  nhìn  thấu,  thực  sự  đã  nhìn  thấu  chưa?  Chưa  chắc,  thực  sự 

buông bỏ mới thực sự nhìn thấu, nhìn thấu mà không buông bỏ, không gọi là thực 

sự nhìn thấu. Phật pháp gọi là ngộ, ở đây là giải ngộ, không phải chứng ngộ, giải 

ngộ chưa thể thọ dụng chân thực. Sau khi giải ngộ còn phải áp dụng, áp dụng vào 

cuộc  sống,  áp  dụng  vàp  công  việc,  áp  dụng  vào  đối  nhân  xử  thế,  đấy  mới  gọi 

chứng  ngộ.  Chứng  ngộ  phải  thực  sự  lợi  ích,  như  vậy  quý  vị  sống  đời  sống  thế 

nào? Là đời sống của chư Phật Bồ tát, không phải đời sống người phàm. Bởi thế 

không  thể  không  đọc  kinh  sách,  không  đọc  là  mãi  mãi  mê  lầm,  giống  như  bốn 

chữ được nói sau đây,  “ngu si mông muội” , quý vị không đọc kinh thì sẽ như thế. 

Giải ngộ không ăn thua, phải chứng ngộ, nhưng chứng ngộ phải trải qua giải 

ngộ, quý vị không hiểu, làm sao buông được, làm sao biết cách? Hiểu rõ rôi, nắm 

được rồi, ta biết buông thế nào, biết buông những gì. Giải ngộ là nhìn thấu, nhìn 

thấu  mới  biết  buông  bỏ.  Không  buông  được,  chứng  minh  quý  vị  vẫn  chưa  nhìn 

thấu. Quý vị cho mình đã nhìn thấu, đúng thế, đã hiểu rõ chuyện đó, nhưng thực 

ra chưa nhìn thấu, thực sự nhìn thấu, quý vị phải buông bỏ được. 

Trên thân quý vị đang mệt mỏi vì gánh nặng, người ta bảo buông bỏ thì thích 

thú, tôi buông bỏ, thích thú ngay, gánh nặng đã đặt xuống rồi. Nhưng huyên quý 

vị buông bỏ, quý vị không chịu, quý vị không hưởng thụ được cảnh giới buông 

bỏ.  Giải  ngộ  là  giúp  buông  bỏ,  buông  bỏ  lại  giúp  càng  giải  ngộ  thêm  một  cấp. 

Phật pháp không gì khác, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa, đều là buông bỏ giúp 

nhìn thấu, nhìn thấu giúp buông bỏ, hai phương pháp này bổ sung cho nhau để đi 

đến cứu cánh viên mãn. Điều này sáu mươi năm trước đại sư Chương Gia dã dạy 

cho tôi, rất hiệu quả. 

Trong  thời  đại  này,  trong  hoàn  cảnh  này,  rất  hiệu  quả,  không  bao  giờ  mất, 

không  bao  giờ  thua,  không  bao  giờ  đoạ  lạc,  nếu  biết  ứng  dụng  sẽ  thành  công; 

không biết áp dụng, sẽ gặp trở ngại. Bởi thế quy nạp năm loại ác lại, đều là ngu 

si, sân hận, tham lam, ba độc của ý nghiệp. 

Tập 530  773 



Chúng ta xem đoạn tiếp theo:  “Ngu si mông muội trở xuống”,  đoạn kinh văn đó 

trở xuống. Đoạn kinh văn từ  ngu si mông muội trở xuống.“Ngu si mông muội, tự 

 cho  trí  tuệ,  không  biết  sinh  ratừ  đâu,  chết  sẽ  đi  đâu.  Không  nhân  không  thuận, 

 mong được sống mãi”,  đấy là mấy câu kinh văn,  “cho thấy nỗi đau từ ngu si” . 

 “Mông muội”  là vô tri, nhưng bản thân họ không hay, họ cho mình có trí tuệ, tự 

cho đó là trí tuệ, thực sự ngu si cực độ. 

Lấy gì để gọi là trí tuệ, như thế nào gọi là ngu si điên đảo, họ hoàn toàn không 

biết trí tuệ thực sự, cho rằng họ đang rất thông minh, siêng năng. Bởi thế nên tự 

cho là trí tuệ, nhưng họ thực sự ngu si, họ đang tạo nghiệp. Ở điểm này, những 

người  học  Phật  thực  sự,  mong  đời  này  của  chúng  ta,  nhất  định  cầu  vãng  sinh, 

không muốn quay lại luân hồi lục đạo. 

Nếu  quy  vị  giác  ngộ  như  thế,  vậy  hãy  thận  trọng,  rất  để  ý,  nhất  định  phải 

nhận thức thật rõ, thế nào là trí tuệ, thế nào là ngu si.  Mỗi khởi tâm động niệm 

đều mang theo tự tư tự lợi, mang theo tiếng thơm lợi dưỡng, mang theo tham sân 

si mạn, đó chắc chắn là ngu si. Người sơ học không hiểu thế nào là trí tuệ, nó sẽ 

mang đến cho quý vị ý niệm tạo nghiệp, hành vi đó là ngu si, không ngu si tại sao 

lại tạo nghiệp? 

Từ những gì đã nói quý vị thử nghĩ, sẽ thấy được, rốt cuộc ta ngu si hay trí 

tuệ. Khởi tâm, động niệm, ngôn ngữ, hành động không nghĩ đến bản thân, không 

có tự tư tự lợi, không có tham sân si mạn, không có tiếng thơm lợi dưỡng, đó là 

trí tuệ, chắc chắn quy vị đã không nhầm lẫn. 

Tiêu  chí  của  đúng  và  sai  là  tánh  đức,  nói  cách  khác,  khởi  tâm,  động  niệm, 

ngôn  ngữ,  hành  động  tương  ứng  với  tánh  đức,  tánh  đức  là  gì?  Thập  thiện,  Ngũ 

giới, Tam qui, Lục độ, tôi chỉ nói bốn loại, bốn loại này là phổ thông nhất. Tương 

ứng với bốn loại này, đó là tánh đức, nếu trái ngược với bốn loại này, đó là ngu 

si. Học Phật tu hành là tu những gì? Phật không có tự tư tự lợi, Phật không có thị 

phi  nhân  ngã,  Phật  không  có  tham  sân  si  mạn,  Phật  không  có  tiếng  thơm,  lợi 

dưỡng. Nếu chúng ta học Phật, phải học cho giống ngài, không những ngài nói, 

nói cho chúng ta, bản thân ngài còn thực hành. 

Suốt  đời  ngài  tùy  theo  hoàn  cảnh,  gì  cũng  được,  không  có  gì  là  không  tốt. 

Thuận cảnh cũng tốt, nghịch cảnh cũng không sao; người hiền cũng tốt, người ác 

cũng được, không có phân biệt, tại sao không có phân biệt? Bản tánh giống nhau, 

bản tánh đều là Phật, bản tánh đều là thiện. Tất cả không thiện, những sai biệt này 

774  Tập 530 



là tập tánh, tập tánh không phải là bản tánh của quý vị, tập tánh sẽ thay đổi, bản 

tánh là bất biến. 

Cái  gọi  là  tập  tánh  là  nhất  thời  sai  lầm,  có  thể  tha  thứ  được.  Ngu  si,  hồ  đồ 

nhất thời lầm lỡ, khi đã giác ngộ, hiểu rõ rồi, sám trừ nghiệp chướng, sau không 

tái phạm, không phải đã khôi phục rồi ư! Quý vị với Thánh hiền, người tốt, Phật 

Bồ Tát là  một. Bởi thế Phật Bồ  Tát  bảo chúng ta xem bản thể của người, đừng 

nhìn tập tánh; nhìn bản thiện của người, đừng nhìn bất thiện, chúng ta mới có thể 

thoát li tam giới, mới có thể thoát li luân hồi. 

Điều đáng sợ nhất của con người là làm những chuyện ngu si, vô tri mà lại 

cho mình là trí tuệ, thấy mình có trí tuệ, có phương pháp, đấy là sai lầm. Bởi thế 

đóây là tự cho mình đúng, thực ra cực kì ngu si, ngu si này đã đến đỉnh điểm. 

 “Lại nhân ngu si, không tin nhân quả ba đời, nên không biết được sinh ra từ đâu, 

 cũng không biết chết rồi sẽ về đâu”,  đó là do ngu si tạo nên, không tin nhân quả 

ba đời, nhân quả ba đời ở đâu? Ngay tại nơi này, nguyên lí nhân quả ba đời là gì? 

Bồ Tát Di Lặc đã nói rất rõ ràng, nhân quả ba đời là ý niệm của chúng ta, giống 

như  những  cuốn  film,  tấm  trước  là  quá  khứ,  đây  là  hiện  tại,  đây  là  vị  lai,  đây 

chính  là  nhân  quả  ba  đời.  Đặt  vào  trong  máy  chiếu,  một  giây,  nhân  quả  ba  đời 

thay đổi hai mươi bốn lần, nhưng ta không hề biết. 

Bồ  Tát  Di  Lặc  nói  càng  rõ  ràng  hơn  về  chân  tướng  sự  thực,  một  giây  bao 

nhiêu lần chuyển động? Một nghìn sáu trăm triệu. Niệm trước không phải niệm 

sau,  niệm  sau  không  phải  niệm  trước,  mỗi  niệm  đều  độc  lập,  mỗi  niệm  đều  hư 

vọng,  tại  sao?  Nó  liễu  bất  khả  đắc.  Chân  tướng  sự  thực  này,  chỉ  trong  đại  định 

mới nhìn thấy được, thiền định cực kì sâu, có thể giữ tâm lại một nơi, nghĩa là bất 

động. 

Trên  thực  tế,  tự  tánh  vốn  là  như  thế,  đại  sư  Huệ  Năng  đã  nói  với  chúng  ta: 

 “Nào ngờ tự tánh, vốn không dao động”,  chỉ không dao động, những dao động 

cực kì nhỏ của quý vị cũng sẽ biết, chúng ta ngày nay không biết, nguyên nhân ở 

đâu? Chúng ta là dao động lớn, bởi thế không thể biết được những dao động nhỏ. 

Người trong đời này gọi là xốc nổi, xốc nổi ở đây là sóng to gió lớn, dưới sóng to 

gió lớn, những thứ nhỏ hơn, những gợn sóng nhỏ, không thể nhận ra. 

Việc hình thành vũ trụ, được tạo thành bởi những chuyển động cực kì nhỏ, 

đó  là  hiện  tượng  sóng  động  cực  kì  nhỏ,  được  các  nhà  khoa  học  ngày  nay  phát 

hiện ra. Nhà lượng tử lực học, họ đã chứng minh cách đây ba nghìn năm, những 

Tập 530  775 



lời Đức Phật về tướng vi tế, không sai chút nào, ba nghìn năm sau các nhà khoa 

học đã làm sáng tỏ. Các nhà khoa học cho chúng ta biết, tần suất các niệm nhỏ 

cực kì cao, cực kì nhanh, không thể đo đếm. Bồ tát Di Lặc đã nói được tốc độ của 

nó, một giây tần suất sóng động là một nghìn sáu trăm triệu. Những điều này còn 

ghê gớm hơn những nhà khoa học, nhà khoa học không đo đếm được, vì nhanh 

quá, tốc độ nhanh quá. Phật có thể nói được tần suất của nó. Bởi thế nếu quý vị 

hiểu rõ những điều này, sẽ hiểu được đây là nhân quả ba đời, niệm trước, niệm 

sau, niệm hiện tại, đây là nhân quả ba đời. 

 “Không biết đời này từ đâu mà có, cũng không hay chết rồi sẽ về đâu”,  điều này 

người  học  Phật  có  thể  biết.  Thật  sự  nghiên  tham  thấu  phẩm  Vọng  Tận  Hoàn 

Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ có thể hiểu ngay, quý vị từ đâu mà có, biết 

được; Khi chết quý vị đi về đâu, cũng biết được, nhưng mục tiêu cuối cùng cũng 

về tự tánh. Chúng ta từ tự tánh biến hiện ra, cuối cùng lại quay về tự tánh, tự tánh 

là gì? Tự tánh được gọi là Phật, được gọi là Như Lai. Sau khi chết ta đi về đâu? 

Sau khi chết ta quay về tự tánh, theo hướng đó, đó là mục tiêu để đi. 

Tự tánh, trong Tịnh độ gọi là thường tịch quang tịnh độ. Chúng ta vãng sinh 

thế giới Cực lạc, cuối cùng là  mong muốn nhập vào thường tịch quang tịnh độ, 

viên  mãn.  Thường  tịch  quang  tịnh  độ  là  Diệu  giác  Như  lai  trong  kinh  Hoa 

Nghiêm,  trên  Đẳng  giác.  Đẳng  giác  là  ngôi  vị  cao  nhất  của  Bồ  Tát,  trong  năm 

mươi mốt vị của Bồ Tát thì Đẳng giác là cao nhất. Trên Đẳng giác là Diệu giác, 

quay  về  Thường  tịch  quang.  Chúng  ta  biết  rằng,  chúng  ta  mong  muốn  quay  về 

Thường tịch quang, Phật A Di Đà giúp đỡ. 

 “Không rõ nhân quả, không tin luân hồi”,  luân hồi ở đây, không kể quý vị có tin 

luân  hồi  hay  không,  không  phải  tin  là  có,  không  tin  thì  không,  không  phải  thế. 

Quý vị tin, nó có, không tin, nó cũng có, nó vẫn có, chắc chắn quý vị không có 

cách gì vượt qua nó. 

Trong  luân  hồi  có  hiện  tượng  rắc  rối  nhất,  là  oan  oan  tương  báo,  việc  này 

được coi là rắc rối nhất. Nếu gây nhân thiện sẽ được quả thiện, đó là báo; còn như 

tạo nhân ác sẽ gặp ác quả, quả báo nhân duyên rõ như ban ngày. Xin đừng bao 

giờ cho rằng, chúng ta khởi lên một suy nghĩ thì không ai biết, sai rồi, đó là tự lừa 

dối bản thân. 

Ngày nay chúng ta được coi là rõ ràng, minh bạch. Từ kinh Hoa Nghiêm, từ 

Hoàn Nguyên Quán, đã rõ ràng, thì ra tâm ta vừa khởi lên, ai biết hết? Quốc sư 

776  Tập 530 



Hiền Thủ cho chúng ta biết, ý niệm vừa khởi đã đi khắp pháp giới. Bởi thế, cả vũ 

trụ với chúng ta, giống như một mạng lưới, giống mạng internet ngày nay, quý vị 

không thể thấy mạng này, nhưng thực sự là một mạng lưới, bất kì một điểm nào 

cũng cảm ứng với toàn thể. Ở đây vừa động, cả cõi hư không khắp pháp giới đều 

biết  được,  không  những  chúng  sinh  hữu  tình  biết  được,  mà  chúng  sinh  vô  tình 

cũng biết được. Chúng ta khởi tâm, động niệm, thử hỏi, cái  bàn này biết chăng? 

Chiếc  ghế  có  biết  chăng?  Bức  tường  kia  có  biết  chăng?  Mặt  đất  này  có  biết 

chăng? Tất cả đều biết hết, tại sao? Tất cả vật chất đều là có cơ thể. Trong vũ trụ, 

không một thứ gì là không có cơ thể cả, nghĩa là không có mạng sống, không thứ 

nào, tất cả đều có. 

Chúng  ta  học  kinh  giáo  bao  nhiêu  năm  nay,  mới  ngộ  ra,  lúc  nào  cũng  đọc 

Tâm Kinh, từ bé đã biết đọc:  “Quán tự tại Bồ tát, hành thâm Bát nhã ba la mật 

 đa thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không”,  vốn chúng ta nhầm ngũ uẩn là chỉ người, 

không phải vậy, ngũ uẩn chỉ vật chất, vật chất làm sao? Nói về vật chất nhỏ nhất, 

ngày  nay  gọi  là  lượng  tử.  Ở  phần  trước,  Hoàng  Niệm  Lão  đã  đưa  cho  chúng  ta 

một danh từ, các nhà khoa học đã dịch ra tiếng Trung, trung vi tử, trung vi tử này 

lớn chừng nào? Khái niệm ngày nay của chúng ta, là khái niệm rất mơ hồ, không 

rõ ràng, nguyên tử, mọi người đều biết danh từ này. 

Trong  nguyên  tử  có  hạt  nguyên  tử,  đó  là  trung  tử,  bốn  mặt  đều  có  điện  tử 

chạy xung quanh, giống như Thái dương hệ. Trong nguyên tử là hạt nguyên tử, 

điện  tử  quay  xung  quanh  nó,  đúng  là  giống  như  một  tiểu  vũ  trụ,  mắt  thường 

chúng ta không nhìn thấy, kính hiển vi cao độ có thể soi thấy. 

Điện  tử  này  rất  nhỏ,  trung  vi  tử  nhỏ  cỡ  nào?  Một  trăm  ức  trung  vi  tử  hợp 

thành  một  điện  tử,  bởi  thế  một  điện  tử,  nếu  chia  ra,  có  thể  chia  ra  một  trăm  ức 

trung vi tử. Có thể là thứ trong kinh Phật nói, nhỏ trong cái nhỏ, không thể chia 

được nữa, chia nữa cũng không có. Một đơn vị vật chất nhỏ như thế, trong đó vẫn 

có  sắc  thọ  tưởng  hành  thức.  Hay  nói  cách  khác,  nó  đầy  đủ  ngũ  uẩn,  ngày  nay 

chúng ta mới biết. 

Quan  Thế  Âm  Bồ  tát  nói:   “Chiếu  kiến  ngũ  uẩn  giai  không”,   nghĩa  là  soi 

chiếu trung vi tử, nó đầy đủ ngũ uẩn, đầy đủ năm uẩn đó, thời gian dừng lại của 

nó, chỉ có một nghìn sáu trăm triệu phần của một giây, không thể thấy nó. Thời 

gian  ngừng  lại  ngắn  như  thế,  vì  thế  đều  không,  ta  không  có  cách  nào  nắm  bắt 

được, những hiện tượng trước mắt chúng ta được đến như thế nào? Những hiện 

tượng này tập hợp lại một một chỗ, những ảo ảnh được sinh ra. 

Tập 530  777 



Không khác gì film chiếu trên màn hình, những đoạn film đó,  một giây có 

thể chiếu ra hai mươi bốn tấm, hai mươi bốn tấm ảnh đó tích tụ lại ở trên, khiến 

ta sinh ra ảo ảnh. Chúng ta có thể hình dung ra vấn đề này, chân tướng sự thực 

hiện  tại  chính  là  hiện  tượng  của  trung  vi  tử  hiện  ra.  Nghĩa  là  một  giây,  có  môt 

nghìn  sáu  trăm  đoạn  film,  ảo  ảnh  được  sinh  ra  trong  một  giây,  khiến  ta  không 

nhận ra nó là giả, đấy mới gọi là  “chiếu kiến ngũ uẩn giai không”.  

Trong  Kinh  Bát  Nhã  :   “Tất  cả  pháp  không  nắm  bắt,  cuối  cùng  không,  lấy 

 được gì” , chân tướng sự thực! Làm sao quý vị cho những thứ này là thật được? 

Nếu chân tướng sự thực này, nếu chắc chắn, nếu thấy rõ, triệt ngộ rồi, có thiên tai 

chăng? Không còn nữa, bầu trời bị  hũy diệt cũng không tạo thành thiên tai, tại 

sao? Bất khả đắc. Thân thể chúng ta có hay chăng? Không có, ngã và ngã sở đều 

bất khả đắc. 

Nếu ta hiểu được những chân tướng này, tâm đã định rồi, chắc chắn sẽ không 

bị ngoại cảnh tác động, tại sao? Không có những thứ đó, căn bản không có, đấy là 

cảnh giới nào? Đó là cảnh giới trong thường tịch quang. Cảnh giới này, là những 

gì  trong  bộ  kinh  này  đã  nói,  rốt  ráo  chân  thực.  Bộ  kinh  này  đề  cập  đến  ba  thứ 

chân  thực,  rốt  ráo  chân  thực,  cũng  là  chân  tướng  sự  thực,  quý  vị  làm  sao  biết 

được?  Trí  tuệ  chân  thực  sẽ  thấy  được  rốt  ráo  chân  thực,  khi  đã  thấy  rồi,  họ  sẽ 

nhận được lợi ích chân thực, lợi ích chân thực là gì? Buông bỏ tất cả, biết được 

những gì? Tất cả pháp không có gì, đều là không, đấy chính là lợi ích chân thực. 

Bất cứ một thiên tai nào xuất hiện, quý vị nhìn xuyên được, nhìn thấy tất cả, 

những hiện tượng này như thế nào? Tất cả những hiện tượng này là do nghiệp lực 

chúng sinh biến hiện ra, nghiệp lực năng biến không phải thật, hiện tượng của sở 

biến cũng không phải thực. Đó là quý vị nhìn những tai nạn lớn, có khác gì chúng 

ta  xem  truyền  hình  đâu.  Khi  quý  vị  nhìn  thấy  những  tiết  mục  này,  nhìn  thấy 

những cảnh diễn khác, sẽ hiểu quả báo nghiệp nhân của nó. Người mê hoặc đang 

chịu  tội  trong  đó,  không  biết  được  chân  tướng  sự  thực,  họ  cho  là  thật.  Bởi  thế 

nhân quả luân hồi là một sự thực. 

       “Không  biết  lợi  tha,  chỉ  biết  lợi  mình,  nên  đối  nhân  xử  thế  bất  nhân  bất 

 thuận”,  như thế là nhầm lẫn, nhầm ở đâu? Nhầm ở chỗ không biết, tất cả vật tất 

cả người là ta, nhầm ở chỗ đó, vì lí do gì? Tất cả mọi người, tất cả sự vật, đều là 

tự tánh ta biến hiện ra, họ với ta không hai, người với ta là một, không hai, bởi 

thế hại người là gì? Chính là hại mình, lợi người là lợi mình. Như hai cánh tay, 

778  Tập 530 



tay trái giúp tay phải, quý vị nghĩ giúp đỡ nó, hay giúp chính mình? Tay trái và 

tay phải, sẽ trở thành oan gia đối đầu chăng? Tại sao? Cùng một cơ thể. 

Ngày  nay  chúng  ta  không  hiểu  rõ,  cả  vũ  trụ  cùng  một  thể  với  ta,  điều  này 

nếu đã đọc kĩ Hoàn Nguyên Quán sẽ ngộ ra ngay, sẽ thực sự hiểu rõ. Khi đã thực 

sự hiểu rồi, thấy tất cả những chúng sinh chịu khổ nạn, quý vị sẽ không quản thân 

mình đi giúp đỡ họ, tại sao? Cùng một cơ thể, đồng thể đại bi, vô duyên đại từ, tự 

nhiên hiển lộ, không cần đền đáp, không cần người khác khen ngợi. 

Nếu xem người kia là oan gia,  người này là đối đầu, tôi yêu người  này, tôi 

ghét kẻ kia, đó là những hành động ngu si mông muội, không hiểu một chút gì về 

chân tướng sự thực, rất đáng thương, quý vị đang tạo nghiệp trong đó. Bởi thế thọ 

báo  tạo  nghiệp  ở  đây,  oan  oan  tương  báo  đến  lúc  nào  mới  hết?  Không  bao  giờ 

ngưng, nỗi khổ không phải một đời, đời đời kiếp kiếp, bởi thế không gặp được 

Phật  pháp  sẽ  thế  nào?  Biết  được  chuyện  này,  mới  hiểu  được  cái  hay  của  Phật 

pháp,  không  phải  Phật  pháp,  làm  sao  chúng  ta  hiểu  được?  Hay  là  vẫn  mờ  mịt 

luống cả một đời, cả đời này tạo bao nhiêu nghiệp! Thiện có thiện báo, ác có ác 

báo, thiện ác không bao giờ mất cả, nhất định phải nắm rõ vấn đề này. 

Tôi  đã  làm  nhiều  việc  xấu,  tôi  làm  nhiều  việc  thiện  để  đắp  đổi  lại,  không 

được, thứ nào có báo của thứ đó. Thiện có báo của thiện, ác có báo của ác, thiện 

ác không thể bị mất đi, đấy là vấn đề không thể lãng quên. 

Khi xem những hình ảnh trên truyền hình, chúng ta đã ngộ ra, mỗi hình ảnh, 

mỗi hình ảnh của nó, hình trước không liên quan đến hình sau, làm sao nó có thể 

mất  đi?  Bởi  thế  nó  không  thể  mất,  mỗi  thứ  có  báo  riêng,  lúc  nào  sẽ  báo?  Gặp 

duyên sẽ báo. Nghiệp nhân của thiện ác nằm trong A lại da, gặp duyên thiện, hạt 

giống thiện sẽ báo trước, gặp duyên ác, hạt giống ác sẽ báo trước, bởi thế chuyện 

quả báo, đều là gặp duyên không giống nhau. 

Bởi thế chúng ta đã hiểu rõ, tất cả pháp của thế xuất thế gian, không gì sánh 

bằng Phật pháp. Gặp được Phật pháp, thực sự là phần thưởng tuyệt vời nhất, cơ 

hội nhận phần thưởng cao quí đó lại cực kì khó. Quý vị đã nhận được, gặp được 

nó, lợi ích thực sự là gì? Lợi ích thực sự là cơ hội giải thoát, quý vị đã gặp được, 

ngay trong đời này, mãi mãi thoát li luân hồi, nhân duyên thoát li thập pháp giới. 

Quý vị đã gặp cơ duyên rồi, đã nắm vững rồi, nên đã vượt thoát nó. 

Nói cách khác, vấn đề chưa được giải quyết từ kiếp vô thỉ đến nay, lần này 

đã  được  giải  quyết,  tốt  là  tốt  ở  điểm  đấy.  Bởi  thế  chúng  ta  phải  trân  quí  nhân 

Tập 530  779 



duyên đó, trân  quí nghĩa là đã nhận ra, lúc đó ta  mới trân  quí. Còn như không 

cảm nhận được ta sẽ không hiểu, thực sự hiểu mới trân quí. Bất kể thế nào, trong 

thời gian ngắn ngủi này, ta nên giải quyết vấn đề của chính mình. 

Bởi thế, “không  biết  lợi  tha,  chỉ  biết  thân  mình”,  đấy là sai lầm hoàn toàn. 

Họ không biết lợi tha chính là tự lợi, tự lợi chính là hại bản  thân, tự lợi tạo tội 

nghiệp vô lượng, quý vị nghĩ tôi tự lợi sẽ có tội lỗi như thế nào? Vấn đề này họ 

không hiểu, lỗi ở đâu? Tăng thêm ngã chấp, rắc rối ở chỗ đó, tại sao ta không thể 

ra khỏi luân hồi lục đạo? Là bởi ngã chấp. 

Quý vị xem Phật giáo nhập môn, điều đầu tiên là phá thân kiến, mọi người đã 

đọc  nhiều  lần  Kim  Cương  Kinh:  Vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sinh 

tướng, vô thọ giả tướng, là người thế nào? Tu đà hoàn của Tiểu thừa, Bồ Tát Sơ 

tín vị của Đại thừa. Bồ Tát có năm mươi mốt giai cấp, đầu tiên là Bồ Tát Sơ tín 

vị.  Khi  phá  được  tứ  tướng,  quý  vị  mới  chứng  được.  Cái  gì  quý  vị  cũng  vì  bản 

thân,  ngã  chấp  này  càng  ngày  càng  chắc  chắn,  ngày  càng  không  thể  buông  bỏ, 

vấn đề là ở chỗ đó. 

Mỗi niệm của pháp thế gian đều vì mình, tại sao? Họ không xa rời lục đạo, 

pháp xuất thế nếu rời khỏi lục đạo, khi rời khỏi lục đạo, việc đầu tiên là buông bỏ 

ngã, không còn ngã. Bởi thế, thực sự thực hiện vô ngã, vô nhân, vô chúng sinh, 

vô thọ giả, quý vị thấy, mới chứng được sơ quả, có ngã làm sao được! 

Bởi thế trong kinh giáo, bất luận Đại thừa hay Tiểu thừa, Phật đều dạy chúng 

ta lợi ích người khác, bỏ mình vì người, ưu điểm ở đâu? Làm nhạt bản thân, cuối 

cùng buông bỏ ngã, quý vị đã chứng quả. 

Tu đà hoàn Tiểu thừa, Sơ tín vị của Đại thừa, địa vị thấp nhất, vừa nhập môn 

trong  nhà  Phật,  nhưng  chúng  ta  không  thể  coi  thường họ,  không  được  đánh  giá 

thấp họ. Tuy họ mới nhập môn, nhưng môn này là môn của thánh nhân, nhập vào 

môn này là thánh nhân, chúng ta gọi họ là tiểu tiểu thánh nhân, thánh nhân ở địa 

vị thấp nhất. 

Ba loại bất thoái chuyển, họ đạt đến loại thứ nhất, vị bất thoái. Chứng được 

quả vị đó, chưa ra khỏi lục đạo, nhưng chắc chắn không còn đoạ vào tam đồ, đấy 

là điều chắc chắn. Trong lục đạo họ chỉ ở hai cõi trời, người, nhân gian, cõi trời. 

Nhưng họ có kì hạn trong hai cõi đó, bảy lần, vào ra trên cõi trời và nhân gian 

bảy lần, rồi sẽ ra khỏi lục đạo, chứng quả A La Hán, vĩnh viễn thoát li luân hồi 

lục đạo. 

780  Tập 530 



Bởi  thế  kì  hạn  của  họ,  giống  như  học  Tiểu  học,  chắc  chắn  sáu  năm  sẽ  tốt 

nghiệp, họ hết học Tiểu học. Nên Sơ quả, quay đi quay lại bảy lần ở nhân gian rồi 

vượt  ra,  tốt  nghiệp,  tốt  nghiệp  Tiểu  học,  rời  khỏi  Tiểu  học.  Vì  vậy  nhất  định 

chúng  ta  phải  nhớ,  lúc  nào  cũng  giữ  tâm  lợi  ích  người  khác,  tâm  lợi  ích  chúng 

sinh, làm nhạt bản thân. 

Điều đau khổ nhất của thế gian, nhân tố tạo nghiệp thứ nhất, là tự tư tự lợi, vì 

thế khởi tâm động niệm đều hại người lợi mình, dứt khoát đừng nhúng ta vào việc 

lợi  mình  hại  người.  Nhất  là  Tam  bảo,  xâm  chiếm  Tam  bảo,  chiếm  những  tiện 

nghi của Tam bảo, tội lỗi này, nói chung là không có báo ứng tốt. Ý của câu này 

rất sâu sắc, nên suy nghĩ thật kĩ, quả báo rất đáng sợ. 

 “Nên  đối  nhân  xử  thế  bất  nhân  bất  thuận”,  nhân  là  thương  người,  không  biết 

thương  người.  Người  không  biết  thương  người,  chúng  ta  phải  hiểu  rằng,  họ 

không biết thương yêu bản thân. Chỉ có người biết thương yêu bản thân mới biết 

thương người, khi không thương người thì không biết thương mình, biết thương 

mình, sao lại tạo nghiệp ác? Bản thân tạo nghiệp ác, đoạ tam đồ, đoạ địa ngục, đó 

đâu phải thương bản thân? Hồ đồ. 

Người  thực  sự  có  trí  tuệ,  họ  thương  bản  thân,  họ  không  tạo  nghiệp  ác,  họ 

không kết oán với người khác. Trong đạo Bồ đề, họ không có oán thân trái chủ 

bám trên thân, không làm phiền họ, đó là tự thương mình. Đi đâu cũng gây oán, 

đi đâu cũng kết oán với người, trên đường bồ đề toàn là oán thân trái chủ, ngày 

nào cũng làm phiền, làm sao gọi là tự thương mình? 

Xét  về  lí,  tâm  không  thanh  tịnh  là  không  thương  mình.  Người  tự  thương 

mình, vĩnh viễn giữ mình cho thanh tịnh bình đẳng giác. Đây là điều trong kinh 

nói, thanh tịnh bình đẳng giác là chân tâm của ta, chân tâm của ta là tâm thanh 

tịnh, là tâm bình đẳng, là gíac, không mê, bây giờ cả ba điều đó không còn nữa. 

Tự tư tự lợi, tiếng thơm lợi dưỡng, tham sân si mạn là nhiễm ô, làm ô uế hết tâm, 

không còn trong sạch nữa. Cống cao ngã mạn, tự cho mình phải, không còn tâm 

bình đẳng nữa, đấy đâu phải tự thương mình? Mê hoặc điên đảo, không có trí tuệ, 

không  có  giác,  đấy  gọi  là  không  tự  thương  mình.  Không  tự  thương  mình,  tất 

nhiên không thể thương người. 

Bất nhân bất thuận, bất thuận là không theo tánh đức, dưới đây có giải thích 

đơn giản. Trang tử nói:  “Thương người lợi vật gọi là nhân” . Người này có thể 

Tập 530  781 



thương người, không những thương người, họ còn yêu vật, nghĩa là tất cả vạn vật, 

cây cỏ hoa lá, núi sông rừng bể, không gì họ không quí, đấy là nhân. 

 “Thuận, là hoà thuận”,  hoà mục, tuỳ thuận đại tự nhiên, sự vận hành của đại tự 

nhiên  là  sự  có  mặt  của  tánh  đức.  Bởi  vì  bất  nhân,  bất  thuận,  “chỉ  biết  có  mình, 

 nên mong được sống mãi” , liệu có trường sinh được chăng? Được, thực sự có. 

Người không từ việc ác nào sẽ được trường sinh, điều này đã được đề cập trong 

kinh, nguyên nhân do đâu? Phước đức do tu tập đời trước quá lớn, đời này không 

kể  làm  những  việc  xấu  nào,  vẫn  còn  phước  báo  đời  trước,  họ  chưa  hưởng  hết, 

những  gì  họ  hưởng  được  là  phước  báo  đời  trước,  làm  những  việc  tốt  này,  nó 

chống đỡ cho họ. Khi hưởng hết phước, những ác nghiệp được tạo trong đời này, 

ác  báo  sẽ  hiện  ra,  lúc  đó  muốn  hối  cũng  chẳng  kịp,  đây  là  chân  tướng  sự  thực. 

Không phải cổ thánh tiên hiền dùng để dọa người, không phải, như vậy là quý vị 

đã hiểu nhầm về cổ thánh tiên hiền. 

Mỗi lời của cổ thánh tiên hiền, chư Phật Bồ tát là lời nói thật, không câu nào 

là uy hiếp, dụ dỗ, họ không dùng những thủ đoạn đó để đối xử với mọi người, để 

giáo hoá chúng sinh, không dùng những thủ đoạn đó. Những thủ đoạn phi pháp 

như thế họ không dùng, tất cả đều là lời nói  thật, rất chân thật. 

       “Những người tâm ngu, việc nhác như thế”,  họ thực sự là những người ngu 

si, nhác nhớm, tuy được nghe những lời giáo huấn từ tâm. Từ tâm là Phật Bồ tát, 

thiện tri thức, lời giáo huấn từ bi, nhưng họ  “không chịu nghe”,  họ cứ tin những 

việc họ làm, là chính xác. 

 “Nói rát họng, không ích gì với người đó”.  Phật Bồ tát hết lòng khuyên nhủ họ, 

không chịu nghe, không muốn tìm hiểu, tất nhiên là không muốn làm theo, những 

việc  này  không  mang  lại  lợi  ích  cho  họ,  nhưng  cũng  không  thể  nói  hoàn  toàn 

không mang lại lợi ích. Giáo lí Đại thừa thường nói:  “Một khi đi qua tai, mãi sẽ 

 được giống đạo”,  lợi ích của họ ở đó. Phật Bồ tát từ bi, trong a lại da thức, trồng 

được hạt giống Bồ đề, lợi ích ở chỗ đó. Đời này chưa hưởng được, đời này phải 

chịu thứ gì, họ vẫn cứ chịu, không thể thay đổi được, nhưng nếu có thể tin, gắng 

nghĩ, thực sự cố gắng sám hối, niệm Phật cầu sinh, vấn đề của họ sẽ được giải 

quyết, lợi ích đời này nhận được sẽ rất lớn. 

Phần  tiếp  theo  nói:   “Nói  chung  vì  những  người  ngu  si  đó,  trong  tâm  bế  tắc”,  

giống như trong lòng họ có nhánh cỏ ngăn lại, nên không thể ngộ, nói sao với họ, 

782  Tập 530 



họ  cũng  không  khai  ngộ.  “Tuy  nghe  lời  hay,  không  thể  hiểu  được”,   họ  không 

cách nào lĩnh hội, không cách nào khai giải. 

        “Đây  nói  rõ  nỗi  khổ  do  si  độc  mang  đến”,   ở  đây  là  nói  trước  mắt,  không 

nghe được lời hay, không hiểu được lời thật. Trong xã hội ngày nay, gọi là nghe 

lừa không nghe khuyên, quý vị lừa họ, họ rất vui vẻ, nhưng khuyên họ, họ không 

hiểu, họ không thể tiếp nhận, đấy là ngu si, rất đáng thương! 

Tịnh Ảnh Sớ nói:  “Ngu si hiện hữu, ám chướng che tâm, không hiểu gì cả, 

 đó gọi là đau”,  ngu si hiện tiền, tại sao hiện nay ngu si? Là có nhân tố, quá khứ 

không chịu bố thí pháp, đây chính là quả báo, chúng ta bình tâm để suy nghĩ tình 

cảnh này, nhiều lắm. Những gì mình hiểu mang đi nói với mọi người, vẫn giữ lại 

một ít, sợ sau này họ hơn mình, đây là nguyên nhân của sự ngu si, đến kiếp sau 

họ  vẫn  ngu,  muốn  học  gì,  nghe  không  hiểu,  vì  quý  vị  giấu  pháp!  Bởi  thế  giấu 

pháp phải bị quả báo ngu si, ngoài ra còn mắc gì? Ngăn cản người khác học tập, 

sợ  người  ta  học  giỏi  hơn  mình,  tôi  liền  nghĩ  mọi  cách  để  ngăn  trở  họ,  suy  nghĩ 

này đã mang lại quả báo ngu si. 

Tôi nghe một đồng tu nói, đó là chuyện có thật, bạn của anh ta, không phải 

của anh ta, bạn của anh ta, có đứa con rất thông minh, đang học ở trường, điểm 

thi  rất  cao,  trong  lớp  có  đứa  học  hơn  nó.  Mỗi  đợt  thi,  nó  không  cách  nào  vượt 

qua, đứa bạn kia bị bệnh rồi mất, nó vui lắm. Nói với người nhà, chết cũng hay, 

chết  hay  quá,  mọi  người  hỏi  nguyên  do?  Không  còn  ai  cạnh  tranh  với  nó  nữa, 

tương lai nó là đứa đứng đầu lớp, người hơn nó đã chết rồi. Ý nghĩ như thế sẽ 

gieo  hạt  giống  ngu  si,  đó  là  gì?  Ghen  ghét.  Đứa  trẻ  này  sau  khi  lớn,  vừa  thông 

minh, vừa giỏi dang, nhưng không có đức hạnh, nhất định trong tương lai nó sẽ 

tạo nghiệp ác, khi tạo hết nghiệp ác rồi, đến địa ngục a tì. 

Từ điểm này quý vị cứ quan sát cho rõ, nó đang đi trên đường nào? Đường 

nó đi là địa ngục, không biết thương người, không biết tôn kính người, nói chung 

là phá hoại việc tốt người ta, để mình được đứng trước, suy nghĩ này là suy nghĩ 

của địa ngục. 

       “Ám chướng phú tâm”,  phú là ngăn trở, làm trở ngại tâm thanh tịnh của ta, 

ngăn trở tâm giác ngộ của ta, những thứ này đều thuộc ngu si, không hiểu gì cả. 

Nói theo Phật pháp, họ không biết tí gì về thật tướng  các pháp. Thật tướng các 

pháp, có nghĩa chân tướng tất cả vạn sự vạn vật, không hiểu gì cả. 

Tập 530  783 



 “Lấy đó làm khổ”,  nỗi đau này rất nghiêm trọng, nhưng có rất nhiều người đã tê 

liệt,  tuy  cực  kì  thống  khổ,  nhưng  hiện  tại  họ  không  hiểu,  giống  như  thân người 

gỗ, rất đau khổ, nhưng họ không hề hay biết, điều đó rất đáng thương. Người cảm 

nhận được nỗi thống khổ, họ sẽ đổi; không biết đau khổ, họ sẽ không thay đổi. 

Họ không đổi, tương lai họ nếu đoạ địa ngục, họ biết đau, khi họ biết sửa đổi, họ 

vẫn có thể không đoạ địa ngục. 

Điều này mang lại cho những người học Phật chúng ta, một lời cảnh giác rất 

cao, chúng ta đã từng phạm những lỗi đó chăng? Nếu có phạm những lỗi đó, sau 

này khi đoạ vào địa ngục sẽ không hối kịp, không kịp nữa. Nếu muốn phản tỉnh, 

trong này có mấu chốt, đó là phải hạ thấp dục vọng mình xuống, nhiều dục vọng 

quá, ý dục nặng quá, người sẽ mê hoặc, say mê, sẽ phạm những lỗi như thế. 

Khi còn tại thế, Thế Tôn đã làm tấm gương sáng cho chúng ta, cuộc sống chỉ 

cần  tạm  được  là  đủ,  suốt  cuộc  đời  của  ngài_  Ấn  Độ  là  miền  nhiệt  đới,  vậy  nên 

không cần nhiều y phục, ba y  một bát, ngài cảm thấy  đủ,  mỗi ngày đều  đi khất 

thực. Ấn Độ không có bốn mùa, khu vực nhiệt đới chỉ có mùa Hạ, bởi thế y phục 

của ngài rất đơn giản. Ban đêm đem y ra làm chăn đắp lên thân, đêm ngủ dưới 

cây, ngày ăn một bữa, an lạc hoan hỉ, đầy đủ pháp hỉ, tâm lúc nào cũng vui vẻ, 

ngài thực sự buông bỏ. 

Nỗi khổ đời người là quá nhiều dục vọng, dục vọng không bao giờ đủ, vì vậy 

quý vị suốt ngày tạo nghiệp. Khi tạo nghiệp thì không biết, sau khi mất quả báo 

hiện ra mới hiểu. Buông bỏ tất cả, niệm Phật vãng sinh Tịnh độ, là cực kì dễ, với 

họ, việc này quá đơn giản, họ không lưu luyến thế gian này. Quý vị bảo họ nhất 

tâm hướng về Tịnh độ, họ sẽ thực sự nhất tâm mong muốn, nhất tâm nhớ nghĩ, 

người này chắc chắn sẽ được vãng sinh. 

Pháp môn Tịnh độ, quý vị không gặp được, không nói làm gì, gặp được rồi 

cố  gắng  thực  hành,  thời  gian  ngắn  cũng  thành  tựu.  Vấn  đề  là  thực  sự  sám  hối, 

thực sự thức tỉnh, giả là không được. Chân tâm của quý vị cùng Phật A Di Đà, lập 

tức  liền  cảm  ứng  đạo  giao,  thực  sự  một  niệm  tương  ứng  một  niệm  Phật,  niệm 

niệm tướng ứng niệm niệm Phật, không sai chút nào, những thí dụ như thế nhiều 

lắm. 

Trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sinh Truyện, thậm chí trong số những 

người đồng tu chúng ta, quý vị tận mắt nhìn thấy, tận tai được nghe, những điển 

hình đó không phải giả. Di Đà Kinh đã cho chúng ta biết:  “Nếu một ngày đến bảy 

784  Tập 530 



 ngày”,  không cần nhiều thời gian, thực chân tâm sám hối, thời gian một ngày, hai 

ngày là đủ, có thể đủ để sám trừ tội nghiệp vô lượng kiếp của ta, vấn đề là ta có 

quyết tâm này chăng? Có ý chí mạnh mẽ đó hay chăng, đó chính là dũng khí làm 

mới mình? Buông bỏ tất cả những điều ác trong quá khứ, những khởi tâm động 

niệm  từ  đây  thuần  tịnh  thuần  thiện.  Thuần  tịnh  thuần  thiện  là  câu  Di  Đà,  trong 

tâm không có gì khác ngoài Di Đà, như thế sẽ được cảm ứng. Phật A Di Đà, nếu 

còn một chút tạp niệm trong đó, thì cảm ứng sẽ bị phá hoại tất cả. 

Bốn mươi tám lời nguyện nêu thật rõ ràng, khi gần mất một niệm, mười niệm 

đều được vãng sinh. Đây chính là lòng từ bi cực độ của Phật A Di Đà, vấn đề bây 

giờ, là tại sao không thể buông bỏ được? Đáp án đó là, ta  chưa  rõ ràng  đối với 

chân  tướng  sự  thực,  chân  tướng  sự  thực  là  gì?  Chân  tướng  sự  thực  là  giả,  vì 

không biết, nên cho rằng nó là thật, quý vị bị lừa. Cho rằng là thật, quý vị muốn 

khống chế nó, muốn chi phối nó, muốn chiếm hữu nó. Như vậy là quý vị đang tạo 

nghiệp, nghiệp được tạo ra đó thật oan uổng, tại sao? Mình và người đều không 

được, không phải oan uổng ư? 

Thực sự biết được tự tha đều không nắm bắt, vọng niệm của ta được buông bỏ 

hết,  không  tạo  nghiệp  nữa,  mỗi  niệm  đều  tương  ứng  với  tự  tánh,  mỗi  niệm  đều 

tương ứng với thật tướng, đây là hạng người nào? cảnh giới Phật Bồ Tát, bây giờ 

quý vị đã khế  nhập. 

Câu cuối cùng kết luận thật hay, đây là kết luận của Niệm Lão. 

 “Tóm lại là nói về ngu si che tâm, nên mông muội không biết, đấy thực sự là nỗi 

 khổ vĩ đại đời người”,  không có việc nào được so sánh thống khổ hơn, nhưng loại 

người này rất đông, đáng thương, bản thân họ không biết, hoàn toàn không giác 

ngộ, người học Phật có biết chăng? Không nhiều người biết, tại sao? Không thực 

sự học, tại sao không thực sự học? Chưa buông bỏ danh lợi, chưa buông bỏ dục 

vọng, chưa buông bỏ phiền não, không phải thực học. 

Đặt ngay trước mắt bạn, bạn có tôi thích người này, tôi ghét người kia, có ý 

niệm như thế chăng? Có, có tức là giả, tại sao lại giả? Tâm quý vị không thanh 

tịnh, tâm không bình đẳng, vì thế tâm quý vị mê hoặc không giác ngộ, không giác 

là ngu si mông muội. Là điều nói sau này, ngu si che tâm, mông muội không biết, 

quý vị không thể không tin, không tin, đời này quý vị không thể phản tỉnh. Nếu 

tin tưởng bản thân mình thực sự ngu muội, ngu si mông muội, ta mới phản tỉnh, 

quay đầu là bờ! 

Tập 530  785 



Bản thân mình không biết, tự cho rất thông minh, ở đây nói tự cho trí tuệ, tự 

cho  có  trí  tuệ,  không  biết  mình  đang  ngu  si  mông  muội.  Cố  ý  vô  ý,  tạo  tác  vô 

lượng vô biên tội nghiệp địa ngục, không hay biết, sau này đoạ địa ngục, không 

biết  lí  do  đoạ  lạc,  quý  vị  nghĩ  có  oan  uổng  chăng?  Làm  sao  cứu  được  những 

chuyện này? Chỉ có nghe kinh, đọc kinh. Nghe kinh là giúp ta hiểu, đọc kinh là 

giúp  ta  tu.  Khi  đọc  kinh,  đọc  thật  rõ  ràng,  minh  bạch,  không  để  tạp  niệm  thẩm 

thấu vào trong, đó mới gọi là thực sự đọc kinh. Đọc kinh, vừa đọc, vừa suy nghĩ 

lung tung, đó là giả, đó không phải là chân. 

Niệm  Phật  nơi  miệng,  người  xưa  đã  dạy,  nát  họng  cũng  không  ích  gì.  Nếu 

đọc kinh để tạp niệm thẩm thấu, bản kinh đó có nát cũng không tác dụng gì. Đọc 

kinh và niệm Phật đều là tu hành, không cho phép tạp niệm thẩm thấu vào trong. 

Thí như bộ kinh này, tôi cần một giờ để đọc xong, một giờ không có tạp niệm đó 

mới là chân công phu. bởi thế phải biết đọc kinh, biết đọc là tu hành, không thể 

không biết vấn đề này. 

Thôi, thời gian hôm nay đã hết, chúng ta học tập đến đây. 

 

 

 

------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------ 







 





786   



Tập 531 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:10.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư  vị  pháp  sư,  chư  vị  đồng  học,  xin  mời  ngồi  xuống.  Mời  quý  vị  xem  Đại  thừa  Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 678, bắt đầu xem từ hàng sau cùng. 

“Đại mạng tương chung, hối cụ giao chí. Nghĩa Tịch vân: Sanh tử vi đại mạng, cùng bức 

vi tiểu mạng. Hối cụ giả, Vọng Tây vân: Hối cụ đẳng giả, mạng dục chung thời, ngục hỏa lai 

hiện, kiến thử tướng thời, sanh cụ sanh hối, hối cụ câu lâm, cố vân giao chí”. 

Đây là ngu si mê muội, bất tri bất giác, hữu ý vô ý tạo ra tội nghiệp của tam đồ. Đại 

mạng là khi mạng chung, lúc này sợ hãi hối hận cũng đã muộn. Sư Nghĩa Tịch nói rằng: Sanh 

tử gọi là đại mạng. Nghèo khốn, khổ sở, già bệnh là tiểu mạng. Hối hận sợ hãi, sư Vọng Tây 

nói: hối hận sợ hãi..., những thứ này, khi tuổi thọ sắp hết, địa ngục lửa hiện ra, chính là tướng 

địa ngục hiện tiền, chúng ta nhìn thấy địa ngục. Lúc nhìn thấy địa ngục, không ai không sợ 

hãi, vấn đề này trong lòng người học Phật đều hiểu rõ. 

Kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng, cảnh giới địa ngục chỉ có hai hạng người có thể nhìn thấy: 

Thứ  nhất  là  Bồ  Tát,  họ  đến  địa  ngục  để  giáo  hóa  chúng  sanh  nên  mới  nhìn  thấy.  Thứ  hai 

chính là nghiệp địa ngục thuần thục, họ phải đến địa ngục thọ báo, vì thế họ thấy được. Ngoài 

hai  hạng  người  này  ra,  dù  địa  ngục  ngay  trước  mặt  cũng  không  nhìn  thấy.  Giống  như  ông 

Chương Thái Viêm, Đông Nhạc đại đế phái hai tiểu quỷ dẫn ông đến xem địa ngục cột đồng 

cháy, ông đến đó, tiểu quỷ chỉ nói đã đến, nhưng ông không thấy gì. Ông hoát nhiên đại ngộ, 

toàn là do nghiệp lực biến hiện ra. Lúc tạo nghiệp không hề hay biết, khi quả báo hiện tiền 

mới kinh hoàng, sợ hãi, hối hận, nhưng lúc này đã trể, nhất định phải gánh chịu. 

Địa ngục lửa, đây là nói tổng tướng và biệt tướng khác nhau rất nhiều. Tổng tướng đều là 

một biển lửa, nên gọi là ngũ ác, chúng ta đang tạo ác, tạo nhân. Ngũ thống là quả báo hiện 

đời, ngũ thiêu là quả báo địa ngục trong đời sau. Chữ thiêu này chính là địa ngục, không phải 

ngạ quỷ, súc sanh, nó chính là địa ngục. Điều này ở sau kinh này nói rất rõ ràng minh bạch, 

là vì điều gì vậy? Là vì dạy chúng ta không nên tạo nghiệp địa ngục. Mọi người đều hy vọng 

mong  cầu  tích  lũy  công  đức,  nhưng  bản  thân  không  làm  được,  vì  sao  không  làm  được? 

Nguyên  nhân  chung  như  trong  kinh  nói:  Do  tâm  không  thanh  tịnh,  tâm  không  bình  đẳng, 

muốn tu tất cả điều thiện nhưng không thành công, vì sao vậy? Điều thiện mà ta tu, trong đó 

xen lẫn điều ác, không phải thuần thiện. Ai có thể tu thuần thiện? Người tâm địa thanh tịnh sẽ 

thuần thiện, khi tâm đến bình đẳng, cái thiện đó bình nhất, thuần nhất_Chân thiện. 

Không có tâm thanh tịnh bình đẳng, tất cả thiện nghiệp ta tu được đều không thuần, quả 

báo vẫn không ra khỏi tam đồ, niệm Phật không thể vãng sanh. Niệm Phật như vậy, chỉ trồng 

được hạt giống Phật A Di Đà vào trong A lại da thức, khi nào thuần thục? Đó là việc của đời 

sau kiếp sau, nếu quý vị hỏi khi nào thuần thục? Khi nào ta dùng chân tâm, dùng tâm thanh 

Tập 531  787 



tịnh  bình  đẳng,  lúc  đó  là  thành  thục.  Bởi  thế  dạy  chúng  ta  sửa  đổi,  sửa  đổi  điều  gì?  Dạy 

chúng ta sám hối, sám hối điều gì? Sám trừ những gì không thanh tịnh không bình đẳng, quý 

vị sẽ thành công, đời này mới có hy vọng. 

Tôi dạy người khác, chính tôi cũng làm như vậy, tôi biết người này có thành kiến, có ác 

niệm đối với tôi, không thể bao dung tôi. Tôi đều cầu cho họ sống lâu, lấy công đức tu học 

giảng kinh của mình ngày ngày hồi hướng cho họ, hy vọng hóa giải được oán kết này. Nếu 

họ  muốn  gặp  tôi,  tôi  sẽ  đảnh  lễ  họ.  Tôi  bao  dung  họ  được,  là  họ  không  thể  bao  dung  tôi. 

Trong  kinh,  từng  giờ  từng  phút  Chư  Phật  Bồ  Tát  đều  khuyên  chúng  ta:  Oan  gia  nên  giải 

không nên kết, làm sao để biến oan gia thành thân gia, biến người ác thành người tốt? Đây là 

công đức, công đức chân thật, công đức này có thể giúp ta vãng sanh, giúp ta tăng cao phẩm 

vị. 

Người này không tốt với mình, mình có ý kiến về họ, không hại họ, nhưng luôn bài xích 

sau lưng, không tiếp cận họ. Trên pháp thế gian mà nói thì được coi là không tệ, vì quý vị 

không có tâm hại họ, nhưng quý vị đã đoạn pháp thân huệ mạng của họ. Nếu có thể bao dung 

họ, là trưởng dưỡng pháp thân huệ mạng của họ, công đức này không thể kể xiết, có mấy ai 

nghĩ đến điều này? Nên có thể đem vô thượng công đức mà bản thân mình tu được trong một 

đời, chính mình chà đạp nó, không chịu đi làm, còn tự cho mình không tệ, mình rất độ lượng, 

không thù hằn họ, nhưng không cho họ cơ hội được pháp thân huệ mạng.        Không thể coi 

oan  gia  trai  chủ  là  người  thân  nhất  của  mình,  như  cha  mẹ  vậy.  Tuy  họ  không  đồng  ý  học 

Phật, nhưng mỗi niệm đừng quên phải giúp họ học Phật, giúp họ giác ngộ, tâm này là tâm bồ 

đề. Chúng ta đều đọc, đều biết điều kiện gì có thể vãng sanh? Phát bồ đề tâm, nhất hướng 

chuyên niệm Phật A Di Đà, nhưng tâm bồ đề chúng ta không phát được. Cứ tưởng rằng đây 

là tâm bồ đề, thật ra không phải.       Tâm bồ đề, chúng ta nói rất rõ ràng, là thanh tịnh bình 

đẳng giác. Nhưng tâm chúng ta không thanh tịnh, chưa trừ sạch oán hận não nộ phiền. Không 

thể giống như trong Hoàn Nguyên Quán nói, trong Hoàn Nguyên Quán là tánh đức, không có 

tâm lượng này. Chu biến pháp giới, xuất sanh vô tận, hàm dung không hữu_hàm dung không 

hữu là tâm lượng, tâm lớn báo nhiêu? Có thể ôm trọn hư không, đây là hàm, hàm không. Có 

thể dung nạp vạn pháp, không có gì không thể dung nạp_Hàm không dung hữu. Vì sao phải 

làm như vậy? Đây là chân tâm chúng ta, ta vốn là như vậy, hiện nay tâm lượng lại biến thành 

nhỏ nhen như vậy, một người cũng không thể bao dung. Tâm lượng càng nhỏ, quý vị càng 

khổ,  tâm  lượng  nhỏ  đến  tột  cùng  chính  là  địa  ngục  A  tỳ.  Tâm  lượng  của  quỷ  lớn  hơn  địa 

ngục, tâm lượng của súc sanh lại lớn hơn quỷ. Theo lý mà nói tâm lượng của người đáng lẽ 

phải lớn hơn chúng sanh trong ba đường ác, nhưng tâm lượng chúng ta hiện nay không bằng 

ba đường ác. Bởi thế chúng sanh ba đường ác đều được vãng sanh, được ra khỏi, còn chúng 

ta thì sao? Sau khi chết thay vào vị trí của họ, đều sa vào ba đường ác. 

Hạt giống của Phật A Di Đà, gọi là hạt giống kim cang, vĩnh viễn bất hoại, xem đời nào 

kiếp nào gặp lại nhân duyên này tiếp tục tu, còn đời này không thể vãng sanh. Đời này muốn 

đi nhất định phải mở rộng tâm lượng, nhất định phải phát tâm bồ đề, tuyệt đối không được lơ 

là câu nói này: “Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”. Không phát tâm bồ đề, chỉ nhất 

788  Tập 531 



hướng chuyên niệm  cũng không thể vãng sanh. Tâm bồ đề chính là tâm ba thái hư, lượng 

châu sa giới, không có gì không thể bao dung, không có gì không hoan hỷ. Chúng sanh tạo 

tội nghiệp  thập  ác ngũ  nghịch đều  có thể bao  dung, vì  sao vậy? Bổn tánh họ  vốn  thiện, họ 

vốn là Phật, chỉ là nhất thời hồ đồ, có thể không tha thứ cho họ chăng? Phật tha thứ họ, Bồ 

Tát tha thứ họ, đến A la hán cũng tha thứ cho họ, nhưng chúng ta không tha thứ cho họ. 

Tổ sư nói mấy câu này đều là hiện tiền, rất nhiều người đều ở trong cảnh giới này. Bản 

thân không muốn vào cảnh giới này, nhưng không biết hành vi, ngôn ngữ tạo tác, khởi tâm 

động  niệm  của  chính  mình.  Đây  chính  là  ở  trước  nói:  ngu  si  mê  muội,  không  có  trí  tuệ. 

Người có trí tuệ không dám làm điều ngu ngốc. 

Phải nhớ tâm lượng của quý vị lớn giống như Phật vậy, quý vị vốn là Phật, hôm nay đọa 

lạc thành như vậy chính là vì tâm lượng quá nhỏ. Nên tâm lượng nhỏ là giả, tâm lượng lớn 

mới  là  thật,  là  tự  tánh  của  quý  vị,  là  chân  tâm  của  quý  vị.  Tâm  lượng  nhỏ  là  gì?  Là  vọng 

tưởng phân biệt chấp trước, là những thứ này biến tâm lượng quý vị nhỏ lại. Nếu buông bỏ 

vọng tưởng phân biệt chấp trước, tâm lượng quý vị chính là hư không pháp giới. 

Chư vị thử nghĩ xem, nếu chúng ta không học kinh giáo, làm sao hiểu được? Do đây có 

thể biết, người  tâm  lượng nhỏ  chắc  chắn ít nghe kinh  giáo, sức  mạnh  phiền não  của  họ  rất 

lớn, sức mạnh của Phật pháp nhỏ. Phật pháp không thắng được phiền não của họ, còn phiền 

não của họ vượt qua Phật pháp, nên phiền não làm chủ tất cả. Chúng ta học Phật nghe được 

bản thân cũng giác ngộ, giống như ánh chớp vậy, chớp một cái là hết, vẫn là phiền não làm 

chủ. Chỉ có  thường thường nghe  kinh, huân tập kinh  giáo thời  gian  lâu dài họ  sẽ  giác ngộ, 

tánh cảnh giác cao, lúc nào cũng có thể nhấc lên được, hiệu quả! Không nhấc lên được là vô 

hiệu. 

Như các bậc cổ đức nói: “không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”, lúc tập khí phiền não 

khởi lên, lập tức cảnh giác ngay. Cảnh giác được là không sao, phiền não không hại được quý 

vị, vì sao vậy? Vì không còn phiền não. 

Từ thí nghiệm nước của tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật, chúng ta được một tin tức 

chính xác, chứng minh lời Đức Phật đã nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. Hay nói cách 

khác, hết thảy pháp thế gian thuần tịnh thuần thiện, bất tịnh bất thiện là chúng ta. Điều này 

phải khẳng định như vậy, mới có hy vọng thành Phật, mới có hy vọng vãng sanh, vì sao vậy? 

Vì niệm thiện của chúng ta có thể biến cảnh giới bên ngoài thành thiện, cho thấy cảnh giới 

bên ngoài là khách, không phải chủ. Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, từ tâm tưởng ta sanh ra. 

Tâm tưởng mình thiện không có gì không thiện, tâm tưởng mình bất thiện thì tất cả đều bất 

thiện, trách ai đây? 

Trách người khác là sai, sai triệt để, địa ngục lửa hiện ra quý vị sẽ nhìn thấy. Không phải 

người khác sai, chính bản thân quý vị sai, người khác không sai, vì sao người khác không 

sai?  Chỉ  cần  mình  không  sai  họ  sẽ  không  sai,  mình  sai  họ  cũng  sai.  Mình  không  sai  mình 

xuay  chuyển  họ,  mình  sai  họ  xuay  chuyển  mình,  chính  là  như  vậy.  Ai  ở  trong  nhà,  ai  làm 

chủ,  chúng  ta  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  chuyển  thì  chúng  ta  làm  chủ,  còn  như  bị  cảnh 

giới  bên  ngoài  chuyển  thì  không  làm  chủ  được,  đành  phải  nghe  người  khác  sắp  đặt,  thông 

Tập 531  789 



thường người ta nói nghe theo vận mệnh sắp xếp. Còn như ta làm chủ được thì vận mệnh 

nghe theo mình, cải tạo được vận mệnh, chúng ta không uổng công học kinh Phật. Ngày ngày 

học tập kinh giáo công đức vô lượng, trong kinh nói là có lợi ích chân thật, không sai, câu 

này là thật không phải giả, nhưng chúng ta nghe không hiểu. Tập khí phiền não chúng ta quá 

nặng,  làm  chướng  ngại  trí  tuệ,  khi  nghe  hình  như  là  một  niệm  phóng  quang,  cảm  thấy  gật 

đầu, đúng, trong tâm cũng có ý sám hối, sau khi nghe xong là không còn. Trong cuộc sống 

hằng ngày, vẫn là phiền não làm chủ, vẫn xảy ra thiên tai. Khi lâm chung, điều đầu tiên thấy 

được là địa ngục A tỳ. Lúc này  “hối hận sợ hãi cùng ập đến”, nên gọi là “đan xen nhau”. 

“Như lửa bức thân, giống như thiêu đốt vậy”, có bao nhiêu địa ngục? Nói thật, địa ngục nhiều 

vô lượng vô biên, không thể tính kể, vì sao vậy? Địa ngục sanh từ ác niệm của chúng ta, quý 

vị thấy ác niệm có bao nhiêu? Trái với tánh đức chính là ác niệm. Điều này đến Phật Bồ Tát 

đều than thở, Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh đến khô hơi rát cổ, nhưng chúng sanh không 

nghe, chúng sanh không hiểu, chúng sanh không quay đầu được, quá đáng thương! 

Bên dưới là Hoàng Niệm Tổ khuyên chúng ta: “nếu con người không dùng những năm 

còn  lại  để  tu  thiện  tích  đức,  đến  lúc  mạng  chung  mới  bắt  đầu  hối  hận,  nhưng  lúc  này  đã 

muộn, hối hận không kịp”. Dự có nghĩa là sẵn sàng, thật sự phải sẵn sàng tu thiện. Khi chúng 

ta còn thở thì vẫn còn cơ hội tu thiện, thiện lớn nhất trong tu thiện là chuyển ác thành thiện. 

Đầu tiên là phải chuyển niệm ác của mình thành thiện, niệm ác không còn đều là thiện niệm, 

sau  đó  mới  chuyển  cảnh  giới.  Trong  cảnh  giới,  đầu  tiên  là  oán  thân  trái  chủ,  phải  xoay 

chuyển oán thân trái chủ, điều này không dể chút nào. 

Người khác hủy báng chúng ta, sĩ nhục ta, hãm hại ta, cứ như vậy suốt mười mấy năm. 

Chúng ta trong mười mấy năm đó, không hề có một câu hủy báng hay một lời ác đối với họ, 

họ có biết chăng? Tin rằng họ biết, cũng có lúc lương tâm họ được phát hiện, nhưng vì sao 

vẫn không tiếp nhận? Đây chính là vấn đề sĩ diện, chướng ngại của họ chính là đây, vấn đề sĩ 

diện.  Họ  rất  cần  sĩ  diện,  chúng  ta  không  cần  sĩ  diện,  sĩ  diện  là  bên  ngoài,  Phật  pháp  trọng 

thực chất không trọng hình thức. Chúng ta là tâm chân thành, chúng ta đợi khi nào họ tiếp 

thu, thì lúc đó ta xin lỗi, lúc đó sẽ cúi đầu, dùng lời nói làm hòa. Quay đầu lại thì giống như 

anh em chị em vậy, tương thân tương ái, hợp tác lẫn nhau. Đây thật sự có thể biến oán gia 

thành thân gia, biến người ác thành người thiện, trong Phật pháp gọi là vô lượng công đức, 

công đức này rất lớn. Nếu vĩnh viễn đối lập, chính là ngu si mê muội. Trên thực tế cảm hóa 

người khác là gì? Là cảm hóa bản thân, như vậy mới có hành động để cảm hóa chúng sanh. 

Bản thân chưa được Phật Bồ Tát cảm hóa, quý vị sẽ trơ như gổ đá, quý vị không thể, không 

làm được. Bởi vậy học Phật là học ở đâu? Phải bắt đầu học từ đây, đây là chân học Phật. 

Chúng ta thường nghe cổ nhân nói: “Nhân giả vô địch”, vô địch là sao? Không phải nói 

họ rất lớn mạnh, không ai chiến thắng được họ, không phải ý này, vô địch là gì? Không có 

oan gia đối đầu, không có đối địch. Nhân giả là gì? Nhân giả là Bồ Tát, Bồ Tát không có oan 

gia, không có đối đầu, chúng ta cần phải học. Nhưng họ đối đầu với chúng ta, đó là việc của 

họ, không phải việc của mình. Họ có phân biệt chấp trước đối với chúng ta, chúng ta không 

có phân biệt chấp trước đối với họ.Hay nói cách khác, con đường chúng ta đi là Bồ Tát đạo, 

790  Tập 531 



họ đi là luân hồi lục đạo, khác nhau! Nếu một ngày nào đó họ giác ngộ, hiểu rõ học theo quý 

vị, họ quay đầu đi theo con đường Bồ Tát đạo. Nhất định phải hiểu rõ đạo lý đạo này, nếu 

không quý vị sẽ uổng công học Phật. Bồ Tát rất an vui! Nguyên nhân an vui chính là Bồ Tát 

không có đối lập, đây là điều vui nhất. Không đối lập với bất kỳ ai, hài hòa với tất cả mọi 

người, đều là người thân của mình, không đối lập với hết thảy vạn vật, đây chính là đã phá 

được biên kiến. Con người chỉ cần có đối lập, họ sống rất đau khổ, ngày nào cũng tính toán, 

sau khi chết đều sa vào tam đồ, giống như ở đây nói vậy, quý vị mỗi ngày đều tính toán. 

Chân tướng giữa vũ trụ, chỉ có kinh điển đại thừa là nói một cách rõ ràng thấu triệt. Ngày 

nay chúng ta thấy rất nhiều báo cáo đỉnh điểm của khoa học, xem xong rất hoan hỷ, vì sao 

hoan hỷ? Kết luận nghiên cứu của họ tương đồng với Đức Phật nói, hoàn toàn chứng minh 

những gì Đức Phật nói, khiến số người không tin cũng tin tưởng, đây là ưu điểm, là một việc 

tốt. Chúng ta phải đặc biệt tăng trưởng lòng tin đối với Chư Phật Như Lai, tăng trưởng lòng 

tin để chúng ta học tập, khâm phục chư Phật Bồ Tát đến cực điểm, đây là đạo lý gì? Phật Bồ 

Tát đã kiến tánh, không có gì khác hơn, các nhà khoa học chưa kiến tánh, phải biết điều này. 

Báo cáo của họ, cảnh giới cao nhất là đạt đến A lại da, họ không còn cách nào vượt lên nữa, 

cảnh  giới  của  Phật  Bồ  Tát  đã vượt  ra  khỏi. Vì  sao  khoa  học  không  thể  vượt  lên? Vì  họ  có 

phân biệt  chấp trước,  nếu  họ buông bỏ được  phân  biệt  chấp trước  thì họ đã thành Phật, họ 

không khác gì chư Phật Như Lai, họ chỉ kém điểm này. 

Đoạn này chúng ta học đến đây, bây giờ chúng ta xem tiếp phần kinh văn: 

“Thiên địa chi gian, ngũ đạo phân minh, thiện ác báo ứng, họa phước tương thừa, thân tự 

đương chi, vô thùy đại giả”, đây là đoạn nhỏ. “Thiện nhân hành thiện, tùng lạc nhập lạc, tùng 

minh nhập minh, ác nhân hành ác, tùng khổ nhập khổ, tùng minh nhập minh, thùy năng tri 

giả, độc Phật tri nhĩ”. Ngày nay cư dân trên địa cầu làm thiện hay làm ác, Phật đều biết hết. 

“Giáo ngữ khai thị, tín hành giả thiểu, sanh tử bất hưu, ác đạo bất tuyệt, như thị thế nhân, nan 

khả  cụ  tận. Cố  hữu  tự  nhiên  tam  đồ, vô lượng khổ não, triển chuyển  kỳ  trung. Thế  thế  lũy 

kiếp, vô hữu xuất kỳ, nan đắc giải thoát, thống bất khả ngôn”. Đến đây là một đoạn lớn. 

Trong  này  nói  rất  rõ  ràng,  tạo  ra  ác  nghiệp  là  tự  nhiên  tam  đồ.  Tam  đồ  không  phải  do 

người tạo nên, không phải Phật Bồ Tát tạo ra, cũng không phải trời đất quỷ thần tạo ra, không 

liên quan đến ai cả. Là nghiệp lực chính mình biến hiện ra, nên gọi là tam đồ tự nhiên. Tam 

đồ chính là đại ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Chúng ta xem chú giải của Hoàng Niệm Tổ. 

“Hữu đoạn”, là đoạn vừa mới đọc, tổng kết ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu mà ở trước nói. 

Điều này ở trước chúng ta đã học, bây giờ xem tổng kết. 

Câu đầu tiên: “Thiên địa chi gian, ngũ đạo phân minh”, ngũ đạo chính là lục đạo, nói ngũ 

đạo là không nói đến A tu la. Trong Kinh Lăng Nghiêm Đức Phật nói: Trừ địa ngục không có 

A tu la, địa ngục không có A tu la, bốn đường khác đều có A tu la. Cõi trời có A tu la, cõi 

người có A tu la, đường ngạ quỷ có A tu la, đường súc sanh có a tu la. Thông thường nói về 

cõi A tu la là chuyên nói đến cõi trời, nói ngũ đạo thì A tu la ở cõi nào thì quy về cõi đó. Ở 

cõi trời thì quy về cõi trời, ở cõi người thì quy về cõi người.  A tu la phước báo rất lớn, nhưng 

tâm hành bất thiện. Trong quá khứ họ cũng tu năm giới và thập thiện, nên họ mới có phước 

Tập 531  791 



báo lớn như vậy. Họ cũng tu ba loại bố thí, nên tài phú, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe trường 

thọ họ đều đạt được. Sao lại biến thành A tu la? Chưa đoạn được ý niệm tham sân si, cũng 

chính là chưa đoạn tham sân si mạn nghi. Mang theo tham sân si mạn nghi đi tu phước, tu 

ngũ giới thập thiện, họ tu đều này, y giáo phụng hành, nên phước báo của họ còn lớn hơn trời 

và người, còn lớn hơn cả vua ở nhân gian. Thông thường phước báo của họ chỉ hưởng hết 

trong một đời, vì sao vậy? Vì hưởng phước nhưng họ tạo ác, bất thiện, cống cao ngã mạn. Họ 

tạo ác nghiệp rất nghiêm trọng, nên sau khi chết bị đọa địa ngục. 

Vì vậy trong kinh Đức Phật nói ba đường lành, ba đường lành là chỉ trời, a tu la. Nói năm 

đường, đường lành chính là hai đường người và trời. Đại ngục, ngạ quỷ, súc sanh, đây là ba 

đường ác. Thiện đạo ít, ác đạo nhiều, chứng tỏ con người khó làm việc thiện, nhưng dể tạo 

ác. 

Bên dưới Hội Sớ nói: “Thiên địa tắc sở y khí giới”, nói đến trời và đất là hoàn cảnh vật 

chất để chúng ta nương tựa sinh tồn. “Tiêu chuẩn chung của tam giới”, tam giới đều có hoàn 

cảnh vật chất, là nơi chúng ta nương tựa để sinh tồn. Ngũ đạo là hữu tình có thể nương tựa. 

Tam giới là hoàn cảnh vật chất, sống trong tam giới chính là trời, người, súc sanh, ngạ quỷ, 

địa ngục. Trong hữu tình có thiện có ác. 

Điều  này  nói  rõ  y  chánh  trang  nghiêm,  y  là  chúng  ta  nương  tựa  hoàn  cảnh  cuộc  sống. 

Trong hoàn cảnh này  có hoàn  cảnh  nhân sự, có hoàn  cảnh vật  chất. Hoàn cảnh nhân sự  và 

hoàn cảnh vật chất đều được coi là y báo. Chánh báo thì sao? Chánh báo là thân thể mình, tự 

thân là chánh báo. Nếu không có chánh báo, ý báo của chúng ta cũng đồng thời không có, 

đích thực giống như giấc mộng vậy. Trong mộng có thân thể mình_chánh báo, trong mộng có 

rất nhiều cảnh giới, đó toàn là y báo. Có hoàn cảnh nhân sự, có hoàn cảnh vật chất, tất cả đều 

là y báo. Thời gian trong mộng rất ngắn, tỉnh lại cảm thấy như một giấc mộng.      Thật ra 

chúng ta đến thế gian này cũng là một giấc mộng, sanh đến thế gian này một đời qua đi, đến 

ngày chết mới giác ngộ chỉ là một giấc mộng, cảnh giới này không còn. Đạo lý này Đức Phật 

nói rất rõ ràng, do tâm hiện thức biến. Năng sanh năng hiện là tự tánh, ở trong lục đạo thiên 

biến vạn hóa, quả thật là niệm niệm không ngừng, niệm niệm không giống nhau. Một giây có 

1600 triệu ý niệm, mỗi niệm không giống nhau, niệm trước diệt niệm sau sanh, niệm niệm 

bất khả đắc. 

Ở trước chúng ta đọc đến, tổ sư nói chân tướng là gì? Bất đoạn chi vô, đích thực là vô. 

Trong Kinh Bát Nhã nói: “Nhất thiết pháp tất cánh không, vô sở hữu, bất khả đắc”, đây gọi là 

vô. Nhưng hiện tượng này nó liên tục, tuy liên tục nhưng mỗi tướng đều không giống nhau, 

trong Hoàn Nguyên Quán nói: Xuất sanh vô tận. Chúng ta dùng ống vạn hoa làm ví dụ, quý 

vị có thể lãnh hội được. Đích thực vật trong ống vạn hoa là bất động, nhưng nó biến hóa vô 

lượng vô biên, chúng ta xuay nó một vạn lần, cũng không tìm thấy hai cái tương đồng. Giống 

như A lại da thức, A lại da thức giống như ống vạn hoa, vật trong đó không nhiều, nhưng nó 

vừa chuyển biến thì vô lượng vô biên, vô số vô tận, không thể nghĩ bàn. 

792  Tập 531 



“Nhân quả khổ vui, mọi người thường thấy”, nên nói ngũ đạo rất phân minh, rõ ràng. Chỉ 

cần chúng ta bình tĩnh một chút, người tâm nông nỗi không thấy được, người bình tĩnh một 

chút họ sẽ rất rõ ràng, rất thấu đáo. 

Bên  dưới  sư  Nghĩa  Tịch  nói:  “Giữa  trời  đất,  năm  đường  sanh  tử,  nhân  quả  phân  minh, 

tượng trưng có nhân tất có quả. Nghiệp nhân như vậy, quả báo như vậy, không sai chút nào”. 

Nếu con người thật sự hiểu rõ vấn đề này, tôi tin rằng họ không đắc tội với ai, vì sao vậy? Về 

sau có quả báo. Tôi liếc họ một cái, ngày mai họ liếc tôi hai cái. Tôi cười với họ khi gặp mặt, 

họ cũng thường cười với tôi, đây không phải là nhân quả ư? Ta tôn kính họ, ta thương yêu 

họ, giúp  đỡ  họ. Họ  tôn  kính  mình, thương  yêu  mình, giúp  đỡ  mình, chỉ  có  hơn  chứ  không 

kém. Then chốt chính là ở chân tâm, chân tâm làm cảm động người, người ác đều bị ta làm 

cảm động. Đó là công đức của chúng ta, vì đã hóa độ được họ.      Vốn họ bất thiện, họ thấy 

quý vị đối với họ rất thiện, khiến lương tâm họ phát khởi, họ biến thành người thiện. Ở trên 

thế gian này quý vị thật sự đã độ một người, người này đã được độ. Giúp họ đoạn ác tu thiện 

trước, sau đó tiến thêm một bước nữa là giúp họ học Phật, sau cùng giúp họ vãng sanh thành 

Phật. Tâm của Bồ Tát, nắm bắt nhân duyên, bản thân nhất định phải thực hành, không bỏ một 

chúng sanh nào. Giúp  một  chúng  sanh quay  đầu hướng thiện, giúp  họ tương  lai  có  thể học 

Phật vãng sanh, công đức này lớn biết bao! Thế xuất thế gian không có gì lớn hơn công đức 

này. 

Độ người chỉ nói bằng miệng không được, họ không tin, phải dựa vào hành vi, hành vi 

này  quan trọng nhất chính là tâm  thương yêu  chân  thành. Tâm  thương  yêu sanh ra từ  chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, nên lòng yêu thương đó gọi là từ bi, trong tâm từ bi 

này là gì? Trong đó là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, đó là nội hàm của họ đã 

biểu hiện từ bi ra bên ngoài. Trong từng ly từng tí từ bi, từng chút từ bi đều bao hàm chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, quý vị nói họ không làm cảm động người khác được 

chăng? Rất cảm động. 

Lòng  thương  yêu  của  chúng  ta  là  gì?  Trong  đó  không  có  chân  thành,  bình  đẳng,  thanh 

tịnh,  chánh  giác,  nên  lòng  thương  yêu  đó  không  cảm  động  người  khác.  Người  ta  mới  cảm 

nhận thì rất hoan hỷ, nhưng sau đó là quên mất. Nếu chúng ta dùng tâm này đối đãi người 

khác,  mặc  dù  họ  chỉ  gặp  một  lần  nhưng  suốt  đời  không  quên:  Người  đó  quả  là  người  tốt, 

người đó rất tốt đối với tôi. Tuy chỉ gặp một lần, nhưng ấn tượng trong a lại da của họ rất sâu 

sắc, họ còn hy vọng có lần thứ hai, có lần thứ ba, tốt nhất là có thể thường cùng nhau tu học. 

Tập  khí  nghiệp  chướng  của  mỗi  người  đều  khác  nhau, gặp  được  truyền  thống  văn  hóa, 

gặp giáo huấn của Phật Bồ Tát, vẫn không thân cận được, đó là nguyên nhân gì? Bản thân họ 

có một số tập khí khuyết điểm, không thể chung sống với mọi người, đây là vấn đề của bản 

thân họ. Người phụ trách đạo tràng họ chưa thành Phật, cũng có tập khí nghiệp chướng, họ 

không thích quý vị, quý vị không cách nào học tập được. Trừ khi thật sự hiểu được đạo lý 

này, tự mình ở nhà cũng có thể tinh tấn tu hành, sau khi tu thành công sẽ phóng quang, như 

cư sĩ Lưu Tố Vân vậy. 

Tập 531  793 



Do đây có thể thấy, có thể thành công hay không, bản thân phải chiếm 90%, nhân duyên 

bên ngoài nhiều nhất chỉ 10% mà thôi. Cho nên không những không thể oán hận chướng ngại 

bên ngoài, mà còn phải cám ơn, đây là thật. Họ chướng ngại tôi, tôi vẫn có thể thành công, 

chỉ cần có một người giúp tôi đắc lực. 

Trong đời tôi chính là như vậy, thật sự trước sau chỉ có quản trưởng Hàn, hộ trì suốt 30 

năm, căn bản chúng tôi mới vững vàng được. Chúng ta không phải hàng thượng căn lợi trí, 

hàng thượng căn lợi trí mười năm là đủ. Quý vị thấy, tôi cần 30 năm, đây là hàng hạ căn, 

hàng trung căn 20 năm, hàng hạ căn 30 năm. Bà giúp tôi suốt 30 năm, căn cơ của tôi mới 

vững  chắc  được,  không  bị hoàn  cảnh  bên ngoài  ảnh  hưởng, có  thể tùy  duyên. Thiện duyên 

cũng có thể tùy thuận, mà ác duyên cũng  có thể tùy thuận, tôi không bị chướng ngại, tôi nhìn 

thấy  một cách rất rõ ràng. Thấy điều gì? Thấy tất cả chúng sanh tạo nghiệp khác nhau, thọ 

báo khác nhau, nghiệp nhân quả báo không sai chút nào. 

Ở đây sư Nghĩa Tịch nói: “Giữa trời đất, sanh tử trong năm đường, nhân quả phân minh”, 

không sai chút nào. Mỗi người khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều đang tạo nghiệp 

nhân, đó đều là nghiệp nhân, có nhân nhất định có quả, quả báo này không hề sai chạy. Bất 

cứ ai, tao ngộ trong đời này toàn là nghiệp báo, thiện nhân thiện quả, ác nhân ác báo. 

Lúc tu thiện cũng có nghiệp chướng, gặp chánh pháp không dễ sanh khởi tín tâm, nguyên 

nhân này chúng ta rất rõ ràng. Lúc nhỏ không có cơ duyên tiếp thu giáo huấn thánh hiền, như 

trong  Tam  Tự  Kinh  nói:  “tánh  tương  cận,  tập  tương  viễn”.  Không  có  giáo  huấn  của  thánh 

hiền, tập tánh của họ và bản tánh của họ, tập tánh là bất thiện, bản tánh là thiện. Khoảng cách 

của  tập  tánh  và  bản  tánh  ngày  càng  xa, xa  đến  lúc  bản  tánh  không  khởi  tác  dụng, khởi  tác 

dụng toàn tà tập tánh. 

Tập tánh là gì? Tham sân si mạn nghi, tạo tác của tập tánh là sát đạo dâm vọng tửu. Khiến 

bản tánh là thiện, nó không khởi tác dụng, chúng ta cần phải hiểu đạo lý này. Chân tướng sự 

thật này chúng ta ngày ngày đều nhìn thấy. Đối với bản thân mà nói, là tâm cảnh giác cao độ, 

chúng ta phải thể hiện, biểu diễn cho mọi người thấy, đây là hành đạo Bồ Tát. 

Biểu  diễn  điều  gì?  Biễn  diễn  có  thể  nhẫn  chịu,  khó  hành  có  thể  hành,  khó  nhẫn  có  thể 

nhẫn, cảnh giới thuận hay nghịch đều như nhau. Trong thuận cảnh không có tham luyến, giữ 

được thanh tịnh bình đẳng giác sẽ không bị mê hoặc. Trong nghịch cảnh không khởi oán hận 

não nộ phiền. Thuận cảnh hay nghịch cảnh chỉ có một tâm, là tâm cảm ân, tâm báo ân. Nên 

biết  rằng,  người  khác  đối  với  mình  bất  thiện,  mình  cũng  phải  báo  ân,  ân  gì  vậy?  Chúng  ta 

bình  an  trải  qua  cảnh  giới  này,  nên  không  khởi  oán  hận.  Cũng  giống  như  nói  họ  đến  thử 

thách, không thông qua thử thách này, làm sao chúng ta biết được công phu nhẫn nhục của 

mình? Làm sao biết được mình có trí tuệ? Thử thách này khiến chúng ta biết được ta không 

có mê hoặc, ta có trí tuệ, ta không có oán hận, ta cảm kích, cảm kích lần thử thách này của 

họ, để ta biết được cảnh giới của mình được nâng cao. Nếu chúng ta không tri ân sẽ không 

biết cảm ân, tri ân báo ân 

Bởi thế tất cả nghịch duyên, tất cả nghịch cảnh đối với người tu hành đều có trợ ích rất 

lớn. Nếu họ không giác ngộ thì đâu đâu cũng là chướng ngại, nên họ thoái tâm, như vậy là 

794  Tập 531 



sai. Đừng trách người khác, nên trách chính mình. Cảnh giới vĩnh viễn là trung lập, không có 

thiện ác, thiện ác ở đâu? Thiện ác là do cảm nhận và phản ứng của chính mỗi người. Người 

này hủy báng chúng ta, vô duyên vô cớ bịa đặt lung tung để hủy báng tổn thương mình, nếu 

chúng ta giác ngộ thì đây là việc tốt, làm tiêu nghiệp chướng chúng ta. Không có tao ngộ này, 

nghiệp chướng làm sao có thể tiêu trừ được? Họ tạo tội nghiệp làm tiêu nghiệp chướng của 

mình, chúng ta có thể không cảm ân được chăng? Chúng ta có thể không báo đáp ư? Nên báo 

đáp như thế nào? Ta đem công đức tu hành của mình hồi hướng cho họ, tương lai họ đọa lạc 

trong đường ác, chịu tội rất nhẹ, không quá đau khổ. 

Bồ Đề Đạt Đa nhiều lần tìm mọi phương kế phá hoại Đức Phật, muốn hại ngài, muốn phá 

hoại Tăng đoàn của ngài. Đức Phật đều nhẫn chịu hết, ngài đã biểu diễn cho chúng ta thấy. 

Không có hành vi của Đề Bà Đạt Đa, làm sao chúng ta nhận ra đức hạnh của Đức Thế Tôn? 

Làm sao chúng ta sanh khởi tâm cung kính đối với ngài? Bởi thế trong mắt Đức Phật, Đề Bà 

Đạt Đa không phải người xấu. Nên Đề Bà Đạt Đa đọa địa ngục, Đức Thế Tôn nói hưởng thụ 

của ông trong địa ngục giống như ở cõi trời Đao lợi vậy, rất an vui! Vì sao vậy? Vì ông đã 

thành tựu công đức cho Đức Phật, khiến mọi người đều biết, Đức Thế Tôn không hề oán hận 

ông. 

Từ đó cho thấy, thiện ác nhân quả hoàn toàn ở nơi một niệm của mình, không liên quan 

đến cảnh giới bên ngoài. Ý niệm chúng ta thiện, thì người hại mình được thiện báo, đọa địa 

ngục nhưng không chịu khổ. Đạo lý này rất sâu, phải tham cứu tường tận mới hiểu được. Khi 

đã hiểu, ta nên thay đổi tâm tình để xử sự đối nhân tiếp vật, như vậy sẽ vô cùng an vui. Có 

đối lập là có phiền não, là có đau khổ, là có khổ báo, nên phải hóa giải đối lập. Người khác 

đối lập với chúng ta không sao, dù đối lập đến đâu, thì chúng ta ở đây đều hóa giải hết, không 

còn nữa, được đại tự tại. 

“Thiện ác báo ứng”. Báo ứng, trong Tiên Chú nói_Tiên Chú là chú giải của Đinh Phước 

Bảo. “Có bố thí tất có quả báo, có cảm tất có ứng”, quan trọng ở chữ “tất” này, nhất định! Có 

cảm  nhất  định  có  ứng.  “Nên  hiện  tiền  đạt  được  phước  báo  đều  là  báo  ứng  của  nhân  đời 

trước”. Những gì trong đời hiện tại chúng ta gặp là quả, quả tất có nhân, đời trước chúng ta 

tạo nhân gì? Thì đời này chúng ta nhận quả báo đó. Bây giờ chúng ta đã giác ngộ, nên những 

gì chúng ta nhận là tịnh nghiệp, vì sao vậy? Vì tâm chúng ta đã tịnh hóa, không còn mê nữa. 

Trong  thuận  cảnh  hoan  hỷ,  không  có  tham  luyến.  Trong  nghịch  cảnh,  trong  ác  duyên,  tâm 

thanh tịnh, không có sân nhuế. Bất luận là thuận cảnh hay nghịch cảnh, thiện duyên hay ác 

duyên, đều là tâm cảm ân, niệm niệm đều dùng tâm báo ân. Điều này tương ưng với pháp, 

tương ưng với tánh đức. 

Hội Sớ nói: “Thiện ác”, là từ trên nhân mà nói, nhân quy ước. “Báo ứng” là từ trên quả 

báo mà nói. “Nhân có thiện ác”, quả sẽ có khổ vui. “Hình thanh ảnh hưởng, không sai chút 

nào”. Hình thanh nghĩa là hồi âm. Chúng ta ở trên núi cao hét dài một tiếng, lập tức có tiếng 

hồi âm, dùng điều này để hình dung sự cảm ứng không hề sai. Ý niệm của chúng ta thiện thì 

không có gì không thiện, nếu ý niệm ác thì không có gì không ác. Thiện hay ác đều do chính 

mình chịu trách nhiệm, không liên quan đến cảnh giới bên ngoài, toàn là tự làm tự chịu, cần 

Tập 531  795 



phải hiểu đạo lý này. Khi đã hiểu được đạo lý này, mới có thể thật sự rời khổ được vui, mới 

thật  sự  có  thể  hưởng  thụ  được  cuộc  sống  viên  mãn  hạnh  phúc  ngay  trong  đời  này.  Thầy 

Phương Đông Mỹ nói: Hưởng thụ cao nhất của đời người. Hưởng thụ cao nhất không phải 

không có thuận nghịch, không phải không có thiện ác, thuận nghịch thiện ác đều có, nhưng 

nó không ảnh hưởng đến chúng ta, đây chính là hưởng thụ cao nhất. Chúng ta mãi mãi thanh 

tịnh, mãi  mãi  an  vui,  mãi  mãi  bình đẳng, pháp hỷ  sung  mãn. Chúng  ta  có  thể  chuyển  cảnh 

giới, không bị cảnh giới chuyển, đây chính là hưởng thụ cao nhất. 

Ý niệm vừa chuyển, người ác biến thành người thiện. Hành vi ác của họ là ưu điểm đối 

với chúng ta, có lợi ích cho chúng ta, đến khảo nghiệm tôi, cửa ải này tôi được thông qua, 

cảnh giới lại được nâng cao, họ không tổn thương ta. 

Ngày nay tổn thương, chướng ngại chúng ta là danh văn lợi dưỡng, nhưng chúng ta đều 

vứt bỏ hết, không cần danh văn lợi dưỡng, nên họ không tổn thương được. Những gì người 

học Phật chơn chánh tu hành, là nâng cao cảnh giới bản thân mình. Mỗi lần thử thách, mỗi 

lần thử thách là mỗi lần nâng cao, mỗi lần thử thách là mỗi lần nâng cao, điều này tốt biết 

bao! Không cự tuyệt, hoan nghênh. Quả đúng như vậy chăng? đúng là như vậy, những người 

theo bên tôi đều nhìn thấy. 

Chỉ cần tâm chúng ta chánh, tâm địa thuần tịnh thuần thiện, trong lòng thật sự tin tưởng 

giáo huấn của Phật, tánh người vốn thiện, phải khẳng định điều này. Dù người ác đến đâu, 

nhưng  bản  tánh  họ  vốn  thiện,  chúng  ta  tôn  trọng  bản  thiện  của  họ.  Bất  thiện  là  tập  tánh, 

không cần để trong lòng. 

Đức Phật dạy chúng ta: “tất cả chúng sanh vốn là Phật”, chúng ta nhìn tất cả chúng sanh 

giống như Phật vậy. Đây là Đức Phật dạy chúng ta, chúng ta phải thực hành nó trong cuộc 

sống,  thực  hành  trong  cách  xử  sự  đối  nhân  tiếp  vật,  chúng  ta  thật  sự  đang  học  Phật,  nếu 

không học Phật đó là giả. Đối với bất thiện có ác niệm, đối với người thiện sanh hoan hỷ, như 

vậy đều là sai, vì sao vậy? Chúng ta bị cảnh giới chuyển, chúng ta là phàm phu, vẫn còn phân 

biệt nghiêm trọng, chấp trước nghiêm trọng, chúng ta ở trong Phật pháp không có tiến bộ. Đã 

hiểu rồi, tất cả báo ứng, dù là phước, hay là họa, đều là nhân trồng được trong đời quá khứ 

đến ngày hôm nay, có nhân là có quả. 

“Bóng tất sẽ theo hình, tiếng vọng tùy âm thanh, không sai chút nào, nghiệp nhân quả báo 

cũng đều như vậy”. Bóng theo hình, chúng ta đứng dưới ánh mặt trời sẽ có bóng, người đi 

đến đâu hình bóng liền đi theo đến đó. Dùng hình để tượng trưng cho nhân, bóng tượng trưng 

cho quả báo, nhân quả nhất định không rời nhau. 

“Tiếng vọng tùy âm thanh”, nghĩa là ở trong núi, ở trong giảng đường lớn cũng có tiếng 

vọng, kêu  lên  một  tiếng  dài  liền  có  hồi  âm. Bởi  thế  nghiệp nhân  quả  báo, hoàn  toàn  giống 

như ví dụ này. 

“Họa phước tương thừa”, thừa là lãnh chịu.“Nghiệp nhân trong đời quá khứ, thiện ác lẫn 

lộn, nên đời sau thọ báo, hoặc là trước khổ sau vui, hoặc là vui trước khổ sau, khổ vui liên 

tục, họa phước nương nhau, nên gọi là họa phước đều gánh chịu. Làm thiện được phước, tạo 

ác mắc họa, đều là tự làm tự chịu, nên nói thân làm thì tự chịu, không ai thay được”. Khổ hay 

796  Tập 531 



vui này người khác không thay thế được.      Rốt cuộc là vui trước khổ sau, hay là khổ trước 

vui sau? Đây đều do gặp duyên khác nhau. Nhân trong A lại da đều có, đều có nghiệp tập 

chủng tử này. Nhân gặp được duyên, quả báo liền hiện tiền. Duyên rất phức tạp, chính mình 

phải rõ ràng. Trước vui sau khổ thì kết quả đó vẫn là khổ, còn khổ trước sau vui, tốt! Vì sao 

vậy? Vì bây giờ còn trẻ, trẻ chịu chút khổ cũng không cảm thấy khổ, tuổi già khổ mới gọi là 

khổ thật. Khi thiếu niên cường tráng chịu khổ, đến tuổi già hưởng phúc mới gọi là phước báo 

thật sự. Mặc  dù  già, nếu  già  mà  không  yếu, còn  có  thể  làm  việc, đừng  nên quên tu  phước, 

vĩnh viễn đang tu phước. 

Chúng  ta  xem  ông  Đạo  Thạnh  Hòa  Phu,  một  nhà  kinh  doanh  người  Nhật,  tôi  xem  đĩa 

phim nói về ông. Ông là chủ tịch hãng hàng không của Nhật, nhưng đi đâu ông đều đi máy 

bay hạng phổ thông, tiền đi máy bay công ty chịu, hy vọng công ty chi ít lại. Khi đi đâu, ông 

tự mang theo, giống như tập hồ sơ vậy. Ông có thư ký đi theo, vì sao không để họ cầm? Ông 

nói, tôi còn cầm được, nếu tôi đi không cảm thấy mình có lỗi với thần, có lỗi với trời. Bản 

thân nhất định phải mang một ít hành lý, không để mình đi không. 

Đây chính là già mà không yếu, không quên tu phước, phước không thể hưởng tận, phước 

hưởng tận người sẽ suy yếu. Yếu đến mức không thể mang theo gì, thậm chí không thể đi, 

phải ngồi xe lăn, người khác đến đẩy quý vị, như vậy là sao? Phước báo đã hưởng hết rồi. 

Đức Thế Tôn suốt đời tích phước, đến già chết vẫn còn tích phước, đây là tấm gương tốt 

cho chúng ta. Tuy có người chăm sóc quý vị, họ cũng là người, chúng ta cũng là người. Họ 

có thể làm, chúng ta cũng có thể làm. Ta có thể không cần họ chăm sóc, ta tuyệt đối không 

cần họ, đây là thương người! Đây là đức hạnh, trừ phi bất đắc dĩ. 

Tôi  ở  Đài  Trung,  thầy  Lý  là  tấm  gương  cho  chúng  ta.  Ông  95  tuổi  mới  đồng  ý  để  hai 

người  chăm  sóc  ông,  95 tuổi.  Hay  nói  cách  khác,  trước 95  tuổi ông đều  tự  chăm  sóc.  Rất 

nhiều đồng học đều muốn giúp ông, đều muốn chăm sóc ông. Không cần thiết, bản thân vẫn 

có thể làm được, nấu cơm giặt áo quần đều tự mình làm. Đây đều là tấm gương tốt nhất cho 

hậu nhân noi theo. Phước không được hưởng hết, sau khi hưởng hết thì không còn nữa. Lúc 

nào cũng nghĩ đến tiết kiệm. 

Chúng ta nhìn thấy sự tiết kiệm, khách sáo của Đạo Thạnh Hòa Phu, nên sự nghiệp của 

ông rất thành tựu. Suốt đời không bao giờ thất bại, vì biết giữ tinh nghiêm quy luật đạo đức, 

của  bất  nghĩa  ông  ta  nhất  định  không  làm,  việc  không  làm  mà  có  thu  hoạch  ông  sẽ  không 

làm.  Bởi  thế  bao  nhiêu  lần  ngành  kinh  tế  gặp  nguy  cơ,  đều  không  ảnh  hưởng  gì  đến  ông, 

tuyệt  đối  không  lợi  dụng,  không  buôn  bán  những  thứ  không  nhọc  công  mà  đạt  được,  ông 

không làm những điều này. Nên phước họa là tự làm tự chịu, nếu còn oán trời trách đất, thì 

tội phải tăng lên một bậc, như vậy thì đã sai lại càng sai. “Thân làm thì tự chịu, không ai thay 

thế được”. 

Bên  dưới  từ  “thiện  nhân  hành  thiện”  đến  “tùng  minh  nhập  minh”,  sáu  câu  này.  “Thiện 

nhân hành thiện, tùng lạc nhập lạc, tùng minh nhập minh. Ác nhân hành ác, tùng khổ nhập 

khổ, tùng minh nhập minh”. Ở sau nói ai biết sự thật này? Chỉ có Đức Phật biết. Tổng hợp ý 

của Hội Sớ và của sư Nghĩa Tịch, giải thích nói: “Người thiện, người trồng nhân thiện, đời 

Tập 531  797 



sau sanh vào nhà tôn quý, thân hình đoan chánh, cảnh duyên hòa mỹ, thân tâm thoải mái, đây 

gọi là vui”, đây là tam thiện báo. 

Một  người  trồng  nhân  thiện,  tâm  thiện  hành  thiện,  suốt  đời  đều  có  thể  giữ  vững,  nếu 

không ra khỏi tam giới, thì đời sau nhất định được sanh vào nhà tôn quý, họ không mất thân 

người. Nếu làm việc thiện lớn, thế gian này không có phước báo lớn như vậy, nên họ được 

lên cõi trời. Tứ vương thiên, Đao lợi thiên, hạng người này rất nhiều. 

Thân  hình  đoan  chánh,  chính  là  nói  thân  thể  họ  tốt.  Ngày  nay  chúng  ta  nói:  Thân  tâm 

mạnh khỏe, tinh thần no đủ, cảnh duyên tốt đẹp hòa hợp. Duyên là hoàn cảnh nhân sự, cảnh 

là hoàn cảnh vật chất, nhân duyên và hoàn cảnh vật chất đều tốt. Con người rất nhu hòa, hoàn 

cảnh vô cùng ưu mỹ, thân tâm thoải mái dể chịu, nên cuộc sống của họ rất an vui. 

“Lại nói rõ ràng thấu triệt, vui thích làm việc bố thí, gọi là minh”. Minh là gì? Là họ có trí 

tuệ, họ thông minh, thích làm việc thiện, thích bố thí, thích giúp người. Nhà họ giàu có, nhà 

người khác nghèo khó thiếu thốn, họ thường bố thí cho người ta, giúp đở người ta. Đây là 

thông minh, là trí tuệ. 

“Nếu  càng  làm  nhiều  thiện  nghiệp,  tinh  cần  tu  phước  tuệ,  liền  được  sanh  lên  cõi  trời”. 

Điều này lúc nãy vừa nói, nghiệp thiện của họ quá lớn, phước thiện của họ quá lớn, nhân gian 

không có phước báo lớn như vậy, nên họ được sanh lên cõi trời, phước báo của cõi trời lớn 

hơn nhân gian. 

Nên trong Thập thiện nghiệp, Đức Phật nói rất rõ ràng: Trung phẩm thập thiện là không 

mất thân người, đời sau vẫn được sanh vào nhân gian, tức ở trước nói sanh vào nhà tôn quý, 

họ  hưởng  phước  suốt  đời.  Nếu  là  thượng  phẩm  thập  thiện,  liền  được  sanh  lên  trời,  còn  hạ 

phẩm thập thiện, đi về đâu? Sanh vào A tu la, La sát. 

Thế nào gọi là hạ phẩm thập thiện? Trên thực tế hạ phẩm thập thiện, thập thiện mà họ tu 

quả thật là thượng phẩm. Thượng phẩm vì sao lại gọi là hạ phẩm? Vì họ có kiêu ngạo, kiêu 

mạn,  hiếu  thắng,  muốn  hơn  người,  họ  có  những  tập  khí  này.  Cũng  chính  là  ngày  nay  nói, 

trong lòng họ chỉ thích cạnh tranh, không chịu thua người khác, nhất định phải hơn người. Ý 

niệm này không tốt, ý niệm này trái với tánh đức, nên họ cũng có thể sanh lên cõi trời, nhưng 

biến thành A tu la. A tu la có phước báo của thiên nhân, nhưng không có đức hạnh của thiên 

nhân. Thiên nhân  từ bi lương  thiện, còn họ không có, họ  rất hung  ác, họ  muốn  hơn người, 

hiếu thắng, tâm như vậy tu thiện sanh vào đường Tu la. 

Phước báo lớn nhất là Thiên A tu la, phước náo thứ hai là nhân a tu la, tiếp đến là quỷ, 

súc sanh a tu la. Trong súc sanh đó chính là rắn độc, mãnh thú. Trong quỷ đạo cũng có phước 

báo của quỷ_Quỷ vương, quỷ vương này vô cùng hung ác. Họ đối với người không có tâm 

thiện, họ có tập khí ác này. 

Nên vui thích bố thí là việc tốt! Thích giúp đỡ người khác, thích thành tựu người khác, 

thích đề bạt người khác, công đức này vô cùng lớn lao. Người nếu có thể giúp đỡ người khác, 

sẽ có người khác đến giúp mình. Quý vị có thể thành tựu người khác, sẽ có người khác thành 

tựu  cho  quý  vị.  Nếu  lúc  nào  cũng  chướng  ngại,  cũng  xoi  mói,  cũng  cản  trở,  tương  lai  đạt 

được quả báo chính là ngu si, vì sao vậy? Vì đoạn pháp thân huệ mạng của người, mặc dù tu 

798  Tập 531 



phước, nhưng có phước không có tuệ, quả báo không sai chút nào, chúng ta phải nhớ mấy 

chữ này. 

Nếu thật sự hiểu rõ vấn đề này, cuộc đời chúng ta đau khổ ngắn ngủi, vì sao không làm 

nhiều việc thiện một chút? Hà tất lúc nào cùng tìm cách chướng ngại người khác? Làm việc 

tốt nhất định có quả báo tốt. 

Bên  dưới  nói:  “Làm  việc  thiện  hơn  nữa,  tức  niệm  Phật  sanh  tây  phương”,  đây  là  thiện 

nhất,  không  có  gì  thiện  hơn  điều  này.  Giúp  người  niệm  Phật,  giúp  người  nghe  Phật  pháp, 

thành tựu một người vãng sanh thế giới Cực Lạc làm Phật, phước báo này rất lớn. Thế gian 

có chăng? Có, giúp người này thành tựu, nhưng bản thân họ không có trí tuệ, họ chỉ tu phước 

không tu trí tuệ, sao không có trí tuệ? Bản thân chưa buông bỏ tư tư tự lợi, chưa buông bỏ 

danh văn lợi dưỡng. Bản thân còn đeo đuổi danh văn lợi dưỡng, tuy làm nhiều điều bất thiện, 

nhưng phước báo vẫn lớn, nguyên nhân gì vậy? Họ hộ trì Phật pháp, họ đang hưởng phước 

báo đó. Nhưng phải biết rằng, khi hưởng hết phước báo, phiền phức liền đến. Phước hưởng 

hết thì ác nghiệp báo liền hiện tiền, chúng ta ở bên cạnh nhìn thấy rất rỏ ràng, nhưng bản thân 

họ không biết. 

Như Lương Võ Đế trong lịch sử Trung quốc, là một đại hộ pháp nỗi danh nhất của Phật 

giáo, ông chỉ tu phước không tu huệ, tu phước đức không tu công đức, không có công đức. 

Thực tế mà nói là nghe kinh quá ít, không hiểu rỏ công đức là gì, phước đức là gì. Cho rằng 

phước mình tu chính là công đức, tương lai chư Phật Bồ Tát sẽ gia hộ sanh lên cõi trời, sai 

lầm. Phước đức không ra khỏi luân hồi lục đạo, công đức mới có thể liễu sanh tử xuất tam 

giới.            Phước  đức  và  công  đức  khác  nhau  ở  chổ  nào?  Phước  đức  chấp  trước,  công  đức 

không chấp tướng. Cùng là một vấn đề, quý vị dùng tâm thanh tịnh bình đẳng để tu, để làm 

việc này là công đức. Nếu trong đó còn có tư tâm, đó là phước đức. Cùng một việc nhưng hai 

loại quả báo, do dùng tâm khác nhau. 

Thế nên càng thiện, càng thiện là phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm. Tuy tâm bồ 

đề không phát ra được? Vì sao vậy? Vì có cái ta, đã làm chướng ngại tâm bồ đề, có ta tức là 

có tư tâm. Tâm bồ đề là tâm gì? Thanh tịnh, bình đẳng, giác. Có ta, có tư tâm tức có nhiễm ô, 

tâm thanh tịnh không còn. Có cao thấp, tôi thích bạn, tôi ghét bạn, không có tâm bình đẳng, 

đến tâm bồ đề cũng không có. Không biết tất cả chúng sanh có mối quan hệ với mình là nhất 

thể, điều này đại thừa Phật pháp nói rất rốt ráo. Biến pháp giới hư không giới là tự tánh biến 

hiện ra, tự tánh là chân tâm thật sự. 

Thiên  đường  hay  địa  ngục  đều  do  tâm  này  biến  hiện  ra,  thập  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm đều không rời tự tánh, Đức Phật nói rất hay: “ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp 

không có tâm”. Không hiểu được chân tướng sự thật này, mới phân ta phân người, mới thích 

cái này ghét cái kia, đây gọi là gì? Đây gọi là tập tương viễn, vọng tâm của chúng ta ngày 

càng xa rời chân tâm. Chân tâm không biết, mê  mờ, hoàn toàn dùng vọng tâm. Dùng vọng 

tâm đều là trôi lăn trong lục đạo, dùng vọng tâm không làm Phật được. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm nói, dùng vọng tâm tu hành chẳng khác gì “nấu cát làm cơm”. 

Đem cát để trong nồi, muốn nấu nó thành cơm, nấu suốt đời nó cũng vẫn là cát, không thể 

Tập 531  799 



biến thành cơm, đây là gì? Nhân không đúng. Gạo mới có thể nấu thành cơm, cát làm sao nấu 

thành cơn được? Lấy gạo ví như chân tâm, cái ví như vọng tâm, vọng tâm không thành Phật 

được. Trong Kinh Lăng Nghiêm nói điều này rất hay, rất thấu triệt. 

Học  Phật phải học  dùng  chân tâm, Đức  Thế  Tôn  suốt đời  dùng  chân tâm  đối nhân  tiếp 

vật, ngài đã thể hiện ra. Đức Thế Tôn có ghét người nào chăng? Không có, đến Đề Bà Đạt Đa 

ngày nào cũng làm phiền ngài còn không ghét. Đề Bà Đạt Đa tạo nên nghiệp nặng, biết Đức 

Phật mỗi ngày đi khất thực, ngài quen đi con đường đó. Con đường đó có một nơi là vách đá, 

một vách núi dựng đứng, ông ở trên đó lăn xuống một tảng đá lớn, Đức Phật đi khất thực bên 

dưới, lăn tảng đá xuống muốn hại Phật. 

Hành  vi  ác  này_Phước  báo  của  Phật  lớn,  có  thần  hộ  pháp  gia  hộ.  Bồ  Tát  Vi  Đà  ở  trên 

không trung dùng chày hàng  ma cản trở tảng đá, tảng đá nát vụn. Khi đá bể, có một mãnh 

nhỏ văng đến làm chân Phật chảy máu, đây gọi là xuất Phật thân huyết, nó có điển tích. Tội 

này là đoạ địa ngục A tỳ, ông có đọa địa ngục A tỳ chăng? Có đọa, nhưng Đức Phật nói, ông 

ở địa ngục được an vui như ở cõi trời Đao lợi vậy, như vậy là sao? Đức Phật dùng công đức 

tu trì của mình để gia trì, làm giảm nhẹ khổ báo của ông, không có oán hận, Đức Phật từ bi 


bình đẳng với tất cả. 

Đề Bà Đạt Đa có nhân duyên với Phật, là anh em chú bác, không có gì khác, chính là do 

tâm đố kỵ quá nặng. Đề Bà Đạt Đa muốn hại Phật, ông muốn thay Phật, nghĩa là trong Tăng 

đoàn  ông  lớn  nhất,  mọi  người  nghe  theo  lời  ông,  ông  hủy  báng  Phật.  Thế  nên  có  một  số 

người nghe lời ông, sinh ra hoài nghi Đức Thế Tôn, đi theo Đề Bà Đạt Đa, nên ông cũng có 

không ít đệ tử. Sau cùng, vì làm quá nhiều việc ác, nên bị đọa vào địa ngục, dó đó những 

người đệ tử của ông giác ngộ, quay đầu trở về bên Phật. 

Những điều này đều là Chư Phật Bồ Tát biểu diễn cho chúng ta thấy. Trong đời quá khứ 

của mỗi người chúng ta, không biết kết oán với bao nhiêu chúng sanh, kết duyên hay kết oán 

đều có. Đời này chúng ta đã học Phật, làm sao để hóa giải vấn đề này? Oán thân bình đẳng, 

đây là một việc lợi lành lớn, khiến mọi người đều giác ngộ, quay đầu là bờ, nhất tâm hướng 

Phật. Phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm, không phải mỗi người đều thành Phật sao? 

Không  thể  chỉ  để  ý  đến  sĩ  diện,  sĩ  diện  có  thể  hại  chết  người.  Sĩ  diện  là  nghiệp  chướng 

nghiêm trọng, cần phải buông bỏ nó, không buông bỏ là sai lầm trầm trọng. 

Đức  Phật  biểu  diễn,  đặc  biệt  là  sau  khi  khai  ngộ,  49  năm  giảng  kinh  thuyết  pháp,  là 

những gì ngài biểu diễn cho chúng ta thấy, chúng ta cần phải học tập theo ngài. 

“Lại người ác tạo ác nghiệp, trồng nhân ác, được quả ác, nên sanh vào nhà ty tiện. Hình 

dung khô héo, đói lạnh bức bách, thân tâm sầu não, đây gọi là khổ”. Quả báo này, chúng ta 

xem trên địa cầu chúng ta hiện nay, Phi châu là một đất nước bần cùng lạc hậu. Quý vị xem 

những đứa trẻ ở đó, một ngày đói chết biết bao nhiêu? Đói khát bức bách, có người lạnh chết, 

có người đói chết, không có áo quần mặc. Trẻ em không có, người lớn cũng không có, vì sao 

đến nhân gian lại sống đau khổ đến thế? Có quả tất có nhân. Trong đời quá khứ tạo ra nhiều 

ác nghiệp, trồng nhân ác thì đạt được quả báo ac, vì sao đến nhân gian? Nhất định trong đời 

quá khứ họ tu ngũ giới thập thiện. Ngũ giới thập thiện là dẫn nghiệp, dẫn dắt chúng ta đi thọ 

800  Tập 531 



báo. Cõi người nhất định là ngũ giới thập thiện, đường ngạ quỷ nhất định là tham lam, tham 

tâm_tham tâm là đường ngạ quỷ. Đây là dẫn nghiệp, dẫn dắt quý vị đi vào đường ngại quỷ. 

Sân  nhuế  là đường địa  ngục, ngu si là  đường  súc  sanh, nhiều ngu  si!  Bản  thân  không biết, 

luôn tự cho rằng mình thông minh. Trên thực tế đúng như trong kinh nói, ngu si mê  muội, 

không biết về chân tướng sự thật, dù họ biết họ cũng không dám làm. Nếu biết, nhất định họ 

sẽ  thay  đổi  hành  vi.  Người  thật  sự  biết  được,  đối  với  mọi  người,  mọi  sự,  mọi  vật,  như  tôi 

thường nói, họ là tâm báo ân. Họ không có tham luyến, không có oán hận, tâm đích thực là 

thanh tịnh bình đẳng. Giác không giám nói, giác là đã thành Phật. Tâm không thanh tịnh, tâm 

không bình đẳng, đó chính là ngu si. 

Bên  dưới  nói:  “Ngu  muội  vô  tri,  không  tin  chánh  pháp,  không  làm  việc  thiện,  gọi  là 

minh”, minh nghĩa là hồ đồ. “Giả sử làm càng nhiều ác nghiệp, chết đọa vào đường ác”, như 

vậy  là  đi  vào  ba  đường  ác. Không  tin  chánh  pháp, không  làm  việc  thiện, ý  hai  câu  này  rất 

thâm sâu, vì sao vậy? Như thế nào gọi là chánh pháp? Như thế nào gọi là việc thiện? Không 

nhiều người biết điều này. 

Người học Phật có biết chăng? Không biết. Tự cho là chánh pháp, tự cho là việc thiện, 

trên thực tế thì sao? Thực tế là đang tạo nghiệp, vì sao vậy? Vì danh, vì lợi, vì tham hưởng 

thu ngũ dục lục trần, chỉ treo chiêu bài chánh pháp, mượn danh nghĩa hành thiện. Lúc thiên 

tai giáng xuống, người này đi trước tiên, đi về đâu? Hầu như đều vào địa ngục, vì sao vậy? 

Đại sư Quán Đảnh nói rất rỏ ràng, pháp sư Từ Vân Quán Đãnh_Chúng ta trích dẫn phần 100 

loại quả báo niệm Phật in thành một trang, có thể đem ra lưu thông để mọi người cùng xem, 

đề cao cảnh giác. 

Người niệm Phật chúng ta, tương lai thuộc loại nào trong 100 loại quả báo này, quý vị sẽ 

rõ ràng minh bạch. Điều đầu tiên là niệm Phật đọa địa ngục A tỳ, nguyên nhân là gì? Vì ngũ 

dục, tham ngũ dục, ngũ dục là tài sắc danh thực thùy. Vì điều này mà niệm Phật, mà tu Tịnh 

độ, quả báo ở trong địa ngục. Niệm Phật khẩu thiện, tâm hành bất thiện, tâm và thân của quý 

vị bất thiện, mà là mượn chiêu bài của Phật, mượn chiêu bài của Phật A Di Đà, nhưng làm 

việc trái với Phật A Di Đà, không phải là vô cùng tội lỗi ư? Thật sự gọi là hồ đồ, thật sự gọi 

là ngu si. 

Nên ở dưới nói: “Giả như làm càng nhiều ác nghiệp, chết bị đòa đường ác, nên nói: Từ 

khổ vào nơi khổ, hồ đồ đi vào hồ đồ”. 

Hết  giờ rồi, mấy câu này bài học sau chúng ta học tiếp. 

 

 

Tập 531  801 



Tập 532 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:10.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, xin mời ngồi. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 680, hàng thứ năm từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ đoạn giữa. Bắt đầu xem 

từ “người ác tạo ác nghiệp”. 

“Người  ác  tạo ác  nghiệp, trồng nhân ác, được quả  ác, nên  đời  sau sanh vào nhà  ti  tiện, 

hình dung khô khan, đói lạnh xen nhau bức bách, khiến thân tâm sầu não, gọi là khổ”. Đây là 

tổng kết về quả báo thiện ác không giống nhau, người thiện làm việc thiện, người ác tạo điều 

ác, họ trồng nhân ác, tạo nghiệp ác. Ác nghiệp là sát đạo dâm vọng, đây là ác nghiệp, ác nhân 

là tham sân si mạn, ngày nay chúng ta nói năm điều tham sân si mạn nghi. Ác quả, ở đây đầu 

tiên đưa ra là nghiệp báo.  Quý vị xem, người thiện làm việc thiện, đời sau sanh vào nhà tôn 

quý, phước báo lớn thì sanh lên cõi trời, phước báo nhỏ thì hưởng phước ở nhân gian. Người 

ác  không như  vậy,  kẻ  ác  đời  sau  sanh  vào  nhà  ty  tiện,  coi  là không tệ,  vì  sao  vậy?  Vì họ 

không mất thân người, vẫn được sanh vào cõi người, vào cõi người nhưng đời này không có 

quả báo, sống cuộc đời bần hàn, đây là những gì chúng ta nhìn thấy trước mắt. Nhân tạo ra 

trong đời quá khứ, đời này phải nhận quả báo, phải chịu quả báo. Nhà ti tiện, nghĩa là gia 

đình bần tiện, trong xã hội không có của cải, không có địa vị. Hình dung khô khan, đây là nói 

thân thể không tốt, trẻ nhỏ không đủ dinh dưỡng. Lại gặp phải đói lạnh xen nhau bức bách, 

nên thân tâm đều rất đau khổ sầu não, đây là chúng ta thấy tình huống của thân tâm. 

Bên dưới nói: “Lại ngu muội vô tri, không tin chánh pháp, không tin việc thiện, nên gọi là 

minh”. Đương nhiên trẻ con lớn lên không tiếp nhận được nền giáo dục tốt, đặc biệt là trong 

hoàn cảnh xã hội hiện tại, rất dễ nhiễm thị hiếu không hay, đây là ngu muội vô tri. Họ không 

tin  giáo  huấn  của  thánh  hiền,  cũng  không  tin  giáo  huấn  của  Phật  Bồ  Tát.  Xã  hội  hiện  nay 

hoàn  toàn  học  theo  phương  tây,  khái  niệm  của  người  phương  tây  là  gì?  Họ  cho  rằng  con 

người đều tự tư, không tin thế gian có người tốt, đây là khái niệm của người phương tây. Quý 

vị nói mình là người tốt, phải đưa chứng cứ ra, chứng minh quý vị là người tốt, không làm 

việc xấu, hoàn toàn khác với phương đông. 

Giáo dục của người Trung quốc ngày xưa, từ nhỏ đã dạy tánh người vốn thiện, trong mắt 

người xưa, hết thảy mọi người đều là người tốt, không có người xấu. Nếu nói người xấu, phải 

lấy chứng cứ quý vị làm ác ra, chứng minh quý vị là người xấu, đây là cách nhìn cơ bản khác 

nhau về nhân sinh quan của phương phương đông và  phương tây. Cách nhìn của Phật Bồ Tát 

đối với vấn đề này, Đức Phật nói rất rõ ràng: “Tất cả chúng sanh vốn là Phật”, điều này đồng 

nhất với các bậc thánh hiền, họ nói bản tánh vốn thiện, bất thiện thì sao? Bất thiện là họ tự 

học được, là sau khi sanh ra họ tự học được, bởi thế giáo dục trở thành vô cùng nghiêm trọng. 

802  Tập 532 



Tánh người: “Tánh tương cận, tập tương viễn”, đây là nói bản tánh của mỗi người vốn thiện, 

tập tánh bất thiện. Tập tánh thiện, người này chính là thánh nhân, chính là hiền nhân. 

Các bậc thánh hiền nói, người người đều là thánh nhân, người người đều là hiền nhân, tập 

tánh tốt không phải đều là thánh hiền sao? Nếu ta không dạy thì họ học điều hư hỏng trong xã 

hội, tập tánh đó là bất thiện. Họ và bản tánh, bản tánh thiện, tập tánh bất thiện, khoảng cách 

ngày càng xa, nên cần phải giáo dục, cần giáo dục của thánh hiền, cần giáo dục về thiện. 

Chúng ta hãy xem thế giới ngày nay so với ngày xưa, ta sẽ hiểu. Ngày xưa, những gì ghi 

chép, nói lại trong Lễ Vận của Lễ Ký, thời thượng cổ dùng cách trị đại đồng. Phục Hy, Thần 

Nông, Hoàng đế cho đến Nghiêu Thuấn, đều duy trì cách trị đại đồng này. Đến Hạ Thương 

Chu, sau khi Hạ Ngu chết truyền ngôi cho con, người con này rất tốt, chư hầu ủng hộ ông, 

nhân dân ủng hộ ông. Quả thật là một người tốt, nên đã truyền cho con trai. Từ đó về sau cha 

truyền con nối, trở thành nhà thiên hạ, còn trước đó thật sự là tuyển chọn người hiền lên ngôi, 

làm vua một nước. Ai kế thừa? Tuyển người, tuyển người đức hạnh, tuyển người có học vấn, 

tuyển người có kiến thức, tuyển người có năng lực làm việc, không nhất định chọn con trai. 

Nhà  Hạ,  con  trai  tên  Khải  của  vua  Ngu  đích  thực  không  tệ,  có  đức  hạnh, có  trí  tuệ,  có 

năng lực, nên truyền ngôi cho ông, đó là vị một hoàng đế tốt. Ba đời Hạ Thương Chu gần 

2000 năm, nhà Hạ 400 năm, nhà Thương 600 năm, là 1000 năm, nhà Chu 800 năm nữa, là 

1800 năm, Trung quốc gọi đây cách trị bậc trung. Từ đó về sau thì sau? Trung quốc là loạn 

thế, lúc đó Trung quốc là loạn thế giống như bây giờ vậy, xã hội động loạn. Những nước nhỏ 

này không ai phục ai, nên ngày ngày đánh nhau. 

Khổng tử sanh vào thời đại này, sanh ở đời loạn thế, đoạn lịch sử này chúng ta nên biết. 

Cách trị đại đồng không lý tưởng, mà cổ đại Trung quốc thật sự làm được. Từ nhà Hán về 

sau Trung quốc thống nhất, mãi cho đến nay không hề phân cách, hơn 2000 năm duy trì đất 

nước đại thống nhất, toàn thế giới tìm không ra đất nước thứ hai. Hoàn toàn dùng luân lý đạo 

đức làm lý niệm trị nước cao nhất. 

Sau khi nhà Thanh mất, chúng ta lãng quên nền giáo dục truyền thống, văn hóa phương 

tây tràn vào, người Trung quốc cảm thấy rất mới mẽ, mù quáng học theo. Điểm này chúng ta 

không được như người Nhật, nhưng hậu nhân của Nhật cũng lãng quên văn hóa, mê muội 

học theo phương tây, bởi thế mà xã hội xảy ra vấn đề, vấn đề gì? Nhân tâm bất thiện, giáo 

dục hiện nay đã dạy con người trở nên hư hỏng, đây chính là nhân ác. Ngày nay xã hội động 

loạn, địa cầu thiên tai chính là ác quả. Đích thực người bây giờ ngu muội vô tri, không tin tổ 

tông, không hiếu thuận cha mẹ, không tin thánh hiền, không tin Phật Bồ Tát, nên không làm 

việc thiện, việc thiện là gì? Việc lợi ích xã hội, lợi ích đại chúng là việc thiện. Nhưng ngày 

nay tất cả sự nghiệp đều là vì tự lợi, đều học tập theo người phương tây. Hiện nay phương tây 

xuất hiện vấn đề, vì nhân bất thiện nên quả cũng bất thiện. 

Ví dụ như ngành kinh tế gặp phong ba bảo táp. Chúng ta thấy Bắc Kinh phỏng vấn Đạo 

Thạnh  Hòa  Phu người  Nhật. Tôi  xem  đĩa  CD  này,  đây  là  một  nhà  kinh doanh  Nhật, người 

Nhật gọi ông là thần kinh doanh. Hai công ty lớn, suốt 50 năm chưa có năm nào tổn thất, mỗi 

năm đều kiếm được tiền. Phong ba bảo táp như thế nào, hình như không liên quan gì đến ông 

Tập 532  803 



ta, công ty người khác tổn thất, giảm biên chế, thành tích công ty giảm xuống trầm trọng, 

nhưng ông mỗi năm đều tăng cao. Giới xí nghiệp trên toàn thế giới, ông ta là một kỳ tích, nên 

người ta đến thỉnh giáo ông, phỏng vấn ông, ông hoàn toàn dùng phương pháp của các bậc cổ 

đức. Ông ta nói rất rõ ràng, lý niệm, trí tuệ, phương pháp của ông từ đâu đến? Là học được 

của  cổ  nhân  từ  hai  ba  ngàn  năm  trước,  đem  những  gì  học  được  áp  dụng  vào  xí  nghiệp,  xí 

nghiệp phát triển rất nhanh, ổn định lớn mạnh. Nên ông nói, những lý niệm kinh doanh của 

Âu Mỹ rất hay, vì sao nghành kinh tế Âu Mỹ gặp phong ba? Như vậy là chứng tỏ có vấn đề. 

Bản thân ông kinh doanh suốt 50 năm, bất cứ phong ba nào đều không liên quan đến ông ta, 

như không có việc gì, ngày ngày vẫn lớn mạnh như thường. Tôi nghe ông nói thì đã hiểu, ông 

đem gia đạo của người xưa đưa vào trong xí nghiệp. Xã hội Trung quốc mấy ngàn năm an 

định, nhân dân đều sống cuộc đời hạnh phúc mỹ mãn, dựa vào điều gì? Đích thực là dựa vào 

gia đạo. Người xưa là đại gia đình, một gia đình có trên ba bốn trăm người, nhân đinh hưng 

thịnh là bảy tám trăm người, nên nó là một xã hội đoàn thể, ngũ đại đồng đường. Bởi thế từ 

nhỏ nền giáo dục này không cho phép có ý niệm tự tư tự lợi, không được, nghĩ đến điều gì? 

Nghĩ đến  gia đình  mình, quý vị  sanh  trong gia  đình này,  phải đem  quang vinh về cho  gia 

đình, nhất định phải làm cho gia đình này đời đời hưng thạnh. Từ nhỏ được học như vậy, 

không được tự tư. Bởi thế người trong cả gia đình đều có gia đạo, gia học, người trong gia 

đình đồng một lòng. Sức mạnh đoàn kết này rất lớn, mỗi người phải đem vinh quang về cho 

gia đình, không được làm mất thể diện gia đình. Bởi thế sống trong xã hội, bất luận là làm 

người hay xử sự đều đại công vô tư, đều được người cung kính. 

Tinh  thần  này,  trị  gia  là  có  thể  trị  nước,  trị  gia  là  có  thể  trị  một  công  ty,  công  ty  cũng 

giống như nhà vậy. Đất nước cũng vậy, phạm vi mở rộng hơn một chút. Bởi thế tề gia có thể 

trị  quốc,  trị  quốc  có  thể  bình  thiên  hạ,  làm  tấm  gương,  làm  điển  phạm  cho  nhiều  quốc  gia 

trong  thiên  hạ.  Ông  Đạo  Thạnh  đã  đem  truyền  thống  gia  đình  ngày  xưa  đưa  vào  trong  xí 

nghiệp của ông, khiến xí nghiệp của ông hưng thịnh, ông đã thành công. Công ty hàng không 

Nhật  bản  lâm  vào  cảnh  khó  khăn,  đây  là  một  xí  nghiệp  lớn,  cũng  là  kinh  doanh  tư  nhân, 

không  phải  của  quốc  gia.  Hơn  ba  mươi  ngàn  nhân  viên,  nhưng  đang  đối  diện  với  sự  khó 

khăn. Thủ tướng mời ông giúp đở hàng không Nhật, cứu vãn hàng không Nhật bản, ông đảm 

nhận chức chủ tịch. Ông dự định trong vòng một năm có thể chuyển lỗ thành lời, ông thật sự 

làm được, người khác không giám tưởng tượng, vì sao vậy? Ông đem lý niệm kinh doanh của 

mình đưa vào nghành hàng không Nhật bản, coi tất cả nhân viên trong hàng không biến thành 

người một nhà, lợi ích là của gia đình. Đây là tư tưởng và lý niệm của các bậc cổ nhân Trung 

quốc, khác với lý niệm của nước ngoài. 

Kinh doanh xí nghiệp này, điều đầu tiên là đem lợi ích đến cho ai? Cho nhân viên. Không 

phải nói: Tôi là ông chủ, do tôi kinh doanh, lợi ích đầu tiên là của ông chủ, đây là quan niệm 

của người phương tây. Người phương đông chúng ta không như vậy, nhân viên đứng đầu, lợi 

ích của đất nước ưu tiên nhân dân hàng đầu. Ông ta áp dụng phương pháp này, nên nhân viên 

toàn công ty đều coi công ty ông ta như gia đình mình, hết lòng thương yêu gia đình, toàn 

tâm toàn lực phục vụ, quả thật đã vực dậy công ty. 

804  Tập 532 



Lợi ích thứ hai dành cho ai? Khách hàng, lợi ích sau cùng mới đến công ty, nhưng công 

ty có bị tổn thất chăng? Không tổn thất, có thể nói là lời gấp hai gấp ba. Nhân viên có nhiều 

lời ích, nhiều sự đãi ngộ, khách hàng được phục vụ chu đáo nên rất vừa lòng, như vậy công 

ty lại kiếm được tiền. Nhất cử mà tam tiện, đều nhờ truyền thống văn hóa xưa! 

Bởi thế dạy trẻ em từ nhỏ phải vì gia đình, đừng vì tư lợi cá nhân. Chăm sóc đến cả gia 

đình, phải chăm sóc cha mẹ, ông bà, tằng tổ, cao tổ, ngũ đại đồng đường. Còn phải quan tâm 

đến anh chị em mình, anh chị em họ, anh chị em trong dòng tộc. Cả gia đình bảy tám trăm 

người,  quý  vị  phải  quan  tâm  tất  cả,  tìm  cách  tạo  phúc  lợi  cho  họ.  Tinh  thần  gia  đình  của 

người Trung quốc xưa đứng vững ở phương đông mấy ngàn năm không suy yếu,  dựa vào 

điều gì? Chính là dựa vào điều này, đây là cách bảo vệ gia đình của các bậc thánh hiền, dùng 

phương pháp, trí tuệ, năng lực để kinh doanh gia đình. Phát huy triệt để, làm gì có chuyện 

không làm được! 

Chúng ta xem CD, nghe những lời ông nói vô cùng cảm động. Người này rất hiểu truyền 

thống văn hóa, hoàn toàn dùng truyền thống văn hóa phương đông, không dùng của phương 

tây. Ông đã làm thành công, làm tấm gương cho mọi người noi theo. 

Ngày nay Nhật bản gặp khó khăn, các bạn người Nhật đến hỏi tôi. Tôi nói tôi đã xem đĩa 

CD này, ông ta không tệ, quý vị có thể hỏi ông ta, hỏi Đạo Thạnh Hòa Phu cũng được. Ông 

ta nhất định có phương pháp cứu Nhật bản, nhất định có phương pháp hóa giải thiên tai, đó là 

gì?  Trồng  nhân  thiện  được  quả  thiện.  Quý  vị  có  thông  minh  trí  tuệ,  có  phương  pháp,  bao 

nhiêu năm nay ông ta còn có kinh nghiệm, kinh nghiệm rất phong phú. Người xưa có kinh 

nghiệm lịch sử, kinh nghiệm mấy ngàn năm lịch sử, quả là đáng quý, phương tây không có 

những thứ này, toàn thế giới chỉ có một nhà. Bởi thế chúng ta cần phải tin rằng, người xưa là 

tích đức, là nói luân lý đạo đức, không phải nói không căn cứ. 

Con cháu đời sau của tinh thần gia đình này, tuy làm trái với giáo huấn của tổ tông, hiện 

nay phải chịu khổ, nhưng không đến nỗi diệt vong. Sao họ có thể khiến con cháu mình tuyệt 

diệt  được?  Tuyệt  đối  không  thể,  họ  rất  thương  yêu  con  cháu,  nên  tuy  có  thiên  tai,  nhưng 

không diệt vong. 

Nếu chúng ta hồi đầu như Đạo Thạnh Hòa Phu vậy, học tập truyền thống văn hóa, trí tuệ 

truyền  thống,  phương  pháp  truyền  thống,  kinh  nghiệm  truyền  thống,  Trung  quốc  sẽ  được 

phục hưng. Ông đã  làm  một  tấm  gương sáng  chói  cho  chúng ta  noi  theo, nói  cho  chúng  ta 

biết  truyền  thống  văn  hóa  xưa  vô  cùng  giá  trị,  văn  hóa  xưa  rất  hay.  Chúng  ta  không  biết, 

nhưng người Nhật đã thể hiện ra, mọi người đều nhìn thấy, quý vị đều khâm phục. Rất khó 

được, tôi vô cùng cảm kích ông ta, không thực hiện mọi người sẽ không biết. Chúng ta đã 

thực hành rồi, nhưng đáng tiếc không kéo dài được. 

Chúng  tôi  đã  làm  thí  nghiệm  ở  trấn  Thang  Trì,  làm  thí  nghiệm  suốt  ba  năm,  rất  thành 

công,  hoàn  toàn  dùng  phương  pháp  và  quan  niệm  của  người  xưa,  dùng  kinh  nghiệm  của 

người xưa, đã thực hành như vậy. Mà còn thành tựu rất nhanh, chỉ khoảng ba bốn tháng, nếp 

sống nơi thị trấn nhỏ này hoàn toàn thay đổi. Ở hội nghị Liên Hiệp Quốc, chúng tôi báo cáo 

về vấn đề này suốt 8 tiếng đồng hồ, tổ chức triển lãm ba ngày, vô cùng thành công. Dự hội 

Tập 532  805 



nghị này có 192 đại biểu, đặc sứ các nước, đều hy vọng đến Thang trì để tham khảo, tham 

quan. Có hiệu quả, không phải không có. 

Chúng tôi là người xuất gia, việc này không phải do chúng ta làm, chúng tôi không nên 

làm. Nhưng vì không ai làm, không ai tin, nên phải làm để chính phủ địa phương thấy. Quý 

vị cảm thấy hay, thì giao hết tất cả cho quý vị, quý vị làm tiếp tục. Thật đáng tiếc, đây chính 

là thiếu nhận thức đối với truyền thống văn hóa, không có lòng tin, bán tín bán nghi nên đã 

giải tán. 

Bởi thế người Nhật đến tìm tôi, hỏi tôi, làm sao để cứu Nhật bản? Làm theo phương pháp 

cổ xưa có thể cứu được Nhật bản. Thật hiếm có, chúng tôi nghe có một người như vậy, đã áp 

dụng phương pháp cổ xưa một cách tốt đẹp. Tốt! quý vị cứ vậy mà làm. Một người làm tốt, 

sẽ khiến người Trung quốc tỉnh ngộ, người trên toàn thế giới sẽ tỉnh ngộ, đều học tập theo 

Nhật bản- Thật ra đây đều là của cổ nhân Trung quốc- thì thế giới mới được an định, mới có 

hòa bình, nhân dân trên toàn thế giới, mới thật sự có cuộc sống hạnh phúc mỹ mãn. 

Thế nên khi đọc đến đoạn này, chúng tôi vô cùng cảm khái, nhất định phải biết thiện ác 

báo ứng không sai chút nào. Nhân thiện nhất định có quả thiện, nhân ác nhất định có ác báo. 

“Giả sử làm càng nhiều ác nghiệp, chết đọa vào đường ác”. Người này không tệ lắm, tạo 

ác nghiệp mà vẫn được làm người, nhưng sống ở nhân gian rất đau khổ, sống đau khổ suốt 

đời. Sống đau khổ suốt đời là vì họ ngu muội vô tri, không tin chánh pháp. Một người đời 

trước tạo nhân ác, coi như không tệ vì có thể được thân người. Được thân người nếu được 

gặp chánh pháp, nếu có thể tiếp nhận, cố gắng tu hành họ sẽ chuyển đổi được. 

Đời  này  tôi  biểu  hiện  với  mọi  người  chính  là  như  vậy,  chắc  là  đời  trước  tạo  nghiệp  ác 

nhân ác, đời này tôi sanh vào nhà bần cùng. Sinh trưởng ở nông thôn, gia cảnh thanh bần, 

không có đất đai, không có nhà cửa. Phụ thân mưu sinh rất cực khổ, làm một nhân viên công 

vụ, sống nhờ vào tiền lương, suốt đời không đủ sức mua đất, không đủ sức mua nhà. Nhưng 

chúng tôi được tiếp thu nền giáo dục tốt, lúc nhỏ ở nông thôn, gia đình chúng tôi ở nông thôn, 

là nơi sinh ra phái Đồng Thành nổi tiếng, đây là một học phái. Thầy giáo tôi, thầy Phương 

Đông Mỹ là đời sau của Phương Bao, là Phương Bao sơ tổ của phái Đồng Thành, người thời 

nhà Minh, ông là đời thứ 16 của Phương Bao. 

Bởi thế ở nông thôn rất nhiều trường tư thục, nếp sống học hành rất thịnh. Từ nhỏ học 

được một chút giáo dục truyền thống, đọc được một chút giáo dục truyền thống, biết được 

luân lý, nhân quả, đạo đức, có khái niệm này. Tuy có khái niệm này, nhưng khi lớn lên đến 

trường học, lại học được những kiến thức của người nước ngoài. Lúc đó kiến thức của Trung 

quốc có, nhưng phân lượng không nhiều, phần lớn đều tiếp thu tư tưởng người nước ngoài, 

thế nên dần dần mê hoặc. Lúc này thật may mắn đã gặp được thầy Phương Đông Mỹ, đã đem 

tôi trở về. Nhờ một chút căn bản lúc nhỏ, mà thầy đã dẫn dắt tôi trở về, mới có thành tựu như 

ngày hôm nay, hoàn toàn nhờ vào giáo dục. Sau khi quen thầy Phương, thầy đã dẫn dắt tôi 

trở về. 

Người thứ hai là tôi gặp được đại sư Chương Gia, tôi thật sự bước vào cửa Phật. Sau năm 

26 tuổi, tôi tiếp thu nền giáo dục Phật giáo. Nền giáo dục này rất hay, so với truyền thống xưa 

806  Tập 532 



có hơn chứ không kém, nói về lý về sự đều rõ ràng thâm sâu. Trong kinh Phật nói về nguồn 

gốc của vũ trụ, nguồn gốc của nhân sinh, đây là vấn đề lớn trong triết học, cũng là vấn đề lớn 

của khoa học. Hoàn toàn tương đồng với thành quả nghiên cứu phát hiện của các nhà lượng 

tử lực học thời cận đại. Chứng minh trí tuệ của tổ tông, chúng ta không thể không tin. 

Khổng phu tử là người 2500 năm trước. Quý vị nói người hiện nay thông minh, nhưng 

người bây giờ ai có thể viết được bộ sách, đừng nói là hơn Luận Ngữ, có thể ngang với Luận 

Ngữ,  quý  vị  có  thể  tìm  thấy  người  như  vậy  chăng?  Nếu  không  viết  được,  tức  không  bằng 

Khổng tử. Ai  có thể viết được bộ sách như  Lão  Tử, bộ sách  của  Lão  Tử  này  không  nhiều, 

một bài văn chỉ có hơn 5000 chữ, ai có thể hơn thế chăng? Ai có thể viết được một cuốn sách 

hay hơn Kinh Vô Lượng Thọ chăng? 

Suy nghĩ từ phương diện này, tập khí ngạo mạn của chúng ta sẽ hạ thấp. Có gì đáng để 

kiêu  ngạo  chứ?  Không  thể  sánh  được,  quả  thật  không  bằng  người  ta.  Còn  những  điều  của 

khoa học, quý vị nói cổ nhân có biết đến chăng? Biết, biết vì sao không phát triển. Nếu như 

phát triển, có thể địa cầu đã bị hũy diệt từ lâu. Bởi thế con đường mà người xưa và chúng ta 

đi, không hướng theo khoa học, mà đi theo nhân văn, phát triển theo phương hướng của luân 

lý đạo đức, quý vị đạt được cuộc sống an vui thật sự. 

Ngày nay khoa học kỹ thuật phát triển, quý vị thử hỏi xem, ai có hạnh phúc? Quý vị thử 

hỏi những người chức vị lớn, họ có hạnh phúc chăng? Tôi quen không ít người lãnh đạo các 

quốc gia, đều giống như bạn bè vậy, tôi hỏi họ có hạnh phúc chăng? Lắc đầu. Tôi cũng quen 

rất  nhiều  người  giàu  có,  có  mấy  trăm  ức  tài  sản,  nhưng  họ  hạnh  phúc  chăng?  Không  hạnh 

phúc, khi ngủ phải uống thuốc an thần, quý vị nói như vậy có khổ chăng? Không uống thuốc 

không ngủ được, đích thực là như vậy. Tuổi tác họ không bằng tôi, đều nhỏ hơn tôi, nhưng 

cuộc sống tôi an lạc hơn họ, hạnh phúc hơn họ, điều này họ đều biết. 

Nên giáo dục Phật giáo giống như thầy Phương Đông Mỹ nói: “Học Phật là hưởng thụ 

cao nhất của đời người”. Nhu cầu cuộc sống, biết đủ thường an vui, quý vị cần nhiều tiền để 

làm gì? Ăn no, mặc ấm, có ngôi nhà nhỏ để sống, để che nắng che mưa là đủ, biết đủ thường 

an vui. Có nhà lớn tốt chăng? Không tốt. 

Tôi  ở  Mỹ  mười  mấy  năm,  những    người  Trung  quốc  đến  Mỹ  đều  mua  nhà  lớn,  tôi  chỉ 

mua ngôi nhà nhỏ, lớn bao nhiêu? Một phòng ở một phòng khách. Tôi mua nhà rất nhỏ, rất 

rẻ, dể dọn dẹp. Bên ngoài có khu vườn nhỏ, trồng một ít hoa cỏ, một ít tre. Lúc tôi đến Mỹ, 

tôi mua ngôi nhà nhỏ và miếng đất vườn, hình như lúc đó khoảng 220 ngàn tiền Mỹ. Khi tôi 

ra đi đã tặng lại ngôi nhà nhỏ đó cho Ngộ Đạo, hình như Ngộ Đạo đã bán nó, bán được hơn 

300 ngàn. Càng nhỏ càng dể dọn dẹp, tôi chỉ cần một tiếng đồng hồ là đã quét dọn sạch sẽ tất 

cả. Nếu như nhà cửa quá lớn, một ngày mất bốn năm tiếng để dọn dẹp, như vậy quý vị là nô 

lệ của căn nhà, không phải chủ nhân. Vấn đề này phải đến lúc lớn tuổi mới biết, tuổi tác càng 

lớn hy vọng ở nhà càng nhỏ, cảm thấy ấm áp, không mất công dọn dẹp, quý vị mới có thời 

gian thong thả. Mỗi ngày đều bận rộn dọn dẹp nhà cửa, cực khổ biết bao, bởi thế chúng tôi 

thấy  người  Trung quốc  ở nước ngoài  rất đáng thương. Qúy  vị  xem,  ở  nước  ngoài làm  việc 

năm ngày, một tuần được nghỉ hai ngày: Thứ bảy và chủ nhật. Họ phải mất thời gian một 

Tập 532  807 



ngày để dọn dẹp nhà cửa, suốt cả ngày như vậy, rất vất vả, suốt một ngày. Vườn rất lớn, phải 

đi nhổ cỏ tưới cây, rất phiền phức. Còn lại một ngày họ bận rộn chuẩn bị cho tuần sau, những 

vật phẩm cần thiết trong cuộc sống, phải đến siêu thị mua thực vật. Còn bình thường không 

có thời gian, bận đi làm, cuộc sống như vậy quả thật rất đáng thương, đều là vì ăn mặc mà 

bôn ba. Quý vị mua nhà lớn như vậy để làm gì? 

Nước ngoài không mời được người làm, tìm người làm phải tính công theo giờ, một giờ 

bao nhiêu tiền. Chỉ có nhà rất giàu có, mới có được vài người làm, nhà bình thường không 

thể. Ai từng ở nước ngoài đều biết, nên sau khi ở nước ngoài, nếu đọc lịch sử Trung quốc, 

đều rất hâm mộ truyền thống văn hóa này, hâm mộ đời sống của người xưa. Cuộc sống của 

cổ nhân, tuy không có những thứ thuộc khoa học kỹ thuật, nhưng họ sống trong thơ tình họa 

ý. Như hiện nay nói thật sự là cuộc sống nghệ thuật, họ đã đi vào cảnh giới nghệ thuật, đó 

mới là hưởng thụ thật sự. Người bây giờ đến nằm mơ cũng không làm được, họ làm sao hiểu 

được? 

Làm nhiều ác nghiệp sau khi chết đọa vào trong tam đồ, ác đạo là tam đồ: Ngạ quỷ, súc 

sanh, địa ngục. “Nên nói từ khổ vào nơi khổ, từ tối vào nơi tối”, đây chính là “ngu muội vô 

trí, không tin chánh pháp”. Họ về sau là đời này không bằng đời trước, đời này khổ hơn đời 

trước. Nhìn lại xã hội chúng ta, không khác gì nghĩa kinh nói. 

Như Trung quốc, không cần nói nhiều, chỉ nói đến 500 năm gần đây, cuối nhà Minh đầu 

nhà  Thanh.  Từ  đây  nhìn  về  sau,  cũng  là  đời  này  không  bằng  đời  trước.  Mãn  Thanh  nhập 

quan, kiến lập chính quyền, thịnh thế là Khang Hy, Ung Chính, Càn Long. Khang hy 61 năm, 

Ung Chính 13 năm, Càn long 60 năm, con trai của Càn long là Gia khánh cũng không tệ. Gần 

150 năm thái bình thịnh thế, quả thật là quốc thái dân an, trật tự xã hội đều có quỹ đạo. Sau 

thời Gia khánh thật sự đời này không bằng đời kia. Đến cuối thời nhà Thanh, Từ hy thái hậu 

chấp chánh, xã hội động loạn. Nên thế kỷ 100 năm này, xã hội Trung quốc là loạn thế. Sau 

này người đời sau viết lịch sử, thời đại này là loạn thế. Có thể lập lại trật tự chăng? Có thể, 

phải  tìm  lại  những  gì  của  cổ  nhân  lưu  lại,  chúng ta  sẽ  khôi  phục  được  thời  thạnh  thế, phải 

khẳng định giáo huấn của tổ tông rất hay. Nếu chúng ta không có lòng tin, không hiểu thì đến 

thỉnh giáo Đạo Thạnh Hòa Phu, ông ta sẽ nói cho quý vị biết. Ông ta nghiên cứu học tập văn 

hóa xưa còn thấu triệt hơn chúng ta, ông đã làm được, đã đưa ra thành tích, mọi người đều 

nhìn thấy, quý vị sẽ không hoài nghi. 

“Trong  kinh  nói  tiếp:  Như  vậy  là  nhân  quả  sanh  tử  trong  lục  thú”,  lục  thú  chính  là  lục 

đạo, nhân quả sanh tử trong lục đạo “lý của nó rất thâm u”, đạo lý này rất thâm sâu, “không 

phải là điều mà 95 ngoại đạo có thể biết được”. Đây là nói Ấn độ, lúc Đức Thế Tôn còn tại 

thế, có 95 Tôn giáo khác của Ấn độ thời đó, Ấn độ đương thời là đất nước của Tôn giáo. Tôn 

giáo của họ cũng có đạo lý rất thâm sâu, nhưng không nói thấu triệt, rõ ràng như Phật giáo. 

Vì  sao  gọi họ  là ngoại  đạo?  Ngoại đạo  không  phải  là  khinh  thị người, ngoại  đạo  tức là 

ngoài  tâm  cầu  pháp, đây  gọi là  ngoại đạo. Đức  Phật  dạy  đệ  tử,  dạy  học  trò  của  mình  hoàn 

toàn cầu trong tự tánh, quý vị xem, minh tâm kiến tánh, Ngài Huệ Năng là một đại diện ưu tú 

nhất, sau khi kiến tánh thì sao? Kiến tánh mới phát hiện, trong tự tánh có trí tuệ viên mãn, có 

808  Tập 532 



đức hạnh viên mãn, có kỹ năng viên mãn, có phước báo viên mãn, không thiếu gì cả. Nên 

Phật pháp dạy chúng ta cầu từ trong tự tánh, không nên hướng bên ngoài, trở về tự tánh. 

Trong Kinh Hoa Nghiêm Đức Phật nói rất rõ ràng: “Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức 

tướng của Như Lai”, quý vị có tin chăng? Có trí tuệ giống với Như Lai, trí tuệ của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, trí tuệ của Phật A Di Đà, chúng ta đều có. So với các ngài không có gì sai 

biệt, hoàn toàn giống  nhau, vì sao ngày  nay  chúng  ta  trở  thành  như vậy?  Tự  tánh chúng ta 

đang mê, không dùng nó, còn ngài thì sao? Ngài không mê, nên hoàn toàn sử dụng trí tuệ đức 

năng trong tự tánh, đạo lý chính là như thế. 

Năng  lượng  trong  tự  tánh, không  biết  vượt  qua  khoa  học ngày  nay  bao  nhiêu  lần?  Vậy 

quý vị làm những trò này làm gì? Đi xa không cần công cụ giao thông, ý niệm vừa khởi lên 

thì người đến nơi, quý vị xem tự tại biết bao! Cần gì những máy móc này? Bởi thế quý vị 

xem  có  cần  phát  triển  Phật  pháp  chăng?  Không  cần  thiết,  trở  về  tự  tánh  thì  sáu  loại  thần 

thông liền xuất hiện, khoa học kỹ thuật ngày nay không đạt đến được. Thiên nhãn, không cần 

dùng máy móc, tất cả những chướng ngại đều thấu suốt, đều nhìn thấy hết. Từ lầu trên nhìn 

xuống, ở dưới có mấy tầng đều thấy một cách rõ ràng, không cần bất cứ máy móc nào. Thiên 

nhĩ, không cần đến điện thoại, có thể trực tiếp nói chuyện với bạn bè phương xa. Mà lúc nói 

chuyện, hình tướng đều hiện rõ trước mắt, như đang đối diện vậy, cũng không cần đến máy 

móc. Còn có tha tâm thông, hiện nay máy móc không đạt được, trong lòng người khác nghĩ 

gì quý vị đều biết. Túc mạng thông, biết được vô lượng kiếp trong quá khứ. Thần túc thông, 

phi hành biến hóa. Hiện  nay  khoa học dùng  máy  móc  rất  vụng  về  để  sự dụng  trong  những 

chuyện này. Đây là bản năng của chúng ta, mỗi người đều có, nên không có gì hy hữu. Lậu 

tận thông, là vô cùng an vui, vì sao vậy? Vì không có phiền não, không có lo lắng, không có 

vướng mắc, những gì ta hưởng thụ là nó hiện ra tùy theo ý mình, nó biến hóa ra, đây là giấc 

mơ của những nhà khoa học. Năng lượng biến thành vật chất, khi không cần dùng đến lại trở 

thành năng lượng, quý vị xem tự tại biết bao. Thế giới Cực Lạc hoàn toàn thực hiện được nó, 

điều này trong kinh điển giới thiệu, cần khoa học để làm gì? Vô dụng, ấu trĩ, là trò chơi của 

trẻ con. 

Đức  Phật  nói  với  chúng ta đều là thật, quý vị  phải tin, đến  thế  giới  Cực  Lạc, quý  vị sẽ 

thấy  hết, hiểu hết. Bởi  thế  những  lý, sự, hiện  tượng  này  95  ngoại  đạo  không  cách  nào  biết 

được, vì sao vậy? Vì họ là phàm phu, họ chưa minh tâm kiến tánh, chỉ cần kiến tánh là biết 

hết, mọi người đều có thể kiến tánh. Kiến tánh không phiền phức, Đức Phật nói như vầy: chỉ 

cần  buông  bỏ  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  là  giải  quyết  được.  Cần  học  tập 

chăng? Không cần thiết. Ngài Huệ Năng chưa từng học, không biết chữ, không có đọc sách, 

ngài đã kiến tánh, biết hết tất cả. Đức Thế tôn nói những kinh này, quý vị đọc cho ngài nghe, 

ngài nghe xong sẽ giảng lại cho quý vị nghe, đây gọi là nội học. Vứt bỏ nội học, hướng ngoại 

cầu học nên gọi là ngoại đạo, ngoại đạo chính là ý này. 

Sau  đó  Tổ  sư  nói  với  chúng  ta,  ngoại  đạo  có  ngoại  ngoại  môn,  có  nội  ngoại  môn,  nội 

ngoại môn là gì? Là người học Phật, nhưng ngoài tâm cầu pháp, đây là ngoại đạo, đây là cầu 

học thứ bên ngoài nhà Phật. Người bên ngoài không biết hướng cầu tự tánh, như vậy có thể 

Tập 532  809 



tha thứ, nhưng đệ tử Phật học Phật cũng hướng bên ngoài cầu, không biết hướng nội cầu, nên 

trở thành nội ngoại môn. 

Bên dưới nói: “Duy chỉ có Đức Phật Thế Tôn, mới biết được ban sơ của nó”. Vì sao vậy? 

Vì Đức Thế Tôn triệt để kiến tánh, kiến tánh không phải chỉ thấy một bộ phận, nhìn thấy một 

cách viên mãn, cần phải biết điều này. Viên giáo sơ trú Bồ Tát sẽ nhìn thấy, nhìn thấy thật sự 

không  phải  giả,  nhưng  nhìn  thấy  không  đủ  sâu,  không  đủ  thấu  triệt.  Nên  cần  phải  tu  thêm 

nữa, cũng chính là phải buông bỏ, phải buông bỏ tất cả khởi tâm động niệm phân biệt chấp 

trước. Còn buông bỏ điều gì? Tập khí, tập khí không dễ đoạn, vì nó đã dưỡng thành từ vô 

lượng kiếp, không biết khi nào nó hiện ra. Nếu đoạn sạch những tập khí này là viên mãn, Đức 

Thế Tôn đã đoạn tận hết thảy tập khí. 

Trong  Tịnh  độ  tông,  đoạn  tận  tập  khí  chính  là  trở  về  thường  tịch  quang,  thường  tịch 

quang chính là tự tánh, trong Phật pháp gọi là quả Phật viên mãn, quả Phật cứu cánh. Nên 

biết rằng chính là tự tánh viên mãn của mỗi người, không phải gì khác. Học Phật là học điều 

gì? Phải hiểu rõ ràng minh bạch, nếu không quý vị sẽ học sai, trở thành ngoại đạo. Phật pháp 

không có gì khác, tất cả đều trở về tự tánh, nên nói “duy chỉ có Phật mới biết”, chỉ có ngài 

biết được. 

“Đức Phật thùy từ giáo hóa, khai mở chân thật”. Đức Thế Tôn sau khi đại triệt đại ngộ 

bắt đầu đi dạy học, chính là giáo hóa chúng sanh, dạy suốt 49 năm, nói rõ ràng minh bạch về 

chân tướng của vũ trụ nhân sinh, đây là chân thật. Rốt cuộc nó là gì, chỉ có ngài rõ ràng, chỉ 

có ngài thấu triệt. Suốt 49 năm giảng kinh dạy học không ngoài việc khai mở rõ ràng chân 

thật  này,  đây  là  chân  tướng  sự  thật.  Thuật  ngữ  Phật  giáo  gọi  là  thật  tướng  các  pháp,  trong 

Kinh Bát Nhã thường nhìn thấy. Nhưng chúng ta ngu si, không tin, không hành nên rất khó 

dạy. 

“Nên nói, ít người tín hành”, người tin ít, người hành trì càng ít, tin mà không hành biến 

thành tri thức, hiện nay gọi là Phật học. Phật học là tin nó, nghiên cứu nó, nhưng không hành 

trì, không hành trì tức không chịu trở về tự tánh, không chịu buông bỏ phân biệt chấp trước. 

Không  buông  được  phân  biệt  chấp  trước,  đương  nhiên  càng  không  buông  được  khởi  tâm 

động niệm. Hành chính là buông bỏ, biết nhưng không chịu buông bỏ nên vẫn là phàm phu. 

Quý vị có tri thức về kinh điển Phật giáo, nhưng không có trí tuệ của Phật, trí tuệ là gì? Trí 

tuệ phải có hành động mới có trí tuệ, nếu không có hành động không thể có trí tuệ. Nên họ 

vẫn trôi lăn trong luân hồi, phải chịu khổ chịu nạn, không cách nào thoát khỏi nghiệp nhân 

quả báo. 

“Cho  nên  thế  gian,  sanh  tử  không  ngừng,  ác  đạo  bất  tuyệt”,  đó  chính  là  vì  sao  lục  đạo 

không  mất  đi,  đây  chính  là  nguyên  nhân.  Là  người  thế  gian  không  tin  giáo  huấn  của  Phật, 

không ngừng làm ác, ngày ngày đang làm. “Nên có tự nhiên tam đồ, đau khổ không thể tả”, 

tự nhiên tam đồ là gì? Là súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. Là cảm ứng tự nhiên, không có ai thao 

túng ở đó, không có ai quản lý ở đó, cũng không có ai thiết kế ở đó, toàn là gì? Nghiệp lực 

biến hiện ra, nghiệp thiện biến thiên đường, nghiệp ác biến địa ngục, ba đường ác “đau khổ 

vô cùng tận”. Ở trong đó rất đáng thương, quá đau khổ, dùng một chữ “thiêu” để ví với nó, 

810  Tập 532 



giống như vào trong lửa lớn bị thiêu chết vậy. Đây là tổng kết ngũ ác, năm loại ác, năm loại 

nhân, chiêu cảm lấy những quả báo. 

Bên dưới là đoạn sau cùng Đức Phật khuyên chúng ta phải quay đầu, phải giác ngộ, phải 

vĩnh viễn thoát ly những khổ nạn này. Chúng ta nương theo giáo huấn của Phật, chuyển năm 

điều  ác  thành  năm  điều  thiện.  Năm  điều  thiện:  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà 

dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu.  Nếu  hợp  với  Thập  thiện  để  nói,  đây  là  điều  sau 

cùng: Không tham, không sân, không si, đây chính là đại thiện. 

“Như thị ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu, thí như đại hỏa, phẫn thiêu nhân thân. Nhược năng 

tự ư kỳ trung, nhất tâm chế ý, đoan thân chánh niệm, ngôn hành tương phó, sở tác chí thành, 

độc tác chư thiện, bất vi chúng ác. Thân độc độ thoát, hoạch kỳ phước đức, khả đắc trường 

thọ, nê hoàn chi đạo, thị vi ngũ đại thiện dã”. 

Đức Phật đem những nguyên nhân quả báo đau khổ mà chúng ta chịu trong luân hồi nói 

ra hết, nói một cách rõ ràng minh bạch. Sau cùng khuyên chúng ta, nên chuyển năm điều ác 

thành năm điều thiện, quả báo của năm điều thiện không thể nghĩ bàn. Chúng ta biết năm 

điều thiện ở đây, chính là ngũ giới thập thiện. Đây là phẩm kinh thứ 35: Trược Thế Ác Khổ, 

chính là nói đến ngũ ác thập thiện. 

Chúng ta xem Hoàng Niệm Tổ giải thích chữ “mạt”, đây là đoạn sau cùng của phẩm kinh. 

Sau cùng “khuyên chuyển năm điều ác thành năm điều thiện”, nhất định phải chuyển đổi điều 

ác, trở  thành  năm  điều  thiện, đây  mới  là  “thiện  nam  tử  thiện nữ  nhơn”  mà  trong  kinh  luận 

nói, đây là đệ tử chơn chánh của Phật. Năm điều ác là nghiệp, quý vị tạo ra nghiệp bất thiện. 

Ngũ thống là hoa báo, quả báo trong hiện đời. Ngũ thiêu là quả báo trong địa ngục ở tương 

lai. Ở đây đức Phật đưa ra hai câu để hình dung nó: “Ví như lửa lớn, thiêu đốt thân người”, 

đây là ví cho ngũ thiêu. 

Nói quả trước sau đó mới nói đến nhân, nói đến quả là gì? Để quý vị sẽ cảnh giác. Xã hội 

hiện nay, chúng ta bình tĩnh quan sát, thiên tai dồn dập. Ở đây chúng tôi có một phần tài liệu, 

là đồng tu của chúng ta đưa đến, quý vị xem dày đặc, đây là gì? Tiêu đề của tin tức, tiêu đề 

tin tức về thiên tai. Tôi không cần xem nội dung, chỉ xem tiêu đề thôi, là những thiên tai gì? 

Trong một tháng có bao nhiêu lần, họ lấy tư liệu từ tháng ba đưa cho tôi. Tháng ba năm nay 

có 82 lần, tháng tư có 59 lần, tháng năm có 67 lần, tháng sáu có 155 lần, tháng bảy có 176 

lần, hiện nay là tháng tám, tôi dự tính tháng tám phải hơn 200 lần, nói lên điều gì? Tần suất 

thiên tai mỗi tháng mỗi tăng cao, mỗi lần thiên tai đều là lần sau nghiêm trọng hơn lần trước. 

Đây không phải là hiện tượng tốt, rất đáng sợ. 

Năm  2012,  là  lời  dự  ngôn  về  thiên  tai  của  người  Maya  trung  Mỹ  châu  thời  thượng  cổ, 

hiện nay được rất nhiều người đưa ra thảo luận công khai, có thể phát sanh chăng? Quý vị 

thấy những điềm báo hiện nay, trên thế gian rất nhiều người cho rằng có thể phát sanh, cũng 

có một số người cho rằng không thể. Vì gần đây phát sanh những thiên tai này, đều là trước 

đây chưa từng nghe, trong lịch sử không có ghi chép. 

Chúng ta y theo những gì Đức Phật dạy trong kinh điển, thiên tai không phải tự nhiên mà 

có,  trong  Phật  pháp  nói  tự  nhiên  là  tốt  đẹp  nhất.  Bởi  thế  Đức  Phật  yêu  cầu  chúng  ta  phải 

Tập 532  811 



thuận theo phép tắc của tự nhiên, quy luật tự nhiên. Cổ nhân cũng rất chú ý đến sự tùy thuận 

tự nhiên, mùa xuân sinh ra, mùa hạ lớn lên, mùa thu thu hoạch, mùa đông cất giữ. Nhất định 

phải  tùy  thuận  tự  nhiên,  không  thể  thay  đổi  tự  nhiên.  Khoa  học  hiện  nay  làm  thay  đổi  tự 

nhiên, thay đổi tự nhiên là gì? Là phá hoại quy luật tự nhiên, họ muốn kiến tạo tùy theo ý 

mình.  Quý  vị  xem  đại  tự  nhiên  có  nghe  lời  của  những  người  này  chăng?  Tự  nhiên  đã  bộc 

phát ra rất nhiều thiên tai, chứng tỏ tự nhiên đang phản kháng, tự nhiên đang trả thù quý vị. 

Hãy  xem  mấy  năm  gần  đây,  rối  cuộc  con  người  có  thể  chiến  thắng  tự  nhiên,  hay  tự  nhiên 

chiến thắng khoa học? Hiện nay khoa học đang đối kháng với tự nhiên, xem ai đánh hơn, trận 

chiến này chúng ta có thể thấy một cách rõ ràng. Cho nên thiên tai từ đâu mà có? Phá hoại 

hoàn cảnh sinh thái tự nhiên, những phản ứng này là sự trả thù của đại tự nhiên. Không có 

những khoa  học kỹ  thuật này, con  người không  có khả  năng  phá  hoại  tự nhiên, không  làm 

được.  Hiện  nay  có  những  khoa  học  kỹ  thuật  này,  con  người  đích  thực  có  thể  phá  hoại  tự 

nhiên,  tự  nhiên  cũng  không  cam  tâm  tình  nguyện  nên  nó  đã  phản  kháng,  thật  sự  như  vậy 

chăng? Hiện nay chúng ta biết là thật, vì sao vậy? Vì vạn sự vạn pháp trong toàn thể vũ trụ 

đều có cơ thể, cũng chính là nói nó sống, chứ không phải chết. Mọi người đều biết động vật 

là sống, cũng thừa nhận thực vật là sống, nên gọi thực vật là sinh vật. Nhưng không không 

thừa nhận khoáng vật, cho rằng khoáng vật không có sinh mạng. 

Tiến sĩ Giang Bổn Thắng người Nhật làm thí nghiệm nước, nước là khoáng vật. Ông làm 

suốt mười mấy năm đã chứng minh được, ông cũng từng báo cáo mấy lần ở Liên Hiệp Quốc. 

Rất nhiều nhà khoa học đến chổ ông tham quan, chứng minh đích thực phù hợp những điều 

kiện của khoa học, không phải gạt người. Chứng minh nước có thể thấy, có thể nghe, có thể 

hiểu được ý người. Suốt mười mấy làm năm thí nghiệm, rất có hiệu quả. 

Hiện  nay  có  một  số  đồng  tu  ở  Đài  Loan  cũng  đang  làm  thí  nghiệm  này,  cũng  làm  khá 

thành công, họ dùng những máy móc tiên tiến hơn Giang Bổn Thắng. Nói với tôi, thấy càng 

rõ ràng hơn, nước kết thành hoa tuyết, mà còn phải nắm bắt vì nó biến hóa rất lớn. Thực tế 

mà nói, sự biến hóa của nó chỉ trong vòng một hai giây, quý vị phải nắm bắt, không nắm bắt 

được thì hiện tượng này không còn, nên nhiếp ảnh phải thật nhanh chóng. Hiện nay không 

những nhanh chóng, có thể chụp liên tục, một lần chụp vài tấm, đây là máy móc tiến bộ hơn 

trước. 

Nước  là  khoáng  vật,  biết  nhìn,  biết  nghe,  hiểu  được  ý  người.  Điều  này  chứng  minh, 

những gì Đức Phật nói trong 3000 năm trước, tất cả hiện tượng vật chất là gì? Từ đâu đến? 

Từ  ý  niệm,  đây  là  tam  tế  tướng  của  A  lại  da.  Hiện  tượng  đầu  tiên  của  A  lại  da  là  nghiệp 

tướng,  ngày  nay  các  nhà  khoa  học  gọi  là  năng  lượng.  Từ  nghiệp  tướng  biến  ra  chính  là 

chuyển tướng, chuyển tướng là gì? Chuyển tướng là ý niệm, bây giờ gọi là hiện tượng tinh 

thần, nên hiện tượng tinh thần có trước vật chất, hiện tượng tinh thần có trước. Năng lượng 

biến thành hiện tượng tinh thần, hiện tượng tinh thần biến thành hiện tượng vật chất. 

Vấn đề này được nhà khoa học người đức là Max Planck phát hiện, ông phát biểu trong 

luận văn của mình: Thế gian này căn bản không có vật chất tồn tại, vật chất là giả, cơ sở của 

vật chất là ý niệm. Hay nói cách khác, không có ý niệm là không có vật chất, vật chất sanh ra 

812  Tập 532 



từ ý niệm. Hiện nay có một số người rất coi trọng ý niệm, biết được năng lượng của ý niệm 

rất lớn, nó có thể biến hiện ra vật chất. 

Bản chất của hiện tượng vật chất là gì? Là hiện tượng dao động, tần suất dao động này rất 

nhanh. Trong kinh Đức Phật đưa ra một con số, con số này hiện nay chúng ta dự tính, đại 

khái một phút tần suất chấn động bao nhiêu lần? 1600 triệu lần, đơn vị là triệu, tần suất 1600 

triệu lần, tốc độ nhanh giống như chúng ta xem điện ảnh vậy. Trên màn hình ti vi không có gì 

cả, vì nó di động quá nhanh.  Phim cũ trước đây là dùng âm bản này, đây hiện nay gọi là film 

gốc, đây là đoạn film. Phát trong máy ra một giây có 24 tấm, nên chúng ta thấy là 24 vật 

huyễn tướng tích lũy ở đây. Mắt chúng ta không thấy kịp, nên mới cho là thật. 

Đức Phật dạy chúng ta, hiện nay chúng ta có thể cảm nhận được những hiện tượng này, 

chính là cùng một đạo lý với điện ảnh, mỗi ý niệm là một đoạn film, ý niệm này dừng lại bao 

lâu? Là một phần 1600 triệu trên một giây, trong một giây có 1600 triệu lần, đây là tốc độ 

chuyển động, nên ta không biết đó là giả. Điện ảnh một giây mới có 24 lần, chúng ta đã bị nó 

lừa, con mắt chúng ta bị nó lừa, tưởng rằng là thật. Nên thế giới này, trong Kinh Kim Cang ví 

dụ, là ví dụ vô cùng tinh tế chính xác, không giả chút nào: “mộng huyễn bào ảnh”. Trong 

Kinh Kim Cang nói: “Tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh”, quả thật là như vậy, 

“Như sương cũng như điện, nên quán sát như vậy”. Tư tưởng của Chư Phật Bồ Tát là như 

vậy, nó như điện chớp, như giọt sương, nó không phải thật, thời gian tồn tại rất ngắn. 

Một người sống trên thế gian này, chẳng qua là mấy mươi năm mà thôi. Thọ mạng dài, 

bảy tám mươi tuổi được coi là thọ mạng dài, còn bốn năm mươi tuổi qua đời rất nhiều. Quả 

thật là như sương cũng như điện, phải nên quán như vậy, cách nhìn như vậy là đúng, là chính 

xác. Nên phải hiểu rõ ràng minh bạch về chân tướng sự thật, còn tạo ác chăng? Không còn, 

thật gọi là tâm bình khí hòa. Tâm bình khí hòa là học vấn, là công phu. Nếu không hiểu rõ 

chân tướng sự thật mà bảo quý vị buông bỏ, ai chịu buông bỏ? Ai bằng lòng buông bỏ? Khi 

đã hiểu rõ ràng minh bạch rồi, không dạy buông bỏ quý vị cũng tự buông bỏ, vì sao vậy? Vì 

quý vị thấu triệt được rằng là bất khả đắc, đến thân thể cũng bất khả đắc, huống gì là vật 

ngoài thân? Tất cả pháp bất khả đắc. Thật đã hiểu rõ ràng minh bạch rồi, chúng ta gọi người 

này là Phật, gọi họ là Bồ Tát. Phật là thấu triệt viên mãn, Bồ Tát rõ ràng minh bạch nhưng 

chưa đạt đến viên mãn. Nhưng tâm quý ngài đích thực là thanh tịnh bình đẳng, không có khởi 

tâm động niệm, không có phân biệt chấp trước, nên có trí tuệ chân thật, trí tuệ từ đâu đến? Trí 

tuệ trong tự tánh vốn có, không phải bên ngoài vào, đây gọi là nội học. Không những trí tuệ 

vốn có, mà đức hạnh cũng là vốn có. Cũng như các bậc cổ đức nói: Ngũ luân, ngũ thường, tứ 

duy, bát đức là tự tánh vốn có, không phải từ bên ngoài vào. 

Trong  Phật  pháp  nói:  Tam  quy,  ngũ  giới,  thập  thiện,  lục  hòa,  lục  độ,  Phổ  Hiền  thập 

nguyện, tất cả đều là vốn có trong tự tánh, không phải bên ngoài vào. Không phải ai đó cố ý 

nghĩ ra điều này để dạy chúng ta, không phải. Nếu hiểu rõ ràng tất cả, thì ra Đức Phật không 

dạy cho chúng ta điều gì, vì sao vậy? Tất cả là chúng ta vốn có. Ngũ giới là bản tánh của 

chúng ta, thập thiện là bản tánh của chúng ta, tam quy chánh giác tịnh là bản tánh của chúng 

ta, Đức Phật không dạy gì cho chúng ta cả. 

Tập 532  813 



Bởi thế Khổng tử nói: “thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, hai câu này là lời nói thật 100%, 

không phải giả dối, không phải gạt người. Đức Phật không dạy gì cho chúng ta cả, trong bản 

tánh của mỗi người là viên mãn, là cứu cánh. Ta thuận theo bản tánh, ta hưởng thụ chính là 

hưởng thụ của Chư Phật Bồ Tát. Ta trái nghịch với bản tánh, nghĩ phương pháp thay đổi tự 

nhiên, thì tai ương sẽ đến, tai họa sẽ đến. Tự tánh chính là tự nhiên, trí tuệ đức năng trong tự 

tánh chính là phép tắc vốn có tự nhiên, chỉ cần quý vị tùy thuận. 

Quốc sư Hiền Thủ, ngài là người minh tâm kiến tánh, là người đại triệt đại ngộ, thật sự đã 

buông bỏ. Cảnh giới của ngài không khác gì với cảnh giới của lục tổ Huệ Năng và cảnh giới 

của Đức Phật. Ngài dạy cho chúng ta tứ đức, điều mà người học Phật cần phải tuân thủ. 

Thứ nhất là: “tùy duyên diệu dụng”, quý vị xem tùy duyên, tùy duyên là gì? Bồ Tát 

Phổ Hiền nói: “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức”, đây gọi là tùy duyên. Diệu dụng là 

gì? Không phân biệt không chấp trước là diệu dụng. Không phân biệt không chấp trước, là 

đại công vô tư, không có tốt xấu. Không phải tôi thích cái này, tôi ghét cái kia, như vậy là 

không được, là không diệu dụng. Hay nói cách khác, họ không có ô nhiễm, không có cao 

thấp. Không có nhiễm ô chính là tâm thanh tịnh, không có cao thấp chính là tâm bình đẳng. 

Trong  tùy  duyên,  duy  trì  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  của  mình  gọi  là  diệu  dụng,  trong  tùy 

duyên chúng ta dùng gì? Dùng tâm thanh tịnh, dùng tâm bình đẳng, dùng tâm giác mà không 

mê, đây gọi là diệu! Nếu ta dùng tâm tự tư lợi, dùng tâm tham lam, dùng tâm sân nhuế, như 

vậy là sai, là không diệu, là tạo nghiệp, quý vị đang chế tạo luân hồi lục đạo. Luân hồi lục 

đạo là giả, không phải thật, chính là do niệm ác, hành vi ác của quý vị biến hiện ra, nó như 

một giấc mộng. 

Bởi thế trong phần tổng kết này Đức Phật khuyên chúng ta, chúng ta nhất định phải tin: 

Sát đạo dâm vọng tửu là nghiệp ác, tham sân si mạn nghi là nhân ác, oán hận não nộ phiền là 

duyên nghiệp. Nghiệp nhân và duyên này hổn hợp với nhau, quả báo liền hiện tiền, đời sống 

quý vị bây giờ rất đau khổ. Quý vị giàu có, giàu mà không vui. Địa vị quý vị rất cao, quý mà 

không vui, cuộc sống của quý vị rất đau khổ, tiền đồ rất mịt mù. Quý vị không biết từ đâu 

sanh ra, và sau khi chết đi về đâu. Nếu như ta giác ngộ, biết rõ ràng sinh ra từ đâu, cũng biết 

rõ sanh khi chết đi về đâu, thật an vui. Ở thế gian này ăn no mặc ấm, có một ngôi nhà nhỏ, có 

thể che mưa gió là đủ, không cần gì thêm nữa, như vậy là đúng. 

Thiên tai này đã đến, nên làm như thế nào? Niệm Phật quan trọng nhất, học tập Kinh Vô 

Lượng Thọ quan trọng. Nên bắt đầu từ tết thanh minh năm ngoái, tôi tạm dừng giảng Kinh 

Hoa Nghiêm, để giảng Kinh Vô Lượng Thọ, vì sao vậy? Chính là cứu vãn thiên tai này. Hiện 

nay mỗi ngày tôi giảng bốn tiếng Kinh Vô Lượng Thọ, tôi không đi đâu cả, hy vọng nhanh 

chóng giảng xong bộ kinh này. Có không ít đồng học đang chỉnh lý, có xuất bản sách giảng 

nghĩa này, và có CD giúp mọi người nhận thức về chân tướng vũ trụ nhân sinh, nhận thức 

luân hồi lục đạo, nhận thức mười pháp giới, nhận thức tây phương Tịnh độ, nhận thức Phật A 

Di  Đà,  chúng  ta  tự  nhiên  sẽ  có  chọn  lựa.  Bởi  thế  bộ  kinh  này  rất  quan  trọng,  tôi  dự  tính 

khoảng  tháng  mười  là  giảng  hoàn  thành,  ở  sau  còn  lại  không  nhiều.  Phải  biết  đoạn  ác  tu 

thiện. 

814  Tập 532 



Ở  đây  dạy  chúng  ta:  “nếu  người  có  thể  ở  trong  ngũ  thống,  ngũ  thiêu,  khiến  tâm  mình 

chuyên nhất, chế chỉ ba điều ác của ý nghiệp, đoan chánh thân tâm”. Đây là dạy chúng ta 

điều  thứ  nhất,  chúng  ta  làm  ngược  lại  với  năm  điều  ác:  Không  sát  sanh,  không  trộm  cắp, 

không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu,  điều  đầu  tiên  phải  làm  cho  tâm  đoan 

chánh. 

Quý vị xem hiện nay chúng ta đích thực đang sống trong ngũ thống, ngũ thiêu, đây là sự 

thật, chúng ta nên làm thế nào? Khiến tâm mình chuyên nhất, chế chỉ ý nghiệp. Ý nghiệp là ý 

niệm, ba điều ác trong ý niệm chính là tham sân si, ngày nay chúng ta nói năm điều ác, là 

tham sân si thêm vào mạn và nghi. Là tham sân si mạn nghi, chúng ta phải chế chỉ năm điều 

này, thân tâm sẽ đoan chánh. Đây chính là Đức Thế Tôn thường nói trong kinh: “Chế tâm 

nhất xứ vô sở bất biện”, chúng ta muốn hóa giải thiên tai, thì đây là chủ lực. Ý niệm đoan 

chánh, thiên tai liền được hóa giải. 

Hiện nay ông Baladen người Mỹ, tôi nghe nói đã xuất bản mấy cuốn sách, nhưng tôi chưa 

đọc được, tôi chỉ xem được một loại, nghe được báo cáo của ông một lần tại Sydney, dạy cho 

chúng ta cách ứng phó thiên tai này. Ông đưa ra ba câu, dạy chúng ta: Bỏ ác dương thiện, cải 

tà quy chánh, đoan chánh tâm niệm. Câu này chính là đoan chánh tâm niệm, thiên tai này có 

thể hóa giải, địa cầu, xã hội đều có thể khôi phục bình thường, mà tương lai địa cầu còn có 

thể trở thành tốt đẹp hơn, vì sao vậy? Nhân tâm đã thay đổi. Ông ta nói không sai, rất giống 

với những gì trong kinh Phật nói. Vấn đề hiện nay là con người có chịu hồi đầu hay không? 

Mấu chốt chính là ở đây.  Ông ta là một người rất có trí tuệ nói ra, chúng ta có tin tưởng 

chăng? Có nghe theo lời ông ta chăng? Có thể y giáo phụng hành chăng? Nếu chúng ta không 

tin, không nghe, không làm theo. Hay nói cách khác, không thể tránh khỏi thiên tai, không 

thể không biết điều này. 

Thứ hai: “Lời nói đi đối với việc làm, thành thật không dối gạt”, điều thứ hai này chính là 

không vọng ngữ, sửa đổi khẩu nghiệp, phải dùng tâm chân thành đối người đối việc đối vật. 

Vọng ngữ đã trở thành một thói quen, ở trước chúng ta đã học: Trong vọng ngữ bao gồm 

lưỡng thiệt, là gây chia rẽ thị phi, ỷ ngữ là lời nói ngon ngọt, nên những điều này cần phải từ 

bỏ. Không vọng ngữ, không lưỡng thiệt, không ỷ ngữ, không ác khẩu, lời nói đi đôi việc làm, 

thành thật không lừa dối. Phải sửa đổi khuyết điểm này. 

Thứ ba: “Đừng làm các điều ác, nên làm các điều thiện”. Ác, là chúng ta chỉ những điều 

trong kinh này nói: Sát đạo dâm vọng tửu, chúng ta nhất định không được làm. Trái lại chính 

là thiện: Không sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, không vọng ngữ, không uống rượu. 

Hợp với thập thiện: Không lưỡng thiệt, không ác khẩu, không ỷ ngữ, không tham, không sân, 

không si. Đây là chúng thiện phụng hành, chúng ta nhất định phải hành trì nó. 

Thứ tư: “Mới có thể được phước, độ thoát sanh tử”, điều thứ tư này là quả báo hiện tại, 

quý vị có thể được phước báo. Người thế gian tìm cầu là của cải, thông minh trí tuê, mạnh 

khỏe trường thọ, Đức Phật đều dạy cho chúng ta, có thể cầu được chăng? Được, đệ tử Phật 

môn có cầu tất có ứng. Đây là cầu như lý như pháp, không mang theo ác nghiệp trong đó, 

phước báo chân thật. 

Tập 532  815 



Lần này tôi đến thế gian số mạng không được tốt, số mạng không có của cải, không có 

địa vị, rất nghèo khó. Số mạng gì? Gọi là số mạng ăn xin, do đời trước tạo nghiệp bất thiện, 

nên cảm lấy tội báo này. Cũng may năm 26 tuổi tôi gặp được Phật pháp, gặp và tin tưởng 

Phật pháp. Tôi có thể nghe hiểu, có thể lý giải, y giáo phụng hành, nên đã thay đổi được số 

mạng. Đại sư Chương Gia nói, số mạng tôi không có tiền, phải làm sao? Tu bố thí tài. Tôi nói 

với đại sư, cuộc sống của con rất nghèo khó, làm gì có tiền để bố thí? Đại sư hỏi, một hào có 

không? Một hào thì được, một đồng thì sao? Một đồng cũng miễn cưỡng, vậy thì con bắt đầu 

bố thí từ một hào một đồng đó, cần phải có tâm bố thí. Tâm không thể đoạn, hễ gặp duyên là 

phải làm. Tôi đã làm theo lời thầy, bắt đầu bố thí từ một hào một đồng đó, nhưng thật không 

ngờ khi bố thí, càng thí càng nhiều. Trước đây bố thí tôi không tính toán nên không biết, cứ 

gặp việc là bố thí. Chỉ biết bố thí rất nhiều, nhận vào rất nhiều, cho đi cũng rất nhiều. Chúng 

tôi không dùng nó để hưởng thụ, cuộc sống vẫn rất thanh bần. Năm 1999, vì bố thí nhiều nên 

tôi để ý, từ năm 1999 đến nay, mỗi năm bố thí ra khoảng 1000 vạn USD, điều này trước đây 

nằm mơ cũng không giám nghĩ đến. Tiền từ đâu đến tôi cũng không biết, do mười phương 

cúng dường, mười phương cúng dường bố thí lại cho mười phương, nên quả thật gọi là có 

cầu tất ứng. Muốn làm việc gì liền có rất nhiều người cúng dường tiền, dùng không hết, làm 

việc tốt giúp họ. Hiện nay tôi không muốn làm, hy vọng mọi người đừng cúng dường tiền 

nữa, để cho tôi thanh tịnh tự tại một chút. Nếu có tiền tôi phải nghĩ xem nên làm những việc 

tốt nào, không có tiền không cần phải nghĩ. Việc tốt sao bằng vô sự, vô sự là tốt nhất. Nhất 

định phải hiểu đạo lý này, đừng gây thêm phiền phức cho mình. 

Bố thí pháp đích thực tôi học ở đại sư Ấn Quang, tứ chúng cúng dường đa phần đều dùng 

vào việc bố thí pháp, nên mỗi năm ấn tống kinh sách không biết bao nhiêu mà kể. 

Tôi ở Đài Bắc có Phật Đà Giáo Dục Cơ Kim Hội, chuyên môn làm việc này, là toàn thế 

giới. Chúng tôi đối đãi bình đẳng với mọi Tôn giáo, họ có kinh sách đưa chúng tôi ấn tống 

giùm, không cần họ chi tiền, chúng tôi tự chi, sau khi in xong đưa đến cho họ. Nên chúng tôi 

cũng in được không ít kinh sách của các Tôn giáo khác, để họ lưu thông, chúng ta chỉ giúp đở 

họ. Còn một phần nhỏ là để cứu tế, dùng một phần ủng hộ người bệnh khổ làm trị liệu, thêm 

nữa là tặng học bổng cho học sinh khó khăn, mỗi năm đều tặng, đều là làm những việc như 

vậy. 

Thế nên tài thí được của cải, pháp thí được thông minh trí tuệ, vô úy thí được mạnh khỏe 

trường thọ, đạt được tất cả, mà cuộc sống lại vô cùng an lạc. Không có phiền não, không có 

lo lắng, không có vướng mắc. Người ta nói với tôi về thiên tai, tôi có sợ thiên tai chăng? Tôi 

không sợ thiên tai, vì sao vậy? Vì tôi muốn vãng sanh, tôi đã sống đủ ở thế gian, nên không 

muốn sống thêm nữa. Nhưng  Phật Bồ Tát không để tôi vãng sanh thì không còn cách nào 

khác. Tôi ở trên thế gian này, không có ngày nào vô ích, ngày ngày giảng kinh, giảng kinh 

dạy học là chánh nghiệp của tôi. Các hoạt động khác, vì tuổi tác đã lớn, nên tôi từ chối tất cả. 

Nếu thật sự có người tìm tôi, hoặc là tôi ở đây thu hai tiếng CD đưa đi, hoặc là tôi viết một 

bản thảo, rồi phái một người đưa đến tuyên đọc trước đại hội, đại diện cho tôi, để tôi không 

bị gián đoạn việc giảng Kinh Vô Lượng Thọ. Lúc về già sống ngày nào giảng ngày đó, nơi 

816  Tập 532 



không có thiết bị giảng kinh, tôi tuyệt đối không đi. Nhật bản mời tôi giảng kinh, họ có thiết 

bị này,  có  mạng internet,  có  thể cùng  một  lúc phát  cho  toàn thế giới, điều  này  đối  với tôi 

không tạo thành chướng ngại. Tôi giảng gì? Giảng Kinh Vô Lượng Thọ, bất luận đến đâu tôi 

đều giảng kinh này, phương pháp này rất hay. Nơi nào có kinh điển là nơi đó có phước báo. 

Bởi thế “đừng làm các điều ác, nên làm các điều lành”, nhất định phải nhớ. Hai câu này 

cả Nho Thích Đạo đều nói, không những Nho Thích Đạo nói, mà mỗi tôn giáo đều nói. Có 

thể nói là lý niệm chung, giáo huấn chung của các bậc thánh hiềng trong ngoài xưa nay. 

“Nên mới được phước, độ thoát sanh tử”, chúng ta muốn giải thoát sanh tử, sau khi chúng 

ta chết có nguyện vọng: Cầu sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Thầy dạy chúng tôi: Tâm 

tưởng sự thành, chúng ta ngày ngày nghĩ đến, nhất định sẽ thành công. Chúng ta giảng Kinh 

A Di Đà, Kinh Vô Lượng Thọ chính là Kinh A Di Đà. Chúng ta niệm Phật A Di Đà, chúng ta 

học tập theo Phật A Di Đà. Ba nghiệp thân khẩu ý chỉ có một phương hướng, một mục đích, 

làm gì có đạo lý không vãng sanh! Bởi thế quý vị xem, làm theo điều này, nhất định có thể 

độ thoát sanh tử. 

Hội  Sớ viết:  “Tầm  ngôn khởi hành, dĩ hành tiễn  ngôn, thị danh ngôn hành  tương phó”. 

Phó  có  nghĩa là giúp  đỡ,  có nghĩa  là  xứng,  ngôn hành  là  nhất  trí.  “Tầm  ngôn  khởi  hành”, 

nghĩa là tuân thủ giáo huân của Phật Bồ Tát dạy trong kinh điển, chú giải này quá hay. 

Từ khi Kinh Vô Lượng truyền vào Trung quốc cho đến nay, chú giải này đứng hàng đầu. 

Chú giải của người xưa chỉ có hai loại, còn ở Nhật bản nhiều, Nhật bản có khoảng hơn 30 

loại, nhưng chú giải này là tập đại thành của tất cả chú giải. Chúng ta xem sau phần mục lục 

của kinh, Hoàng Niệm Tổ đã đưa ra những sách tịch mà ông dẫn chứng, gồm kinh luận và 

chú sớ của cổ đức, tất cả có 193 loại. Nên chú giải này là tập chú, là tập đại thành của chú 

giải. Đọc bản chú giải này, là bao gồm tất cả những chú giải của Chư Phật Bồ Tát, chư vị tổ 

sư đại đức cổ kim trong ngoài, đều xem được hết, nên tôi gọi đây là chú giải bậc nhất. Có bộ 

này là đủ, không cần tìm thêm phiền phức. Đây là sách bảo đảm được vãng sanh thế giới Cực 

Lạc, bộ kinh này là hộ chiếu để vãng sanh thế giới Cực Lạc, quý vị đều cầm chắc trên tay. 

Khi nào muốn đi, thì khi đó đi, không giả chút nào. Chúng ta đến thế gian này không uổng 

phí, lần này đến quá hay, quá thù thắng. Đến thế giới Cực Lạc thấy được Phật A Di Đà, thấy 

được Phật A Di Đà là mọi vấn đề đều được giải quyết. 

Câu sau cùng: “Có thể đạt được niết bàn trường thọ”, câu này quá tuyệt vời, đây là gì? Là 

đã thành Phật, đến thế giới Cực lạc là thành Phật. Trường thọ chính là vô lượng thọ, trường 

sanh, trường thọ thật sự là không sinh không diệt, là chứng quả ở thế giới Cực Lạc. Chúng ta 

vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, bản thân nên biết đó là vô lượng của hữu lượng. Vô Lượng 

thọ đó chính là vô lượng của hữu lượng, vậy vô lượng thọ là bao nhiêu? Trong Kinh Hoa 

Nghiêm  nói:  Ba đại a  tăng  kỳ  kiếp,  con  số  thiên  văn  này  có  thọ  mạng  rất  dài.  Nhưng  thọ 

mạng dài như vậy quý vị nhất định chứng được quả vị Diệu giác, chứng được quả vị Diệu 

giác chính là vô lượng thọ, đó quả thật là vô lượng, không phải ba đại a tăng kỳ kiếp. 

Như  ngài  Huệ  Năng  nói  lúc  kiến  tánh:  “đâu  ngờ  tự  tánh  vốn  không  sanh  diệt”,  tức  là 

không sanh không diệt, không sanh không diệt là thật sự vô lượng thọ. Nên chúng ta đến thế 

Tập 532  817 



giới Cực Lạc, bắt đầu từ vô lượng thọ của hữu lượng, sau đó chuyển biến đến vô lượng thọ 

thật sự, điều này không hề giả. 

“Thế gian làm gì có chuyện trường sanh”, đây là điều không thể có ở thế gian này. Tần 

Thủy Hoàng hy vọng được trường sanh, phái Từ Phúc ra biển cầu thần tiên, dẫn theo 500 

đồng nam, 500 đồng nữ, lần này một đi không trở về. Lần này tôi đến Nhật bản giảng kinh, 

có người hỏi tôi về vấn đề này. Họ nói: Theo truyền thuyết của Nhật bản, vị thiên hoàng đời 

thứ nhất của Nhật Bản chính là Từ Phúc, họ hỏi tôi việc này có thật chăng? Tôi nói có, lịch 

sử Trung quốc có ghi chép. Một số người đời sau phán đoán, ông ta đến Nhật bản, nếu thiên 

hoàng của Nhật bản là hậu duệ của Từ Phúc. Tôi vốn là họ Từ, vậy chúng ta cùng một tổ 

tông, Nhật bản và Trung quốc là nước anh em, cần phải tương thân tương ái, không nên có 

bất cứ xung đột nào. Đây là gì? Đây là gia đạo. Anh em hòa thuận, đây là hiếu thuận cha mẹ. 

Anh em bất hòa, quý vị nói lòng cha mẹ khó chịu biết bao. Nên Trung Nhật là nước anh em, 

cần phải giao tiếp hòa thuận, phải quan tâm lẫn nhau, chăm sóc lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau. 

Đây là giảng kinh nghe đến những vấn đề này, thuận tiện khuyên mọi người. 

“Duy chỉ có chứng được vô sanh, mới không sanh không diệt, nên gọi là xa rời sanh tử 

thế gian, mới thật sự là trường sanh”, đây là trường sanh thật sự. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 533 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian:11.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 681, hàng thứ ba từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ câu trường thọ. 

“Trường thọ tức trường sanh, thế gian làm gì có chuyện trường sanh. Chỉ có chứng quả 

vô sanh, mới không sanh không diệt, nên rời sanh tử thế gian, mới là trường sanh thật sự”. 

Câu này là lý niệm rất quan trọng trong Phật pháp, người học Phật biết được thật tướng 

các pháp. Trong Kinh Bát Nhã thường nói, nói rất nhiều. Chư pháp là tất cả pháp giữa vũ trụ, 

thật tướng chính là chân thật tướng, chân thật tướng là gì? Chân thật tướng chính là nói, ba 

loại  hiện  tượng  đều  là  hư  vọng:  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  tự 

nhiên, trong tự tánh hòan toàn không có. Hoàn toàn không có, đây mới gọi là trường thọ, đây 

mới thật sự gọi là vô lượng thọ, vì sao vậy? Vì không có sanh diệt. Có sanh có diệt, trường 

thọ đó là vô lượng thọ của hữu lượng, không phải thật, vậy thật là gì? Thật là tự tánh. Ở đây 

nói cho chúng ta rất rõ ràng: Thế gian, trong mười pháp giới, thông thường những gì chúng ta 

có thể lãnh hội được là luân hồi lục đạo, thế gian lục đạo. Thực tế là bao gồm tứ thánh pháp 

giới trong mười pháp giới, thập pháp giới này gọi là thế gian. Trong mười pháp giới đầy đủ 

818  Tập 533 



ba loại hiện tượng, chính là hiện tượng vật chất, hiện tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên. 

Thế gian có, nếu vượt qua thế gian này sẽ không có, ba loại hiện tượng liễu bất khả đắc. Bởi 

thế trong kinh Đức Phật thường nói: “Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”, quý vị phải hiểu 

như thế nào là thật, như thế nào là giả, thì mọi việc sẽ được giải quyết. Ba loại hiện tượng là 

giả, không phải thật, là huyễn tướng. Trong Kinh Kim Cang nói nó là mộng huyễn bào ảnh, 

đây là chân tướng sự thật. Sau khi thật sự hiểu rõ, phương hướng của quý vị phải hướng đến 

tự  tánh,  đây  gọi  là  chánh  đạo.  Thiên  lệch  xa  rời  tự  tánh,  đây  gọi  là  tà  đạo,  quý  vị  đã  lệch 

hướng, lệch hướng sẽ không ra được luân hồi lục đạo. Nếu quý vị là chánh đạo, chắc chắn sẽ 

thành tựu ngay trong đời này, vĩnh viễn thoát ly. 

Bởi thế nên biết rằng, nhục thể của chúng ta là hiện tượng vật chất, tư duy và tưởng tượng 

của chúng ta là hiện tượng tinh thần, đều không phải là thật. Nó có sanh có diệt, chân tướng 

của sanh diệt chúng ta cũng không nhận ra, duy chỉ có Phật biết được. Vấn đề này phàm phu 

không biết được, chỉ có Đức Phật biết. 

Đối thoại của Đức Thế Tôn và Di Lặc Bồ Tát, chúng ta nghe xong hình như cũng biết. 

Cái  biết  này  của  chúng  ta  là  lời  truyền  miệng,  không  phải  cảnh  giới  hiện  lượng  của  chính 

mình. Cho nên tuy đã biết, nhưng không đạt được thực dụng. Nếu thật sự biết, khế nhập cảnh 

giới này, nói cho chư vị biết, họ đã liễu sanh tử xuất tam giới. Liễu sanh tử là thấu triệt chân 

tướng của sanh tử, là giả, là không, giống như giấc mộng vậy. Khi nằm mộng là sanh, tỉnh 

dậy đã chết, sự việc chính là như vậy, thời gian vô cùng ngắn ngủi. 

Một  khảy  móng  tay  có  320  triệu,  một  lần  khảy  móng  tay  có  320  triệu,  là  320  triệu  lần 

sanh diệt, 320 triệu lần sanh tử, đây gọi là chân tướng. Có sanh tử chăng? Không có sanh tử, 

những hiện tượng chúng ta nhìn thấy là sai, hiện tượng này rốt cuộc là gì? Ở trước chúng ta 

đọc  một  câu  rất  hiện  thực,  bày  tỏ  rất  rõ  ràng,  trước  đây  chúng  ta  thường  gọi  nó  là  tướng 

tương tự tương tục, ý nghĩa của nó giống với ý bất đoạn chi vô. Bất đoạn chính là tương tục, 

tương tục là gì? Tương tục là vô, vô chính là trong Kinh Bát Nhã nói: Nhất thiết pháp bất khả 

đắc, tất cánh không, vô sở hữu, đây là vô, đây là tôi tổng kết lại trong 600 cuốn Đại Bát Nhã, 

Đức  Phật  đã  nói  với  chúng ta điều gì?  Nói về thật  tướng  các pháp, thật tướng là gì?  Thật 

tướng là vô sở hữu, là tất cánh không, là bất khả đắc. Nếu chúng ta hiểu thật sự, Bồ Tát thật 

sự hiểu, thế nào gọi là hiểu thật sự? Nó khởi tác dụng, khởi tác dụng gì? Tâm thanh tịnh, tâm 

bình đẳng, tâm giác ngộ đã hồi phục. Vì họ biết tất cả pháp vô sở hữu, tất cánh không, bất 

khả đắc, buông bỏ toàn bộ các pháp, buông bỏ tất cả, thanh tịnh bình đẳng giác liền hiện tiền. 

“Biết” là giải ngộ, “buông bỏ” là chứng ngộ. Giải ngộ không được lợi ích chân thật, không 

đạt được lợi ích chân thật, lợi ích chân thật chính là bất sanh bất diệt, quý vị đã chứng được 

vô sanh. Giải ngộ là nghe được từ Chư Phật Bồ Tát, tôi nghe hiểu, minh bạch, không hoài 

nghi. Việc sau đó Phật không giúp được, đây là việc của chính mình, bản thân phải buông bỏ. 

Buông bỏ khởi tâm động niệm nghĩa là buông bỏ tất cả, tức thành Phật, tất cả đều đã buông 

bỏ. Còn khởi tâm động niệm, nhưng buông bỏ phân biệt chấp trước, quý vị là Bồ Tát. Quý vị 

vượt khỏi luân hồi lục đạo, nhưng chưa vượt khỏi mười pháp giới, cần phải buông bỏ khởi 

tâm động niệm, tức là vượt ra mười pháp giới, thật là vô lượng thọ. Bởi thế trường thọ, là 

Tập 533  819 



mỗi người chúng ta đều có, không có gì kỳ lạ, thọ mạng của mỗi người đều là vô lượng vô 

biên. Quý vị nên biết không phải thân thể này, thân thể có sanh có diệt, thân thể không phải 

ta, ta là gì? Ta là linh tánh, linh tánh không có sanh diệt, linh tánh lêu lổng bên ngoài, gọi là 

du hồn. Nếu linh  tánh  quay  đầu, trở về  cõi thật  báo, đây  gọi  là  Bồ  Tát. Sau  cùng trở  về  tự 

tánh, tức là thành  Phật. Chỉ  có  Diệu  Giác  Bồ  Tát  mới  gọi là  Phật,  Diệu giác trở về  thường 

tịch quang, trở về tự tánh. Thường tịch quang chính là “nê hoàn”, nê hoàn nghĩa là niết bàn, 

“viên  chứng  tam  đức  là  chứng  quả  cao  nhất”.  Tam  đức  là  pháp  thân,  bát  nhã,  giải  thoát, 

chứng được cả ba đức này, ba đức này trong tự tánh vốn có. 

Pháp thân là năng sanh năng hiện, bát nhã vốn đầy đủ trí tuệ đức năng, giải thoát là thật 

sự  đạt được  đại  tự tại  trong  tất  cả  các pháp, không  có bất kỳ  câu  thúc  nào. Trong quá  khứ 

điều gì câu thúc quý vị? Phiền não, phiền não câu thúc. Kiến tư phiền não, trần sa phiền não, 

vô minh phiền não. Hiện nay tất cả phiền não đều không có, quý vị không bị câu thúc, được 

đại tự tại, đại tự tại này là cái ta chân thật, đây không phải là cái ta giả. 

Nên pháp thân có thường lạc ngã tịnh, đây gọi là tứ đức. Bát nhã cũng có tứ đức này, giải 

thoát cũng có tứ đức này. Nên có  ngã, chứ chẳng phải không có. Bát nhã, pháp thân, giải 

thoát đều có cả. Cái ngã đó là vô lượng thọ thật sự, cái ngã đó là chính mình thật sự. Cái ngã 

này  là  giả  ngã,  phải  nhận  thức  rõ  ràng.  Giả  ngã  là  vô  lường,  vô  thường  trong  từng  sát  na, 

niệm niệm sanh diệt, chắc chắn không nắm bắt được, chắc chắn không khống chế được, chắc 

chắn quý vị không đạt được. Thiên tai đến, thân này mất đi, nhưng cái ngã không hề mất, cái 

ngã chân thật tồn tại. Khi cái ngã chân thật bị mê mờ gọi là linh hồn, khi giác ngộ gọi là linh 

tánh. Linh hồn, linh tánh là một vấn đề, đều là cái ngã chân thật, nhưng một cái là mê, một 

cái là ngộ, bất đồng ở điểm này. Mê ngộ bất đồng, họa phước không giống nhau. Khi giác 

ngộ được đại phước báo, phước báo viên mãn. Khi mê phải chịu khổ chịu nạn. Tuy khổ nạn, 

nhưng không phải thật, đều là giả. Mười pháp giới là giả, lục đạo là giả, tam đồ cũng là giả. 

Khi quý vị mê, nằm thấy ác mộng, trong ác mộng thấy mình đang chịu khổ, cảnh giới từ 

đâu đến? Đức Phật nói rất rõ về vấn đề này,  chúng ta cần phải ghi nhớ, thuật ngữ nhà Phật 

gọi là thời thời thường quán chiếu công phu, sẽ được thọ dụng. Tất cả hiện tượng đều từ tâm 

tưởng sanh, tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Nên có người nói, đại họa đã giáng xuống, trời đột 

nhiên tối đen, thời gian bao lâu? Một năm nữa năm, thời gian này quá dài. Một năm không có 

mặt trời, chỉ một mảng đen tối. Không những động vật không thể sinh tồn, mà thực vật đều 

không thể sinh tồn. Vì sao có những hiện tượng này? Hiện nay chúng ta biết, khói núi lửa che 

mất mặt trời. Những núi lửa siêu cấp trên địa cầu này, các nhà khoa học nói có mười mấy cái, 

đại đa số đều ở dưới đáy biển, trên mặt đất rất ít. Trên mặt đất mọi người ai cũng biết, chính 

là  công  viên  Hoàng  Thạch  ở  Mỹ, là  núi  lửa  siêu  cấp. Các nhà  khoa  học  dự  tính, chúng  tôi 

xem được tin tức báo cáo của khoa học trên mạng, nếu núi lửa này bộc phát, miệng núi lửa 

lớn bao nhiêu? Dài 45 dặm anh, không phải cây số, mà là dặm anh. Dài 45 dặm anh, rộng 35 

dặm anh, lớn khoảng bằng một thành phố. Khói núi lửa bay lên không trung, dự tính là 20 

cây số, khói núi lửa bay cao 20 cây số, hai mươi ngàn mét. Hiện nay những chuyến máy bay 

đi đường xa, độ cao là bao nhiêu? 10 cây số, mười ngàn mét, độ cao này là ở giữa khói núi 

820  Tập 533 



lửa. Khói  núi  lửa  này  các  nhà khoa học  nói, phạm  vi  nó trực  tiếp  ảnh hưởng  là  1000  dặm. 

Ngoài 1000 dặm, khói núi lửa này chạy quanh địa cầu, theo gió của địa cầu, luồng không khí 

này  ở  trong  không  gian.  Khói  này  thổi  đến  đâu,  thì  khói  này  trở  thành  một  mảng  đen  tối, 

hoàn toàn xem hướng gió, gió thổi như thế nào. 

Nếu như tất cả luồng khói này dần dần rơi xuống mặt đất, và tan hết, đại khái cần thời 

gian một năm đến năm rưỡi, mới có thể thấy lại được ánh mặt trời, thời gian dài như vậy phải 

làm sao? Đây là mặt đất bùng phát. 

Nếu như núi lửa siêu cấp trong biển bộc phát, như núi lửa của công viên Hoàng Thạch, 

dự tính sóng biển cao bao nhiêu? 1000 mét, chính là một cây số, sóng biển kiểu này hiện nay 

gọi là sóng thần. Không phải sóng thần bao nhiêu mét, mà là một cây số, nghĩa là sóng thần 

cao 1000 mét. Sóng thần này vỗ vào bờ biển, nghĩa là xông lên bờ biển, phạm vi ảnh hưởng 

lớn bao nhiêu? Đường kính là 200 cây số, nghĩa là đường kính lục địa này cách bờ biển 200 

cây số là vùng đất an toàn, gần bờ biển trong vòng 200 cây số đều không an toàn. 

Người học Phật chúng ta gặp trường hợp này nên như thế nào? Vẫn cười như không có 

việc  gì,  biết  được  như  thế  nào?  “Phàm  sở  hữu  tướng  giai  thị  hư  vọng”,  không  phải  thật. 

Trong  thiên  tai,  thân  này  của  chúng  ta  chết  rồi  thì  sao?  Thân  này  chết  nhưng  cái  ta  không 

chết, nhà Phật gọi là thần thức vẫn còn, người xưa nói là linh hồn không chết. Quý vị phải 

luôn luôn ghi nhớ, tâm chúng ta định, tâm là thanh tịnh, không bị cảnh giới bên ngoài làm 

dao động, chúng ta có thể làm chủ được. Tôi nghĩ đến thiên đường, nó liền sanh lên thiên 

đường. Tôi nghĩ đến thế giới Cực Lạc, nó liền đến thế giới Cực Lạc, tự mình có thể làm chủ. 

Nếu lúc này hoảng loạn, sợ hãi, là bản thân không làm chủ được, không làm chủ được tức tùy 

nghiệp thọ báo, thông thường đều vào ba đường ác. 

Cho  nên hiện tượng này  hiện  tiền, không thể nói tốt, cũng  không thể  nói không  tốt, tốt 

hay xấu đều không nói được. Nó là điểm chuyển hóa, chúng ta chuyển đến con đường nào? 

Chuyển đến cảnh giới nào? Có thể chuyển đến cảnh giới Phật, cảnh giới Bồ Tát. Chuyển đến 

cảnh  giới  Phật  là  trở  về  thường  tịch  quang,  điều  này  cần  có  định  công  sâu  dày,  tuyệt  đối 

không có chút phân biệt chấp trước nào, lúc này sẽ trở về thường tịch quang. Nếu còn mang 

tập khí vô thỉ vô minh, nhất định đến cõi thật báo trang nghiêm của Chư Phật Bồ Tát. Vì sao 

vậy? Vì họ đã thấy được cảnh giới đó. Kế đến là những người tu hành như pháp, nhưng công 

phu chưa thuần thục, nhưng công phu tu hành rất đắc lực, tâm địa cũng thanh tịnh, cũng từ bi. 

Những người này đều lên cõi trời, trên cõi trời nữa là Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, đây 

đều là nơi đến của họ. Còn như vẫn mang theo tình chấp, mang theo tự tư tự lợi, còn có tham 

sân si mạn, danh văn lợi dưỡng, như vậy thì đi vào lục đạo, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

Những chân tướng sự thật này, trong kinh điển Chư Phật Bồ Tát nói rất rõ ràng tường tận. 

Chúng  ta  phải  nhớ,  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  từng  giờ  từng  phút  phải  thường  quán 

chiếu công phu. Nó khởi tác dụng, không phải học rồi không có tác dụng. Lục căn đối với 

cảnh giới lục trần bên ngoài, lúc nào cũng phải nghĩ rằng: “Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”. 

Đức Phật nói rất hay: “Ngoài tâm không có pháp, ngoài pháp không có tâm”, khẳng định vũ 

trụ vạn pháp với mình là nhất thể, quan niệm này quan trọng hơn tất cả. Nếu quý vị thật sự có 

Tập 533  821 



quan niệm này, thì mọi vấn đề đều được giải quyết. Địa cầu thay đổi như thế nào đối với quý 

vị đều tốt, đều giúp quý vị nâng cao lên. Nếu quý vị không hiểu, có tình chấp rất sâu nặng, 

tham sống sợ chết, thì quý vị sẽ bị đọa lạc, đọa vào ba đường ác. 

Sau khi thật sự hiểu rõ, tâm thái quý vị sẽ chuyển biến, biến thành điều gì? Biến thành đại 

từ đại bi giống như Phật, thương xót tất cả chúng sanh, phổ độ hữu tình chúng sanh. Cái gọi 

là  có  duyên  chính  là  quen  biết,  phàm  những  chúng  sanh  mà  ta  quen  biết,  ta  tiếp  xúc,  đều 

muốn  giúp  đỡ  họ.  Giúp  đỡ  họ,  quan  trọng  nhất  là  giúp  họ  giác  ngộ,  giúp  họ  hiểu  rõ  chân 

tướng sự thật, khiến họ không sợ hãi khi gặp thiên tai, vì tâm định. Chỉ cần tâm định là không 

bị tán  loạn, trong  lúc  thiên  tai sẽ có  Chư Phật  Bồ  Tát đến giúp  đỡ, có  thiện thần  đến giúp. 

Còn như tâm loạn, Phật Bồ Tát không gia trì được nên họ không đến, đành tùy quý vị. Tâm 

quý vị là định, là thanh tịnh, cổ nhân nói:  “Người đắc đạo được nhiều sự giúp đỡ”, ai giúp 

đỡ? Chư Phật Bồ Tát giúp đỡ, thiên địa quỷ thần giúp đỡ. 

Niết bàn, trường thọ, đối với Tịnh tông  mà nói tức là tịch quang cứu cánh, thường tịch 

quang Tịnh độ. Thường tịch qung Tịnh độ là đại bát niết bàn, thường tịch quang Tịnh độ là 

vô lượng thọ thật sự, điều này ở trước chúng ta học rất nhiều. Trong thường tịch quang, nói 

đến thân hay cõi nước đều là  một vấn đề. Thường tịch quang chính là linh tánh, linh tánh 

không phải hiện tượng vật chất, không phải hiện tượng tinh thần, cũng không phải hiện tượng 

tự nhiên, nên khoa học và triết học không đạt được. Khoa học và triết học đều cần phải có đối 

tượng nghiên  cứu,  có đối tượng nó  sẽ  có  biện  pháp.  Nó không  có ba loại hiện  tượng,  nên 

khoa học và triết học không đạt được. 

Khoa  học dùng  là  mắt  tai  mũi  lưỡi thân, triết học dùng  là  đệ  lục  ý  thức. Tự  tánh, chân 

tâm, cõi thường tịch quang, nó không có ba loại hiện tượng này, nhưng có thể sinh ra ba loại 

hiện tượng. Khởi tâm động niệm có thể khiến tự tánh sở sanh sở hiện tất cả hiện tượng, khiến 

nó sanh ra biến hóa. Cho nên trong kinh Phật nói: Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh, đây là chỉ 

điều gì? Chỉ mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Hiện tượng mười pháp giới, không phải 

tự tánh sở sanh sở hiện, tự tánh sở sanh sở hiện là cõi thật báo. Biến cõi thật báo thành mười 

pháp giới, biến thành luân hồi lục đạo, thậm chí biến thành tam đồ, đều là cõi thật báo biến 

ra. Ai biến? Ý niệm biến, niệm thiện biến ra đường lành, niệm ác biến ra đường ác, ai biến 

vậy? Ý niệm của mình biến, không liên quan đến ý niệm người khác, không thể không biết 

điều này. 

Nên chúng ta nói đời này hoặc là nói đời đời kiếp kiếp nhận lãnh những quả báo khổ vui, 

không thể trách người khác, hoàn toàn trách bản thân. Đều do mình ngu si mê muội, nên bị 

cảnh giới bên ngoài xuay chuyển. Khởi tâm động niệm, khởi tâm này có thiện có ác, nên biến 

nhất chân pháp giới thành mười pháp giới. Ác niệm biến thành ba đường ác, thiện niệm biến 

thành ba đường lành, tất cả đều là chính mình biến hiện ra, không thể không biết điều này. 

Bây giờ Đức Phật dạy chúng ta, chúng ta sống trong thời gian hiện tại này, đoạn thời gian 

này không dài, chúng ta nên biến như thế nào? Biến Phật A Di Đà, trong tâm chỉ có một câu 

A Di Đà Phật, trên miệng chỉ có một câu A Di Đà Phật, mỗi niệm không rời Phật A Di Đà. 

Một phương hướng duy nhất là thế giới tây phương cực lạc, một mục tiêu duy nhất là thân 

822  Tập 533 



cận Phật A Di Đà. Đây là thiện trong các điều thiện, thiện lớn thù thắng vô cùng. Chúng ta đã 

gặp được, nhân duyên này quá thù thắng, nắm chắc nhất định dựa vào bản thân, không ai có 

thể giúp được. Phật Bồ Tát cũng không giúp ta được, cha mẹ, thầy tổ, bạn bè cũng không ai 

có thể giúp được, hoàn toàn dựa vào chính mình. Đổi tâm mình thành Phật A Di Đà, như vậy 

là đúng, vấn đề liền được giải quyết. 

Trước đây tôi ở Đài Trung theo học với thầy Lý, thầy thường dạy chúng tôi phải thay đổi 

tâm. Thay đổi tâm chính là phải đoạn trừ hết những thứ tạp nham trong tâm, tất cả đổi thành 

Phật A Di Đà, đây gọi là thay đổi tâm, vì sao vậy? Vì tâm thay đổi thì tất cả đều thay đổi, cái 

mà chúng ta gọi là khởi tâm động niệm, hết thảy hành vi, ngôn ngữ, hành vi đều do tâm ở đó 

chi phối, nó chỉ huy. Tâm chúng ta là Phật A Di Đà, thì tất cả đều biến thành Phật A Di Đà, 

ngôn ngữ biến thành Phật A Di Đà, hành vi trở thành Phật A Di Đà, như vậy mới chắc chắn 

được sanh Tịnh độ. Giống như Phật A Di Đà từ bi, rộng độ tất cả chúng sanh, chúng sanh 

không phải người ngoài, là nhất thể với ta. Đây hoàn toàn là  sự thật, còn thân hơn người một 

nhà, người một nhà không phải là nhất thể, nhất thể là gì vậy? Nhất thể là mắt tai mũi lưỡi 

của chúng ta, và lục phủ ngũ tạng bên trong đều là chính mình, quý vị có thể không thương 

yêu ư? Quý vị có thể đối lập với nó chăng? Quý vị có thể khai trừ nó ư? Không thể, thường 

nghĩ đến điều này quý vị là Bồ Tát, thường nghĩ đến tôi, bạn và họ, đây là phàm phu, vì sao 

vậy? Vì tôi bạn và họ, loại phân biệt chấp trước này là băn bản của lục đạo, nếu không vứt bỏ 

căn bản này, mãi mãi không thoát ly được lục đạo. 

Phật Bồ Tát nói mỗi ngày, mỗi ngày khuyên chúng ta đến khô hơi rát cổ, để lại rất nhiều 

kinh điển như vậy, nhưng chúng ta xem không hiểu, nghe không hiểu, chỉ trồng một chút hạt 

giống thiện căn của Phật giáo trong A lại da thức, chỉ như vậy mà thôi. Hoàn toàn không ứng 

dụng  được  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  vẫn  là  phiền  não, vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước 

làm  chủ,  như  vậy  khi  thiên  tai  giáng  xuống  quý  vị  phải  lãnh  chịu.  Nếu  như  ý  niệm  vừa 

chuyển, chuyển thành Phật A Di Đà thì quý vị không phải gánh chịu.  Không gánh chịu là 

sao? Không lãnh chịu là quý vị ở một bên xem ti vi, xem phim. Tất cả chúng sanh trên địa 

cầu  đang  biểu  diễn,  quý  vị  ở  bên  cạnh  xem.  Người  trong  cuộc  mê,  người  ngoài  cuộc  sáng 

suốt, trong cuộc là biểu diễn. Người biểu diễn mê hoặc, người bàng quan, không liên quan gì 

đến họ, họ thấy rất rõ ràng. Trong lúc thiên tai giáng xuống, chúng ta bằng lòng làm người 

biểu diễn hay là thích làm kẻ bàng quan? Làm người bàng quan, quý vị phải nhảy ra khỏi đó 

mới có thể làm bàng quan, nếu nhảy không ra khỏi thì phải ở trong đó biểu diễn. Nên người 

bàng quan nhìn thấy cười lớn, còn người biểu diễn kinh hoàng không biết phải làm thế nào, 

khổ không sao tả được. 

Chúng ta xem đoạn bên dưới, đây đều là tổng kết: “Bổn phẩm quảng minh thiện ác quả 

báo”, quảng minh tức là nói rõ ràng, nói tường tận về quả báo thiện ác. Tam phước trong 

Quán Kinh là thâm tín nhân quả. Câu này ở trong các buổi giảng chúng tôi thường đặc biệt 

nhấn mạnh, vì khi tôi học Quán Kinh, tôi phải suy nghĩ câu này đến hai ba tuần, mới hiểu rõ 

ràng. Vì câu “thâm tín nhân quả” này, nó nằm vị trí thứ ba trong tam phước, nên tôi không 

Tập 533  823 



hiểu.  Nếu  đặt  nó  ở  đầu  tiên,  tôi  không  hề  hoài  nghi,  vì  phước  thứ  nhất  là  phàm  phu,  nếu 

khuyên phàm phu thâm tín nhân quả thì không sao, chúng ta không có gì hoài nghi. 

Phước  thứ  hai  là  tiểu  thừa,  nếu  quý  vị  khuyên  họ  thâm  tín  nhân  quả,  cũng  có  thể  nói 

được. Phước thứ ba là Bồ Tát, chẳng lẽ Bồ Tát không tin nhân quả sao? Làm gì có đạo lý 

này! Điều này khiến tôi mơ hồ, mơ hồ suốt hai ba tuần, sau đó làm sao hiểu được? Nhân quả 

này không phải là nhân quả khác, không phải thiện có thiện báo, ác có ác báo. Thiện có thiện 

báo, ác có ác báo phàm phu lục đạo chúng ta đều hiểu, vậy nhân quả này là gì? Niệm Phật là 

nhân, thành Phật là quả, nhân quả này quả thật rất nhiều Bồ Tát đều không biết. Nên ý nghĩa 

nó rất thâm sâu, cùng một câu nói, nhưng xem là nói với hạng người nào. 

Tịnh Nghiệp Tam Phước để ở sau cùng, là nói với Bồ Tát, khuyên Bồ Tát phát tâm Bồ 

Đề, “thâm tín nhân quả, đọc tụng đại thừa, khuyến tấn hành giả”, bốn câu này là nói với Bồ 

Tát. Ba câu trước trong bốn câu chúng ta không hề hoài nghi, nói với Bồ Tát phát tâm bồ đề 

là  chính  xác.  Hàng  nhị  thừa  không  phát  tâm  bồ  đề,  Bồ  Tát  phát  tâm  bồ  đề.  Hàng  nhị  thừa 

không đọc tụng đại thừa, cũng không chủ động đi giáo hóa chúng sanh, nên điều này nói với 

Bồ Tát là đúng, Bồ Tát phải đọc tụng đại thừa. 

Như trước đây thầy Lý dạy chúng tôi, không những phải hiểu Phật pháp, còn phải hiểu 

pháp thế gian. Hiểu Phật pháp quý vị nói kinh khế lý, hiểu pháp thế gian quý vị giảng kinh 

khế cơ. Nếu khế lý mà không khế cơ là không được, không cách nào giáo hóa chúng sanh, 

chúng sanh không tiếp nhận quý vị giáo hóa. Quý vị khế cơ mà không khế lý, tuy chúng sanh 

rất thích nghe quý vị nói, nhưng những gì quý vị nói không phải chánh pháp, là tà pháp, dẫn 

dắt con người đi vào chỗ sai lầm, vì quý vị không học đại thừa. Cho nên Bồ Tát phải quảng 

học  đa  văn,  pháp  thế  xuất  thế  gian  đều  phải  thông  đạt,  khi  giáo  hóa  chúng  sanh  mới  viên 

dung vô ngại, đây mới gọi là Bồ Tát, nói thì dễ nhưng làm mới khó. 

Thầy Lý đưa ra trường hợp nói với chúng tôi, thầy nói Phật pháp _Đại Tạng Kinh, quý vị 

có thể đọc tụng Đại Tạng Kinh ư? Đọc không được, phải thông mới được. Thầy nói pháp thế 

gian đừng nói điều gì khác, chỉ một bộ sách cổ Tứ Khố Toàn Thư, quý vị thông đạt chăng? 

Mấy câu này, khiến chúng ta giật mình thoái tâm, không giám vọng tuỏng. 

Sau  cùng  thầy  dạy  chúng  tôi  một  phương  pháp  khác,  thông  pháp  thế  gian,  thông  pháp 

xuất  thế  gian, dùng  phương  pháp  gì  để  thông?  Không  phải  để  học,  không  phải  để  đọc,  mà 

dùng để cảm, cảm ứng, cảm thông, dùng gì để cảm? Dùng chân tâm, tâm chân thành, không 

được dùng vọng tâm. Vọng tâm chiêu cảm là lục đạo, vọng tâm chiêu cảm là yêu ma quỷ 

quái, không phải Phật Bồ Tát, đến chánh nhân quân tử cũng không thể cảm động. Bởi thế, 

vọng cảm nhất định là tà môn ngoại đạo, yêu ma quỷ quái, họ đến ứng. 

Thành, thành vẫn chưa đủ, chân thành đến cực điểm, thầy dạy chúng tôi: “Chí thành cảm 

thông”. Chân thành đến cực điểm, quý vị tự nhiên sẽ thông, vì sao vậy? Đạo lý này chúng ta 

tư duy tường tận có thể lãnh hội được. Quý vị là chân tâm, Phật cũng là chân tâm, Bồ Tát 

cũng là chân tâm, thánh nhân đều là chân tâm, không có chút nào hư ngụy. Chân tâm và chân 

tâm khởi cảm ứng, vọng tâm và chân tâm không khởi cảm ứng, chân thành tự nhiên có thể 

cảm động người. Chân thành người khác đến thỉnh giáo quý vị, quý vị cũng không suy nghĩ, 

824  Tập 533 



tự nhiên có thể ứng đáp, mà còn đáp rất tốt. Dùng tâm chân thành đi giảng kinh, việc trước 

tiên là dự bị, chuẩn bị những điều này, khi lên bục giảng có thể hoàn toàn không dùng đến, trí 

tuệ không biết từ đâu đến. Sau khi giảng xong buổi này, thính chúng nghe xong rất hoan hỷ, 

bản thân cũng không biết vì sao. Trước  đây không có ghi âm, không có camera, hiện nay đều 

có cả, tự mình xem lại cũng có thể thưởng thức, sao tôi lại có thể nói hay đến thế? Là tôi nói 

đây ư? 

Quý vị xem lúc pháp sư Đế Nhàn giảng kinh, những vị cư sĩ như Giang Vị Nông, Tưởng 

Duy Kiều ghi chép lại, lúc họ nghe pháp sư Đế Nhàn viết đều ghi lại. Sau khi giảng xong, 

quy củ là đem những gì mình ghi lại đưa hòa thượng xem thử, nếu ngài nói không thỏa đáng 

thì phải sửa lại. Bài viết này in ra gọi là Viên Giác Kinh Thân Văn Ký, còn Viên Giác Kinh 

Giảng Nghĩa do hòa thượng Đế Nhàn viết, là bài viết chuẩn bị. Nhưng khi ngài giảng có rất 

nhiều  điều  trong bài viết không  có.   Thân  Văn  Ký  là thính  chúng  ghi  chép lại, hòa  thượng 

xem  bút  ký  của  họ  xong, hỏi  họ, những  điều  này  là  tôi  nói  ư?  Dạ!  Sao  tôi  nói  lại  hay  như 

vậy? Đây là gì? Cảm thông, không phải vọng tâm, mà là chân tâm. Chân tâm lợi ích chúng 

sanh, chân tâm giúp mọi người phá mê khai ngộ. Nên khi chúng ta giảng kinh sẽ được Tam 

bảo gia trì, đồng nghĩa nói Tam bảo mượn thân thể chúng ta, mượn miệng của chúng ta để 

nói những thứ của họ, chúng ta đều không biết. Cảnh giới này phàm những ai từng lên bục 

giảng  kinh  đều  có,  đều  có  cảm  xúc  này,  không  phải  chỉ  người  nào  đó  có,  mà  mỗi  pháp  sư 

giảng  kinh  đều  có.  Tâm  càng  chân  thật,  sức  mạnh  gia  trì  càng  lớn.  Như  tổ  sư  Ấn  Quang 

thường nói: “Một phần thành kính được một phần gia trì, mười phần thành kính được mười 

phần gia trì, 100 phần thành kính được 100 phần gia trì”. Như lục tổ Huệ Năng là không phải 

gia trì, ngài là kiến tánh, như ngài Huệ Năng là vấn đề khác, kiến tánh gì? Ngài đã vào cảnh 

giới của Phật. 

Bởi  thế  thâm  tín nhân quả vô  cùng quan trọng, ngày  nay  chúng  ta  hiểu  rõ được  vấn đề 

này, chúng ta thật sự tin rằng niệm Phật sẽ thành Phật. Niệm Phật A Di Đà tương lai thành vị 

Phật nào? Chính là Phật A Di Đà, giống như Phật A Di Đà không có gì sai biệt. Phật A Di Đà 

là Phật cứu cánh viên mãn, chư Phật đều khen ngợi ngài, gọi ngài là: “quang trung cực tôn, 

Phật trung chi vương”. Chúng ta lấy ngài làm điển hình, lấy ngài làm gương, lấy ngài làm mô 

phạm, chúng ta phải học giống y như ngài vậy. Phật A Di Đà hoan hỷ, Phật A Di Đà liền gia 

trì quý vị. 

Bởi thế trong tam phước, thâm tín nhân quả, “cũng thật sự lấy điều này để khuyên”. Tam 

phước giống với ý của phẩm kinh này, phẩm kinh này là nói tường tận về thâm tín nhân quả. 

“Thế nhân ngu si không hiểu nhân quả”, đặc biệt là thời cận đại, thời đại của tôi tốt hơn nhiều 

so thời đại của bây giờ. Tuy không phải rất thâm tín, nhưng không bài xích, không phê bình, 

còn dễ dạy. Người thời nay không dễ dạy, họ không tin, họ phê phán nói quý vị là mê tín, nói 

quý vị không hợp khoa học, cho nên “hoặc càng cuồng vọng”. 

Thời đại chúng tôi lúc đó ngu si, không coi trọng nhân quả, bây giờ thì sao? Hiện nay 

càng cuồng vọng: “Bát vô nhân quả”, bài xích nhân quả, nói nhân quả là Tôn giáo, nhân quả 

là mê tín, nhân quả là gạt người. Đối với xã hội ngày nay Chư Phật Bồ Tát rõ như trong lòng 

Tập 533  825 



bàn tay, họ quá rõ ràng. “Nên trong kinh, dạy rất nhiều lần”, từng giờ từng phút nhắc nhở quý 

vị, quý vị không tin. Tôi thấy câu này, tự nhiên nghĩ đến đại sư Chương Gia. Lúc tôi mới học 

Phật, không coi trọng giới luật, tôi có một tư tưởng sai lầm, cho rằng giới luật là đời sống quy 

phạm. Đức Thế Tôn là người Ấn độ của 3000 năm trước, 3000 năm trước đến nay, cuộc sống 

của  ngày  xưa  và  bây  giờ  không  giống  nhau.  Làm  sao  chúng  ta  có  thể  sống  cuộc  sống  của 

3000 năm trước, giữ quy cũ của 3000 năm trước, làm gì có đạo lý này! Quý vị xem, ý niệm 

lệch lạc này của tôi còn cảm thấy rất có lý, nên không tiếp nhận! Về mặt không gian mà nói, 

chúng tôi là người Trung quốc, Phật là người Ấn độ. Người Trung quốc có tập quán sinh hoạt 

của người Trung quốc, có văn hóa của người Trung quốc, sao có thể sử dụng của người Ấn 

độ. Làm gì có đạo lý trì giới luật của người Ấn độ 3000 năm trước? Tuy tôi không giám biện 

luận với Chương Gia đại sư, nhưng trong lòng tôi có suy nghĩ này đại sư đều nhận ra, nên 

ngài cũng không miễn cưỡng tôi, hằng thuận chúng sanh, tùy tôi, nhưng ngài dùng kỷ xảo. 

Nghĩa là mỗi lần tôi đến học với ngài, khi ra về ngài đều đưa tôi đến cửa, ở trước cửa ngài 

thường dặn dò tôi một câu: “Giới luật rất quan trọng”. Chỉ nhẹ nhàng nói một câu như vậy, 

không  luận  tôi  nghe  hay  không,  cứ  mỗi  lần  đưa  tôi  ra  cửa  đều  nói  câu  này.  Đây  chính  là 

nhiều lần giáo huấn, từ bi đến tột cùng! 

Bởi thế đại sư viên tịch, lúc hỏa táng ngài, người ta kiến tạo một tòa tháp, tháp hỏa táng. 

Chúng tôi có mười mấy người, Hoạt Phật Cam Châu dẫn đầu, ông là học trò lớp trước của đại 

sư. Chúng tôi làm trại bên tháp, tôi ở suốt ba ngày bên tháp hỏa táng của đại sư. Tôi xin nghỉ 

làm ba ngày và ở suốt ba ngày ba đêm, còn họ ở đó thời gian lâu, ở đến hai ba tuần. Tôi ở đó 

ba ngày và nghĩ, tôi theo học với đại sư ba năm, ngài đã dạy tôi những gì? Hồi tưởng lại câu: 

“Giới luật rất quan trọng”, câu này ngài nói quá nhiều lần, nên ấn tượng đặc biệt sâu sắc, vì 

sao ngài nói câu này? Tôi cứ nghĩ dụng ý của ngài là gì khi nói câu này, cứ suy nghĩ mãi đến 

một hai tuần thì thông suốt. Giới luật là Phật pháp, Phật pháp và pháp thế gian không giống 

nhau. Phật pháp là pháp liễu sanh tử xuất luân hồi, tiêu chuẩn của nó chính là giới luật. Còn 

pháp thế gian là phương thức sống của đại chúng xã hội, nên ba đời là khác nhau_Ba đời là 

nói Hạ Thương Chu. Thời đại thay đổi thì cuộc sống của chúng ta cũng thay đổi theo, nên 

lễ_Pháp luật phải thường xuyên sửa đổi. Phật không thể sửa đổi, giới luật của Phật sửa đổi là 

không thể ra khỏi luân hồi, nó là pháp xuất luân hồi. Quý vị chỉnh sửa, thay đổi nó, sẽ không 

ra khỏi luân hồi được. Tôi nghĩ thông suốt đạo lý này, nhất định là ý này, nên đã tiếp nhận 

giới luật, sửa đổi quan niệm sai lầm trước đây. 

Nên lúc đó tôi nghĩ, đại sư Chương Gia viên tịch là vì tôi, nếu ngài không viên tịch, chắc 

tôi vĩnh viễn không cố gắng suy nghĩ câu nói của ngài có thâm ý gì. Hay nói cách khác, căn 

bản học Phật của tôi sẽ không vững vàng, quan niệm sai lầm này quá nghiêm trọng. Ngài ra 

đi khiến tôi siêng năng phản tỉnh, ba năm ngài dạy tôi điều gì, tôi học được những gì. Khi 

nghĩ như vậy, câu “giới luật rất quan trọng” này là điều lớn nhất trong việc học Phật. Đây là 

nền móng, nếu sơ suất điều này, những gì chúng ta học suốt đời là học Phật, không phải Phật 

học, quan trọng biết bao. Bởi vậy Sư trú thế là dạy chúng sanh, sư viên tịch vẫn là dạy chúng 

826  Tập 533 



sanh, sư không làm như thế chúng tôi không tỉnh ngộ được, nên chúng tôi rất cảm ân thầy. 

Nhất định không được sơ suất. 

Những năm gần đây tôi đi khắp thế giới, thấy những đồng tu của Phật giáo, bất luận là tại 

gia hay xuất gia, thành tựu đều không hơn cổ nhân. Đừng nói là cổ nhân, trước một đời cũng 

không thể sánh bằng, chúng ta có thể sánh với hòa thượng Đế Nhàn chăng? Có thể sánh với 

tổ  sư  Ấn  Quang  chăng?  Có  thể  sánh  với  hòa  thượng  Hư  Vân  ư?  Như  hòa  thượng  Hư  Vân 

chúng ta không sánh bằng ngài! Vì sao không sánh bằng, phải chăng là trình độ thông minh 

chúng  ta  không  bằng  họ?  Tuyệt  đối  không  phải.  Thiện  căn,  phước  đức,  thông  minh  tài  trí 


tuyệt đối không thua họ, nhưng vì sao suốt đời không thể thành tựu? Vì đã sơ suất đối với 

giới luật. Tuy chúng ta nổ lực nhưng không có nền móng, còn các ngài có nền móng vững 

chắc, chúng ta thì không có. Tôi phát hiện vấn đề này, nên mười mấy năm gần đây đi khắp 

nơi khuyên mọi người giữ vững ba nền móng, người xuất gia giữ bốn nền móng. Tôi đã tìm 

ra nguyên nhân của bệnh, làm sao để đối trị? Đó chính là phải coi trọng giới luật, phải hành 

trì! Giới luật không phải để đọc, không phải để nói, mà để làm theo. Chỉ cần cắm vững ba 

nền móng căn bản này, sẽ có cảm ứng đạo giao. Tuổi đã lớn, học không kịp nữa, nên dùng 

cảm ứng. 

Suốt đời tôi giảng kinh dạy học, nói cho chư vị biết, bảy tám phần đều dựa vào cảm ứng. 

Tôi ngày  ngày  nổ lực  tu  học, cũng chẳng  qua  chiếm  được  một  hai phần. Phương  pháp  này 

thầy Lý dạy cho tôi: Chí thành cảm thông, thầy cho tôi bốn chữ này, tôi phụng hành suốt đời. 

Trong kinh Đức Thế Tôn dạy đi dạy lại rất nhiều lần, giáo huấn chúng ta điều gì? Tin sâu 

nhân quả. Chúng ta tin nhân quả, nhưng không sâu, nên nó không khởi tác dụng, vẫn cứ tạo 

nghiệp như cũ. Biết là tạo nghiệp phải thọ báo rất đáng sợ, nhưng hiện nay họ vẫn chưa sợ, vì 

quả báo chưa đến, đến rồi mới sợ, hối hận cũng không kịp. Bây giờ sợ hãi, nhanh chóng sửa 

đổi bản thân vẫn còn kịp. 

Ngộ  Dịch  viết:  “Chư  dục  vãng  sanh  A  Di  Đà  Phật  quốc  giả”.  Đây  là  nói,  “chư”  là  rất 

nhiều,  rất  nhiều  người  muốn  vãng  sanh  về  thế  giới  Cực  Lạc.  “Tuy  không  thể  đại  tinh  tấn, 

thiền định, trì giới kinh, nhưng đều phải làm việc thiện lớn”. Nếu muốn vãng sanh về thế giới 

Cực Lạc, đại tinh tấn, thiền định, trì giới kinh, người như vậy vãng sanh, ít nhất là vãng sanh 

vào cõi phương tiện, họ không phải ở cõi phàm thánh đồng cư, chúng ta không làm được. 

Không đầy đủ những điều kiện này, như vậy phải làm sao? Phải làm việc thiện, ở trên thêm 

vào chữ “đại”, phải làm việc thiện lớn, đừng làm ác. Tiêu chuẩn của thiện chính là thập thiện 

nghiệp.  Làm  việc  thiện  lớn,  chính  là  phải  làm  thường  xuyên,  không  thể  quên  ý  niệm  thực 

hành thập thiện nghiệp đạo, mọi lúc mọi nơi trong tâm thường có thập thiện nghiệp đạo. Thứ 

nhất là không sát sanh, tuyệt đối không làm tổn thương một chúng sanh nào, nhưng chúng ta 

cố  ý  hay  vô  ý  đều  có  sát  hại.  Bản  thân  ngu  si  mê  muội,  gặp  được  thiện  pháp  không  chịu 

truyền cho người khác, đây chính là bất thiện. Bản thân có điều gì hay, nhất định phải dạy 

cho người khác, nếu họ tiếp thu, phải cố sức giúp họ. Không thể tiếp thu, cũng phải khiến họ 

biết được, vì sao vậy? Giúp họ trồng hạt giống vào trong A lại da. 

Tập 533  827 



Đây là không thể tiếp thu, nói Phật giáo là mê tín, quý vị có phương tiện thiện xảo. Bất 

luận chúng ta ở đâu, người xuất gia dễ hơn, người ta thấy quý vị là tu sĩ, ý niệm liền nghĩ đến 

Phật, là trồng thiện căn cho họ. Người tu tại gia cầm trên tay một xâu chuổi, người ta nhìn 

thấy xâu chuổi biết rằng đây là Phật, họ cũng rơi vào chút chủng tử trong A lại da, đây gọi là 

phương tiện thiện xảo. Có thể tin, có thể hiểu, có thể tiếp thu, chúng ta giúp họ tinh tấn, đây 

là việc thiện lớn. Không có năng lực thì đành chịu, có năng lực nhất định phải giúp. 

Làm  những  việc  này  có  hai  điều  kiện:  Thứ  nhất  là  từ  bi,  thứ  hai  là  trí  tuệ.  Có  trí  từ  bi 

không có trí tuệ cũng không được, rất dễ làm sai việc. Có trí tuệ không có từ bi, sẽ giải đãi 

không  chịu  làm,  đều  không  thành  tựu  được  thiện  quả.  Làm  sao  để  độ  những  oán  thân  trai 

chủ? 

Trước đây tôi ở Đài Loan, lúc giảng kinh thường kể với mọi người_Có một bà cụ đến nói, 

đã dùng phương pháp của tôi, lập bài vị trường sanh cho người mình oán hận, thờ bên cạnh 

điện Phật trong nhà mình. Ngày ngày lạy Phật, sau khi lạy Phật xong cũng lạy họ ba lạy. Lạy 

được ba năm, bà cụ lại đến nói với tôi: Ý niệm oán hận được giảm nhẹ, nhưng vẫn còn. Nghe 

đến tên họ hay thấy họ, trong lòng vẫn không vui, không sanh khởi tâm thanh tịnh bình đẳng, 

hỏi tôi phải làm thế nào? Tôi nói đã giảm nhẹ coi như là không tệ, có hiệu quả, hãy tiếp tục 

lạy. Cụ hãy lạy tiếp ba năm nữa, lạy tiếp ba năm nữa xem, nếu ba năm vẫn còn vướng mắc, 

thì lạy tiếp ba năm nữa sẽ tiêu tan, nghe đến tên hay thấy người này, tâm không còn khởi oán 

hận. Do công phu chưa đủ! Người căn tánh sắc bén, dõng mãnh tinh tấn, thời gian ba năm là 

đủ. Khi gặp mặt, nếu họ không ghét bỏ nên chào hỏi họ, xin lỗi họ, sám hối với họ, có thể 

làm được như thế. Không những oán kết của mình được mở, mà còn dùng cách đó để giáo 

hóa chúng sanh, biến thành gì? Biến thành diễn kịch, diễn cho mọi người thấy. Quý vị xem, 

từ trước là oán thân đối đầu, thâm cừu đại hận, hiện nay đã hóa giải, giống như anh em chị 

em vậy, làm cho người khác noi theo. Quý vị thấy, Phật pháp có năng lực này. Đây là việc 

công đức. Nhưng chúng ta nhận thấy, có không ít, rất nhiều, biết là sai nên cũng không còn 

oán hận. Có bằng lòng thừa nhận mình sai chăng? Không bằng lòng, vì vấn đề sĩ diện. Trong 

lòng biết là không đúng, nhưng không chịu thừa nhận trước mọi người. Đây chính là nói phát 

lồ sám hối, không dám phát lồ sám hối, quá sĩ diện. Cho nên quá sĩ diện cũng là chướng ngại 

rất lớn, khiến quý vị biết sám hối, nhưng sám hối không hết, nên chỉ giảm nhẹ tội nghiệp chứ 

không hoàn toàn tiêu trừ. Họ không biết, nếu thật sự sám hối, buông bỏ sĩ diện, không những 

tự lợi mà còn độ người, không những tiêu trừ tội nghiệp mà công đức thêm tăng trưởng. Giúp 

người  khác  sanh  khởi  tín  tâm,  làm  cảm  động  những  người  tạo  tội  nghiệp,  khiến  họ  cũng 

muốn quay đầu, công đức này rất lớn. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh nói: “Thập thiện vốn là nghiệp của cõi trời”, thập thiện vốn là sanh 

lên  cõi trời. Thượng phẩm  thập thiện sanh  lên cõi trời, trung phẩm  thập thiện sanh  vào cõi 

người, hạ phẩm thập thiện sanh vào đường tu la_Tu la là nói thiên nhân a tu la. Ngày nay lấy 

nhân  duyên  niệm  Phật  hồi  hướng  Cực  Lạc,  tức  chuyển  nghiệp  cõi  trời  thành  tịnh  nghiệp. 

Trong Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo nói rất rõ ràng, Đức Phật nói thập thiện nghiệp giống 

như đại địa, hết thảy vạn vật trong thế gian đều nương vào đại địa mà kiến lập, không cách 

828  Tập 533 



nào tách rời đại địa. Nếu không có mảnh đất này, chúng ta không thể kiến lập được gì. Nên 

nó là nền móng của tất cả thiện pháp thế xuất thế gian, nếu không có nó, tu tất cả thiện là giả, 

không phải thật. Giống như quý vị muốn trồng trọt mà không có đất đai, vậy làm sao trồng 

được? Muốn trồng trọt nhất định phải có đất. Thập thiện nghiệp đạo là đất, tất cả pháp của 

trời và người đều phải nương vào nó, cho đến Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật đều dựa 

vào đại địa này. Không có đại địa này, tất cả pháp đều không thể kiến lập, lời nói này rất hay! 

Vậy học Phật nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu học từ thập thiện nghiệp đạo, không có thập 

thiện nghiệp đạo, thì tu như thế nào cũng đều là giả. Có thập thiện nghiệp đạo, dùng nó để tu 

Tịnh độ niệm Phật hồi hướng Cực Lạc, đem thập thiện, niệm  Phật tất cả đều hồi hướng về 

Cực Lạc, chuyển nghiệp cõi trời thành tịnh nghiệp, quả báo sẽ không giống nhau. Không phải 

sanh cõi trời, mà sanh về thế giới Cực Lạc, vì sao vậy? Vì người niệm Phật có thể chuyển ác 

nghiệp, làm sao có chuyện nghiệp cõi trời không chuyển được. Công đức niệm Phật lớn, ác 

nghiệp đều có thể chuyển, làm gì có thập thiện nghiệp không thể chuyển? Thập thiện nghiệp 

chuyển chính là Tịnh độ.      Nên người tu tịnh độ, đã tận hết sức mình”, sức của mình, “kiêm 

hành các điều thiện”, người niệm Phật không thể không biết những điều này, niệm Phật nhất 

định phải tu thập thiện nghiệp. Cái gọi là đới nghiệp vãng sanh, là chỉ nghiệp trong đời quá 

khứ của họ. Tuy chưa tiêu hết ác nghiệp trong đời quá khứ, nhưng nhờ bổn nguyện của Phật 

và  trì danh diệu  đức,  nên  có  thể đới  nghiệp vãng sanh, không  bị sanh vào  ác thú. Nghĩa là 

không còn bị đọa vào ba đường ác, mà vãng sanh về thế giới Cực Lạc. Đới nghiệp vãng sanh, 

ở  đây  nói  rất  hay:  Là  mang  theo  túc  nghiệp,  túc  nghiệp  là  quá  khứ,  tội  nghiệp  đời  trước. 

Trong đời này trước khi chưa học Phật tạo ra tội nghiệp, có thể mang theo nghiệp này. Ngày 

ngày niệm Phật, ngày ngày vẫn đang tạo nghiệp, nghiệp này không thể mang theo, không thể 

mang theo. Hoặc là chúng ta nói thêm, thêm một bước nữa nói, học Phật rồi, nhưng đối với 

Phật pháp không hiểu rõ, có danh học Phật mà không có thực học Phật. Hiện nay đối với Phật 

pháp đã minh bạch, đã thấu hiểu, như vậy thì không thể tạo thêm ác nghiệp nữa. Nếu tiếp tục 

tạo ác nghiệp, quý vị thử nghĩ xem, thứ nhất là có lỗi với bản thân, thứ hai là có lỗi với Phật 

Bồ Tát, thứ ba là có lỗi với cha mẹ, thứ tư là có lỗi với thầy tổ, thứ năm là có lỗi với tất cả 

chúng sanh. Như vậy quý vị sẽ tự nhiên không còn tạo tội, Đức Phật dạy chúng ta như thế 

nào, chúng ta nên làm như thế, quả thật là y giáo phụng hành. Tất cả thiện và bất thiện tự 

mình biết, cảnh giới hiện tiền sẽ rõ ràng minh bạch, chúng ta nên làm như thế nào. Bởi thế 

đới nghiệp vãng sanh, phải biết mang nghiệp gì vãng sanh, nhất định không mang  theo hiện 

hành. 

Nguyện thứ hai của Phật Di Đà nói: “Tất cả chúng sanh cho đến Diễm ma la giới, trong 

ba đường ác, đời sau sanh về nước ta, nhận lãnh pháp giáo hóa của ta, đều thành tựu A Nậu 

Đa La Tam Miệu Tam Bồ Đề, không còn bị đọa vào ác thú nữa”. Trong nguyện thứ hai đã 

nói như thế, là nguyện thứ hai trong 48 nguyện nói. “Nhưng cái gọi là đới nghiệp, chỉ giới 

hạn túc nghiệp, quyết không mang nghiệp hiện hành”. Mấy câu này là Hoàng Niệm Tổ nói, 

nói một cách rất khẳng định, nói rất rõ ràng minh bạch. Chúng ta tuyệt đối không được hiểu 

Tập 533  829 



sai,  ngày  ngày  vẫn  đang  tạo  nghiệp,  không  được,  như  vậy  không  thể  vãng  sanh,  vậy  là  đã 

hoàn toàn hiểu sai ý nghĩa. 

Khi chưa giác ngộ thì còn có thể tha thứ được, vì sao vậy? Vì hồ đồ, vô tri, làm sai việc 

không thể trách quý vị. Bây giờ đã hiểu, biết rồi mà cố phạm, làm gì có đạo lý đó! Biết rồi 

mà cố phạm, như vậy không thể tha thứ được. 

Như trong Kinh Niết Bàn nói: “Quảng Nghạnh Đồ Nhi”, đây là lấy việc sát sanh làm sự 

nghiệp.  Ngày  xưa,  đại  khai  là  giết  bò,  giết  heo,  thông  thường  là  chỉ  giết  bò.  “Phóng  hạ  đồ 

đao, lập địa thành Phật”, ông thật sự đã hối hận, vĩnh viễn không còn sát sanh. Thật sự đã 

buông  bỏ,  nên  ông  liền  thành  tựu.  Nên  biết  thành  Phật,  cần  phải  buông  bỏ  đồ  đao,  đồ  đao 

tượng trưng cho điều gì? Khởi tâm động niệm. Không khởi tâm không động niệm, sẽ thành 

Phật, Phật pháp đích thực là khó hiểu dể hành. Quý vị xem thành Phật, buông bỏ liền thành 

Phật, khởi tâm động niệm đã buông bỏ, phân biệt chấp trước tự nhiên không còn, vì sao vậy? 

Vì khởi tâm động niệm sanh phân biệt, phân biệt sanh chấp trước, nó là liên đới. Nguồn gốc 

của phiền não là khởi tâm động niệm, đoạn được nguồn gốc, thì cành lá hoàn toàn không còn, 

như vậy là thành Phật. 

Đương  thời  Đức  Thế  Tôn  thị  hiện  cho  chúng  ta  thấy,  nghĩa  là  biểu  diễn  cho  chúng  ta 

thấy,  ngài  thành  Phật  dưới  cội  bồ  đề  như  thế  nào?  Ngài  đã  buông  bỏ  phiền  não  chướng, 

buông bỏ sở tri chướng. Lúc tôi giới thiệu với mọi người thường nói, 19 tuổi ngài rời xa gia 

đình là buông bỏ phiền não chướng, 30 tuổi ngài nhập định dưới cội bồ đề là buông bỏ sở tri 

chướng. Vì 19 tuổi đến 30 tuổi, 12 năm này là ngài quảng học đa văn, đó là gì? Đó là sở tri 

chướng, ngài hoàn toàn thị hiện một người, người trong thời hiện đại gọi là phần tử tri thức. 

Hai loại chướng ngại này của phần tử tri thức đều rất nặng, sở tri chướng còn nặng hơn cả 

phiền não chướng, đây là khuyết điểm của phần tử tri thức. Buông bỏ cả hai loại phiền não 

này ngài mới có thể thành Phật, làm cho chúng ta thấy. Không nên có hai loại chướng ngại 

này, hai loại này đều là nhiễm ô, đều là phân biệt. 

Bên  dưới  nói:  “Nhược  hành  nhân  tập  tịnh”,  tu  tâm  thanh  tịnh,  tập  tịnh  là  tu  tâm  thanh 

tịnh. Vừa niệm Phật, vừa làm ác, tu tịnh như thế, chắc chắn không thể vãng sanh. Cũng chính 

là nói, họ chắc chắn không thể được tâm thanh tịnh. Chúng ta không thể không biết điều kiện 

vãng sanh thật sự: Tâm tịnh tức cõi Phật tịnh, vì sao vậy? Nên nhớ, Đức Thế Tôn thường nói: 

“Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, tâm chúng ta đã thanh tịnh, tất cả nhân sự hoàn cảnh bên 

ngoài thanh tịnh, hoàn cảnh vật chất thanh tịnh, không có gì không thanh tịnh, đạo lý chính là 

đây. 

Tịnh độ từ đâu mà có? Từ tâm thanh tịnh của mình biến hiện ra, Đức Phật chỉ làm tăng 

thượng duyên cho chúng ta mà thôi. Cõi của Phật thanh tịnh, vì sao vậy? Tâm ngài thanh 

tịnh, tâm chúng ta cũng thanh tịnh, và tâm thanh tịnh của ngài không có giới hạn, nên Tịnh 

độ của chúng ta và Tịnh độ của Phật cũng không có giới hạn. Là một không phải hai, là nhất 

thể, đạo lý vãng sanh kiến lập ở đây. Tâm chúng ta an ở nơi cảnh giới này, thì dù cảnh giới 

này loạn đến đâu, thiên tai nhiều đến đâu, có ảnh hưởng gì đến chúng ta chăng? Không có 

ảnh hưởng. 

830  Tập 533 



Lúc  nãy  chúng  tôi  nói,  thiên  tai  là  đang  biểu  diễn.  Người  giác  ngộ  ở  bên  cạnh  xem,  là 

xem kịch, không phải diễn kịch, mà đang xem kịch, họ đang thưởng thức, thưởng thức gì? 

Họ đang thưởng thức sự biến hóa của tự tánh và A lại da, quá tuyệt! Không biết cao hơn bao 

nhiêu lần so với thưởng thức biểu diễn nghệ thuật, đang xem kịch. Sanh trí tuệ không sanh 

phiền não, chỉ có tâm tự tư, tâm luân hồi xem sự việc mới sanh phiền não. Tâm thanh tịnh, 

tâm bình đẳng làm sao sanh phiền não, đâu có đạo lý này! 

Chúng  ta phải học  Bồ  Tát, vĩnh viễn dùng  tâm  thanh tịnh,  tâm  bình đẳng để  xem  kịch. 

Mười pháp giới y chánh trang nghiêm đang biểu diễn trước mắt chúng ta, nếu tâm chúng ta 

có nhiễm ô, có phân biệt, có chấp trước là không bình đẳng, là có tốt xấu. Như vậy là không 

phải  xem  kịch,  mà  đang  diễn  kịch,  quý  vị  đã  lên  vũ  đài  để  biểu  diễn, không  phải  là  người 

xem, quý vị đã bị ảnh hưởng. 

“Hựu hữu dĩ hành thiện vi nhân thiên thừa, nhi khinh chi giả”. Thật sự có người đem việc 

hành thiện xem như thế nào? Làm thiện để được sanh lên cõi trời. Thiền sư Ô Sào thời nhà 

Đường: “Dĩ súy bố máo thị đệ tử Hội Thông, đệ tử ngộ nhập”. Thiền sư Ô Sào ở đâu? Ở Tây 

Hồ Hàng Châu, ngài làm một cái nhà trên cây, ngài chỉ ở trên cây, không có đạo tràng, giống 

như chim làm ổ trên cây vậy, nên mọi người đều gọi ngài là thiền sư Ô Sào. Quý vị xem ngài 

dạy đệ tử ngài ngộ đạo như thế nào, đây là đạo gì? Minh tâm kiến tánh. Ngài không nói gì cả, 

ngài chỉ thổi lông vải, đệ tử nhìn thấy, hiểu được ý của ngài, lãnh hội được, thông đạt được. 

Pháp danh người đệ tử tên Hội Thông, nghĩa là ông ta lãnh hội, thông đạt. Ngài thật sự lãnh 

hội, thật sự thông đạt, ngài đã ngộ nhập. 

Bởi  thế  nhân  duyên  ngộ  đạo  của  mỗi  người  không  giống  nhau,  không  nhất  định  là  lúc 

nào, không nhất định là thấy được gì, nghe được gì, hoặc là tiếp xúc được điều gì, lập tức là 

khai ngộ. Đây là nguyên nhân gì? Trong tông môn thường nói là tình nghi, tức có vấn đề, có 

nghi hoặc nhưng không có giải đáp, không tìm ra đáp án. Nếu tìm đáp án thì vĩnh viễn không 

khai ngộ được, nên cần phải lãnh hội một cách tường tận. Không lãnh hội được, vấn đề này 

vĩnh viễn tồn tại, tuyệt đối đừng tìm đáp án. Không nhất định gặp được, lúc gặp cơ duyên nào 

đó tự nhiên sẽ hoát nhiên đại ngộ. Nếu nôn nóng tìm đáp án là tâm thái gì? Trong lòng rất 

gấp, rất nôn nóng, ngày nay chúng ta nói là tâm tình buồn bực. Người như vậy tâm họ rất phù 

động, gọi là tâm trôi nỗi, tâm họ không định. Người khai ngộ tâm luôn định. Người nước 

ngoài  dạy  người  ta  như  thế  nào?  Khoa  học,  họ  nói  đến  tốc  độ,  yêu  cầu  tốc  độ  phải  nhanh. 

Nhưng người phương đông cầu trí tuệ, hoàn toàn tương phản với họ. Người phương đông tất 

cả đều chầm chậm, họ đều ở trong định, định khai trí tuệ. 

Chúng  ta  xem  sách  của  Tăng  Quốc  Phiên, là  gia  thư  và  gia  huấn  của  ông, sách  này  vô 

cùng  nỗi  tiếng. Ông  dạy  con  cháu  ông, nghĩa  là  hàng vãn bối:  Đi  đứng nằm  ngồi đều  phải 

chậm,  nói  chuyện  phải  chậm,  động  tác  phải  chậm.  Trong  này  có  đạo  lý  lớn,  thận  trọng,  ra 

việc lớn, càng là việc đại sự nghiêm trọng thì phải càng chậm, không được nông nổi. Gấp gáp 

chỉ thêm luống cuống, như vậy dễ sanh phiền não không sanh trí tuệ. Dù việc lớn đấn mấy ở 

trước mặt, cũng như không có gì, như như bất động, như vậy họ sẽ xử lý mọi việc rất hợp 

Tập 533  831 



tình  hợp  lý.    Nhanh  nhẹn,  lập  tức  hình  như  rất  mẫn  tiệp,  đó  là  người  nước  ngoài,  người 

phương đông lại thấy hấp tấp, người này không thành tựu được, tính tình quá bộp chộp. 

Lúc đó Bạch Cư Dị làm thái thú ở Hàng Châu, nghĩa là thị trưởng ngày nay, làm quan địa 

phương. Ông đi du ngoạn Tây hồ gặp thiền sư Ô Sào, liền thỉnh giáo thiền sư Phật pháp là gì? 

Hỏi câu hỏi này, Phật pháp là gì? Thiền sư trả lời ông tám chữ: “Chư ác mạc tác, chúng thiện 

phụng hành”. Bạch Cư Dị nghe xong cười lớn, ông nói: “Hai câu này con nít ba tuổi cũng nói 

được”, điều này có gì kỳ lạ đâu? Trẻ em ba tuổi đều biết nói: “Đừng làm việc ác, nên làm 

việc thiện”. Thiền sư Ô Sào nói tiếp một câu: “Nhưng ông già 80 tuổi vẫn không làm được”. 

Ở trên thiền sư Ô Sào còn một câu, ở đây bị tỉnh lược mất: “Tuy con nít ba tuổi nói được, 

nhưng ông già 80 tuổi cũng không làm được”. Cho nên hai câu này là cạn, thổi lông vải là 

thâm sâu, đây là Bạch Cư Dị, đây là cảnh giới của Bạch Cư Dị. Hai câu này và thổi lông vải 

là bình đẳng không hai, đây là thiền sư Ô Sào. Một người mê, một người ngộ, chẳng khác 

nào một trời một vực. Nếu là người viên mãn, thì mọi pháp đều viên mãn. Nhân thiên thừa 

tức là nhất Phật thừa, như vậy sao có thể coi nhẹ? 

Mê là có phân biệt, có cao thấp, có ô nhiễm, có tốt xấu khác nhau, còn ngộ thì sao? Ngộ 

thì vạn pháp bình đẳng, vạn pháp nhất như, nên mê và ngộ là một trời một vực. Nếu là viên 

nhân, viên  là  giác  ngộ  viên  mãn, thật  sự  đã  giác  ngộ, sau  khi  giác  ngộ  đối với họ hết  thảy 

pháp đều viên mãn. Không có phân biệt, không có chấp trước, pháp pháp đều viên mãn, họ 

thấy điều gì? Nhân thiên thừa tức là nhất Phật thừa, như Đức Phật nói: Tất cả chúng sanh vốn 

là  Phật,  đây  là  người  giác  ngộ.  Còn  chúng  sanh,  mỗi  một  chúng  sanh  đều  có  sai  biệt:  Tôi 

không phải là bạn, bạn không phải là anh ta, đây là mê, không phải là giác ngộ. 

Giác ngộ, chính là trên tựa đề của kinh này, thanh tịnh là giác ngộ, bình đẳng là giác ngộ, 

giác là giác ngộ, thanh tịnh bình đẳng giác là giác ngộ. Tương phản với thanh tịnh bình đẳng 

giác là mê hoặc điên đảo, điều này không thể không biết. Có phân biệt nặng nhẹ, có phân biệt 

thiện ác, có phân biệt tốt xấu, có phân biệt lớn nhỏ, đây đều là mê. Khi đã giác ngộ thì các 

pháp đều bình đẳng, pháp pháp đều như vậy. Pháp như tánh của nó, tánh như pháp của nó, 

tánh tướng nhất như, tánh tướng không hai. Hoặc là nói sanh Phật không hai, chúng sanh và 

Phật là một không phải hai. 

Sự tuyệt diệu của Tịnh độ tông chính là chiếu chân đạt tụ”, chiếu kiến là chân tướng, thật 

tướng các pháp đây là chiếu chân. Đạt là thông đạt, tục chính là chân, chân chính là tục, chân 

tục  là  một  không  phải  hai.  Chân  là  từ  trên  tánh  mà  nói,  tục  là  từ  trên  tướng  mà  nói,  tánh 

tướng nhất như, tánh tướng bất nhị. Tánh hiện ở trên tướng, tướng chính là tánh. Người mê, 

tánh không phải tướng, tướng không phải tánh, đây tức là phân biệt chấp trước. Người ngộ, 

tánh chính là tướng, tướng chính là tánh, không có phân biệt. Khi nào chúng ta đối với tất cả 

pháp không còn phân biệt, như vậy cảnh giới của chính mình đã nâng cao. Còn phân biệt, còn 

chấp trước, liền biết được tôi vẫn là phàm phu, tôi học Phật không có tiến bộ, không nâng cao 

cảnh giới của chính mình. 

Nếu rộng làm các điều thiện, tức tạo phước cho xã hội hiện tại, mà còn trở thành trợ hành 

cho Tịnh nghiệp. Nó giúp chúng ta điều gì? Giúp chúng ta nâng cao phẩm vị. Rộng hành các 

832  Tập 533 



điều  thiện  nhưng  không  chấp  tướng,  câu  này  quan  trọng.  Chấp  tướng  là  phước  báo  nhân 

thiên, không chấp tướng đó là công đức để vãng sanh. Quý vị xem, công đức và phước báo 

chính là chấp tướng và không chấp tướng. Sự là giống nhau, đều là hành thiện, sự là giống 

nhau, nhưng dùng tâm không giống nhau. Không có phân biệt chấp trước, phước báo thế gian 

biến thành công đức xuất thế gian. Nếu tu chấp tướng tu phước, phước báo này đã khiến cho 

công đức xuất thế gian biến thành phước báo thế gian. Đều là ý niệm đang chuyển biến, tất cả 

pháp từ tâm tưởng sanh. 

Lại  nguyện  thâm  tín, trì  danh hiệu Phật, tức  mình và người  đều  lợi, thường lạc  vô  cực. 

Thêm một bước nữa nói, quý vị có thể tin sâu nguyện sâu. Tín nguyện của quý vị đều sâu, tín 

nguyện  đều  lớn, tín  nguyện  đều  mạnh, dùng  tín  tâm  nguyện  lực  này  để  niệm  câu  A  Di  Đà 

Phật. Trì danh hiệu Phật, trong lòng có Phật, trên miệng có Phật, niệm niệm không rời Phật A 

Di Đà. Đây chính là thầy Lý thường nói, để Phật A Di Đà trong tâm, đối phó với thiên tai 

trước mắt, thì phương pháp này có hiệu quả nhất. Trong tâm tôi ngoài Phật A Di Đà ra thì 

không có gì cả. 

Nếu quả thật giống như lời dự ngôn nói, thì thành tựu 300 năm của khoa học trên địa cầu, 

bị hủy diệt trong sát na, hủy diệt toàn bộ, có thể chăng? Có thể, thiên tai xảy ra trên toàn địa 

cầu, sẽ  có  tình  trạng  này,  núi  lửa  khắp  nơi  phun  trào,  và  nơi  nơi  đều  bị  động  đất, như  vậy 

không phải hủy diệt toàn bộ sao? Chỉ trong sát na. Nguyên nhân gì? Chúng sanh trên địa cầu 

tạo nghiệp bất thiện từ ngàn vạn năm, tích lũy cho đến ngày hôm nay, đây là tính toán tất cả, 

sẽ có hiện tượng này phát sanh. 

Có thể tin tưởng những truyền ngôn này chăng? Người học Phật chúng ta có thể tin, vì 

sao vậy? Vì tự làm tự chịu, tội nghiệp chính mình tích lũy, không phải không có duyên cớ. 

Có thể hóa giải được thiên tai chăng? Đương nhiên có thể, chỉ cần quý vị quay đầu, thật sự 

sám  hối  về  sau  không  tái  phạm,  thiên  tai  này  sẽ  không  còn.  Nên  điều  này  quý  vị  phải  tin 

rằng: Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh. Thiên tai là do ý niệm bất thiện tích lũy, hiện nay chúng 

ta đã hồi tâm hướng thiện, không muốn tạo thêm tội ác nữa, hoàn toàn đã hiểu. Thay đổi triệt 

để những sai lầm trước đây, về sau không tạo nữa, như vậy thiên tai lập tức không còn. Thiên 

tai hay không thiên tai đều không phải thật, đều sanh ra từ tâm tưởng, nếu quý vị không tin 

thì không còn cách nào khác. Bởi thế ở đây nói nguyện thâm tín. Danh hiệu là thiện trong các 

điều thiện, là đại thiện không gì sánh được, chấp trì danh hiệu, mình và người đều lợi. Vấn đề 

bản  thân  được  giải quyết, hoàn cảnh  cư trú  an  toàn. Họ là gì? Người khác, tuy  người khác 

không quay đầu, nhưng ta ở đây được an toàn, thì họ cũng không bị thiên tai, mình và người 

đều được lợi ích. Nghiệp của mình đã tiêu trừ, nghiệp của họ chưa tiêu trừ, nghiệp tiêu như 

thế nào? Đoạn tận ác niệm sẽ tiêu trừ. Chỉ cần quý vị còn ý niệm ác, còn tồn tại ý niệm về cái 

tôi, như vậy là chưa tiêu nghiệp, đây là mấu chốt. Chúng ta làm sao để đoạn từ hết thảy ý 

niệm? Cái ta không còn nữa, ai là tôi? Tất cả chúng sanh là ta, đây gọi là pháp thân. Ta sống 

ở thế gian này là vì tất cả chúng sanh, tất cả chúng sanh cũng vì ta, giống như thân thể của 

chúng ta vậy. Thân thể là toàn thể vũ trụ. Ví dụ nói, tôi là gì? Tôi là một tế bào trên thân tôi, 

hiện  nay  tôi  đã  hiểu  tất  cả  thân  thể  này  là  tôi,  tôi  không  còn  chấp  trước  tế  bào  này  là  tôi. 

Tập 533  833 



Trước đây chấp trước tế bào này là tôi, nên đối lập với các tế bào khác, đối lập với nhãn nhĩ 

tỷ thiệt thân, đối lập với ngũ tạng lục phủ. Đây là điều phiền phức, tức là đang tạo nghiệp. 

Tội nghiệp tích lũy nghiêm trọng sẽ bộc phát, bộc phát chính là thiên tai. Bây giờ tôi đã hiểu, 

đã khẳng định, toàn thể vũ trụ là tôi, pháp thân là tôi. Thân thể này của tôi là một phần pháp 

thân, là một tế bào trong pháp thân. Tế bào này phải vì cả thân thể, cả thân thể cũng vì tế bào 

này, như vậy là hoàn toàn chính xác, nghĩa là đại triệt đại ngộ. 

Quý vị đối với mỗi người đều xem giống như mình, còn thân hơn anh em chị em, thiên 

tai sẽ thay đổi, cảnh tùy tâm chuyển. Cảnh giới bên ngoài, thân thể chúng ta và cảnh giới bên 

ngoài, vĩnh viễn xuay chuyển theo tâm và ý niệm. Thế nào gọi là chánh niệm? Chánh niệm 

gọi là vô niệm, không có tất cả vọng niệm, chuyển bằng cánh nào? Trong kinh này dạy chúng 

ta một phương pháp chuyển hay nhất, nghĩa là chuyển nó thành A Di Đà Phật. Phật A Di Đà 

là đức hiệu của tự tánh, nên mình và người đều được lợi, thường lạc vô cùng. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 534 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:11.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 683, hàng thứ 3, bắt đầu xem từ hàng thứ 3. 

Phẩm này lại nói rõ về ngũ thế ác khổ, tuy chỉ nói rõ về sự tướng, trên thực tế thì nói rõ 

ràng viên mãn về nhất tâm. Tâm uế tức cõi uế, tâm ác tức ác thú, tất cả đều là tự tâm sở hiện. 

Trong kinh nói tường tận thấu đáo về hai cõi tịnh và uế, khiến chúng ta biết mà rời xa. Đoạn 

ở sau là tổng kết của phẩm này. 

Phẩm kinh này là nói về chúng sanh tạo ác thọ khổ trong đời ngũ trược ác thế. Tuy trong 

kinh văn đều nói về sự tướng, sự tướng này từ đâu mà có? Trong kinh giáo nói rất nhiều: Tất 

cả pháp từ tâm tưởng sanh. Cho nên nói sự tướng chính là hiển nhất tâm, vì tướng là do tâm 

hiện thức biến. Từ sự nhìn thấy tâm, tâm tịnh sự tướng sẽ thanh tịnh, tâm uế tức cõi uế, cõi là 

đất  đai,  sơn  hà  địa  địa,  ngày  nay  chúng  ta  nói  bị  nhiễm  ô.  Nhiều  năm  lại  đây,  hoàn  cảnh 

chúng ta sống chịu sự nhiễm ô rất nặng, nên danh từ “hoàn bảo” đã xuất hiện.       Tôi nhớ, 

lần đầu tiên tôi đến HongKong, hơn 30 năm  trước, không  nghe  đến  danh từ  hoàn bảo  này, 

danh từ hoàn bảo này mới xuất hiện gần đây. Hoàn cảnh nhiễm ô quá nghiêm trọng, nguy hại 

đến sức khỏe của những người dân bình thường, như vậy mới chú ý đến. Hiện nay chính phủ 

và nhân dân trên toàn thế giới đều rất coi trọng việc bảo vệ môi trường, có thu được hiệu quả 

chăng? Có lẽ chư vị học Phật biết, không có hiệu quả lớn, vì sao vậy? Không làm tốt môi 

834  Tập 534 



trường tâm lý, tâm chúng ta bị nhiễm ô, nên hoàn cảnh bên ngoài vĩnh viễn không sạch sẽ 

được. 

Phải bảo vệ môi trường từ đâu? Phải bắt đầu từ tâm. Quý vị xem trong Phật pháp có tâm 

thanh tịnh, nếu tâm được thanh tịnh, thì hành vi của chúng ta sẽ thanh tịnh, sơn hà đại địa bên 

ngoài tự nhiên không bị ô nhiễm. Nói đến sau cùng vẫn là nói đến nhất tâm, nhất tâm đích 

thực là nguồn gốc của vạn pháp. Trong Kinh Hoa Nghiêm nói: “nên quán pháp giới tánh, tất 

cả do tâm tạo”. Tâm thiện không có gì không thiện, tâm ác mọi thứ đều ác. Bởi thế trong Phật 

pháp đại thừa, sau cùng đều quy về “tất cả mọi thứ đều từ tâm hiện ra”. Chúng ta quan sát 

tâm hành của hữu tình chúng sanh, quan sát hiện tượng của sơn hà đại địa, sẽ biết được ở đây 

là Tịnh độ hay là uế độ. 

Trong  kinh  nói  rõ  ràng  tường  tận  về  hai  cõi  tịnh  và  uế.  Trong  Kinh  Vô  Lượng  Thọ 

thường đem thế giới Ta Bà và thế giới Cực Lạc ra so sánh, để thấy được sự ô nhiễm của Ta 

Bà và sự thanh tịnh của tây phương, chúng ta sẽ biết, từ lý mà nói Cực Lạc và Ta Bà là một 

không phải hai, đều là tâm hiện thức biến. Chứng minh cư dân ở thế giới Cực Lạc tâm địa 

thanh  tịnh  bình  đẳng, nên  y  báo  ở  đó  cũng  thanh  tịnh  trang  nghiêm. Còn  hoàn  cảnh  cư  trú 

trên trái đất này, cư dân tâm hành bất thiện, nên thiên tai hiện tiền. Vì sao tâm hành chúng ta 

bất thiện thiên tai liền hiện tiền? Điều này trong kinh điển Đức Thế Tôn cũng dạy rất nhiều. 

Ngài nói:  “Tướng  do  tâm  sanh,  cảnh  tùy  tâm  chuyển”.  Tướng  là hết thảy  mọi  hiện  tượng, 

không riêng cá nhân chúng ta, mọi hiện tượng đều từ tâm sanh. Cảnh giới nhỏ là nói thân thể 

mỗi chúng ta, thân thể chúng ta tốt hay không mấu chốt đều ở tâm lý, tâm tốt thân thể sẽ tốt, 

tâm không tốt thân thể nhiều bệnh, tâm chuyển cảnh giới. Hoàn cảnh cư trú cũng có liên quan 

đến tâm hành của chúng ta, nếu như tâm hành chúng ta thuần tịnh thuần thiện, đó chính là thế 

giới cực lạc, còn tâm hành chúng ta bất thiện, đó là hoàn cảnh của chúng ta hiện tại. 

Nếu chúng ta hy vọng hoàn cảnh cư trú tốt đẹp, đối với giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, 

giáo huấn của Phật Bồ Tát, thật sự có thể tiếp thu, thật sự có thể y giáo phụng hành, thì hoàn 

cảnh sống của chúng ta sẽ trở nên tốt đẹp, có thể hóa giải được thiên tai. Nên bộ kinh này đã 

đối chiếu rõ ràng hai thế giới, khiến chúng ra sanh tâm chán ghét. Hâm mộ, hoan hỷ đối với 

thế giới Cực Lạc, và hy vọng rời xa địa cầu chúng ta đang sống, nói như cách nói bây giờ là 

di dân đến thế giới Cực Lạc. Có thể chăng? Có thể, không những được mà còn rất dễ, không 

phải  là  việc  khó.  Điều  kiện  di  dân  đến  thế  giới  Cực  Lạc  rất  đơn  giản,  chỉ  có  ba  chữ:  Tín 

nguyện hạnh. Thật sự tin tưởng không có chút hoài nghi đối với thế giới Cực Lạc và Phật A 

Di Đà, có một nguyện vọng khẩn thiết: Tôi rất muốn đi. Hạnh chính là trong kinh nói: “Phát 

tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm”, quý vị có thể vãng sanh. Quý vị nhất định phải biết, 

phát tâm bồ đề, tâm bồ đề là tâm thanh tịnh. 

Bao nhiêu năm nay, chúng tôi chia sẻ trong các buổi giảng, nói đến tâm bồ đề, tôi đưa ra 

20 chữ mọi người dễ hiểu hơn. Thể của tâm bồ đề chính là chân tâm, chân thành là thể của 

tâm  bồ  đề. Tác  dụng  của  tâm  bồ  đề, đối với  bản  thân tự  thọ  dụng  chính  là thanh  tịnh bình 

đẳng giác, đối với người khác là từ bi, đại từ đại bi. Từ là đem đến niềm vui, bi là bạt trừ đau 

khổ. Thấy chúng sanh có khổ nạn, chúng ta giúp họ lìa khổ được vui, đây gọi là tâm bồ đề. 

Tập 534  835 



Nói cách khác, người ở thế giới Ta Bà không có tâm bồ đề, nếu có tâm bồ đề thì thế giới này 

của chúng ta không trở thành như vậy. Mặc dù không trang nghiêm như thế giới tây phương 

Cực  Lạc, cũng  không  thua kém  bao  nhiêu. Tâm  bồ  đề  là  tâm  thuần tịnh  thuần  thiện, thanh 

tịnh bình đẳng giác là thuần tịnh, đại từ đại bi là thuần thiện. Giúp người khác đạt được lợi 

ích chân thật, không cầu báo đáp, đây là thuần thiện. Giúp người khác có ân nghĩa, có điều 

kiện không gọi là thuần thiện, là thiện không thể gọi là thuần. Giúp người khác vô điều kiện 

gọi là thuần thiện. 

Từ đó cho thấy, tâm bồ đề chính là tâm thuần tịnh thuần thiện, Bồ Tát hạnh chính là hành 

vi thuần tịnh thuần thiện. Đây là điều kiện để chúng ta vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

Di Đà Yếu Giải nói: “Ta Bà tức là cõi uế mà tự tâm chiêu cảm nên”. Tự tâm chúng ta 

chiêu cảm lấy bất thiện, bất thiện đến cực điểm, gọi là xấu xa. Tâm không phải thật sự xấu, 

tâm bị những thứ dơ bẩn làm ô nhiễm. Cổ nhân có một ví dụ, ví dụ tự tâm chúng ta với vàng 

ròng, nhưng hiện nay vàng ròng ở đâu? Vàng ròng rơi vào trong hầm phân, bị hầm phân này 

bao vây, không thấy được vàng ròng. Vàng ròng thật sự bị ô nhiễm ư? Không có, quý vị đem 

nó ra, rửa sạch sẽ, nó vẫn là vàng ròng. Ví dụ này rất hay, chứng minh ô nhiễm không phải là 

ô nhiễm thật sự, chân tâm không bị nhiễm ô. 

Lúc ngài Huệ Năng khai ngộ nói rất hay: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh”. Đây chính 

là  nói,  chân  tâm  của  chúng  ta  là  thanh  tịnh,  không  hề  bị  ô  nhiễm,  nhiễm  ô  là  gì?  Là  ý  ô 

nhiễm, ý thức trong bát thức là nhiễm ô, ý thức nhiễm ô ai? Ý thức nhiễm ô A lại da, A lại da 

là vọng tâm, không phải chân tâm. Nhưng  chúng sanh  trong  lục đạo  mê  mờ  chân tâm, nên 

xưa nay làm việc đều do A lại da làm chủ, vọng tâm làm việc. Vì thế khiến nhất chân pháp 

giới- cõi thật báo trang nghiêm bị méo mó, biến thành luân hồi lục đạo. 

Chân tướng sự thật này chúng ta không thể không biết, biết rồi mới ngộ ra rằng, thì ra lục 

đạo chính là cõi thật báo, thật ra Ta Bà và Cực Lạc không có sai biệt, sai biệt chính là mê và 

ngộ. Người ở thế giới Cực Lạc đều giác ngộ, tất cả đều khôi phục bình thường. Chúng ta mê, 

mê  nên  khiến  nó  méo  mó,  khiến  pháp  thân  thanh  tịnh  biến  thành  nhục  thân  hiện  nay,  biến 

nhất chân pháp giới thành cõi uế hiện nay, không liên quan đến người khác. Toàn là tự mình 

mê, tự mình biến, tự mình làm, tự mình chịu. Mê lâu ngày, mê quá sâu, nên hoàn toàn không 

nhận ra chân tướng sự thật. Nếu như không được Đức Phật nói rõ ràng minh bạch cho chúng 

ta thấy, làm sao chúng ta biết được chân tướng sự thật này! Đức Phật đã nói rõ ràng, chư vị tổ 

sư cũng khuyên chúng ta: “Lý ưng yếm ly”, theo lý mà nói, chúng ta cần phải rời xa. 

Cực Lạc tức là cõi tịnh do tự tâm chiêu cảm, mà tự tâm tịnh, theo lý phải nên ham cầu. 

Nói cách khác, chúng ta rời khỏi thế giới Ta Bà, cầu sanh tây phương Tịnh độ, đây là việc 

nên làm. Sanh đến thế giới Cực Lạc, thì tội nghiệt ở đây của chúng ta_uế chính là tội, được 

rửa sạch, rửa một cách sạch sẽ. Thế giới tây phương Cực Lạc là Tịnh độ, mỗi người chúng ta 

mang  theo  những  thứ  dơ  bẫn, đến  nơi  đó  là  cõi  phàm  thánh  đồng  cư.  Tuy  ở  đó  cũng  chưa 

phải là cõi tịnh thật sự, nhưng nhờ công đức 48 nguyện và năm kiếp tu hành của Phật A Di 

Đà gia trì, chúng ta ở cõi tịnh của Phật A Di Đà, hưởng được ánh sáng này. Điều vi diệu này 

trong thế giới của chư Phật khác không có, chỉ có thế giới Cực Lạc, chỉ có một cõi này. Hiển 

836  Tập 534 



thị ân đức không gì sánh được của Phật A Di Đà, đại ân đại đức.      Đến đó ở, ngày ngày có 

cơ hội nghe Phật pháp, ở thế giới Cực Lạc, Đức Phật Di Đà giảng kinh thuyết pháp chưa từng 

gián  đoạn.  Đây  là  cho  chúng  ta  cơ  hội,  cơ  hội  này  là  gì?  Chính  là  nhất  môn  thâm  nhập, 

trường thời huân tu. Nên đến thế giới Cực Lạc không có ai không được tam muội, không ai 

không khai ngộ, không ai không thành Phật. Ở đây tu hành rất tốt, nhất định thành công, bảo 

đảm quý vị thành tựu, sức mạnh của Phật vô cùng lớn. 

Người phát tâm đến thế giới Cực Lạc cũng rất vĩ đại, vì sao vậy? Phát tâm bỏ ác hướng 

thiện, phát tâm này đến thế giới Cực Lạc, xa lìa Ta Bà là bỏ ác, vãng sanh thế giới Cực lạc là 

hướng thiện. Chúng ta sẽ biết từ trường này tốt biết bao, ngày nay các nhà khoa học gọi là 

niệm lực, niệm lực này lớn biết bao, mạnh biết bao. Những thứ này là tăng thượng duyên cho 

chúng ta, giúp chúng ta thành tựu, giúp chúng ta đoạn phiền não. Ngay cả tập khí phiền não, 

khi đến thế giới Cực Lạc đều bị đào thải hết, dần hướng lên trên. Quý vị xem từ cõi đồng cư 

nâng lên đến cõi phương tiện, từ cõi phương tiện nâng cao đến cõi thật báo, từ cõi thật báo 

nâng cao đến thường tịch quang. Đây là lý do vì sao chúng ta đến thế giới Cực Lạc, lý do 

chính là như vậy. 

Nếu chúng ta không chọn thế giới Cực Lạc, mà ở đây tu hành, hoặc tu hành ở cõi nước 

của chư Phật khác, rất khó, không dể chút nào. Đoạn phiền não, chứng bồ đề, câu nói này rất 

dễ, rất đơn giản, nhưng làm được nó quả thật không dễ. Chúng ta ở thế giới này, có thể nói là 

đáng  thương  đến  tột  cùng.  Chư  Phật  Bồ  Tát  nhìn  thấy  chúng  ta  đều  than:  “là  kẻ  đáng 

thương”, lời này là thật không hề giả dối, vì sao vậy? Mê muội quá lâu, mê quá thâm sâu, 

không ai dạy chúng ta, đặc biệt là chúng ta sanh ra trong thời loạn này. Loạn thế của chúng 

ta, nên nhìn lại có 200 năm rồi, rất nhiều đời. 

200 năm trước là thái hậu Từ Hy chấp chính, bà lơ là, coi nhẹ truyền thống dạy học xưa. 

Đến khi nhà Thanh mất, văn hóa truyền thống dạy học, giáo huấn của chư Phật Bồ Tát thật 

sự suy đồi, đến nữa thế kỷ gần đây hầu như không còn. Người của nữa thế kỷ này, nghĩa là 

người 50 tuổi trở xuống, không những chưa từng thấy, đến nghe cũng chưa từng nghe. Tư 

tưởng của họ bị nhiễm ô, ngôn hành của họ thì càng không cần nói. Phật Bồ Tát từ bi, ở trong 

kinh này chúng ta đọc được, Đức Phật vô cùng cảm thán về vấn đề này: “Người đi trước vô 

tri,  không  biết  đạo  đức,  không  có  ai  dạy,  không  trách  được  họ”.  Đối  với  người  hiện  nay 

không hiểu chuyện, không hiểu quy cũ, quy cũ này là gì? Phép tắc tự nhiên. Quy là compa, 

viên quy, củ là họa phương.  Quý vị xem thước tam giác, góc đứng gọi là củ, cho nên “không 

nương  vào  quy  cũ,  không  thành  phương  viên”.  Hiện  nay  không  còn  quy  cũ  này,  đã  mất. 

Quy cũ của thời cổ đại, chính là ngũ luân ngũ thường, tứ duy bát đức, hiện nay hoàn toàn 

không còn. Quy cũ của Phật pháp chính là tam quy, ngũ giới, thập thiện, lục độ, quy củ của 

Phật môn. Quý vị xem cổ thánh tiên hiền, Chư Phật Bồ Tát, quý vị quan sát tường tận, khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác của họ, nhất định không trái, tự nhiên tương ưng. Đây gọi là 

thánh hiền, là Phật Bồ Tát. Tuy Phật Bồ Tát tha thứ chúng ta, chúng ta không học tốt, ngài 

tha thứ chúng ta. Chúng ta phải biết tự thương yêu mình, nổ lực bổ bổ sung môn này. 

Tập 534  837 



Ngày  xưa  không biết, bây  giờ gặp  được  Phật pháp, gặp được  truyền  thống  văn  hóa, thì 

nên tinh tấn nổ lực học tập, phải học cho giống. Những thứ này không phải để đọc, không 

phải thuộc, không phải nói, quy củ là thể thực hành. Quy củ chính là cuộc sống hằng ngày, 

công việc hằng ngày, đối nhân tiếp vật, quy củ là dùng vào những chỗ này. 

Tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán, câu “oai nghi hữu tắc”, chính là thể hiện những quy 

củ này cho mọi người trong xã hội xem, khiến mọi người bắt chước học theo. Đây là cống 

hiến của Chư Phật Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh, là lợi ích chân thật đối với tất cả chúng 

sanh. Đối với Bồ Tát mà nói là công đức chân thật, đối với tất cả chúng sanh mà nói là lợi ích 

chân  thật.  Nên  khi  đã  hiểu  rõ  ràng  minh  bạch  rồi_trong  Yếu  Giải  ngài  Ngẫu  Ích  khuyên 

chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  độ, vì  sao  vậy?  “Vì  ghét  sự  ô  uế  cần  phải  xả  bỏ  để  đến  cứu  cánh, 

không thể không xả bỏ”, phải xả bỏ sạch sẽ. Nếu có thể rửa sạch sẽ trong thời gian ngắn, thì 

thế giới Cực Lạc là một nơi tốt. 

Yêu thích Tịnh độ cần phải đạt đến cứu cánh, không thể không đạt được. Chúng ta cần 

phải rời xa sự ô uế, phải cầu sự thanh tịnh, đến thế giới Cực Lạc thì vấn đề này mới thật sự 

đạt được cứu cánh viên mãn. 

“Diệu Tông Sao nói”. Diệu Tông Sao là tôn giả Tứ Minh chú giải Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ, chú giải của ngài gọi là Diệu Tông Sao. “Thủ xả nhược cực, dữ bất thủ xả diệc phi dị 

triệt”, ý nghĩa câu này nói rất thâm sâu. Bên dưới “thiết bất tùng sự thủ xả, đản thượng bất 

thủ bất xả, tức thị chấp lý phế sự”, vì sao vậy? Phật pháp đại thừa nói vạn pháp giai không, 

tánh tướng nhất như, lý sự không hai, có lấy có bỏ chính là có phân biệt, có chấp trước, như 

vậy là sai. Thật sự khế nhập bất nhị pháp môn, làm gì có lấy và bỏ! Lý không sai, về lý có thể 

thông suốt, về sự thì sao? Quý vị chưa đoạn tập khí phiền não, chưa đại triệt đại ngộ. Quý vị 

là giải ngộ, không phải chứng ngộ. Giải ngộ không đạt được thọ dụng, những gì quý vị nói là 

cảnh giới của Chư Phật Bồ Tát, nhưng bản thân vẫn khởi tâm động niệm, đều bất thiện, vẫn 

đang tạo nghiệp. Như vậy quý vị học Phật pháp đại thừa cũng đang tạo nghiệp, không thể 

không biết điều này. Chấp lý bỏ sự, chấp sự bỏ lý đều là sai lầm! 

Mặc dù bỏ sự, lý cũng không tròn. Nếu đạt được toàn sự tức lý, tức lấy cũng tức lý, xả 

cũng tức lý, một lấy một bỏ đều là pháp giới. Yếu Giải nói: Sự lý viên dung, diệu khế trung 

đạo. Phải đọc phải học kinh đại thừa như thế nào? Cổ nhân đọc đại thừa không có vấn đề gì, 

người bây giờ đọc đại thừa vấn đề rất lớn, vì sao vậy? Vì sau khi đọc đại thừa chấp lý bỏ sự. 

Vì sao cổ nhân không có vấn đề? Cổ nhân từ nhỏ đã đặt rất vững bốn nền móng đó, những 

kinh đại thừa mà họ đọc và sự dung thành nhất thể.       Không như người hiện nay học đại 

thừa lý là lý, sự là sự. Nói về lý hình như rất có đạo lý, nhưng về mặt sự vẫn thường tạo tội 

nghiệp như xưa, trong lòng vẫn là tham sân si mạn nghi, vẫn là oán hận não nộ phiền. Làm 

việc vẫn không rời được sát đạo dâm vọng tửu, tuy không sát sanh, nhưng chưa đoạn tận tập 

khí sát sanh, chưa đoạn ý niệm sát sanh. Tuy không có hành vi trộm cắp, chưa đoạn tận tâm 

trộm cắp. Tâm trộm cắp là gì? Luôn muốn chiếm một chút tiện nghi. Cho nên dù lý nói có tốt 

đến mấy, nhưng hành và lý không tương ưng, tâm hành không tương ưng. Sau cùng vẫn đọa 

vào tam đồ, không ra khỏi luân hồi lục đạo. 

838  Tập 534 



Thật sự thông đạt minh bạch, tôi đều đã hiểu, nếu không đến thế giới Cực Lạc mà ở đây 

tu hành, thì không đoạn tận được tập khí phiền não. Nếu quý vị nghĩ đến điểm này, như vậy 

thì  tôi  phải  đi,  tôi  đến  thế  giới  Cực  Lạc  thì  lý  và  sự  đều  viên  dung,  còn  ở  đây  chắc  chắn 

không viên dung được. Không phải chấp lý bỏ sự, chính là chấp sự bỏ lý, chấp sự bỏ lý là 

tiểu thừa, đại thừa là chấp lý bỏ sự, đây là gì? Nghiêng về một bên, không phải trung đạo. Bồ 

Tát hạnh là trung đạo, trung đạo là gì? Lý sự viên dung. 

Thế giới Cực Lạc là đại thừa, là nhất thừa, là viên dung, là sự sự vô ngại, lý sự vô ngại. 

Cảnh giới này mặc dù ở thế giới Cực Lạc cõi phàm thánh đồng cư, quý vị sẽ nhìn thấy, vì sao 

vậy? Công đức oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, quý vị có thể hưởng thụ được. 

Hay  nói  cách  khác, sống  cuộc  sống  của  Bồ  Tát, không  phải  phàm  phu,  cảnh  giới  sự  sự  vô 

ngại. Phật Di Đà ngày ngày dạy học, quý vị đến thế giới Cực Lạc, việc học tập sẽ không gián 

đoạn. Bất luận ở đâu, đi đứng nằm ngồi đều không rời kinh giáo, bất luận ở đâu, quý vị nghe 

được âm thanh Phật A Di Đà thuyết pháp. Quý vị muốn nghe kinh gì, quý vị nghe chính là 

kinh điển mà mình nghĩ đến. Quý vị muốn học gì, những gì quý vị nhìn thấy, nghe thấy, tiếp 

xúc được chính là quý vị muốn học, nên Cực Lạc là đạo tràng tu học vô cùng thù thắng, đến 

đó để làm Phật, rất vững vàng. Những nơi khác, làm gì có nhân duyên thù thắng như vậy! 

Quý vị hiểu rõ ràng minh bạch rồi, mới thật sự phát tâm cầu sanh Tịnh độ. Thật sự phát tâm, 

bây giờ chúng ta ở đây học tập sẽ rất dụng công, học rất như pháp, đây là điều khẳng định. 

Ngày nay chúng ta nói là như pháp tu hành, thì cần phải bắt đầu thực hành từ bốn nền móng 

căn bản, quý vị sẽ rất siêng năng, rất nổ lực lực làm.      Nếu không giống bốn nền móng này, 

là đang làm gì? Quý vị đang nghiên cứu Phật học. Quý vị ở thế gian này học tập, tương lai có 

thể trở thành nhà Phật học, có thể lấy được học vị tiến sĩ Phật học. Quý vị có thường thường 

thức  Phật  học  rất  phong  phú,  nhưng  không  thể  khai  mở  trí  tuệ,  không  đạt  được  tam  muội, 

không đạt được trí tuệ. Tương lai giống như Thầy Lý thường nói: Phải sanh tử như thế nào 

vẫn là sanh tử như thế đó. Nghĩa là nói quý vị vẫn luân hồi lục đạo như cũ. 

Thành tựu sở học một đời, cũng không bằng bà cụ chân thành niệm Phật, bà cụ đó rất có 

thể đã vãng sanh về thế giới Cực Lạc, nhưng công phu nghiên cứu Phật học của quý vị vẫn 

phải trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Như vậy là sai, thật sự sai lầm! Chúng ta nghĩ đến điều 

này không thể không thực hành, thực hành phải chịu khổ, vì sao vậy? Sửa đổi tập khí, không 

thể tùy tiện. Thay đổi tập khí rất khổ, nhưng khổ như vậy cũng đáng. Thay đổi mới thật sự có 

thể vãng sanh, không thay đổi mà vẫn tùy thuận tập khí, thì không thể vãng sanh.      Nên 

nhớ, đới nghiệp vãng sanh không đới nghiệp hiện tiền. Câu này rất quan trọng, đây là tổ sư 

thường nói. Phẩm này chúng ta chỉ học đến đây, chúng ta xem tiếp phẩm sau: Phẩm 36 Trùng 

Trùng Hối Miễn. 

Phẩm này vì chiết phục ác nghiệp của chúng sanh, mà thị hiện giáo huấn khuyến khích. 

Đầu tiên là nói rõ về ác nhân ác quả, khiến biết mà sợ hãi. Ở sau dạy chúng ta đoan chánh 

thân tâm, không quên công phu, để tránh thất bại hối hận. Chúng ta xem kinh văn: 

“Phật cáo Di Lặc, ngô ngữ nhữ đẳng, như thị ngũ ác, ngũ thống, ngũ thiêu, triển chuyển 

tương sanh, cảm hữu phạm thử, đương lịch ác thú, hoặc kỳ kim thế, tiên bị bệnh ương, tử 

Tập 534  839 



sanh bất đắc, thị chúng kiến chi. Hoặc ư thọ chung, nhập tam ác đạo, sầu thống khốc độc, tự 

tướng tiều nhiên”. 

Đoạn này Hoàng Niệm Tổ chú giải: “Hữu minh”, nói rõ “ngũ ác, ngũ độc, ngũ thiêu là 

họa do tướng sanh”. Ngũ ác là quý vị tạo, chính là phá năm giới thập thiện: Sát đạo dâm vọng 

tửu. Trong thập thiện thêm vào ác khẩu, ỷ ngữ, lưỡng thiệt. Ý ác là tham sân si, những thứ 

này chưa đoạn. Ngũ thống là hoa báo, chúng ta nói đến quả báo hiện đời. Ngũ thiêu là khổ 

báo tam đồ trong tương lai, ngũ thiêu trên thực tế là chỉ địa ngục. Nhân quả tuần hoàn gọi là 

tương sanh, tâm hành bất thiện chiêu cảm quả báo bất thiện, đây gọi là tai họa, tự làm tự chịu. 

Gia Tường Sớ nói: “Triển chuyển tương sanh là nói rõ về tam độc, không trừ ác, ác bất 

tuyệt, quả khổ không ngừng”. Chúng ta không thể không biết, chúng ta sống trong đời này có 

thể nói là sanh gặp thời. Chúng ta sống trên thế gian này, trong đoạn thời gian này là việc tốt, 

không phải việc xấu. Thiên tai đối với chúng ta mà nói là nghịch tăng thượng duyên, vì sao 

vậy? Vì con người sống trong khổ nạn dễ giác ngộ, dễ quay đầu. 

Phật pháp có câu: “Phú quý học đạo là khó”, ví dụ này là cõi trời, phước báo lớn, nhiều 

vui ít khổ nên họ không muốn học đạo, rất khó phát tâm xả ly Ta Bà cầu sanh Tịnh độ. Họ 

cảm thấy cuộc sống của họ hiện tại rất tốt, họ sống rất vui, rất tự tại, rất vừa ý, hà tất phải cầu 

sanh Tịnh độ? Tâm  họ không phát ra được, dễ phát tâm nhất chính là cõi người, cõi người 

khổ nhiều vui ít, gia đình bình thường, họ cảm nhận rất sâu sắc về khổ và vui. Nếu nghe nói 

có một nơi có thể lìa khổ được vui, họ dễ động tâm, dễ hướng theo. 

Ở đây Đức Phật nói rất rõ ràng: Tam ác tam độc, tam độc là tâm tham sân si, tam ác là sát 

đạo dâm. Nếu không trừ sạch những thứ này, thì không bao giờ đoạn tận được ác, vì sao vậy? 

Khi gặp duyên họ sẽ tạo ác, tạo ác ở sau sẽ có quả khổ. Quả báo này ở đâu? Ở trong tam đồ. 

Dâm dục là đường quỷ, đó là thuộc về tham, tham ái, là đường ngạ quỷ. Sân nhuế là đường 

địa ngục. Ngu si là đường súc sanh. Ba loại ác niệm này lớn nhất, nên họ rất dễ đọa vào ba 

đường ác, mà thời gian đọa vào ba đường ác rất dài. Chịu hết quả báo trong ba đường ác, 

giống như người nhân gian phạm pháp, chịu hình phạt suốt mười năm, mãn hạn tù được ra, ra 

khỏi lại vào nhân gian, đến cõi người như thế nào? Họ lại tạo nghiệp, vì sao vậy? Vì tập khí 

của họ vẫn còn, chưa đoạn! Thời gian của cõi người ngắn, chỉ ngắn ngủi mấy mươi năm mà 

tạo rất nhiều tội, sau khi chết lại đọa vào tam đồ. Như trong Kinh Địa Tạng nói: quỷ vương 

nhìn thấy tội nhân rời địa ngục trở lại nhân gian, nhưng sao lại trở lại nữa rồi? Chính là ý này. 

Thời gian của ba đường lành ngắn, thời gian của ba đường ác dài, không ai biết được điều 

này, nên chúng sanh không giác ngộ. Nếu chúng ta không gặp được Phật pháp, trong truyền 

thống văn hóa không nói sâu sắc như vậy, không rõ ràng như vậy, cho nên trong luân hồi lục 

đạo, truyền thống văn hóa không giúp được nhiều, vì truyền thống văn hóa chưa đoạn dục. 

Chưa đoạn dục dù cho làm nhiều việc tốt, sanh lên cõi trời cũng chỉ là trời dục giới. Mà trời 

dục giới phổ biến nhất chính là Tứ vương thiên và Đao lợi thiên. Dạ ma thiên trở lên rất ít, 

Dạ ma thiên trở lên cần phải tu định, cần có một chút trí tuệ. Chỉ dựa vào hành thiện tích đức 

tu phước, cao nhất chỉ đến Trời đao lợi, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Không ra khỏi luân 

hồi, thì đó không phải là biện pháp. Lìa cứu cánh khổ, đạt cứu cánh lạc, ở trong tình huống 

840  Tập 534 



hoàn cảnh hiện tại của chúng ta, ngoài việc cầu sanh Tịnh độ ra, không có con đường thứ hai, 

chúng ta rất rõ ràng rất minh bạch. 

Trong  kinh  này  số  lượng  lớn  như  vậy,  dạy  chúng  ta  điều  gì?  Đoạn  ác  tu  thiện,  làm  tư 

lương để vãng sanh, cũng chính là làm điều kiện để cầu vãng sanh, không có điều kiện này 

thì không được. Ở thế giới đó là thiện nam tử thiện nữ nhơn, trước tiên chúng ta phải lấy 

được điều kiện này. Nguyên tắc chỉ đạo cao nhất của Tịnh tông là Tịnh Nghiệp Tam Phước, 

từ  phẩm  32  đến  phẩm  37  kinh  này  nói  về  giới  luật,  sáu  phẩm  kinh  nói  về  giới  luật,  đều 

khuyên chúng ta đoạn ác tu thiện. 

Điều đầu tiên trong Tịnh Nghiệp Tam Phước: “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, 

từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp”. Chúng ta đem nó thực hành trong Đệ Tử Quy, Cảm Ứng 

Thiên, Thập Thiện Nghiệp Đạo, Sa Di Luật Nghi. Thực tế Sa Di Luật Nghi là điều thứ hai: 

“Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi”, thực hành trong Sa Di Luật Nghi, 

ngoài ra quá cao không làm được. 

Nếu đặt vững chãi bốn nền móng này, chúng ta lấy được điều kiện này_ ngài Ngẫu Ích thị 

hiện cho chúng ta thấy điều kiện thấp nhất. Ngài xuất gia thọ giới Tỳ kheo, sau đó xả giới Tỳ 

kheo. Ngài là người học giới luật, biết giới tỳ kheo chắc chắn không đạt được, nên bản thân 

xả giới Tỳ kheo, để giữ giới Sa di, suốt đời tự xưng là Sa di Bồ Tát giới, đây là gì? Đúng với 

sự  thật, ngài  đã  làm  được.  Có  điều  kiện  như  vậy,  người  ta  đến  thỉnh  giáo  ngài:  Ngài  niệm 

Phật tương lai vãng sanh, phẩm vị nào khiến ngài vừa lòng? Ngài Ngẫu Ích nói: Tôi có thể 

vãng sanh, sanh đến cõi phàm thánh đồng cư hạ hạ phẩm vãng sanh là tôi mãn nguyện. Hay 

nói cách khác, bốn nền tảng này chính là để quý vị vững vàng lấy được cõi phàm thánh đồng 

cư hạ bối vãng sanh. Hạ bối này là hạ tam bối: hạ phẩm thượng sanh, hạ phẩm trung sanh, hạ 

phẩm hạ sanh. Đại sư Ngẫu Ích nói, tiêu chuẩn thấp nhất là hạ phẩm hạ sanh. Vì sao hạ phẩm 

hạ sanh đã mãn nguyện? Hạ phẩm hạ sanh đến thế giới Cực Lạc cũng là A Duy Việt Trí Bồ 

Tát. 

Nguyện thứ 20 trong đại nguyện của Phật Di Đà nói: Vãng sanh đến thế giới Cực Lạc, 

đều làm A Duy Việt Trí Bồ Tát, không có nói cõi phàm thánh đồng cư hạ bối vãng sanh là 

ngoại lệ, không nói. Không nói tức là chứng tỏ, hạ hạ phẩm vãng sanh cũng là A Duy Việt 

Trí Bồ Tát, cần phải hiểu câu này nghĩa là gì. A Duy Việt Trí Bồ Tát là pháp thân Bồ Tát, 

hạng người nào mới được gọi? Bồ Tát cõi thật báo là A Duy Việt Trí Bồ Tát, chính là 41 vị 

pháp  thân  đại  sĩ.  Nói  cách  khác,  Bồ  Tát  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  ở  thế  giới  Cực  Lạc,  họ 

hưỡng thụ đãi ngộ của pháp thân Bồ Tát, tôi nói như vậy mọi người sẽ dể hiểu. Cũng chính là 

nói, trí tuệ, thần thông, đạo lực của họ, hầu như không có gì khác với pháp thân Bồ Tát, nghĩa 

là giống với Bồ Tát của cõi thật báo, trong cõi thật báo đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát. Phật A 

Di  Đà  gia  trì,  đó  chính  là  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  và  cõi  phương  tiện  hữu  dư,  tất  cả  đều 

hưởng đãi ngộ của A Duy Việt Trí Bồ Tát, điều này quả thật không thể nghĩ bàn! Phần sau 

kinh này đều có nói đến. Sanh về thế giới Cực Lạc được thù thắng như vậy. Nói cách khác, 

chỉ cần sanh đến thế giới Cực Lạc, thấy Phật A Di Đà, liền có được năng lực như những vị bồ 

tát này, có cảm ứng đạo giao với tất cả chúng sanh có duyên khắp biến pháp giới hư không 

Tập 534  841 



giới. Trong mười phương thế giới, chúng sanh nơi nào có nhân duyên với quý vị, họ gặp khổ 

nạn, họ hy vọng quý vị giúp đỡ, quý vị có thể hiện thân để giúp họ, nói pháp cho họ, có năng 

lực này. Hiện thân gì? Như Bồ Tát Quán Thế Âm, tùy theo tâm chúng sanh mà thị hiện ra 

như thế. Họ muốn thấy Phật quý vị liền hiện ra thân Phật, họ muốn thấy Bồ Tát quý vị liền 

hiện ra thân Bồ Tát. Hiện thân gì không phải theo ý mình, mà là ý của họ, hiện thân tùy theo 

ý  của  họ.  32  ứng  hóa  thân  của  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  quý  vị  đều  có,  không  phải  do  ta  tu 

thành, mà nhờ oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì, quý vị sẽ có năng lực này, đây 

là điểm vô cùng thù thắng của Tịnh độ. Chỉ cần sanh đến thế giới Cực Lạc sẽ có năng lực 

này. 

Đến thế giới Cực Lạc, nói cách khác, chúng sanh trong mười phương thế giới như bạn bè 

thân thích và thân nhân quý vị gặp thiên tai, quý vị đều thấy, nghe và nhận được những tin 

tức về họ, có thể giúp đỡ họ. 

Hội  Sớ  lại  nói:  “Ngũ  ác  là  nhân,  cần  khổ  là  quả, nương  quả  để  khuyến  cáo  nhân,  triển 

chuyển tương sanh. Đời này đau, đời sau nóng, đều do nhân mà sanh. Cả hai thuyết đều nói 

rõ về tương sanh, nhưng không nói rõ về nghĩa triển chuyển”. Ý nghĩa tương sanh đã nói rất 

rõ ràng, chưa nói rõ về triển chuyển. 

Ngài Tịnh Ảnh, Cảnh Hưng và Vọng tây đều nói rõ, trong chú giải của ba vị tổ sư này có. 

Ngài Vọng Tây nói: Đầu tiên nói về làm ác sanh ra đau khổ thiêu đốt, thứ hai nói về thiêu đối 

sanh ra ác độc đau đớn”. Đây là gì? Trong nhân có quả, trong quả có nhân, đây gọi là triển 

chuyển. Hay nói cách khác, ở đây nói rõ về chân tướng trong lục đạo, lục đạo quá khổ! Vì 

sao vậy? Vì hoặc nghiệp khổ, triển chuyển tương sanh. Nhân bất thiện sẽ mang đến ác báo, 

lúc  nhận  ác  báo  không  cam  tâm,  không  tình  nguyện,  oán  trời  trách  đất  lại  tạo  nhân  ác.  Có 

người nào khi thọ báo khổ mà cam tâm tình nguyện, thật sự không oan trời không trách đất, 

tự mình phản tỉnh, thay đổi bản thân? Hạng người này rất ít! Gặp một chút không như ý là 

oán  trời  trách  đất,  như  vậy  tội  này  ngày  càng  nặng.  Vì  sao  ngày  nay  chúng  ta  gặp  đại  nạn 

này? Không có gì khác, đây chính là ác nghiệp tích lũy từ nhiều đời trước, tích lũy quá nhiều, 

nên bây giờ bộc phát, có thể trách người khác chăng? Không thể, dù thảm họa lớn đến đâu 

cũng phải cam tâm tình nguyện lãnh chịu. Bản thân tôi tạo ra, nên tôi phải gánh lấy, như vậy 

mới có thể tiêu nghiệp. Không cam tâm, không tình nguyện, phiền phức sẽ rất lớn, đời đời 

kiếp kiếp đều phải gánh chịu. Thiện nhân thiện quả, ác nhân ác quả, không sai chút nào. Đây 

là chân lý, đây là chân tướng sự thật. 

Tam độc chính là tham sân si mạn nghi trong lòng chúng ta, là nhân của tất cả quả báo 

bất thiện. Nếu không đoạn trừ, nhổ sạch nhân này, cái ác, tạo ác của chúng ta, nghĩa là sát 

đạo dâm vọng sẽ không đoạn tuyệt. Không đoạn tuyệt được sát đạo dâm vọng, thì khổ báo 

của địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh mãi  mãi không dừng lại. Đây là oan oan tương báo không 

bao giờ dứt. 

Hiện nay chúng ta ở thế gian này chịu những đau khổ, đây là quả báo hiện đời, là thống. 

Nhưng sau khi chết đọa vào trong tam đồ chính là thiêu, thiêu là địa ngục. Nói thật, địa ngục 

rất dễ vào nhưng lại khó ra được. Chúng ta chỉ cần hiểu rõ ràng minh bạch về 100 loại quả 

842  Tập 534 



báo  niệm  Phật  của  đại  sư  Quán  Đảnh, quý  vị  sẽ  biết  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  khởi  tâm 

động niệm, ngôn ngữ tạo tác, có bao nhiêu ý niệm, bao nhiêu tâm hành bất thiện tương ưng 

với ba đường ác, như vậy quý vị sẽ biết. Tưởng rằng chúng ta không tạo sao? Không ai dám 

nói lời này, vừa đối chiếu liền rõ ràng. 

Thật sự học Phật, tu học đại thừa, tu học Tịnh độ, nói với quý vị là thật, không phải giả, 

đó là hiện tượng gì? Buông bỏ vạn duyên ở thế gian này, trong lòng chỉ có Phật A Di Đà, 

nhất  hướng  chuyên  niệm,  ngoài  ra  không  nghe  không  hỏi,  ai  làm  được?  Các  ông  bà  cụ  ở 

nông thôn làm được. 

Điều này trước đây thầy Lý thường nói với tôi, thầy nói tôi muốn học nhưng không học 

được! Câu này có ý gì? Phẩn tử tri thức không bằng các ông bà cụ, các ông bà cụ thật sự 

buông bỏ, phần tử tri thức chỉ nói nhưng không buông được. Chúng tôi tận mắt chứng kiến 

một  trường  hợp,  khoảng  hơn  40  năm  trước,  có  một  bà  cụ  ở  làng  Tướng  Quân  Cao  Hùng, 

niệm Phật ba năm bà đứng vậy vãng sanh, đây là thật không phải giả. 

Giảng kinh thuyết pháp suốt một đời, khi vãng sanh là nằm vãng sanh, không phải đứng 

vãnh sanh. Người ta biết trước giờ chết, bà cụ này quý vị nói bà không có trí tuệ, chúng ta 

cảm thấy bà quá tuyệt vời. Quý vị xem, bà vãng sanh sợ người nhà quấy nhiễu nên không nói 

với ai, không nói với người nhà. Lúc vãng sanh là buổi tối, bà biết thời gian, khi ăn cơm tối, 

bà nói với con và dâu: Mẹ đi tắm, các con ăn trước. Nói xong bà liền đi tắm. Con và dâu bà 

rất hiếu thảo, đợi mẹ tắm xong cùng ăn cơm, không ngờ đợi rất lâu vẫn không thấy bà cụ ra, 

liền đến phòng xem, quả thật bà vừa mới tắm xong. Gọi bà không trả lời, sau cùng tìm trên 

điện  Phật,  thấy  bà  áo  quần  rất  sạch sẽ,  mặc  áo  tràng,  cầm  xâu  chuổi đứng  đối diện  tượng 

Phật. Gọi bà không trả lời, nhìn kỹ lại thì bà đã ra đi, đứng như vậy ra đi. Không có bất kỳ ai 

làm phiền bà, cách chúng nơi tôi ở không xa. 

Năm  đó  tôi đang  dạy  học  ở  Phật  Quang  Sơn, Phật  Quang Sơn  có  một  người làm  công, 

chính là người làng Tướng Quân, là hàng xóm của họ, nói với tôi là tận mắt chứng kiến. Anh 

ta  khuyên  chúng  ta  niệm  Phật,  niệm  Phật  là  thật  không  phải  giả,  tận  mắt  chứng  kiến  vãng 

sanh, quả thật quá sức thù thắng. Những người này làm  chứng chuyển cho chúng ta, chứng 

chuyển  trong  tam  chuyển  pháp  luân,  chúng  ta  là  khuyến  chuyển,  còn  bà  là  chứng  chuyển. 

Chúng ta thực hành những gì nói trong kinh giáo cho người khác thấy, đó là thị chuyển, thị 

hiện.  Nói  rõ  ràng,  nói  minh  bạch  là  khuyến  chuyển.  Bà  vãng  sanh  biểu  diễn  cho  chúng  ta 

thấy, làm chứng chuyển cho quý vị, điều này không phải giả. Vì sao bà làm được như vậy? 

Đã buông bỏ, không có gì khác, chúng ta rất rõ ràng minh bạch, buông bỏ là có bản lĩnh. 

Chúng ta sống trong hoàn cảnh hiện tại, quý vị có thể không buông bỏ ư? Không buông bỏ là 

sai. Quý vị buông bỏ, nói với quý vị, thiên tai không có. Thế gian có thiên tai là người khác, 

người chưa buông bỏ có thiên tai, người buông bỏ không có. Người buông bỏ, tùy thời có thể 

đến thế giới Cực Lạc, họ nắm chắc, không có chướng ngại. Phải buông bỏ hết tất cả, thân tâm 

thế giới đều không thể mang theo, đến thân thể đều buông bỏ, không nên chấp trước, trong 

lòng chỉ có Phật A Di Đà, ngoài Phật A Di Đà ra thì không có gì khác nữa. Người này được 

đại tự tại. Thiên tai ập đến, họ giống như đang xem ti vi, như đang xem phim vậy. Tôi đưa ra 

Tập 534  843 



ví  dụ  này  là  thật,  không  phải  giả.  Trong  tâm  họ  an,  tâm  họ  tự  tại,  không  khởi  tâm  không 

niệm,  thấy  điều  gì?  Thấy  hiện  tượng  tự  nhiên,  hiện  tượng  đại  tự  nhiên  giữa  vũ  trụ,  thấy 

nghiệp nhân quả báo không sai chút nào, họ thấy những điều này. 

Hội Sớ là chú giải của đại sư người Nhật: “Ngũ ác là nhân, cần khổ là quả”, cần khổ là 

gì? Là quý vị đang tạo nghiệp, tạo nghiệp rất cần cù. Tạo nghiệp ác cực nặng, quý vị hưởng 

thụ không phải vui, mà là khổ. “Y quả khuyến cáo giới, triển chuyển tương sanh”. Quả là tam 

đồ, nhân là tam độc tham sân si. Quả là địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, trong nhân có quả, trong 

quả có nhân. Trong đời này thấy họ đau khổ, sau khi chết họ chịu khổ báo trong tam đồ. 

Ngài Vọng Tây nói: “Đầu tiên nói rõ về điều ác sanh ra đau đớn thiêu đốt, kế đến là nói 

rõ về thiêu đốt sanh ra ác và thống khổ”. Ác nghiệp cảm thọ quả báo hiện tại là đau đớn, đời 

sau bị thiêu đốt trong tam đồ. Sau đó mới nói đến trong địa ngục, đọa lạc vào trong địa ngục, 

lại sanh niệm ác, lại chịu thống khổ. Không gặp được Phật pháp sẽ không biết tỉnh ngộ, tạo 

ác nhưng không cam tâm không tình nguyện thọ báo. Đặc biệt là thấy người khác, người có 

tạo việc ác lớn hơn tôi, vì sao họ không bị báo ứng? Khi bị báo ứng lại nói: “Ông trời không 

công bằng”, liền sanh bực tức, khởi oán hận. Đâu biết rằng người đó tạo nghiệp ác, đời trước 

của họ_ở trước chúng ta có học đến_đời trước họ tu phước báo lớn, bây giờ phước báo của 

họ vẫn chưa hưởng hết, nên phước báo này đang hộ trì họ. Khi họ hưởng hết phước báo, thì 

những tội nghiệp họ đang tạo liền hiện tiền, không phải không có báo ứng, mà do chưa đến 

lúc! 

Trong đời quá khứ quý vị không có phước báo lớn như vậy, nên tạo một chút tội nghiệp, 

tội báo liền hiện tiền, vấn đề chính là như vậy. Ta không hiểu rõ chân tướng sự thật, sao có 

thể oán trời trách đất? Oán trời trách đất tội rất nặng. Hàm oan một người tội đều rất nặng, 

quý vị hàm oan Phật Bồ Tát, hàm oan thánh hiền nhân, tội này không thể tưởng tượng được. 

Tịnh Ảnh nói: “Ban đầu nói rõ, từ ác sanh đau đớn, sanh thiêu đốt. Bên dưới lại nói từ 

thiêu đốt sanh ác sanh đau đớn. Cảnh Hưng ý cũng như vậy, là do ác mà sanh ra đau đớn 

thiêu đốt, hổ tương triển chuyển mà sanh. Ác sanh đau đớn thiêu đốt, nên đọa vào ác thú, 

nhưng  chúng  sanh  trong  ác  thú,  tam  độc  lan  tràn”.  Câu  này  nói  rất  hay,  tham  sân  si  càng 

khủng khiếp hơn. Tham  sân si  của nhân gian  thật đáng sợ, tham  sân si của  đường ngạ  quỷ 

còn đáng sợ hơn cõi người. 

“Nên thiêu đốt lại sanh ác khổ đau đớn, như gà đẻ ra trứng, trứng lại sinh ra gà, hai bên 

triển chuyển mà sanh, đến lúc nào mới dừng”, nghĩa là dừng lại, không có lúc dừng lại, hiện 

tượng này vô cùng đáng sợ. Bên dưới nói, dám phạm những điều này, đây là điều ác, dám 

phạm điều ác, đương nhiên vĩnh viễn triển chuyển trong đường ác thú. Cho nên nói đương 

nhiên phải trải qua ác thú. Lịch là trãi qua, ác thú là làm ác tự chiêu cảm quả báo. Nên đưa ra 

tướng của quả báo để khuyến cáo chúng sanh, khiến dừng các nhân ác. Lời này nói rất rõ 

ràng.  Hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật,  chúng  ta  không  giám  làm  ác  nữa,  biết  làm  ác  chắc  chắn 

không ra khỏi ba đường ác, phải trải qua đường ác thú. Do đó chúng ta biết làm ác là tự chiêu 

cảm lấy quả báo, nên không giám làm ác, không thể làm ác, không giám tự chiêu. Chúng ta 

muốn cải thiện hoàn cảnh của mình, hy vọng đời đời kiếp kiếp không gặp những quả báo bất 

844  Tập 534 



thiện như vậy, thì cần nên đoạn ác tu thiện.      Đoạn ác tu thiện bắt đầu từ đâu? Bắt đầu từ 

chỗ  siêng  năng  học  tập  Đệ  Tử  Quy, vì  sao  vậy?  Hiếu  thân  tôn  sư  là  căn  bản  lớn  của  thiện 

pháp thế xuất thế gian, nếu không bắt đầu tu từ căn bản, thì vĩnh viễn không thành công. Tu 

từ căn bản, chính là nỗ lực thực hành Đệ Tử Quy, trước thực hành sự, sau thực hành lý. Nếu 

không thể thực hành trên sự, thì lý không thể thấu triệt, vì sao vậy? Vì những gì Chư Phật Bồ 

Tát cùng chư vị Tổ sư nói có thể nhiếp thọ nhân tâm. Thông thường chúng ta giảng kinh, dù 

nói  hay  đến  đâu,  lưu  loát  đến  đâu,  nhưng  không  thể  nhiếp  thọ  nhân  tâm,  nguyên  nhân  do 

đâu? Các ngài có căn bản công phu tu hành, nên họ làm được, làm được thì ngôn ngữ đó sẽ 

hiển lộ ra, từ trong chân tâm hiển lộ ra, những thứ hiển lộ từ chân tâm có thể cảm động người 

khác. Không làm được, những gì quý vị nói là từ trong miệng ra, không phải chân tâm, là từ 

đâu? Là từ trong học vấn hiển lộ ra, đó là vọng tâm, không phải chân tâm. Chỉ có chân tâm 

mới thật sự cảm động người, cảm động thiên địa quỷ thần, cảm động sơn hà đại địa, đây là 

chân tâm, quý vị không làm chính là dụng tâm khác nhau. Chân tâm không có gì khác, chính 

là họ y giáo phụng hành, y giáo phụng hành là chân tâm. Học mà không hành là giả, không 

phải thật, đây chính là tập khí của các nhà chuyên gia học giả thế gian. Chúng ta thường nói 

Phật học, Nho học, Đạo học, đây là không hành trì. Thật sự hành trì đó là học Nho, học Phật, 

học Đạo, đây là thực hành. 

Thật sự giữ được ngũ giới, thực hành đúng lục ba la mật, đây chính là Bồ Tát. Nếu thập 

nguyện  Phổ  Hiền,  48  nguyện  của  Phật  A  Di  Đà  cũng  làm  được,  họ  là  Phật.  Từ  Bồ  Tát  lại 

nâng lên được một bậc, họ là Phật. 10 nguyện Phổ Hiền và 48 nguyện là hạnh nguyện của 

Như Lai, quý vị thực hành hạnh nguyện của Như Lai, sao không phải là Phật được! Thực 

hành Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, quý vị là thánh hiền của thế gian. Thực hành Tam quy, 

Ngũ giới, Thập thiện, Sa di luật nghi, quý vị là tiểu thánh trong nhà Phật. Thật sự phát tâm bồ 

đề, thực hiện tâm bồ đề, như vừa mới nói, Thực hành Lục hòa, Lục độ, 10 nguyện Phổ Hiền, 

quý vị là Bồ Tát. Nên cấp bậc này tự nhiên nâng cao lên, chúng ta đều rõ ràng minh bạch. 

Hiểu rõ ràng minh bạch rồi sẽ thực hành, thật sự thực hành nó vào trong đời sống, như vậy 

thì  toàn bộ thiên  tai đều  được hóa giải, quý vị  có bị  ảnh hưởng  thiên tai  chăng?  Không  bị. 

Thiên tai đến thật sự, thân thể bị hủy diệt theo thiên tai, còn quý vị đến thế giới Cực Lạc. 

Phật A Di Đà biết, ngay lúc này ngài hiện thân tiếp dẫn quý vị, nên quý vị không bị thiên tai 

ảnh hưởng. Đạo lý này không thể không hiểu, không hiểu chúng ta học Phật đều là giả, uổng 

công. 

Hoặc ngay trong đời này, cho đến thị hiện cho chúng sanh thấy, đây là đoạn nhỏ thứ hai. 

Hoặc là đời này, trước bị bệnh hoạn tai ương, sanh tử bất đắc, thị hiện cho đại chúng thấy. 

Đây gọi là thống, nói rõ về ngũ thống, đây là thống. Cho đến hoa báo trong hiện đời, quả báo 

của đời này. Bị tức là lãnh chịu, bệnh là tật bệnh, các nghiệp bệnh, đây gọi là bệnh nghiệp 

chướng. Ương là tai ương, họa hại, như thiên tai của nước và lửa, như họa của hình phạt vân 

vân đều là nghiệp chướng. Quý vị ở trong thế gian hiện tại chịu bệnh khổ, những điều này 

chúng ta tận mắt nhìn thấy. 

Tập 534  845 



Lúc  tôi  mới  học  Phật,  lúc  này  đã  xuất  gia  và  giảng  kinh,  có  một  thính  chúng  theo  tôi 

nhiều năm, cũng là một vị đại gia ở Đài Loan, hiện nay gọi là một nhà kinh doanh lớn, rất nổi 

tiếng  ở  Đài  Loan. Ba  cô ta  chính  là chủ tịch  của  công ty  này,  cô ta  nghe tôi giảng kinh  đã 

nhiều năm, là đứa con dâu thứ hai của ông ấy. Lúc tuổi già ông này bị bệnh, mắc bệnh người 

già, nằm liệt trên giường, chỉ còn hơi thở thoi thóp, ba ban y tá thay nhau chăm sóc ông. Tôi 

nói với người nhà họ, nhưng họ không tin, tôi khuyên họ nên đem tiền dùng vào việc thuốc 

men này, đem số tiền lớn đó đi bố thí, như vậy ông ta sẽ có hai hiện tượng. Thứ nhất, nếu thọ 

mạng ông ấy còn, thì ông được lành lại bình thường. Còn nếu như ông đã hết thọ mạng, ông 

sẽ ra đi nhẹ nhàng, không còn chịu khổ nữa, nhất định xuất hiện hai hiện tượng này, nhưng 

gia đình họ không tin. 

Quý vị xem, mỗi ngày có ba ban y tá thay nhau chăm sóc, một ban khoảng hai người, vì 

gia  đình  ông  có  tiền!  Mỗi  ngày  chi  tiền  thuốc  men  trị  liệu  quả  là  không  ít,  gia  đình  bình 

thường không làm được, nhưng ông bệnh như vậy  mười  mấy năm  mới chết. Lúc chết đến 

người nhà cũng không nhận ra. Ông chết rồi đi về đâu, chúng ta đều rõ ràng, là ông đi vào 

trong tam đồ! Tài sản nhiều như vậy, ông ta hưởng thụ là nằm trên dường bệnh hưởng thụ, 

hưởng thụ như vậy suốt mười mấy năm. Đây là hiện tượng mà chúng tôi tận mắt chứng kiến, 

bởi thế thiện ác quả báo không thể không biết! 

Ngày nay không những có bệnh khổ, mà còn có thiên tai, thiên tai này các nhà khoa học 

dự đoán là chưa từng có trong lịch sử, trong lịch sử trước đây chưa từng phát sinh thiên tai 

nghiêm trọng như vậy, chúng ta không thể không cảnh giác, nên ứng phó như thế nào? Đó 

chính là đoạn ác tu thiện, phát tâm bồ đề, nhất hướng chuyên niệm, như vậy là đúng. 

Xem  tiếp đoạn văn  bên dưới:  “Người  làm  ác, trong  đời hiện  tại, hoặc  sanh  bệnh  nặng, 

hoặc bị tai họa, cầu sanh không được, cầu chết không xong, ưu khổ vạn phần, không thể ra 

khỏi, nên gọi là sống chết không được”. Bên dưới nói thị hiện cho chúng sanh thấy, hiện rõ 

quả  ác  này,  phổ  biến  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  đều  được  thấy,  khiến  họ  biết  nhân  quả 

không sai, mà sanh lòng cảnh giác sợ hãi. 

Những điều này trong xã hội hiện tại khắp nơi đều có thể nhìn thấy, thấy rồi như thế nào? 

Thấy nhưng chúng ta bị trơ như gổ đá, thấy nhưng như không có chuyện gì, đó là việc của 

người ta không liên quan đến tôi, không có cảm xúc. Nếu là Bồ Tát, tính cảnh giác của Bồ 

Tát rất cao, nhìn thấy quả liền nhớ đến nhân, nhìn thấy nhân liền nghĩ đến quả. Thấy quý vị 

hiện nay tạo tội, đây là nhân, sẽ biết được quả báo trong tương lai. Nhìn thấy những gì quý vị 

hiện tai đang lãnh chịu, liền biết được nhân quý vị gây ra trong quá khứ. Đây là người hiểu 

rõ, là người giác ngộ. Cho nên người thấu hiểu ở trên thế gian này, sáu căn tiếp xúc với sáu 

trần đều tăng trưởng trí tuệ.      Người mê hoặc, lục căn tiếp xúc với cảnh giới lục trần sanh 

phiền não, sanh  tham  sân si  mạn  nghi, sanh  oán hận não  nộ phiền, làm  những  việc  sát đạo 

dâm vọng, đây là người mê hoặc. Người giác ngộ không như vậy, người giác ngộ lục căn tiếp 

xúc với cảnh giới lục trần đều tăng trưởng trí tuệ, lúc nào cũng phải cảnh giác bản thân. Khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đoan chánh tâm niệm, đây gọi là tu hạnh Bồ Tát, gọi là phát 

tâm bồ đề. 

846  Tập 534 



Bên dưới nói hoặc khi lâm mạng chung, đọa vào ba đường ác. Cho đến quả báo đời sau, 

nói rõ về ngũ thiêu. Tạo ra ác nghiệp nhất định đọa vào ác đạo để thọ báo, ác đạo từ đâu đến? 

Hiện nay chúng ta đã rõ ràng minh bạch, ác đạo là ác nghiệp của bản thân biến hiện ra, tự 

nhiên biến hiện ra. Ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục không ai thiết kế, không có ai kiến tạo, toàn 

là nghiệp báo hiện tiền. Bản thân chúng ta bình tĩnh tư duy quan sát, ngày nay chúng ta ở trên 

thế  gian  này,  những  cơ  duyên  trong  đời  này,  cũng  là  nghiệp  báo  bản  thân  chiêu  cảm  nên, 

không có ai lên kế hoặc, không có ai thiết kế, không có ai chế tạo. 

Quý vị phải thấy rõ ràng, phải nghĩ minh bạch những gì trong kinh nói, chúng ta sẽ lạy 

sát đất, thật sự khâm phục. Không những không còn hoài nghi, mà hoàn toàn tiếp nhận, hoàn 

toàn tin tưởng, những gì Đức Phật nói quả là không sai. Trong kinh nói hoàn toàn là chân 

tướng sự thật. 

“Sầu thống”, đây là hiện tại sầu bi đau khổ. Những gì hiện nay chúng ta nhận là lo lắng, 

bi thương, đau khổ. “Khốc độc”, đó là sau khi chết chịu quả báo trong tam đồ, thống khổ cực 

kỳ thê thảm. “Đuốc” nghĩa là bị lửa đốt, “nhiên” là bùng cháy, đây đều là nói quả báo trong 

địa ngục. 

Hội Sớ nói: “Lửa đốt chính là diện mạo khủng khiếp trong địa ngục hỏa, hình dung địa 

ngục lửa trong địa ngục. Tự là do nghiệp của bản thân chiêu cảm nên, nên gọi là tự tướng lửa 

đốt”. Bởi thế con người không thể tạo ác, tạo ác không có gì tốt đẹp cả, vậy tại sao con người 

lại thích?      Trong kinh có một ví dụ, ví dụ: “Liếm mật trên đầu dao”, lấy mật thoa trên một 

cây dao sắc bén, người ngu si thích sự ngọt ngào, nhưng nếm được vị ngọt thì lưỡi cũng bị 

đứt. Ví dụ này nói lên điều gì? Một chút lợi nhỏ trước mắt cũng mê hoặc được họ, họ liền 

dám tạo tội, khởi điều gì? Khởi tâm sát đạo dâm vọng, họ muốn tạo nghiệp, muốn đạt được 

chút lợi nhỏ này, giám làm những chuyện sát đạo dâm vọng. Lợi họ đã đạt được, nhưng nói 

thực là do số mạng họ có, số mạng không có, quý vị tạo tội nghiệp này sẽ không hưởng được 

lợi ích. Vì số mạng quý vị có, đạt được lợi ích nhỏ này là do số mạng quý vị có, sao phải khổ 

như vậy! Nếu không tạo nghiệp này, quý vị đạt được chỉ chậm sau vài ngày, còn như tạo 

nghiệp này chỉ đạt được sớm trước vài ngày, sao phải khổ như vậy! 

Bởi  thế  nhân  quả  báo  ứng,  nó  có  nhân  duyên,  bất  luận  là  thiện  hay  là  ác,  nhân  duyên 

thuần  thục thì  quả báo  liền  hiện  tiền. Người  thông  minh có tâm  nhẫn nại, duyên  chưa  chín 

mùi là bất động, đợi cơ duyên thuần thục tự nhiên thu hoạch một cách tốt đẹp. Như chúng ta 

trồng  lúa  trồng rau  xanh, nhất định  nhân duyên thuần thục nó mới  trưởng  thành, mới được 

thu  hoạch.  Khi  chưa  chín  rộ, khi  chưa  chín  mùi  mà  cắt  vào, vậy  là  còn  sống  không  thể  ăn 

được, ăn như vậy sẽ sanh bệnh. Thế nên cần phải nhẫn nại, có tâm nhẫn nại đợi chờ, không 

tham lợi nhỏ trước mắt. 

Của  bất  nghĩa  nhất  định  không  được  lấy,  nếu  lấy  sau  đó  chắc  chắn  mang  đến  tai  họa. 

Hiện đời nhất định có ưu bi khổ não, sau khi chết chịu quả báo trong tam đồ, sao phải khổ 

như vậy? Thật sự hiểu rõ, thật sự minh bạch, họ mới thật sự tin tưởng nhân quả nghiệp báo 

không  sai  chút  nào, chắc  chắn không  giám  làm  ác. Không  giám  làm  ác, không  phải  nói  ác 

Tập 534  847 



không giám làm, mà ngay niệm ác cũng không sanh khởi. Đây thật sự là có trí tuệ, thật sự là 

người thông minh. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

 

848  Tập 534 



Tập 535 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:12.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 685, hàng thứ tư từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ kinh văn. 

“Cộng kỳ oan gia, cánh tướng sát thương, tùng tiểu vi khởi, thành đại khốn kịch”. Bốn 

câu này là một đoạn nhỏ. Thêm lần nữa đức Phật nói về quả báo để khuyên bảo chúng ta. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: Bốn câu kinh văn này là “từ thiêu khởi ác”. Thiêu là quả báo, quả báo 

ở trong tam đồ quá khổ, ở trong tam đồ họ không cam tâm, không tình nguyện. Ý niệm báo 

thù vô cùng mạnh mẽ, gọi là oan oan tương báo không bao giờ dứt, họ lại tạo nghiệp. 

“Cánh tướng sát thương”, căn cứ tư tưởng của sư Vọng Tây: “Thị tắc thiêu sanh sát sanh 

ác dã”. Bên dưới là chú giải của Hoàng Niệm Tổ: “Người ác ở trong địa ngục hỏa thiêu”, đây 

là nói ở trong địa ngục họ không giác ngộ, đau đớn cùng cực nên sanh khởi sân nhuế. Không 

những không hề hối hận, không biết sám hối, mà họ còn sanh oán hận, oán hận đến cực điểm, 

trong địa ngục cũng có đánh nhau. 

Sát thương lẫn nhau, tức là đang bị thiêu đốt, liên tục tạo ác, kết oán thành thù, nên gọi là 

oan gia, cùng kết oan gia với nhau. Vấn đề này gần đây ở miền bắc có ba vị đồng tu đến thăm 

tôi, gặp mặt nhưng tôi không quen nên không nói chuyện. Họ để lại một phong thư và 2 đĩa 

CD cho tôi, tôi đã xem hai đĩa CD, hoàn toàn tương ưng với bốn câu này. Nội dung đĩa CD 

nói về vấn đề áp vong, linh hồn áp vong này là ai? Là tướng quân tử trận của song phương 

thời kỳ chiến tranh Trung Nhật. Họ còn đưa cho tôi thêm một phần tài liệu tham khảo nữa, 

nhưng tôi chưa xem. Khi tôi chưa xem đoạn kinh văn này, nếu đã xem kinh văn cũng nên 

xem  thử  phần  tài  liệu  tham  khảo đó, không biết tướng  quân  tên  gọi  là gì. Một bên  là  Nhật 

bản, một bên là Trung quốc, đều chết trận, chết rất thê thảm.  Họ nói, hiện nay hai bên vẫn 

còn đang đánh nhau, hiện nay ở đâu? Ở trong địa ngục, ở trong địa ngục vẫn đang đánh nhau, 

quý vị xem đáng thương biết bao! Vấn đề này ở trước tôi từng đề cập đến với mọi người, có 

thể như vậy, tôi tin rằng điều này không phải giả. 

Khi  chúng  tôi  còn  nhỏ,  chiến  tranh  Trung  Nhật  bộc  phát,  chính  là  biến  cố  của  Lư  Câu 

Kiều ngày 7.7.1937, năm đó tôi 11 tuổi, nên cũng nhớ được sự việc. 11 tuổi đến 18 tuổi, 8 

năm kháng chiến, suốt tám năm chúng tôi không có chỗ ở cố định, bôn ba khắp nơi! Chạy 

trốn khắp nơi, ngày ngày đều chạy nạn, khổ không sao tả xiết, nên thường nằm mơ thấy đánh 

nhau, vẫn đang chạy nạn, hạt giống nghiệp thức trong A lại da mạnh đến nhường nào. 

Tôi  đã  học  Phật,  ra  đi giảng  kinh, đại  khái  khoảng  mười  năm  đầu  vẫn  còn  thấy  những 

giấc  mơ  này,  có  khi  trong  mơ  vẫn  mơ  thấy  vấn  đề  này,  nhưng  hai  ba  mươi  năm  gần  đây 

không  còn  nữa,  giấc  mơ  này  mới  không  còn  nữa.  Quý  vị  xem,  chiến  tranh  kết  thúc  trong 

vòng 20 năm, chúng ta vẫn thường mơ thấy chiến tranh. Những người chết trên chiến trường, 

Tập 535  849 



chết trận, chết rồi nhưng bản thân họ không biết đã chết, nên hồn của họ vẫn đang đánh nhau, 

không bao giờ dứt, khi  nào giác  ngộ?  Hai  vị  tướng  quân  này  coi  như  không  tệ, họ  đã  giác 

ngộ, tìm đến những người tu hành trong nhà Phật để cầu siêu độ, nói ra tình trạng hiện nay 

của họ. Ở trong địa ngục rất khổ, vẫn sanh tâm sân nhuế, vẫn làm những công việc sát hại, sát 

thương lẫn nhau.“Tức ở trong sự thiêu đốt”, thiêu đốt ở đây chính là trong địa ngục, ở trong 

địa ngục  vẫn tạo  ác nghiệp, kết  oán thành  cừu, điều này  quả thật không bao giờ dứt.  Nên 

trong kinh gọi là oan gia, cùng nhau kết oan gia. 

Chúng ta xem tiếp đoạn sau: “Trả nợ lẫn nhau”, A giết B, B lại giết A , nên gọi là tương 

sát lẫn nhau. Trong ác nghiệp không có gì nặng hơn điều này, quả báo trong địa ngục không 

có gì  thê thảm  hơn điều  này. Bởi  thế cuối  cùng  cả hai vị  tướng quân này  đều giác ngộ, hy 

vọng hòa bình, hy vọng nhân gian mãi mãi không có chiến tranh, cầu quy y, cầu siêu độ, đều 

muốn đến thế giới Cực Lạc. Hai vị tướng quân này rất nhân từ, để cho thuộc hạ của họ vãng 

sanh trước, để cho binh sĩ của họ vãng sanh trước, sau cùng mới đến họ vãng sanh, đúng là 

tấm  lòng  của  Bồ  Tát!  Không  phải  họ  cầu  mình  được  độ  trước,  bản  thân  họ  hiểu,  liền  đem 

những đạo lý này nói lại cho thuộc hạ mình nghe, để họ cùng đến nghe kinh, để họ đến tiếp 

nhận  siêu  độ.  Tôi  xem  được  một  đĩa  CD  như  vậy,  cả  hai  bên  Trung  Nhật  đã  tạo  nên  tội 

nghiệp quá nặng! 

Bên dưới nói: “Tùng vi chí trước”, vi là nhỏ, xung đột rất nhỏ, nhỏ không đáng để gây ra 

xung  đột,  nhưng  càng  diễn  biến  càng  kịch  liệt,  diễn  biến  lớn thành  chiến tranh.  Trong đại 

chiến tranh, chúng sanh vô tội bị hại biết bao nhiêu? Trách nhiệm này người phát khởi chiến 

tranh phải chịu. 

Chúng ta từng xem CD Đường Thái Tông áp vong, ông là một vị đế vương được lịch sử 

đánh  giá  rất  tốt,  cũng  đọa  địa  ngục,  vì  sao  vậy?  Vì  chiến  tranh  đánh  trận  giết  người  quá 

nhiều. Ông làm vua rất yêu thương nhân dân, là một nhà chính trị giỏi, trị vì thời Trinh Quán. 

Bất  quá  ở  trong  địa  ngục  chịu  khổ  ít  hơn  một  chút  mà  thôi,  nhưng  vẫn  phải  chịu  quả  báo, 

giống như chính ông nói: Đế vương tạo nghiệp địa ngục cũng phải chịu quả báo, đế vương 

tạo nghiệp địa ngục không thọ quả báo, làm gì có đạo lý này! 

Nghiệp báo sát thương đại quy mô này, đích xác chỉ có những người đó mới có thể làm 

được, người thường không làm được, người bình thường giết người có hạn. Đây là đại quy 

mô, mấy mươi vạn, mấy trăm vạn người thương vong, đều là ý niệm của một mình quý vị tạo 

nên.  Nếu  ý  niệm  này  không  có  quả  báo,  vậy  thì  định  luật  nhân  quả  sẽ  bị  lật  đổ.  Gần  đây 

chúng ta nhìn thấy những tình huống này, thật sự có! Không phải giả. 

“Nên nói, từ nhỏ khởi lên, thành sự khốn kịch lớn”, kịch là hết sức, là kịch liệt, là nhiều, 

là tăng, có rất nhiều ý nghĩa như vậy. “Ác hành không dừng”, tội càng thêm tội, khổ càng 

thêm khổ, đó chính là trở thành khó khăn lớn, tạo ra tai họa sâu nặng. Bởi thế trong kinh nói 

thành bi kịch khốn khó lớn lao. Ngụy Dịch lại nói làm lâu dài về sau là bi kịch lớn”, là bản 

dịch  của  Khương  Tăng  Khải.  Tịnh  Ảnh  Sớ  nói:  Thân  chịu  lao  khổ,  khổ  tăng  lên  không 

ngừng, gọi là bi kịch lớn lâu dài. Sát đạo dâm vọng, nó không phải chỉ có một loại, nó có sự 

liên đới. Những điều này nối kết nhau, chính là tội nghiệp địa ngục vô cùng nặng. 

850  Tập 535 



Quý vị thấy họ cầu siêu độ, đây là vị tướng quân Nhật bản nói, ông nói: Còn có rất nhiều 

phụ nữ bị họ giết chết. Trước khi những phụ nữ này bị giết, họ đều bị hiếp dâm, sau đó mới 

giết chết, tội này nặng biết bao! Hiện nay thay họ đến cầu siêu độ, họ nói những người này 

rất đáng thương. Lúc đó giết người không biết, đọa vào địa ngục mới hối hận, nhưng hối hận 

cũng đã muộn. 

Chúng ta xem tiếp phần kinh văn: “Giai do tham trước tài sắc, bất khẳng thí huệ, các dục 

tự khoái, vô phục khúc trực, si dục sở bách, hậu kỷ tranh lợi, phú quý vinh hoa, đương thời 

khoái  ý,  bất  năng  nhẫn  nhục,  bất  vụ  tu  thiện,  uy  thế  vô  kỷ,  tùy  dĩ  ma  diệt.  Thiên  đạo  thí 

trương,  tự  nhiên  củ  cử,  quỳnh  quỳnh  chung  chung,  đương  nhập  kỳ  trung,  cổ  kim  hữu  thị, 

thống tai khả thương”. 

Đoạn kinh văn này lại nói rỏ ràng về nhân ác của ba độc, khuyến cáo giáo huấn nhiều lần. 

Khuyến  cáo  là  răn đe, giáo  huấn  là  dạy  bảo, nhưng  người  thế gian  như  thế  nào?  Họ  lại  cứ 

thích ba loại này, là tham sân si, mấy ai không có tâm tham? Mấy ai không nổi nóng? Gốc 

của tham sân là ngu si, nếu họ có trí tuệ sẽ bằng lòng buông bỏ, không tạo nghiệp này, không 

thọ những quả báo này. Chính là vì ngu si, ngu si là gì? Là mê, mê thất tự tánh, bởi thế khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác đều trái với tánh đức. 

Tự tánh là gì? Tự tánh là bổn thiện. “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, bổn thiện là gì? Ngũ 

thường là bổn thiện, ngũ luân là bổn thiện, tứ duy bát đức là bổn thiện. Trong giáo dục Phật 

giáo, Tam quy, ngũ giới, thập thiện là bổn thiện; Lục hòa, lục độ là bổn thiện; 10 nguyện Phổ 

Hiền, 48 nguyện của Phật Di Đà là bổn thiện. Những gì trong Phật pháp nói thâm sâu hơn, 

rộng lớn hơn, thấu triệt hơn so với giáo dục truyền thống nói. Nhưng những điều này bất luận 

là thế pháp hay Phật pháp, người bây giờ đều không học, người bây giờ đều không tin. Họ tin 

tưởng điều gì? Tin vào sát đạo dâm vọng, tin vào tham sân si mạn nghi, tin vào những điều 

này. Họ không tin vào nhân quả, không tin có đời sau, không tin có báo ứng, bởi thế người 

bây  giờ  thích  gì  làm  nấy,  họ  không  ái  ngại  điều  gì  cả.  Không  ái  ngại  điều  gì  phải  chăng 

không có báo ứng? Báo ứng ngay hiện tiền. 

Mấy năm gần đây, đại khái là hai ba năm lại đây, trên trái đất này phát sinh rất nhiều hiện 

tượng khác thường, thông thường người ta nói là thiên tai tự nhiên, nó xảy ra rất nhiều! Hầu 

như mỗi ngày đều có vài lần, tháng trước có hơn 170 lần. Tôi đoán tháng này rất có thể hơn 

200 lần, hơn nữa thiên tai đều rất nghiêm trọng.      Người học Phật chúng ta nhìn thấy vấn đề 

này, có suy nghĩ gì? Đây là ông trời đưa ra lời cảnh báo, dự báo trước của trận thiên tai lớn, 

hy vọng quý vị nhanh chóng quay đầu. Chỉ cần còn một hơi thở quay đầu vẫn kịp, hơi thở đã 

dứt quay đầu thì đã muộn. Thật sự sám hối, đoạn ác tu thiện, cải tà quy chánh, đoan chánh 

tâm niệm, điều này ở trước chúng ta có nói đến. Khởi tâm động niệm là luân lý đạo đức, là 

ngũ giới thập thiện, tâm niệm này là đoan chánh.      Quý vị học Phật, tuyệt đối không nên lơ 

là Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, cho rằng đây là những thứ nhỏ nhặt, không đáng trân quý, 

như vậy là sai, là đang hại bản thân mình thê thảm. Trong đời này bất luận quý vị dụng công 

như thế nào, tinh tấn như thế nào, vì không có nền tảng vững chắc_cũng giống như chúng ta 

vun trồng thực vật vậy, cây này không có rể, dù cho ngày ngày vun bón, ngày ngày tưới nước 

Tập 535  851 



nó vẫn không mọc được, không thể nở hoa, cũng không thể kết trái, vì sao vậy? Vì nó không 

có rễ. Quý vị cần khổ suốt một đời, đến sau cùng không đạt được kết quả, nhưng vẫn không 

biết mình sai ở chỗ nào. 

Chúng ta lãnh hội quan sát tỉ mỉ, vì sao người ngày xưa, bất luận là tại gia hay xuất gia 

đều tu hành rất thành tựu? Thành tựu đều rất cao, thông thường khoảng năm năm đã có thành 

tích rất khả quan, người bây giờ không có. Học 30 năm, học 40 năm, vẫn là ngu si mê muội. 

Nghe kinh cũng không ít, học được cũng không ít, thậm chí bản thân cũng lên bục giảng nói 

rất  lưu  loát,  cũng  viết  sách,  trước  tác,  nhưng  tập  khí  phiền  não  vẫn  chưa  đoạn,  nghe  ngôn 

luận của họ vẫn còn oán trời trách đất. Phật Bồ Tát có lỗi với họ, ông trời có lỗi với họ, tự 

cho mình giỏi, tự cho rằng rất tinh tấn, tập khí phiền não tăng trưởng theo từng giờ.      Nó 

không giảm nhẹ, mà còn tăng trưởng, vì chưa buông bỏ dục vọng. Đây là điều chúng ta cần 

phải phản tỉnh và kiểm điểm một cách sâu sắc, rốt cuộc chúng ta sai ở điểm nào? Quan niệm 

học  tập  chúng  ta  sai,  đi  sai  đường,  không  đi  vào  con  đường  chánh.  Nghiên  cứu  kinh  giáo, 

nhưng lại đi trên con đường học thuật, nghiên cứu Phật học. Chính là nói có nghiên cứu, có 

hiểu  nhưng  không  có  hành  trì.  Chư  vị  cổ  đức  nói:  hiểu  mà  không  hành  là  giả,  không  phải 

thật. Chư Phật Bồ Tát dạy chúng ta, chư vị tổ sư dạy chúng ta, hiểu và hành phải tương ưng, 

mới thật sự khế nhập, mới thật sự hiểu được những điều mình đã học. 

Giải ngộ, tức là chúng ta nghe nhiều, đọc nhiều là giải ngộ, giải ngộ là gì? Là cảnh giới 

ngộ của người khác đưa ra để chúng ta cùng chia sẻ, chúng ta hiểu được, tâm sanh hoan hỷ, 

nhưng rốt cuộc là của người khác không phải của mình, mình không được lợi ích. Nếu chúng 

ta thực hành những gì mình biết, biến thành cuộc sống của mình, biến thành công việc của 

mình, biến thành nguyên tắc xử sự đối nhân tiếp vật của mình, lâu ngày liền hoát nhiên đại 

ngộ. Ngộ đó là gì? Ngộ chính là những gì quý vị hiểu, thật sự thấu triệt, bây giờ nghe chưa 

thật sự hiểu, chỉ hiểu được lơ mơ. Thật sự hiểu là quý vị đã khế nhập cảnh giới. Đến lúc nhập 

vào cảnh giới, sanh tâm đại hoan hỷ, gọi là hoát nhiên đại ngộ, minh tâm kiến tánh, kiến tánh 

thành  Phật.  Bản  thân  quý  vị  khế  nhập  vào  cảnh  giới  của  Như  Lai,  lúc  này  là  thật  sự  minh 

bạch,  là  cảnh  giới  tự  mình  chứng  được.  Cảnh  giới  thân  chứng  và  cảnh  giới  mà  mình  quen 

thuộc, hoàn toàn tương ưng, gọi là hoan hỷ. Quá khứ đọc rất thuần thục những kinh điển nói 

về thế giới tây phương Cực lạc, đọc mấy mươi lần, mấy trăm lần. Như vậy khi quý vị nói đến 

thế giới Cực Lạc thuộc như lòng bàn tay, tuy quý vị chưa từng đến. Đến một ngày nào đó thật 

sự đến thế giới Cực Lạc, đó gọi là thân chứng. Quý vị chưa đến thế giới Cực Lạc, đây là chỉ 

nghe nói, là lời truyền miệng, hai mùi vị không giống nhau! Bởi thế sau tín giải phải có hành, 

phải có chứng. Thời đại chúng ta học Phật chỉ dừng lại ở tín giải; tin và lý giải nhưng ở sau 

không có hành, hành không có đương nhiên cũng không có chứng. Chứng là nhập vào cảnh 

giới, là thật sự minh bạch. Chúng ta không thực hành những gì mình đã học được, cần phải 

thực hành nó, vì sao vậy? Tất cả là tánh đức của mình. Chư vị tổ sư chia sẽ với chúng ta là tu 

đức của họ, Phật Bồ Tát khai thị cho chúng ta là tánh đức, các ngài đã kiến tánh. Ngôn ngữ 

và thị hiện của các ngài đều từ trong tánh đức tự nhiên hiển lộ ra, đương nhiên không giống 

nhau. 

852  Tập 535 



Ngày nay điều mà chúng ta không bằng người khác, người khác may mắn, họ sanh vào 

trung quốc. Trung quốc ở đây là trung quốc trong kinh Phật nói, là đất nước trung đạo, khu 

vực  Phật  pháp  thịnh  hành  gọi  là  trung  quốc.  Cần  phải  hiểu  ý  nghĩa  này,  không  phải  trung 

quốc trên trái đất này, là trung quốc của kinh Phật, nó chỉ chung cho một khu vực Phật pháp 

vô cùng hưng thịnh, người tu hành rất động, đây gọi là trung quốc. Trái với trung quốc là 

biên địa, biên địa chính là nơi không có Phật pháp, nơi Phật giáo rất suy yếu, gọi là biên địa. 

Phật pháp đặc biệt là chỉ đại thừa, tiểu thừa không được, trong mắt đại thừa thì tiểu thừa đều 

là biên địa. Họ chưa nhập vào trung đạo, nghiêng về một bên. Tiểu thừa nghiêng về chân đế, 

phàm phu nghiêng về tục đế, Bồ Tát chân đế và tục đế là một không phải hai, đây gọi là trung 

đạo. Bởi thế học rồi, họ thật sự có lợi ích, thật sự được pháp hỷ, trong pháp hỷ sung mãn trí 

tuệ phước đức. Trong pháp hỷ không có trí tuệ, không có phước đức, pháp hỷ đó là giả, chỉ 

được thời gian ngắn, không duy trì lâu dài được. Trong pháp hỷ có trí tuệ, có phước đức. 

Chúng ta quy y Phật nhị túc tôn. Túc là đầy đủ, nhị chính là tri tuệ và phước đức, hai thứ 

này đều viên mãn. Vì sao chúng ta học Phật? Là vì cầu trí tuệ viên mãn, phước đức viên mãn. 

Bởi thế Đức Phật đối với vấn đề này từ bi đến tột cùng, không mệt chán khi nhiều lần giáo 

huấn chúng ta. 

Đều do tham trước tài sắc, cầu nhiều không biết đủ gọi là tham, giữ chặt tâm tham lam 

gọi là trước, tham đắm tài sắc. Kinh Bảo Tích nói rằng: Tà niệm sanh tham trước, tham trước 

sanh phiền não. Gốc của phiền não là tà niệm, tà niệm là quan niệm sai lầm, thấy sai, nghĩ sai 

về chân tướng sự thật. Cũng may trong thời hiện đại này có các nhà khoa học phương tây, tôi 

cảm thấy họ đã thức tỉnh, có rất nhiều người đều đang nghiên cứu về vấn đề ý niệm. Ngày 

xưa họ không lý giải lắm về vấn đề này, chỉ chuyên môn nghiên cứu về vật chất, nên gọi là 

nhà vật lý học. 

Chúng ta cũng tin rằng, các nhà vật lý học nghiên cứu đến nay, hầu như cảm thấy vật lý 

không thể giải quyết được vấn đề. Phát hiện sức mạnh ý thức vô cùng lớn mạnh, phát hiện 

vật chất là do ý niệm hình thành. Bởi thế ý niệm có thể thay đổi vật chất, đây là phát hiện 

mới. Phát hiện này vào 3000 năm trước, Đức Thế Tôn đã nói trong kinh điển đại thừa một 

cách rất tường tận, rất thấu triệt. Nhưng ngày nay bị một số người xem như là Tôn giáo, cho 

rằng là mê tín, không tiếp xúc nó. 

Hiện nay khoa học nghiên cứu kết luận, tương đồng với những gì trong kinh Phật nói, nên 

giá trị của Phật giáo đại thừa được nâng cao, đây là một việc tốt. Những hiện tượng đang diễn 

ra trước mắt chúng ta, nhất định phải có năng lực giải quyết, đây là lìa khổ được vui mà Phật 

pháp nói. Đức Phật dùng phương pháp gì giúp hết thảy chúng sanh lìa khổ được vui? Cần 

phải ghi nhớ điều này, phải lãnh hội tường tận, Đức Phật dùng cách dạy học. 

Lúc Đức Phật còn tại thế, suốt 49 năm không có ngày nào ngài lơ là việc dạy học, hầu 

như là tranh thủ từng giờ từng phút, không muốn lãng phí thời gian. Chưa hề thấy trong kinh 

ghi  chép  Đức  Phật  có  nghỉ  một ngày  nào,  ngày  hôm  nay  không dạy,  không  có, hoàn  toàn 

không thấy. Trong kinh này Đức Phật dạy chúng ta: Đức Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc 

giảng kinh dạy học không hề nghỉ ngơi. 

Tập 535  853 



Người ở thế gian chúng ta dùng là nhục thân, trong tất cả thân, thân máu thịt này là thân 

xấu xa nhất, nó cần ăn uống, cần ngủ nghỉ. Ăn uống và ngủ nghỉ đều có tác dụng phụ, tác 

dụng phụ rỏ ràng nhất là chúng ta biến thành già yếu dần. Có những hoạn nạn như bệnh chết, 

mà chúng ta không sao tránh khỏi. Thân người ở thế giới Cực Lạc, không phải là nhục thân, 

mà là thân pháp tánh. Hoàn cảnh sống là cõi pháp tánh, không phải cõi đất bùn như chúng ta 

hiện  tại.  Thân  pháp  tánh  không  cần  ẩm  thưc,  không  cần  ngủ  nghĩỉ.  Vĩnh  viễn  không  yếu, 

không  biến,  không  già,  không  có  sanh  tử,  thân  này  rất  tốt!  Thân  của  Phật  A  Di  Đà,  tất  cả 

những người vãng sanh đều giống như thân của Phật vậy, không cần ăn uống, không cần ngủ 

nghỉ. Hay nói cách khác, nghe kinh dạy học, từ khi quý vị sanh đến thế giới Cực Lạc, nghe 

kinh mãi cho đến khi thành Phật, ngày ngày đều học như vậy. Chúng ta ở đây học là phải 

nghỉ ngơi, còn thế giới Cực Lạc học không nghỉ. Không những tu học ở thế giới Cực Lạc của 

Phật A Di Đà không hề nghỉ ngơi, mà ở đó chỉ có một ánh quang minh, không có ngày đêm. 

Nếu chúng ta hiểu được tình trạng thực tế này, vì sao  ở đó thành tựu dể dàng như vậy, 

trong một đời nhất định chứng được vô thượng bồ đề? Do hoàn cảnh tu học tốt. Thầy giáo là 

Phật A Di Đà, Phật Di Đà là “Phật trung chi vương, quang trung cực tôn”, đây là vị thầy giỏi 

nhất trong các vị thầy giỏi. Chúng ta được theo học vị thầy này, quả là may mắn biết bao, khó 

được biết bao! Cơ hội này bây giờ chúng ta đã gặp được, nếu chúng ta bỏ qua cơ hội này, tôi 

hỏi quý vị tội này có lớn chăng? Hết thảy Bồ Tát muốn cầu mà không cầu được, quý vị gặp 

rồi  lại không  chịu học, lơ  là, đây  là tội  lỗi. Vãng sanh  thế  giới  Cực  Lạc không khó,  những 

điều kiện ở đó cần, chúng ta đều có thể làm được, vậy tại sao không chịu làm? 

Quốc sư Hiền Thủ, đại sư Thanh Lương đều là người minh tâm kiến tánh. Chúng ta đọc 

Vọng Tận Hoàn Nguyên Quán của quốc sư Hiền Thủ, trong này đưa ra bốn điều kiện quan 

trọng, là tứ đức, là điều không thể thiếu trên con đường tu hành chứng quả. Thứ nhất là: “Tùy 

duyên  diệu  dụng”,  hằng  thuận  chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức,  công  đức  này  chính  là  diệu 

dụng. Hiện nay một số người trong xã hội tùy duyên, tùy duyên họ tạo nghiệp, tùy duyên họ 

đang tạo nghiệp địa ngục, như vậy thì không còn diệu nữa, tương lai họ chịu là gì? Ba đường 

ác. Bởi thế Phật Bồ Tát dạy chúng ta tùy duyên phải diệu dụng, diệu dụng là gì? Không tạo 

nghiệp,  tùy  duyên  không  tạo  nghiệp.  Chẳng  những  không  tạo  ác  nghiệp,  đến  thiện  nghiệp 

cũng không tạo, vì sao vậy? Vì thiện nghiệp sanh vào ba đường lành, không tương ưng với 

thế giới Cực Lạc, như vậy là không diệu dụng. Tạo thì phải tạo, nhưng cả hai bên thiện ác 


đều không đứng vào, cũng chính là không phân biệt không chấp trước, đây là gì? Đây gọi là 

tịnh nghiệp. Quả báo của tịnh nghiệp trong lục đạo không có, quả báo ở đâu? Quả báo ở thế 

giới  Cực  Lạc, trong  tâm  quý  vị  chỉ  có  Phật  A  Di  Đà, chỉ  có  thế  giới  tây  phương Cực  Lạc. 

Chúng ta làm tất cả điều lành, đoạn ác tu thiện, vì sao vậy? Tất cả đều vì thế giới Cực Lạc. 

Công đức tôi làm những việc tốt, đoạn ác tu thiện, hồi hướng về thế giới Cực Lạc, nâng cao 

phẩm vị của mình, đây gọi là tịnh nghiệp, không thể không hiểu đạo lý này! Ngày này chúng 

ta đoạn ác, ngày nay chúng ta tu thiện là vì Phật A Di Đà, tuân thủ giáo huấn của Phật A Di 

Đà, đây là tu hành, tu điều gì? Tu tâm thanh tịnh của mình, tu tâm bình đẳng của mình. Nếu 

không tiếp xúc với người, không tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, thì quý vị tu thanh tịnh bình 

854  Tập 535 



đẳng ở đâu? Tu với tất cả hữu tình chúng sanh, đó là hay nhất, vì sao vậy? Hoàn cảnh phức 

tạp, nếu  tu  hành  ở  đây  thật  sự  đoạn  tận  được  tâm  tốt  xấu,  dùng  tâm  bình  đẳng  đối  đãi  với 

người, không phải tôi thích cái này, không thích cái kia, như vậy không được. Những thứ đó 

là tập khí phiền não, phải đoạn tận nó, đoạn tận, phải thường tiếp xúc, trong khi tiếp xúc rèn 

luyện  dần,  thật  sự  không  còn  ý  niệm  này,  không  còn  ý  niệm  tốt  xấu,  thật  sự  lấy  tâm  bình 

đẳng đối nhân tiếp vật. Giống Phật A Di Đà, thực hành trong cuộc sống sinh hoạt hằng ngày, 

thật tu thật hành trì, đó chính là câu thứ hai: “oai nghi hữu tắc”. Ta khởi tâm động niệm có 

quy củ, ngôn ngữ hành vi cũng có quy củ, quy củ này là gì? Trong Phật pháp như vừa mới 

nói, khi  Tịnh  tông học  hội  thành  lập, đã  đề  xuất  năm  khoa  mục:  Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước, 

Lục Hòa Kính, Tam Học, Lục Độ, Thập Đại Nguyện Vương. Tôi đưa ra năm khoa mục này, 

năm khoa mục này chính là quy củ của chúng ta. Chúng ta làm người trong đời này, khởi tâm 

động niệm không rời khỏi năm phạm vi này, đều có thể tương ưng với nó. Ngày hôm nay ta 

thật sự đã học Phật, không rời Phật A Di Đà, không rời Đức Thế Tôn. Những gì Phật dạy, tôi 

đều y giáo phụng hành, đây gọi là học Phật. Nếu vứt bỏ những thứ này, đó gọi là Phật học, 

không phải học Phật, đó gọi là Phật học. Phật học là nghiên cứu giáo huấn của Phật như một 

loại học thuật của thế gian, không liên quan đến nhân quả báo ứng và tư tưởng cuộc sống của 

mình, đây gọi là Phật học. 

Người  học  Phật  thật  sự,  thái  độ  của  họ  vô  cùng  trong  sáng,  câu  thứ  ba  là  tâm  thái  của 

người học Phật trong ngoài nhất như. Bên ngoài “nhu hòa”, nhu thuận, hòa mục. Nhu thuận 

nghĩah là họ có thể hằng thuận chúng sanh, sống hòa thuận với tất cả chúng sanh. Hòa mục 

và hài hòa khác nhau, ý nghĩa của hòa mục thâm sâu, trong mục có tình thân, gọi là thân hòa, 

hòa mục là thân hòa. Hài hòa vẫn có khoảng cách, hòa mục không có khoảng cách. Hòa mục 

là gì? Anh em chị em, cha con, anh em, chị em hòa mục. Hài hòa là người ngoài, xóm làm 

xung quanh họ có khoảng cách. Đối với tất cả mọi người đều giống như anh em chị em của 

mình vậy. 

“Chất trực”, chất trực là chân tâm, đây là bản chất. Bản chất là trực tâm, trực tâm là đạo 

tràng, trực tâm chính là tâm chân thành, không có chút hư ngụy nào. Đây là gì? Đây là Phật 

Bồ Tát. Nếu chúng ta không dùng tâm này đối với người, như vậy là chúng ta không có học 

Phật. Người ta gạt mình, mình lấy tâm chân thành đối đãi họ, quý vị nói là vì sao? Ta học 

Phật, họ không học Phật, họ trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Tâm họ đang gạt chúng ta là tâm 

luân  hồi,  họ  tạo  nghiệp  luân  hồi,  còn  chúng  ta  muốn  đến  thế  giới  Cực  Lạc,  tâm  luân  hồi 

không đến được thế giới Cực Lạc. Ta cần phải buông bỏ tâm luân hồi. Như Chư Phật Bồ Tát 

ứng hóa ở thế gian, chúng sanh dùng tâm hư vọng đối với Phật, nhưng Phật dùng chân tâm 

đối với chúng sanh. Chúng ta học theo ai? Phải hiểu rõ ràng minh bạch. 

Thiên tai nhiều như vậy, mọi người đều sợ hãi. Người học Phật không có thiên tai, nhưng 

người nghiên cứu Phật học có thiên tai, còn người học Phật không có thiên tai. Chưa từng 

nghe nói Đức Thế Tôn gặp thiên tai, chưa từng nghe nói thế giới Cực Lạc có thiên tai, nên 

người học Phật không có thiên tai. Ý nghĩa của câu này rất thâm sâu, khi nào quý vị mới thấu 

Tập 535  855 



suốt được? Thật sự học Phật liền có thể thẩm thấu, không phải là học giả, phải học thật, quý 

vị sẽ hoát nhiên hiểu rõ ý của câu này. 

Mọi lúc mọi nơi, chúng ta đều phải đi theo giáo huấn của Phật, như vậy là đúng. Nếu đi 

theo thế tục là sai, thế tục là trôi lăn trong luân hồi lục đạo. Phật Bồ Tát ở trong luân hồi lục 

đạo, nhưng không bị trôi lăn trong luân hồi lục đạo, cho nên trong lục đạo không có nhân của 

lục đạo, đương nhiên cũng không có quả của lục đạo. Thiên tai ập đến, một thiên tai lớn ập 

đến, người học Phật cũng chết, người không học Phật cũng chết, người học Phật cũng chết, 

đều chết hết, đều chết nhưng không giống nhau! Thực tế mà nói, chết là thân thể chết, nhưng 

người đó có chết chăng? Không chết! Họ thay một tầng không gian. Người không học Phật đi 

về đâu? Họ đọa vào ba đường ác, còn người học Phật thì sao? Người tu Tịnh độ đều đến thế 

giới Cực Lạc, người không tu Tịnh độ thông thường đều lên cõi trời. Thiên tai giáng xuống, 

họ đầu thai lên cõi trời, phước báo lớn hơn hiện tại, an vui hơn hiện tại, đây là chân tướng sự 

thật. Chúng ta thật sự hiểu rõ ràng minh bạch rồi, mới biết Phật pháp quả thật không thể nghĩ 

bàn, Phật pháp quá thù thắng, quá tốt. Người không học Phật ở trong thế giới ngày nay, trong 

tâm bàng hoàng, không nơi nương tựa, nên họ sống trong sự lo lắng, nghi hoặc, bất an, sợ 

hãi. Thông thường người ta đều sống trong trạng thái này, nên rất nhiều người đều có chứng 

bệnh trầm cảm, nguyên nhân là ở đây. 

Nếu như giáo huấn của kinh điển Tôn giáo, mỗi tôn giáo đều có, người thật sự học Phật 

đang giảng giải kinh điển. Mọi người đều có thể cùng nhau học tập, tâm sẽ định. Tâm định, 

tâm  bình  thường, gọi  là  đoan  chánh tâm  niệm.  Tâm  niệm  đoan  chánh tự  nhiên đoạn  ác tu 

thiện, cải tà quy chánh, không cần khuyên, tự nhiên như vậy. Nhân này tốt, quả báo của nhân 

này có thể hóa giải thiên tai trên địa cầu. Tuy không thể hóa giải toàn bộ, cũng giảm nhẹ đi 

rất nhiều, động đất cấp chín biến thành cấp ba, giảm nhẹ rất nhiều. 

Điều này hiện nay các nhà khoa học đã khẳng định, họ xuất bản rất nhiều sách, rất nhiều 

báo cáo, chứng minh trong kinh Đức Phật nói: “tất cả pháp từ tâm tưởng sanh”, khoa học đã 

khẳng định. Bởi thế tâm chúng ta tốt, ý niệm tốt, ngôn ngữ tốt, thái độ tốt, hành vi tốt, thế 

gian xưng người này là người tốt, trong Phật giáo gọi là Phật tử. Đây là điều kiện để chúng ta 

tu hành tương lai trở thành Bồ Tát, thành Phật. Những điều kiện này hiện nay quý vị đã đầy 

đủ, cố gắng tu, cố giắng nuôi dưỡng. Nếu căn tánh sắc bén khoảng 10 năm sẽ có thành tựu, 

căn tánh kém hơn một chút khoảng hai ba mươi năm chắc chắn có thành tựu, vì sao không 

thực  hành?  Những  khuyết  điểm  này,  những  cấm  kỵ  này  phải  xả  bỏ  hết,  đó  chính  là  phải 

buông bỏ tài sắc, là thứ nghiêm trọng nhất, phiền phức nhất. Tài chỉ tiền tài vật chất, sắc là 

sắc tình, chỉ tình dục giữa nam và nữ, những thứ này phải buông bỏ, nó không phải điều tốt, 

đi theo sau chính là địa ngục vô gián. 

Gia Tường Sớ nói: “Hoặc tham tài, hoặc thích mải mai châm biếm. Lại nói: Đều do tham 

trước mà xuất hiện tai họa tam độc. Tham trước vinh hoa, tham niềm vui hiện tại mà tạo ác”. 

Hiện tại có thể được giàu có, do đời trước tu được nhân thiện, đời này duyên thành thục, quả 

báo liền hiện tiền. Quả báo hiện tiền không phải chuyện xấu, nếu như ta không có trí tuệ mới 

biến  thành  việc  xấu. Có  trí  tuệ  là  việc  tốt,  không  có  trí  tuệ  là  việc  xấu.  Có  trí  tuệ, gần  với 

856  Tập 535 



tánh, là thiện; Không có trí tuệ, gần với ác, như vậy liền biến thành nhân ác. Có trí tuệ, tất cả 

những gì họ có đều cùng hưởng với tất cả chúng sanh. 

Bồ Tát nhất định để chúng sanh hưởng phước trước, không đặt mình lên hàng đầu. Đặt 

người khác lên hàng đầu, mình ở sau cùng. Từ nhỏ chúng tôi thường nhìn thấy, thời kỳ kháng 

chiến và sau thời kỳ kháng chiến, chúng tôi là học sinh lưu vong được quốc gia nuôi dưỡng. 

Lúc đó quốc gia tổ chức rất nhiều trường trung học, thuộc bộ giáo dục quản lý, quốc gia trực 

tiếp quản. Nguồn gốc của học sinh đều là nhà cửa tan nát trong khi chiến tranh, những đứa trẻ 

không nơi nương tựa. Quốc gia tập hợp những học sinh này lại, tổ chức thành lớp học, tất cả 

phí  dùng  trong  sinh  hoạt  đều  do  quốc  gia  phụ  trách, hoàn  toàn  là  phí  của  nhà  nước,  gọi  là 

trường trung học quốc lập. Sau khi kháng chiến thắng lợi liền phế bỏ, không còn nữa. 

Lúc đó hiệu trưởng của chúng tôi là ông Chu Bang Đạo, tuổi về già ở Đài Loan. Lúc đó 

trường học chính là một đại gia đình, bạn học là anh em chị em, thầy cô giáo như cha mẹ 

chúng ta. Những việc mà cha mẹ nên làm, thầy cô giáo đều phải phụ trách. Nên lúc đó tình 

cảm bạn bè và thầy trò ở trường, còn thâm sâu hơn tình cảm cha mẹ anh em trong gia đình 

mình, vì sao vậy? Bạn đồng cam cộng khổ, mọi người phải quan tâm giúp đỡ lẫn nhau, hiệu 

trưởng của chúng tôi là Bồ Tát. Nhà trường thường tiếp nhận cứu tế, những y phục vật dụng 

đưa đến trường, bản thân thầy giáo, bản thân hiệu trưởng cũng có con, hình như ông có bốn 

năm người con, đứa con thứ ba của ông học cùng lớp với tôi. Khi những vật phẩm này đến, 

trước tiên là phân chia cho học sinh, chia xong còn dư lại mới chia đến phần con của thầy. 

Lúc  đó  cũng là  đồng  học,  cũng  cùng  học  với  chúng  tôi,  nhưng  họ  khi nào  cũng được  sau 

cùng, đồng học luôn đứng đầu. Thầy đại công vô tư, nên chúng tôi rất tôn trọng ông, hiệu 

trương thương học trò hơn thương con cái mình. Bởi thế con cái thầy thường oán thán trước 

học sinh chúng tôi, họ nói: Số mạng họ không tốt mới làm con cái của thầy, làm học trò của 

thầy  tốt biết bao!  Luôn  ưu  tiên  học sinh. Chúng  tôi  mãi  mãi  cảm  ân  thầy, vĩnh  viễn  không 

quên thời gian gian khổ lúc đó. Bởi thế giữa bạn học với nhau thân như anh em chị em, đây 

là do kháng  chiến  tạo  thành. Chúng tôi đã  từng_thời  gian không dài, khoảng hai  năm  sống 

trong đại gia đình này, học được rất nhiều về đạo lý làm người làm việc, thầy giáo dẫn đầu 

làm gương. 

Con  người  chỉ  cần  tâm  công  bằng,  quả  thật  thường  nghĩ  đến  người  khác,  nếu  bản  thân 

còn có thể vượt qua, thì nên toàn tâm toàn lực giúp người khác. Nếu không tiếp thu nền giáo 

dục  này,  không  nhìn  thấy  những  chân  tướng  sự  thật  này,  tức  lúc  đó  thầy  làm  gương  cho 

chúng ta noi theo. Ban đêm học sinh đi ngủ, ngủ rất thoải mái, thầy giáo không thoải mái, 

mỗi  tối ít nhất  đến kiểm  tra  phòng  ngủ  học  sinh hai lần. Có khi học  sinh  ngủ  không  ngon, 

mền rơi xuống đất, nửa đêm thầy giáo phải đi đắp mền cho chúng. Đặc biệt là những học sinh 

nhỏ tuổi, những học sinh còn nhỏ như lớp sáu lớp bảy, vẫn chưa biết chăm sóc bản thân, thầy 

giáo này rất vất vả.  Chúng tôi tự thân chứng kiến, đích thực thầy giáo đã xem học sinh như 

con cái của mình, chăm sóc vô cùng chu đáo, ông có lòng thương yêu. Hiện tượng này xã hội 

bây giờ không nhìn thấy, cha mẹ ruột chăm sóc con cái không bằng trước đây thầy giáo chăm 

lo cho chúng tôi. Thế nên không ai không cảm ân, mãi mãi không bao giờ quên. 

Tập 535  857 



Bên dưới nói, đây là nền giáo dục không tốt, tâm hành của họ trái với tự tánh, không chịu 

bố thí, không chịu lấy tài vật bố thí cho người. Không chịu giúp người, không chịu quan tâm 

người khác. Hiện nay gia đình không dạy con cái nữa, xã hội tương lai không còn hiền nhân. 

Hiện nay nhà trường chỉ dạy học thuật, không dạy luân lý, chỉ dạy quý vị đọc sách, không 

dạy phải làm người như thế nào. Chúng tôi gặp rất nhiều nhà xí nghiệp, công ty tìm không ra 

nhân tài. 

Mỗi  năm  tốt  nghiệp, tốt  nghiệp  đại  học,  tốt  nghiệp  thạc  sĩ,  tốt  nghiệp  học  vị  tiến  sĩ  rất 

nhiều, vậy tại sao nói không có nhân tài? Họ không biết làm người. Họ biết làm việc, không 

biết làm người, công ty không cần họ. Ông chủ công ty hy vọng họ biết làm người, lại có thể 

làm  việc, như  vậy  là  tốt  nhất. Hạng tiếp theo  là biết làm  người  nhưng không giỏi  làm  việc 

cũng được, họ vẫn đồng ý mời những người này. Họ không cần những người biết làm việc 

mà không biết làm người. 

Thế nên trong thời kỳ kháng chiến, thật sự tiếp thu được truyền thống luân lý đạo đức, 

nền  giáo huấn ấm  áp. Chính là hai  năm  quốc  lập trong thời  kỳ  kháng  chiến, đây  là  tự  thân 

lãnh hội, cảm nhận được sự thương yêu chăm sóc của thầy. Chăm sóc thương yêu của hiệu 

trưởng hơn cả cha mẹ, đồng học quan tâm chăm sóc lẫn nhau còn hơn anh em chị em. Giống 

như hiệu trưởng của chúng tôi, trong xã hội này không tìm được người thứ hai. Ở Đài Loan 

ông từng làm thứ trưởng bộ chánh vụ khảo tuyển, nghĩa là phó bộ trưởng. Chính phủ cấp cho 

gia đình ông điện thoại, và một chiếc xe hơi, ông sử dụng như thế nào? Việc của cá nhân ông 

không sử dụng điện thoại này, lãng phí tiền của quốc gia. Gọi điện thoại riêng liền đến đầu 

hẻm gọi điện thoại công cộng, ông chính là người như vậy. Không đi làm việc công, là không 

dùng xe, tiết kiệm ít dầu cho quốc gia, ông chỉ đi xe buýt. Nên những người con của ông khi 

gặp tôi đều nói, đầu ốc ông ta rất ngoan cố, quốc gia cấp cho ông, không phải để ông dùng 

sao? Vì sao còn phân biệt rõ ràng như vậy? Ông rõ ràng từng chút một, công tư phân minh, 

người như vậy tôi nghĩ toàn thế giới tìm không ra người thứ hai. Con cái của ông thường than 

oán, bên ngoài gọi điện đến có thể nghe, nhưng không được gọi đi, nếu gọi đi thì ra bên ngoài 

mà gọi, vì đây không phải là việc công, là việc tư. 

Quả  thật  là  một  vị  quan  thanh  liêm  từ  thời  dân  quốc  đến  nay,  chẳng  những  không  biết 

tham ô, mà ông còn tiết kiệm cho quốc gia, hết sức tiết kiệm, cuộc sống vô cùng đơn giản. 

Ông mặc áo quần đi làm đều là kiểu áo của Tôn Trung Sơn, hai ba mươi năm chỉ một kiểu áo 

quần, quý vị nói đến đâu để tìm một người như thế? Nếu quan viên Trung quốc đều như ông, 

thì  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  ấm  no.  Ông  làm  hiệu  trưởng  ở  trường,  đối  với  đồng  học 

chúng tôi quả thật rất có phước, gặp được một vị hiểu trưởng tốt. Hiểu trưởng tốt dẫn dắt thầy 

cô giáo, thầy cô giáo cũng bị hiểu trưởng cảm hóa, đây là người thầy tốt. 

Tinh thần này cần phải phát triển rộng rãi, phát triển như thế nào? Chúng ta suốt đời kỷ 

niệm ông, thường nghĩ đến ông, chúng ta cũng phải thể hiện ra giống như ông vậy, như vậy 

mới thật sự gọi là tôn sư trọng đạo. Nếu chúng ta không thể đem tinh thần của ông, từ trên 

thân  mình  thực  hành  để  phát  triển  rộng  rãi,  như  vậy  là  có  lỗi  với  thầy.  Đây  là  hiệu  trưởng 

Chu của chúng tôi, lúc nhỏ đi học, ông là một vị thầy giáo tốt. 

858  Tập 535 



Hội Sớ nói: “Tham dục tuy nhiều, nhưng tài sắc lớn nhất, nên dùng nó dẫn chứng”. Tham 

dục nhiều đến nỗi không thể liệt kê, quá nhiều! Nhưng tham tài, tham sắc nghiêm trọng nhất, 

nên khi đưa ra thường dùng hai điều này. 

Không thể bố thí là tướng bỏn xẻn, vì keo kiệt nên dù có họ cũng không chịu cho người, 

không ngờ rằng tham tài, bất luận dùng thủ đoạn nào đạt được đều do số mạng có. Nếu số 

mạng  không  có,  muốn  tham  đến  cỡ  nào  cũng  không  đạt  được.  Quý  vị  trộm  của  người  ta, 

cướp  của  người  ta,  chưa  đạt  được  đã  bị  cảnh  sát  bắt  ngồi  tù,  vì  sao  vậy?  Mạng  không  có 

những  thứ  đó.  Nên  dù  cướp  hay  trộm  được  đều  là  số  mạng  họ  có,  quý  vị  nói  có  oan  uổng 

chăng!      Không trộm không cướp cũng có thể đạt được, mà đạt được còn nhiều hơn một ít. 

Dùng  thủ  đoạn  không  chính  đáng  để  đoạt  được,  số  mạng  có  nhưng  đã  bị  giảm,  quả  là  oan 

uổng!  Những  chân  tướng  sự  thật  này,  không  đọc  sách  thánh  hiền  quý  vị  không  hiểu  được, 

đọc sách thánh hiền quý vị phải tin tưởng, phải y giáo phụng hành, tự nhiên đạt được lợi ích. 

Số mạng không có quý vị có thể tu để đạt được, điều này trong Phật pháp thường nói: “Đệ tử 

nhà Phật, có cầu tất ứng”, không có gì không cầu được. Quý vị muốn của cải, của cải từ đâu 

đến? Của cải đến từ bố thí của cải. Quý vị thích bố thí tài, sẽ đạt được tài phú, càng thí càng 

nhiều. Quý vị thích thông minh trí tuệ, cần phải tu bố thí pháp. Nếu muốn mạnh khỏe trường 

thọ, cần phải tu bố thí vô úy. Phật dạy phương pháp cho chúng ta quả thật rất hiệu quả. Quý 

vị chịu tu và tu thật ba loại bố thí này, thì cả ba loại quả báo này quý vị đều đạt được. Của cải 

quý vị dùng suốt đời không thiếu, thông minh trí tuệ, mạnh khỏe trường thọ đều đạt được hết. 

Phật Bồ Tát không gạt người. 

Nếu  mỗi  người  tự  tìm  niềm  vui  riêng  cho  mình,  tự  mình  hưởng  thụ,  tự  mình  vui.  “Vô 

phục khúc trực”, Hoàng Niệm Tổ nói: “Chỉ cầu niềm vui cho riêng mình, không hỏi thị phi 

đen trắng”. Kiểu hưởng thụ này, kiểu an vui này, chỉ cầu quả báo hiện tiền, không hỏi nó là 

nguyên nhân gì. Phi pháp cũng có thể đạt được, đó là tạo nghiệp, là tạo ác nghiệp. 

“Si dục bức bách”, tâm tham dục, thực tế căn bản của nó là ngu si, nên gọi là si dục. Vì 

sao mà có tham, vì sao mà có sân? Căn bản là ngu si, không có trí tuệ, hoàn toàn không thấu 

hiểu  chân tướng  sự  thật. Hay  nói  cách  khác, họ  nghĩ  sai, họ  thấy  sai, họ  nói  sai và  họ  làm 

cũng sai, đều trở thành nhân của tội. Nhân gặp duyên, quả báo liền hiện tiền. 

Trong Kinh Di Giáo nói: “Nếu có trí tuệ, tức không tham trước”. Chúng ta nên ghi nhớ 

câu nói này, nghĩ xem bản thân mình có trí tuệ chăng? Bản thân có tham sân si tức không có 

trí tuệ; bản thân không có tham trước như vậy còn có chút trí tuệ. Bản thân có còn nổi nóng 

chăng? Còn nổi nóng là không có trí tuệ, vĩnh viễn không nóng giận, người này có trí tuệ. Bất 

luận việc không như ý đến đâu, khi gặp phải cười là xong, người này có trí tuệ. Phật pháp cầu 

điều gì? Họ cầu trí tuệ. 

Đức Thế Tôn dạy học suốt 49 năm, chuyên môn giảng những bài học về trí tuệ, mục lớn 

này ngài nói suốt 22 năm. 49 năm, ngài dùng 22 năm nói về trí tuệ, như vậy quý vị biết trọng 

điểm của Phật pháp ở đâu, ở nơi trí tuệ bát nhã. 20 năm trước đều là làm cơ sở. A hàm, tiểu 

thừa, dạy quý vị điều gì? Dạy chúng ta làm người xử thế, nền giáo dục cơ sở. Hiện nay chúng 

ta học Phật hoàn toàn tương phản, không cần những nền tảng cơ bản. Phương đẳng là nâng 

Tập 535  859 



cao thêm một bước từ trên cơ sở, dự bị tiếp thu giáo dục bát nhã, nên ngài nói Phương đẳng 

tám năm. Quý vị xem A hàm 12 năm, giáo dục cơ sở 12 năm, ngày nay chúng ta đã đánh mất 

giáo dục cơ bản, không còn nữa. Từ giáo dục căn bản, tiếp đến là tám năm Phương đẳng, sau 

đó mới 22 năm Bát nhã, tám năm sau cùng là Pháp Hoa. Pháp hoa ngang bằng với nghiên 

cứu sở, Bát nhã bằng với đại học, Phương đẳng là trung học, A hàm là tiểu học. Không học 

theo thứ tự, Đức Phật không thừa nhận, ngài cho rằng quý vị không học được, nhất định phải 

y theo thứ tự, học lên từ từ. Thế nên trong kinh Đức Phật dạy rất rõ ràng, ngài nói: Đệ tử Phật 

không học tiểu thừa trước, rồi mới học đại thừa, như vậy không phải Phật tử, ngài không thừa 

nhận. 

Bệnh của chúng ta ngày nay, trong Phật pháp vì sao không xuất hiện nhân tài? Bất luận là 

tại  gia  hay  xuất  gia  đều  không  có,  nguyên  nhân  vì  sao?  Chính  là  không  có  nền  tảng,  mọi 

người đều không chịu đặt nền tảng vững vàng, gọi là giáo dục cắm rễ, đều không chịu thực 

hành. Nếu thật sự muốn hưng khởi Phật giáo, nếu có tổ sư xuất hiện, nhất định phải bắt đầu 

tu từ căn bản. 

Hiện nay chúng ta đã nhận ra, đích thực có  một số trẻ em  rất thông minh, chưa đến 10 

tuổi, thiện căn vô cùng sâu dày. Những đứa bé này, nếu gặp được nền giáo dục tốt, tương lai 

đều là nhất đại tổ sư, phải đặt nền móng vững chắc cho chúng. Nếu nền móng không vững 

chắc, quả là điều đáng tiếc cho chúng. Cho dù là người tái sanh cũng bị đọa lạc, họ học theo 

những điều hư hỏng. Xã hội này là một bể nhuộm, Bồ Tát đến cũng bị đọa lạc. 

Điều này người có tâm không thể không lưu ý, chúng ta làm sao để cứu vãn thời đại này, 

làm sao cứu truyền thống văn hóa, làm sao cứu Phật pháp? Đời này chúng ta có thể làm được 

chăng? Không làm được. Đời sau có thể làm được chăng? Đời sau cũng không làm được. 

Nếu có thể tương truyền liên tục, giữ vững được căn bản này, tiếp tục truyền đến ba bốn đời 

sau  mới  có  thể  phát  triển  rộng  rãi. Như  tổ  sư  Đạt  Ma  đến  Trung  quốc, chỉ  đơn  truyền  một 

người. Ngài là sơ tổ, ngài truyền cho Huệ Khả, Huệ Khả truyền cho Tăng Xán, năm đời đều 

là đơn truyền, truyền đến Hoằng Nhẫn, đến đời thứ sáu ngài Huệ Năng mới đơm hoa kết trái, 

thiền tông hưng thịnh! Trong hội của ngài Huệ Năng, học trò của ngài khai ngộ, đại triệt đại 

ngộ, minh tâm kiến tánh có 43 người. Trước đó chỉ có một người. Thiền tông ở Trung quốc 

cực thịnh một thời. 

Ngày nay Phật pháp suy đồi, muốn chấn hưng Phật pháp, đại khái cũng phải bốn năm đời 

sau. Điều này chúng ta biết rất rõ ràng, rất minh bạch, bản thân chúng ta phải làm tấm gương 

tốt, không làm thật tốt, về sau sẽ bị đoạn mất, làm gương cần phải y giáo phụng hành. 

Ở đây Đức Phật dạy chúng ta, không được tạo năm loại ác nghiệp này, phải xa rời sát đạo 

dâm  vọng  tửu,  không  được  có  năm  ý  niệm  ác  này.  Tham  sân  si  mạn  nghi  là  nhân  của  ác, 

trong đó tình cảm là tập khí phiền não, oán hận não nộ phiền. Ngũ dục lục trần bên ngoài mê 

hoặc phải như như bất động, mới có thể giữ được bản thân, giữ vững điều gì? Giữ vững thanh 

tịnh  bình  đẳng  giác. Thanh  tịnh  bình  đẳng  giác  là  chân  tâm  của  chúng  ta, là  bổn  thiện  của 

chúng  ta.  Trong  Tam  Tự  Kinh  nói:  “Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện”,  bổn  thiện  là  gì?  Trong 

Kinh Vô Lượng Thọ nói chính là thanh tịnh bình đẳng giác, đây là bổn thiện, phải giữ vững 

860  Tập 535 



những điều này. Mọi lúc mọi nơi, khởi tâm động niệm đều tương ưng với nó, ngôn ngữ tạo 

tác đều tương ưng với nó không được trái, đây gọi là học Phật, gọi là học truyền thống văn 

hóa, gọi là  học thánh  học hiền. Thánh hiền  không  liên  quan  đến  địa vị xã  hội, cũng  không 

liên quan đến phú quý trong xã hội, nhưng có liên quan mật thiết đến cách làm người xử sự 

đối nhân tiếp vật trong đời mình. Chúng ta phải thể hiện ra những điều mình đã học. Trong 

Kinh Di Giáo nói rất hay, có trí tuệ sẽ không có tham sân si, có tham sân si sẽ không có trí 

tuệ. 

Ở đây kinh văn nói rõ về hai điều ác của si và tham, đối với sân, sân là nghiệp nhân của 

địa ngục, đã thấy ở đoạn trên, đoạn ở trước nói rất tường tận. Bức bách, Hội Sớ nói: “Ái dục 

bức bách, thường nghĩ đến cảnh dục, nên tổn người lợi mình. Nhưng hâm mộ phú quý vinh 

hoa, chỉ cầu niềm vui lúc đó, không muốn nhẫn nhục tu thiện, tích lũy phước báo cho tương 

lai”. Đây là hiện tượng phổ biến trong xã hội  ngày nay, có được mấy ai nghĩ đến đời sau 

kiếp sau? Đều chỉ nghĩ đến trước mắt, chỉ ham cầu những niềm vui trước mắt, không nghĩ 

đến quả báo đời sau. Nhất định phải cảnh giác vấn đề này, đời này thời gian rất ngắn ngủi, 

cuộc sống khoái ý quý vị có thể sống được mấy năm? Đường Thái Tông làm hoàng đế chỉ có 

23 năm, hưởng những điều khoái ý được 23 năm, nhưng đọa địa ngục suốt mấy trăm năm 

không  có  ngày  ra, quý vị xem  có  đáng  chăng?  Cho  nên  trong  xã  hội này  thường nghĩ  đến, 

quý vị đã phát đạt, được phú quý, thì quý vị cũng thử nghĩ xem mình có thể hưởng thụ được 

bao nhiêu năm? Người thông minh rất rõ ràng, thà đời này họ không hưởng thụ để tu phước 

đời sau. 

Tôi  vừa  mới  nói  cho  quý  vị  về  thầy  hiệu  trưởng  của  chúng  tôi,  ông  quả  thật  không  tệ, 

những  năm  về  già đã  học  Phật. Đến  Đài Loan  hiệu  trưởng trở  thành đồng học  của tôi, ông 

cũng lễ thầy Lý làm thầy, hai chúng tôi trở thành đồng học. Ông niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, 

hai vợ chồng ông đều niệm Phật cầu sanh Tịnh độ. Vợ ông ra đi trước, lúc hỏa hóa lưu lại 

hơn 300 viên xá lợi, thật sự vãng sanh! Quý vị xem thầy có thể vãng sanh chăng? Người tốt 

như vậy, thật là trên toàn thế giới tôi tin rằng tìm không ra người thứ hai. Không có tư tâm, 

thương yêu bảo hộ học trò vô cùng chu đáo, ông có thể không vãng sanh ư? Không thể nào, 

cho nên đây đều là người thật sự có trí tuệ, không có tham sân si mạn nghi, năm loại tham 

sân si mạn nghi đều không có. Lúc nhỏ đọc sách thánh hiền, lúc về già đọc kinh Phật, nhập 

Phật môn, lấy phước báo nhân thiên. Ông tu là phước báo thiên nhân, vãng sanh Tịnh độ, đây 

là làm gương cho học sinh chúng tôi, học sinh rất nhiều, mê hoặc không ít. Người đầu óc thật 

sự tỉnh táo, nhìn thấy thầy hâm mộ, khâm phục, học theo thầy không nhiều. 

Bản thân tôi biết, có thể tưởng tượng chắc được hai ba mươi người, đồng học chúng tôi 

có khoảng trên vạn người, nhưng thật sự ngưỡng mộ thầy có khoảng hai ba mươi người. Hai 

ba mươi người này tâm địa chánh trực, thanh tịnh, không bị danh lợi làm ô nhiễm, thật sự có 

thể nhìn thấu, tấm gương của thầy quá tốt. 

Bởi thế phải biết coi nhẹ, phải có tiết chế đối với hai chữ ái dục này, không được phóng 

túng,  nhất  định  phải  giữ  vững  thanh  tịnh  bình  đẳng  giác,  đây  là  điều  kiện  vãng  sanh  quan 

trọng nhất. 

Tập 535  861 



Trong  kinh  Phật  nói  rất  nhiều:  “tâm  tịnh  tức  cõi  Phật  tịnh”,  cần  phải  hiểu  câu  nói  này. 

Thế  giới  Cực  Lạc  là  Tịnh  độ,  Tịnh  độ  từ  đâu?  Tâm  thanh  tịnh  biến  hiện  ra.  Tâm  chúng  ta 

nhiễm ô, dù niệm Phật tốt đến đâu, một ngày mười vạn danh hiệu Phật cũng không thể vãng 

sanh, vì sao vậy? Vì tâm không thanh tịnh, không thể tương ưng với Tịnh độ. Bởi thế Phật 

hiệu, kinh này nói rất rõ ràng: Lúc lâm mạng chung, từ một niệm đến mười niệm đều có thể 

vãng sanh, nhưng  họ  đầy  đủ  điều kiện gì?  Tâm  họ  thanh tịnh.  Trước  đó không  thanh  tịnh 

không sao, tạo ra rất nhiều ác nghiệp, nhưng thật sự sám hối, thật sự buông bỏ. Người khác 

không biết không sao, bản thân quý vị biết, thật sự thanh tịnh, thật sự vãng sanh, nhất niệm 

liền có thể vãng sanh, nhất niệm này tương ưng. Gọi là nhất niệm tương ưng nhất niệm Phật, 

niệm niệm tương ưng niệm niệm Phật, đạo lý chính là như vậy. 

Chúng  ta phải  chuyển  đổi  ái dục, yêu  Phật  A  Di  Đà, có  dục  vọng đối  với  thế giới  Cực 

Lạc, như vậy là tốt. Ta yêu Đức Phật A Di Đà, ta muốn đến thế giới Cực Lạc, ý niệm này vừa 

thay đổi là thành công. Đây là gì? Đây gọi là đới nghiệp vãng sanh. Thật sự có thể đi, nhưng 

dùng chân tâm, không phải vọng tâm. Nếu chúng ta không thể chuyển đổi đối tượng ái dục, 

vãng sanh rất khó khăn. Nếu có thể xem Phật A Di Đà là đối tượng đầu tiên, thế giới Cực Lạc 

là lựa chọn đầu tiên, không có ai không vãng sanh. 

Đây chính là trong Kinh Di Đà nói: “chấp trì danh hiệu”, chấp là chấp trước, trì là không 

mất  đi, nắm  thật  chặt. Chấp  trì  danh  hiệu, người  này  có  thể  vãng  sanh, sanh vào  cõi  phàm 

thánh đồng cư, như vậy là được, đã mãn nguyện. Không nên trèo cao té nặng, tôi đến thế giới 

Cực  Lạc  nhất  định  phải  thượng  thượng  phẩm  vãng  sanh.  Cổ  nhân  thường  nói:  Quý  vị  kỳ 

vọng là thượng phẩm thượng sanh, nhưng quý vị đạt được nhất định thấp hơn, là trung phẩm. 

Chúng ta học đại sư Ngẫu Ích, ngài chỉ cần hạ phẩm hạ sanh là đủ, không có mong cầu gì, 

tâm thanh tịnh, ngược lại phẩm vị vãng sanh lại cao. Trong lòng có dục vọng muốn leo lên 

thật cao, dục vọng này phá hoại tâm thanh tịnh của quý vị. Có thể khi ta niệm Phật, đến hạ hạ 

phẩm cũng không đạt được, không bằng thật thà giữ chặt cõi phàm thánh đồng cư. Tôi chỉ 

cần đến đây là đã mãn nguyện vô cùng. Công phu tụ học của quý vị tốt, tự nhiên nâng cao 

lên, không mong cầu, mong cầu là sai. Tôi cầu chính là cõi đồng cư, biết đâu khi vãng còn 

hơn thế nữa, rất ổn định. 

Người thế gian phiền não làm chủ, phiền não này là gì? Tham sân si mạn làm chủ, ngày 

ngày  muốn làm vừa ý tham sân si mạn của bản thân, như vậy quý vị nhất định tạo nghiệp. 

Quý vị tạo nghiệp, nhất định là thiện nghiệp ít, ác nghiệp nhiều, vì sao vậy? Mỗi niệm đều 

tổn người lợi mình, làm những điều này. 

Nhưng chỉ ngưỡng mộ phú quý vinh hoa, trong lòng quý vị hâm  mộ, mong cầu là vinh 

hoa phú quý của thế gian, lại không dùng chánh nhân để cầu. Quý vị dùng thủ đoạn không 

chính đáng để đạt được, nó chỉ khoái ý nhất thời. Không chịu nhẫn nhục, không chịu tu thiện, 

nhẫn nhục có ý nghĩa rất thâm sâu, đối với phú quý vinh hoa phải nhẫn nại. 

Hiệu trưởng Chu đã thể hiện điều này cho chúng ta thấy. Ông đảm nhiệm chức vụ này, 

thứ trưởng chính vụ nghĩa là đệ nhất phó bộ trưởng. Quốc gia cho ông đãi ngộ, là những gì 

ông cần hưởng thụ, nhưng ông phân rất rõ ràng chuyện công chuyện tư. Việc công mới dùng 

862  Tập 535 



của quốc gia, không phải việc công thì dùng của  mình. Đây chính là nhẫn, nhẫn nhục, bản 

thân nhẫn, người trong gia đình đều phải nhẫn.  Khi con cái có việc đi đâu đều ngồi xe buýt, 

muốn liên lạc với bạn bè đều ra điện thoại công cộng gọi điện. Đây đều là nhẫn nhục, nhẫn 

chính là tu thiện, tiết kiệm cho quốc gia một ít dầu, tiết kiệm cho quốc gia một ít tiền điện, 

gọi điện thoại phải trả tiền phí. Vấn đề nhỏ như vậy ông đều nghĩ đến, chúng ta sẽ biết phước 

báo đời sau của ông lớn chừng nào, tích lũy phước báo cho đời sau. Nhưng ông không cần 

phước báo đời sau, ông muốn đến thế giới Cực Lạc. Nếu ông không học Phật, nhất định được 

sinh lên cõi trời, thông thường chúng ta nói là Trời đao lợi, nhất định như thế. 

“Oai thế bất thường, tùy thời tiêu diệt”, kiểu hưởng thụ này quý vị tích được lợi ích, có 

thể hưởng thụ bao lâu? Điều này người có trí tuệ sẽ nghĩ thông suốt. Thật sự nghĩ đến, họ sẽ 

như  thế  nào?  Cách  làm  chắc  chắn  sẽ  tương  đồng  với  hiệu  trưởng  Chu.  Thời  gian  không 

nhiều, mấy năm này ta tu phước, tu đại phước đức, đời đời kiếp kiếp hưởng thụ không hết, 

công đức này rất lớn. 

Các  vị  đồng  học  của  chúng  ta  không  ít,  không  cần  nói  nhiều,  có  mười  mấy  hai  mươi 

người, chịu ảnh hưởng của thầy, suốt đời học theo thầy. Đối với cuộc sống của mình rất khắc 

khổ, tu công đức cho đời sau, công đức thể hiện này của họ lớn biết bao! Ông có ảnh hưởng 

sẽ có người đem tinh thần của ông truyền đến đời sau. Nếu  ông gặp được Phật pháp, ông đến 

thế giới Cực Lạc lại càng thù thắng. Thầy thương yêu bản thân, thương yêu gia đình, thương 

yêu tông tộc của mình. Thu nhập cuộc sống không nhiều, vô cùng ít ỏi, tiết kiệm ăn mặc, tiết 

kiệm  một ít tiền để gởi về quê nhà. Những ông bà cụ ở quê nhà rất cực khổ, ít nhiều cũng 

giúp thêm họ một ít, bao nhiêu năm đều giống nhau, không hề quên những phụ lão ở quê, đều 

làm tấm gương tốt nhất cho chúng ta. 

Yêu bản thân, yêu người thân, yêu những người trong làng xóm. Nếu chúng ta không có, 

khi nhìn thấy như vậy, ấn tượng của chúng ta khi đọc kinh này sẽ mơ hồ. Bản thân chúng ta 

trong đời này tự thân chứng kiến, nên học đến đoạn kinh văn này vô cùng sâu sắc. Thầy làm 

gương cho chúng ta, chúng ta phải phát triển rộng rãi tinh thần này từ trên thân chúng ta, đây 

là báo ân của thầy, thầy không uổng công khi dạy chúng tôi. Chăm sóc những học sinh chúng 

tôi, ông đạt được quả báo. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 535  863 



Tập 536 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập:Bình Minh 

Thời gian:12.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 687, hàng thứ tư, bắt đầu xem từ đoạn giữa, xem từ câu “Hội Sớ nói”. 

Hội Sớ nói: “Ái dục bức bách, thường nghĩ đến cảnh dục, nên tổn người lợi mình. Nhưng 

vì hâm mộ phú quý vinh hoa, chỉ cầu khoái ý nhất thời, không chịu nhẫn nhục tu thiện, tích 

lũy phước báo cho đời sau. Cho nên oai thế bất thường, tùy thời có thể tiêu diệt. Thiên đạo 

rộng mở, tự nhiên có báo ứng”. Chúng ta bắt đầu xem từ đây, đây là nói tiếp theo về nhân 

khổ của tam độc. Là Đức Phật từ bi vô tận, từng giờ từng phút nhắc nhở chúng ta. 

Hội  Sớ là  chú sớ  của  Tổ sư  Tịnh tông  Nhật bản, chính là  chú giải  của  Kinh  Vô  Lượng 

Thọ. Ở đây nói ái dục bức bách thường nghĩ đến cảnh dục. Trước câu này là nói về tham sân 

si mạn, đây là nội tâm. Đặc biệt đưa ra tài sắc là lớn, tham tài tham sắc, hoặc là tham danh 

tham lợi, trong từng niệm họ đều nghĩ đến những vấn đề này, nghĩ đến những cảnh giới này, 

bởi thế khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình. Mỗi người đều là tổn người lợi mình, 

xã hội này sẽ động loạn. 

Chúng ta học tập học đến đây, ở trước chúng ta cũng từng học đến, trong kinh điển đại 

thừa  Đức  Phật  thường  nói:  “tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh”.  Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói 

rằng: nguồn gốc của vũ trụ là tâm hiện thức biến, chân tâm không có bất kỳ hiện tượng nào, 

nên khoa học và triết học không đạt đến được. 

Trong kinh Đức Phật dạy: Cảnh giới mà lục thức duyên tới, nhãn nhĩ tỷ thiệt thân duyên 

tới là hiện tượng vật chất, nó có thể duyên đến được. Hiện tượng tinh thần thọ tưởng hành 

thức, thức thứ sáu có thể duyên đến được. Thức thứ bảy chỉ duyên nội, không duyên ngoại, 

nội chính là A lại da, nó không duyên bên ngoài. Dùng thức thứ sáu đạt đến chỗ cứu cánh, là 

thức thứ bảy và thức thứ tám. Đối với bên trong có thể duyên đến A lại da, đối với bên ngoài 

hợp với năm thức trước, có thể duyên đến hư không pháp giới. 

Những lời Đức Phật nói, khoa học ngày nay đã ứng nghiệm. Mọi người đều biết khoa học 

hiện đại hướng đến hai cực đoan để phát triển. Vũ trụ vĩ mô chính là trong kinh điển đại thừa 

nói, ranh giới của vũ trụ. Báo cáo của họ nói, trên thực tế có thể quan sát được vũ trụ, chỉ là 

10% của toàn thể vũ trụ, còn 90% của vũ trụ không nhìn thấy được. Nghe báo cáo này của 

các nhà khoa học, chúng ta biết được 90% còn lại của vũ trụ đi về đâu? Đức Phật nói rằng, nó 

trở về thường tịch quang. Vũ trụ là một đại tuần hoàn, nên đã trở về lại khởi điểm, trong khởi 

điểm đó không có hiện tượng, nên nó không duyên đến được. Trong khởi điểm chính là tự 

tánh, trở  về  tự tánh. Tự  tánh không  có hiện tượng vật  chất, không  có hiện tượng  tinh thần, 

cũng không có hiện tượng tự nhiên, nên tám thức không duyên đến được. 

864  Tập 536 



Ngược lại, thế giới vi quan, hiện nay lượng tử lực học rất tân tiến, quả thật họ rất đáng nể, 

chúng ta không thể không khâm phục. Họ đích thực như Đức Phật nói, họ duyên đến A lại 

da, đến ba tế tướng của A lại da họ đều tìm ra. Các nhà khoa học nói năng lượng, là nghiệp 

tướng của A lại da; các nhà khoa học nói tin tức, là chuyển tướng của A lại da, chính là kiến 

phần  của  A  lại  da;  vật  chất  là  tướng  phần  của  A  lại  da,  chính  là  hiện  tượng  vật  chất,  hiện 

tượng tinh thần và hiện tượng tự nhiên. Năng lượng là hiện tượng tự nhiên, những điều này 

khoa học đều nhìn thấy. 

Nhưng tin tức và năng lượng từ đâu đến? Trong báo cáo hiện nay nói: Trong không sinh 

ra có, nói như vậy cũng không sai, nhưng chữ không này nói không được rõ ràng, không là 

gì? Nó không có ba loại hiện tượng, đây là không, nhưng nó thật sự tồn tại. Đây là tự tánh 

bổn  tánh  mà  trong  Phật  pháp  nói,  trong  kinh  điển  Tịnh  độ  gọi  là  thường  tịch  quang.  Nó 

không có ba loại hiện tượng, nhưng nó có thể sanh ra ba loại hiện tượng này, có thể hiện ba 

loại hiện tượng này. Năng hiện, các nhà lượng tử lực học đều thấy được; sở hiện, họ không 

biết, nên nói nó từ trong không sanh ra có, sở hiện, thật sự không duyên đến được. Điều này 

Đức Thế Tôn nói với chúng ta, dùng tám thức 51 tâm sở, công năng của nó đến đây là cực 

hạn, nó không thể vượt lên nữa. Hay nói cách khác, phải dùng Phật pháp đại thừa để nói, họ 

đã đạt đến ranh giới của minh tâm kiến tánh, nhưng không thể đột phá. 

Các nhà khoa học cũng rất đáng nể, dùng Phật pháp để nói, họ đã đến đĩnh cao nhất, lên 

thêm nữa chính là minh tâm kiến tánh, họ sẽ thành Phật. Vì sao họ không duyên đến được? 

Đức  Phật  nói,  “hướng  thượng  nhất  trước”,  đây  quả  thật  như  Tông  môn  nói  hướng  thượng 

nhất trước. Không được dùng phân biệt chấp trước, nên họ không duyên đến được. Các nhà 

khoa học vẫn dùng tâm phân biệt, dùng tâm chấp trước. Cũng có nghĩa là khoa học dùng là 

thức thứ sáu, thức thứ bảy. Phân biệt của thức thứ sáu, chấp trước của thức thứ bảy, họ dùng 

tâm này. Dùng tâm này, tâm này là vọng tâm, vọng chỉ có thể duyên đến vọng, A lại da là 

vọng. Vọng duyên không được chân, chân chính là kiến tánh. Thế nào mới có thể kiến tánh? 

Đức Phật nói rất hay, vấn đề này “chỉ có chứng mới biết được”, chứng bằng cách nào? Đức 

Phật dạy chúng ta buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước sẽ chứng được, đây là 

nhập vào cảnh giới Phật. Kinh Pháp Hoa nói: Nhập vào tri kiến Phật. Trong Thiền tông gọi là 

đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Giáo môn gọi là đại khai viên giải. Tịnh độ gọi là lý 

nhất  tâm  bất  loạn.  Danh  từ  khác  nhau,  cảnh  giới  là  bình  đẳng,  là  tương  đồng,  đều  là  kiến 

tánh, đều là trở về tự tánh. Đứng về địa vị của Bồ Tát mà nói, minh tâm kiến tánh là quả vị 

Diệu giác, vẫn không phải là đẳng giác. Đẳng giác là tương tự viên mãn, chưa thật sự viên 

mãn, thật sự viên mãn chỉ có quả vị Diệu giác. 

Bởi thế khoa học ngày nay nghiên cứu đến trình độ nào, trong kinh Phật đều nói rất rõ 

ràng, chúng ta đều nghe hiểu và xem hiểu báo cáo của họ. 

Vọng tâm không tách rời tập khí phiền não, đặc biệt là dục giới, phạm vi của dục giới vô 

cùng rộng lớn. Ở trên bao gồm trời dục giới trong lục đạo, trời dục giới cao nhất là Tha hóa 

tự tại thiên. Dục giới có sáu tầng: Tu la, người, súc sanh, ngại quỷ, địa ngục, tất cả đều là dục 

giới. Chỉ cần chưa đoạn ái dục, thông thường chúng ta gọi là tình chấp, chưa buông bỏ tình 

Tập 536  865 



chấp, phạm vi hoạt động của chúng ta không ra khỏi dục giới_nhà Phật gọi là tam giới: Dục 

giới, sắc giới, vô sắc giới, chia luân hồi lục đạo thành tam giới này. Chưa đoạn tình chấp, ta 

sẽ không ra khỏi dục giới, đoạn tình chấp có thể đến sắc giới, vô sắc giới, nhưng không ra 

khỏi luân hồi lục đạo. Vấn đề này rất phiền phức. 

Chúng ta thấy rất nhiều người, đích thực khởi tâm động niệm đều là tổn người lợi mình. 

Tổn người lợi mình từ xưa đều có, nhưng ít, không thường thấy, đó là nguyên nhân gì? Nền 

giáo dục ngày xưa tổ chức rất tốt. Trên địa cầu này, đặc biệt là Trung quốc, Ấn Độ, hai dân 

tộc  này  rất  coi  trọng  việc  dạy  học.  Các  bậc  thánh  hiền  Trung  quốc  dạy  người:  “Kiến  quốc 

quân dân, giáo học vi tiên”, quan niệm này, tôi tin rằng nó không chỉ có 5000 năm.   Bà la 

môn thời Ấn độ cổ, họ có mười ba ngàn năm lịch sử, tôi nghĩ lịch sử Trung quốc không thua 

gì họ, chỉ là lúc đó không có ghi chép bằng văn tự. Không có ghi chép bằng văn tự, không có 

nghĩa là họ không có văn hóa. Người Ấn độ không coi trọng lịch sử, không như người Trung 

quốc, họ rất coi trọng lịch sử, mỗi thời đại họ đều nhớ rất rõ ràng. Ấn độ không có lịch sử. 

Từ thái độ học tập của Khổng Tử, ông nói:  “Thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, hai câu 

này rất quan trọng. Trong 2000 năm cận đại của Trung quốc, cổ nhân có câu nói rất hay, gọi 

là “văn nhân tướng khinh”. Người đọc sách, người theo đuổi học vấn đều coi thường người 

khác, đều cảm thấy mình hơn người. Không phục người, thậm chí là không phục cổ nhân, 

nhưng bản thân theo đuổi suốt một đời, cũng không cách nào vượt qua cổ nhân.      Giáo huấn 

của cổ nhân ở trong Lục kinh, Lục kinh là Khổng tử chỉnh lý. Cũng chính là nói, nhiều truyền 

thuyết trước khi chưa có văn tự, Khổng tử đã dùng văn tự ghi chép lại, lưu truyền cho hậu thế 

như: Chu dị, thi, thư, lễ, nhạc. Mãi cho đến hôm nay, điển tịch của truyền thống Trung quốc 

vẫn đặt nó ở vị trí đầu tiên, đó là căn bản của văn hóa. Phần này đích thực là Phu tử nói: “tín 

nhi háo cổ”, không phải Khổng tử trước tác, là do ông biên tập, hội tập lại. 

Tôi tin rằng văn hóa này, trước khi chưa có văn tự, cũng rất có thể nó đã có mười ngàn 

năm lịch sử, ít nhất cũng có mười ngàn năm. Giáo huấn của cổ nhân đơn giản vắn tắt, nên khi 

truyền thụ cho quý vị sẽ rất khó quên. Nòng cốt của nó là bốn khoa, bốn khoa mục. 

Ngũ luân có 20 chữ có thể truyền sai được ư? “Phụ tử hữu thân, quân thần hữu nghĩa, phu 

phụ hữu biệt, trưởng ấu hữu tự, bằng hữu hữu tín”. Tôi tin rằng truyền một trăm ngàn năm 

cũng không truyền sai, không dùng văn tự, chỉ truyền miệng từ đời này qua đời khác, không 

bao  giờ  truyền  sai. Đến  thời  Khổng  tử, ông  đã  viết  thành  văn  tự,  không  phải  do  Khổng  tử 

phát minh ra, cũng không phải do Hoàng đế phát minh ra, có từ rất sớm, rất lâu trước đó. Nên 

Trung quốc có nền lịch sử văn hóa từ lâu đời. 

Ngũ thường chỉ có năm chữ: Nhân nghĩa lễ trí tín. Tứ duy có bốn chữ: Lễ nghĩa liêm sỉ. 

Bát đức có tám chữ: Hiếu đệ trung tín nhân ái hòa bình. Quý vị nói như vậy có thể truyền sai 

được chăng? Giáo dục của Trung quốc từ xưa đến nay dạy về điều gi? Chính là dạy những 

điều này. Nếu thực hành hết bốn khoa này, thực hành trong cuộc sống, thực hành trong tư 

tưởng, thực hành trong khởi tâm động niệm, thực hành trong ngôn ngữ tạo tác, người này gọi 

là thánh nhân. Chỉ cần làm được bốn khoa mục này, đây chính là thánh nhân của Trung quốc. 

Quý vị làm được, nhưng chưa đủ viên mãn, đây gọi là hiền nhân. Ít nhất có thể làm một nửa, 

866  Tập 536 



giống như cho điểm vậy, kiểm tra cho điểm, quý vị kiểm tra được 50 điểm. Kiểm tra được 

100 điểm làm thánh nhân, kiểm tra được tám chín mươi điểm là hiền nhân, kiểm tra được 50 

điểm người xưa gọi là quân tử. 

Ngày xưa, trước thời tam đại, tam đại là Hạ Thương Chu là tiêu chuẩn như thế. Cuối thời 

nhà Chu động loạn, trong lịch sử gọi là Xuân thu chiến quốc, Xuân thu chiến quốc động loạn 

suốt 500 năm, Khổng tử sanh vào thời đại này. Hiện nay chúng ta sanh vào thời đại này là 

loạn thế, gần giống với Xuân thu chiến quốc. Sống trong thế gian này vô cùng đau khổ, vì 

sao vậy?  Vì  không  có  ai  học  bốn  khoa  mục  này.Vào  thời  đại  của  Phu  tử  còn  có  người  nói 

đến, nhưng không có người thật sự thực hành, Khổng tử rất ưu tư. Không ai muốn thực hành, 

tiếp đến là không ai chịu học, như vậy giáo huấn của cổ thánh tiên hiền sẽ bị đoạn tuyệt, đây 

là vấn đề rất đáng sợ. Bởi thế ông phát tâm chỉnh lý lại giáo huấn của cổ thánh tiên hiền, lưu 

truyền lại cho hậu thế. Đây là sự nghiệp vô cùng vĩ đại mà Khổng tử đã làm trong suốt cuộc 

đời, cứu được dân tộc Trung hoa. 

Hiện nay chúng ta lại đối diện với lần hũy diệt thứ hai, người bây giờ không tin, cho rằng 

đây là thứ của thời đại phong kiến, cho rằng đây là lạc hậu, có thể không cần đến. Không cần 

đến, không nói đến, ngày nay xã hội đại loạn. Ngày nay tai biến trên địa cầu là do nguyên 

nhân gì? Có liên quan mật thiết đến điều này, chúng ta làm sao để cứu xã hội? 

Trong mười một mười hai năm gần đây, tôi gặp rất nhiều người đề cập đến vấn đề này, xã 

hội này còn có thể cứu được chăng? Xã hội này còn có hòa bình chăng? Đến trưởng lão Mã 

Cáp Địch cũng đưa ra vấn đề này. Lần đầu tiên tôi gặp ông, câu hỏi đầu tiên ông hỏi tôi là: 

Xã hội này còn có hòa bình chăng? Nguyên thủ của Malaysia, rất nhiều người lãnh đạo quốc 

gia đều có nghi vấn này, hình như mất hết niềm tin. Đây mới gọi là nguy cơ thật sự, nguy cơ 

về niềm tin. Trả lời của tôi là cứu vãn được, cứu bằng cách nào? Bằng cách dạy học. Các bậc 

cổ nhân nói coi việc dạy học đứng đầu, có thể dạy con người thật tốt, nếu không dạy họ sẽ 

học theo thói hư tật xấu. 

Trong hội nghị của Liên Hiệp Quốc đã báo cáo rất nhiều lần, mọi người nghe xong đều 

rất hoan hỷ, nhưng không tin. Đây là lý tưởng, không phải là sự thật. Tôi gặp tình hình này, 

quả thật rất nóng lòng, nguy cơ của lòng tin, mất hết niềm tin, không tin. Làm sao để khiến 

họ  tin  tưởng?  Cần  phải  thực  hành  cho  họ  thấy,  họ  mới  tin.  Nên  tôi  đã  nghĩ  ra  được  một 

phương  pháp,  tìm  một  thị  trấn  nhỏ  để  làm  thí  nghiệm,  không  ngờ  vừa  làm  đã  thành  công. 

Chúng tôi vốn cho rằng phải dạy hai ba năm con người mới có thể quay đầu, mới có thể giác 

ngộ. Nào ngờ chúng tôi dạy học chưa đến bốn tháng, nhân tâm đã giác ngộ, đã quay đầu, đây 

là việc của năm 2006. Năm 2005, vào tháng 12, chúng tôi bắt đầu chính thức dạy học, đến 

tháng 3 năm 2006 thành tích ngoài dự định. Thị trấn nhỏ này thay đổi 180 độ, khiến các thầy 

cô  giáo dạy  học  vô  cùng kinh ngạc, đã  chứng  minh  câu nói. Thứ  nhất các bậc tổ tông nói: 

Tánh người vốn thiện. Hai câu trước của Tam Tự Kinh: “Nhân chi sơ, tánh bổn thiện”, đã 

chứng  minh  được  điều  này.  Chứng  minh  được  điều  thứ  hai,  con  người  rất  dễ  dạy,  chỉ  là 

không có ai dạy, không có ai nói, không có ai làm. Dạy người nhất định phải làm được, họ 

Tập 536  867 



thấy quý vị làm được, họ sẽ tin tưởng những gì quý vị nói, không hề hoài nghi. Nếu bản thân 

không làm được, dù nói nhiều đến đâu, người nghe cũng bán tín bán nghi. 

Nên việc đầu tiên trước khi dạy học, tôi đã nói chuyện với những thầy cô giáo này, nói 

với  họ_tôi  đưa  ra  một  ví  dụ  về  Khổng  phu  tử  dạy  học  thành  công,  Đức  Thế  Tôn  dạy  học 

thành  công,  họ  dựa  vào  điều  gì?  Dựa  vào  bản  thân  họ  đã  thực  hành  rốt  ráo  nó,  bản  thân 

không làm được không nói, bản thân thực hành được mới nói, bởi thế người khác tin tưởng. 

Ngày nay quý vị muốn phát triển ở đây về giáo dục của Đệ Tử Quy, Cảm Ứng Thiên, đầu 

tiên quý vị nhất định phải làm được, như vậy mọi người sẽ tin quý vị. Nếu quý vị không làm 

được, những biểu hiện bên ngoài không giống với những gì quý vị nói, người ta sẽ không tin, 

đây là bí quyết dạy học thành công. Dạy học thành công ở Thang Trì, chính là dùng bí quyết 

này, thầy cô giáo thật sự làm được! 

Trong Đệ Tử Quy có tất cả là 113 điều, không phải để đọc, không phải để nói, đó là giáo 

dục cuộc sống, hoàn toàn áp dụng trong cuộc sống hằng ngày. Công việc, đối nhân, tiếp vật 

nhất định không trái nguyên tắc này, người ta sẽ tin quý vị, khâm phục quý vị. Nghiệp nhân 

quả  báo dung hợp  ở trong  đó. Với  Thập Thiện  Nghiệp_ba thứ  này  một  tức  là  ba, ba  tức  là 

một. Chúng tôi đã dạy học thành công. 

Tháng 10 năm 2006, tôi nghĩ là do tổ tông sắp đặt, Tam bảo gia trì, nên mới có được cơ 

hội như vậy. Tại thủ đô Pháp, Liên Hiệp Quốc giáo khoa văn tổ chức tổng hội báo cáo. Liên 

quan đến báo cáo ở thị trấn Thang Trì, chúng tôi báo cáo suốt tám tiếng đồng hồ, còn có ba 

ngày triển lãm. Ảnh hưởng rất lớn, bản thân chúng tôi cũng không ngờ đến. 

Thật sự nhiệt huyết, thật sự muốn xã hội hòa bình, muốn hóa giải thiên tai của thế gian, 

những người này đã giác ngộ dần. Nếu mọi người bắt tay nhau thực hành, phải nên nhớ điều 

này, chỉ đọc và nói không cũng vô ích, phải thực hành từng câu từng chữ. Trong lòng thật sự 

có, tự nhiên sẽ biểu hiện ra ngoài hành vi, như vậy xã hội được cứu, địa cầu cũng được cứu. 

Đây gọi là thực học, không phải giả. Chỉ dùng nó trên mặt văn tự là giả, không làm được gì. 

Bởi  thế  đời  sau,  chúng  ta  xem  2000  năm  gần  đây,  so  với  người  trong  tam  đời  Hạ  Thương 

Chu, làm sao cũng không hơn được họ, nguyên nhân gì vậy? Người ta thật thà thực hành nó, 

người đời sau biết nói, nhưng không thực hành, vấn đề là ở đây. Tuyệt đối không phải hậu 

nhân không bằng cổ nhân, không phải vậy. Cổ nhân thật thà, y giáo phụng hành, người hiện 

nay không trung thực, nói rất hay nhưng làm không được, khuyết điểm chính là ở đây. 

Thế nào gọi là thánh nhân, thế nào gọi là Phật Bồ Tát? Làm được mới nói gọi là thánh 

nhân, gọi là Phật Bồ Tát. Nói mà không làm được, điều này chúng ta cũng nói rất nhiều, đó là 

gạt người.  Tôi yêu cầu thầy cô giáo làm  được, sau đó mới nói_thánh nhân. Nói được đích 

thực có thể làm được_hiền nhân. Nói được làm không được là gạt người. Mọi người nên nhớ 

rõ, chúng ta làm như vậy là lừa dối người khác, hay là dạy người? Dạy người phải làm gương 

cho họ noi theo. 

Trong kinh Đức Phật thường nói: Vì người diễn thuyết, chữ diễn này rất quan trọng. Diễn 

là gì? Là biểu diễn, thể hiện ra cho mọi người thấy, sau đó mới nói. Nói sau, diễn trước, đây 

chính là vì sao Đức Phật dạy thành công, hiện nay vì sao không thể thành công? Không có 

868  Tập 536 



diễn,  chỉ  nói  suông,  nói  suông  không  diễn,  không  ai  tin.  Trên  thực  tế  quý  vị  đối  với  kinh 

nghĩa này, chưa thấu hiểu triệt để, chưa đủ thấu triệt, vì sao vậy? Chưa trải qua thí nghiệm, 

quý vị làm là thí nghiệm, thông qua thí nghiệm, học vấn này là thật, gọi là thực học, vô cùng 

thực  tế.  Không  thông  qua  thí  nghiệm,  đồng  nghĩa  nói  quý  vị  chưa  thông  qua  thi  cử,  chưa 

thông qua kiểm nghiệm, nên người ta không thể tin vào sản phẩm do quý vị làm ra. 

Học Phật, nếu nói không hiểu những vấn đề này, như vậy là uổng công, quý vị đã lãng 

phí thời gian và tinh lực, vì sao vậy? Đeo duổi suốt cả đời, đừng nói là không sanh bằng cổ 

nhân trước thời Tam đại, đến người hiện đại cũng không sánh bằng. 

Nếu nói ngày nay chúng ta phê bình Phật giáo, đại sư Ấn Quang cách chúng ta không xa. 

Quý vị xem văn chương của ngài, ai có thể viết được bài văn hay hơn ngài? Thầy Lý thường 

nói, không sánh được. Pháp sư Đế Nhàn, có thể sánh với ngài chăng? Những đại thiện tri 

thức tu hành chơn chánh trong thời hiện đại, không phải cổ nhân. Khi hiểu rõ chân tướng sự 

thật rồi, tập khí ngạo mạn của chúng ta hoàn toàn tan biến, bản thân thật sự cúi đầu, không 

bằng cổ nhân. Thế nên Phu tử nói: “Tín nhi háo cổ”, thâm tín không nghi đối với giáo huấn 

của cổ nhân, vô cùng thích thú. 

Từ trên kinh văn mà nói, người bây giờ dục vọng quá nhiều. Cổ nhân không có dục vọng, 

cao chính là cao ở điểm này. Phật là gì? Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, 

gọi là Phật, tức là đã thành Phật. Quý vị có thể buông bỏ chăng? Quý vị có thể buông bỏ là sẽ 

thành Phật, thành Phật không hy hữu. Đức Thế Tôn nói rất rõ ràng: “tất cả chúng sanh vốn là 

Phật”, như vậy thành Phật có gì hy hữu đâu! Buông bỏ chính là thành Phật, nhưng quý vị lại 

không  chịu  buông. Không  chịu  buông  bỏ,  đó  là  phàm  phu, trong  lòng  vẫn  còn  tham  sân  si 

mạn, trên hành vi vẫn còn sát đạo dâm vọng. Đây là tâm luân hồi, tạo nghiệp luân hồi, làm 

sao có thể vượt khỏi luân hồi? 

Trong kinh nói chính là người thời nay, khởi tâm động niệm tổn người lợi mình, chỉ biết 

hưởng thụ vinh hoa phú quý, “không chịu nhẫn nhục tu thiện”. 

Buổi  sáng  tôi  từng  nói  với  quý  vị,  hiệu  trưởng  trước  đây  của  tôi,  ông  Chu  Bang  Đạo, 

hành nghi một đời của ông, tôi nghĩ thế gian này không tìm được người thứ hai, vì sao vậy? 

Vì ông thật sự nhẫn được, khổ nạn ra sao ông đều nhẫn chịu, vì sao vậy? Vì muốn tiết kiệm 

một ít để giúp người khác. Cuộc sống mình khổ, nhưng biết còn nhiều người khổ hơn mình 

gấp bội. Từng chút từng chút trong cuộc sống hằng ngày, nhất định không lãng phí. Người 

người  học  được  tấm  gương này,  thì  người  ở  thế  gian  này  không  có  cạnh  tranh.  Buông  bỏ 

cạnh tranh, xã hội được an định, trên địa cầu không có thiên tai. Ý niệm cạnh tranh là sai lầm, 

không chính xác, hổ trợ hợp tác là đúng. “Tích lũy phước báo cho tương lai”, người này có trí 

tuệ, biết nhìn xa, vì sao vậy? Họ biết đời người ngắn ngủi, tương lai còn dài, có thể suy nghĩ 

cho tương lai, đời này khổ một chút không sao, đây là người có trí tuệ. Nhưng hạng người 

này không nhiều, người hám danh hám lợi nhiều. Người ham danh lợi, không ngờ rằng: “oai 

thế bất thường, có thể tiêu diệt bất cứ lúc nào”. Ở thế gian này thọ mạng rất ngắn, được mấy 

người biết được: “thiên đạo thí trương, tự nhiên củ cử”, mấy người hiểu được vấn đề này, đây 

là gì? Đây là nhân quả báo ứng. Thí ở đây cũng có nghĩa là trương, mở rộng ra. Tự nhiên củ 

Tập 536  869 



cử, củ là uốn nắn, là chánh, là sát, cử cũng là như vậy, đây là ý gì? Quý vị làm điều bất thiện, 

tự nhiên có báo ứng. “Tự nhiên củ cử” chính là tự nhiên có báo ứng. “Cử kỳ phi dã”, quý vị 

tạo tội nghiệt quá nhiều. “Lý tự nhiên, đạo vốn như thế, gọi là thiên đạo”, vốn như thế tức là 

tự nhiên. Quý vị hành thiện có thiện quả, quý vị tạo ác có ác báo. 

Xã  hội  ngày  nay  thiên  tai  dồn  dập,  địa  cầu  thảm  họa,  chúng  tôi  xem  tiêu  đề  của  tin 

tức_Đây là các vị đồng học đưa đến cho tôi, tôi không có thời gian xem tin tức, nên họ đã liệt 

kê tiêu đề tin tức của mỗi tháng cho tôi xem, nhìn thấy là khiếp sợ. Tháng ba, tiêu đề thiên tai 

trên toàn thế giới, một tháng có 82 lần; tháng tư 59 lần, tháng này được xem là ít hơn một 

chút; tháng năm có 67 lần; tháng sáu có 155 lần; tháng bảy có 176 lần. Tôi nghi tháng tám 

này,  chắc  chắn  hơn  200  lần.  Tần  suất  thiên  tai  mỗi  tháng  mỗi  nhiều,  tháng  này  nhiều  hơn 

tháng trước, mà mỗi lần mỗi nghiêm trọng hơn, đây không phải là hiện tượng tốt. Vì sao có 

những thiên tai này? Chúng sanh tạo ác nghiệp nặng quá. 

Một số đồng bóng cung cấp một ít tin tức, tin tức không nhất định phải tin, nhưng đáng 

để ta tham khảo, có thể tham khảo. Tin tức nói gì? Ác nghiệp mà chúng sanh tạo ra trong 

trăm ngàn năm nay, ngày nay phải báo ứng tổng kết, cũng chính là nói kết toán. Vì sao lúc 

này kết toán? Người xưa có một thói quen, kết toán là gì? Tháng chạp chuẩn bị tết, làm tổng 

kết cuối năm, món nợ của một năm. Vũ trụ cũng là như vậy. Sang năm, năm 2012, địa cầu 

này chạy một vòng lớn trong hư không, chuyển một vòng lớn giữa ngân hà, lại trở về khởi 

điểm. Năm nay là 30 tháng chạp, sang năm là tối 30 tháng chạp, sang năm nữa là đúng ngày 

mồng một tết. Trong những tin tức này nói như thế, đây là lúc kết toán, chúng ta đã gặp phải. 

Địa cầu bị nhiễm ô nghiêm trọng, khi kết toán phải làm sạch lại hết, rửa sạch hết những ô 

nhiễm này. Trong lúc tẩy rửa, vấn đề lớn đầu tiên chính là khoa học kỹ thuật. Nói khoa học 

kỹ thuật của 300 năm nay, phải rửa sạch hết tất cả, hoàn toàn không còn nữa. Con người phải 

trở lại cuộc sống thời đại nguyên thủy, hoàn toàn phải dùng tay. Đến lúc đó không có điện, 

không có ga, tất cả máy móc đều không có, điện thoại hay di động cũng đều không. 

Nhưng họ cung cấp một tin tức rất hay, sau khi những thứ này hoàn toàn mất đi, bản năng 

con người dần dần khôi phục, bản năng là gì? Hồi phục thiên nhãn thông, thiên nhĩ thông, 

nên khi người với người liên lạc không cần dùng đến khoa học kỹ thuật, trong tâm mình rất 

rõ ràng, rất minh bạch. 

Hình như trước đây tôi có xem một cuốn sách Âm Thanh Hoang Dã của Úc Châu, người 

Mỹ viết, tổ dân Úc châu. Bạn phương xa của họ, muốn biết tình trạng hiện tại của bạn mình, 

họ có thể ngồi đó nhập định, trong định sẽ thấy được. Sau khi khoa học kỷ thuật mất đi, bản 

năng con người sẽ dần khôi phục. 

Tịnh Ảnh Sớ nói: “Đạo lý thiên hạ, tự nhiên thành lập, nên gọi là thiên đạo rộng mở, tạo 

ác sẽ bị lộ”. Lộ tức là quý vị làm điều ác nó bộc lộ ra tất cả, không có cách nào che đậy được, 

đây gọi là tự nhiên có báo ứng. Tội nghiệp quý vị tạo, toàn bộ đều phải bộc lộ ra. 

Hội Sớ nói: “Những gì hôm nay nói về thiên đạo, nhưng quả báo của nhân quả báo ứng”, 

thiên đạo không phải chỉ điều gì khác, chính là chỉ báo ứng thiện ác. “Lại nói: việc đã làm, 

tức  y  pháp  phán  quyết”.  Phán  quyết  là  phân  xử, quý  vị  tạo  tội  nghiệp  phải  y  theo  pháp  để 

870  Tập 536 



phân  xử,  chính  là  y  theo  pháp  luật  để  trừng  phạt.  Trừng  phạt  nhẹ  là  đau  bệnh,  là  thiên  tai, 

những thiên tai về nước lửa, đây gọi là đau. Sau khi chết đọa vào ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, 

đây gọi là thiêu. Quả báo đời sau kiếp sau. 

“Việc chưa làm nên suy nghĩ lại, gọi là củ cử”. Cử tức là thị, là triển khai ra, ai đang củ 

cử?  Thứ  nhất,  ở  trước  chúng  ta  đã  học, chủng  tử  rơi  rớt  trong  A  lại  da  thức, thông  thường 

chúng ta nói lương tâm bộc phát. Bản thân cảm thấy xấu hổ, đây là củ cử tự nhiên. Ngoài ra 

chính là thiên địa quỷ thần, chúng ta không che dấu được. Chúng ta không thấy được thiên 

địa quỷ thần, nhưng thiên địa quỷ thần thấy chúng ta.      Cổ nhân thường nói: ngẩng đầu ba 

thước có thần minh, không cách nào che đậy được. Bởi thế con người đừng nên làm việc trái 

lương tâm, đây tuyệt đối không phải là thánh hiền hù dọa chúng ta, nếu nghĩ như vậy là sai, 

thật sự có thần minh. Thường nghĩ đến thiên địa quỷ thần đang nhìn chúng ta, như vậy có thể 

làm chăng? 

“Quỳnh quỳnh” là ưu tư, lo lắng, không nơi nương tựa. Con người ở trong lục đạo đích 

thực là như vậy. “Chung chung”, tâm lý bất an, kinh hoàng không biết phải làm sao, đây là 

gì? Lúc thiên tai ập đến, khi chưa ập đến, chỉ nghe nói đã ưu tư lo lắng. Khi thiên tai ập đến, 

hoảng hốt không biết phải làm sao, không nơi nương tựa, tuyệt đại đa số đều như vậy. 

Bởi  thế ngay  lúc này  Tôn giáo sản sinh  sức  mạnh, vì  sao vậy?  Làm  nơi nương  tựa  cho 

những người này, mà trong nương tựa này có lý luận sâu sắc làm  y cứ, chính là Phật giáo. 

Phật giáo có thể nói rõ ràng minh bạch nguồn gốc vấn đề này, vì sao có thiên tai? Thân chúng 

ta bị bệnh, bệnh từ đâu đến? Nói rõ ràng minh bạch cho quý vị. Hoàn cảnh cư trú của chúng 

ta có vấn đề, khí hậu đột biến, động đất dồn dập. Trước đây rất ít xảy ra, hiện nay ngày nào 

cũng có, một ngày không chỉ một lần. Động đất nhỏ một ngày có đến mấy mươi lần, mấy 

trăm lần, quả là không bình thường. Cả đại địa chìm xuống, đất bị nhấn chìm, núi lở ra, sụp 

đổ. Khí hậu khác thường, lúc nóng lúc lạnh. Những hiện tượng này một số người cho rằng là 

thiên tai tự nhiên, trên thực tế do cộng nghiệp của chúng sanh chiêu cảm nên. Chúng ta khởi 

tâm động niệm bất thiện, trong đó liền có một phần ác nghiệp, phương pháp chuộc tội chính 

là quay đầu. Khi đã hiểu rồi ý niệm xấu này không nên có, không thể tiếp tục tạo ra lời ác, 

hành vi ác. Sau khi giác ngộ sẽ dừng lại tất cả, càng tích cực hơn là nổ lực hành thiện, người 

như vậy có thể tự cứu. Tuy thiên tai đến, nhưng ta không bị chết trong thiên tai này. Người 

học Phật biết không chết, chết là gì? Là thân thể chết, thân thể không phải tôi, linh hồn là tôi. 

Sau khi chết thay một thân thể khác, không cần thân máu thịt này nữa, có một linh thể. Linh 

này có mê có ngộ, khi mê theo tập quán người xưa gọi là linh hồn. Trong Phật giáo gọi nó là 

trung ấm, nó đầy đủ sắc thọ tưởng hành thức. Nếu giác ngộ không gọi nó là linh hồn, gọi nó 

là linh tánh, không sanh không diệt, phải không ngừng nâng cao. Linh thể tốt hơn nhục thể 

nhiều, nhục thể rất phiền phức, linh thể tự do tự tại. 

Những điều này chúng ta thường học, thường nghe. Tương lai khi thiên tai  ập đến, bản 

thân mình như thế nào? Tâm mình định, không hoảng không loạn, không kinh không sợ, như 

vậy rất hay. Thân thể này mất đi, bản thân mình có thể làm chủ, muốn đi đâu thì đi đến đó. 

Tập 536  871 



Cho nên chánh niệm rất quan trọng, niệm thiên họ liền sanh lên cõi trời, niệm Phật A Di Đà 

họ liền sanh về thế giới Cực Lạc, điều này quan trọng hơn tất cả. 

Đức  Thế  Tôn  khuyên  chúng  ta  cầu  sanh  Tịnh  độ,  tất  cả  Chư  Phật  Như  Lai  trong  mười 

phương cũng khuyên chúng ta cầu sanh Tịnh độ. Ưu điểm của Tịnh độ, lợi ích của Tịnh độ, 

mười phương Như Lai nói không cùng tận, chúng ta phải cảm kích. Tuy chúng ta nhất tâm 

nhất ý  cầu sanh  Tịnh  độ, chúng  ta phải đem  tin  tức này  nói  cho  mọi  người biết, thần  khẩn 

chân  thật  làm  tấm  gương  tốt. Tấm  gương  của  Phật  Bồ  Tát  là  “thành kính khiêm  hòa”, bốn 

chữ  này  có  thể  bao gồm  tất  cả. Chân  thành  cung  kính, không hề  ngạo  mạn, khiêm  tốn  hòa 

thuận. 

Trong Tôn giáo gọi là truyền phúc âm, đây gọi là phúc âm thật sự. Đem những điều Phật 

dạy trong kinh, đặc biệt là bộ kinh này, bộ kinh này là cứu khổ cứu nạn. Chúng ta không có 

thời gian để nghiên cứu đại kinh đại luận, bộ kinh này là đủ. Trong bộ kinh này đặc biệt là 

chú  giải,  trong  chú  giải  bao  gồm  tinh  hoa  của  đại  kinh  đại  luận.  Đọc  bộ  kinh  này  là  đồng 

nghĩa với đọc được 193 bộ kinh luận chú sớ. Cho nên bản kinh này là gì? Đại tiểu thừa, hiển 

giáo mật giáo, Tông môn giáo môn, là bản tinh hoa của tất cả kinh điển mà đức Thế Tôn nói 

trong suốt 49 năm, quả là hiếm có. Đọc bộ kinh này, chính là đọc hết tất cả các kinh điển. 

Chúng ta đọc nó rõ ràng minh bạch, hiểu nó rồi thì mọi vấn đề đều được giải quyết. Trong 

Kinh Hoa Nghiêm nói: “một là tất cả, tất cả là một”, quả là không sai chút nào. 

Trong kinh nói đến những hiện trạng này, chúng ta đều phải tiêu trừ nó, không có ưu tư, 

không có bất an. Câu này ở sau còn nói: “nhập vào trong đó”. Hội Sớ nói: “Ưu tư là tướng 

đơn độc, nên sống một mình, chết một mình. Khủng hoảng là tâm động, tướng kinh hoàng, 

luân hồi trong địa ngục vô gián. Trong đó, trong năm đường”.      Năm đường là không nói A 

tu la. Thiên, nhân, ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục, đây là năm đường. A tu la ngoài địa ngục ra, 

bốn đạo khác đều có A tu la, họ ở đường nào thì nói ở đường đó, không còn gọi là A tu la. 

Lục đạo là đơn thuần đem thiên a tu la, nói họ là một đường. Nên sáu đường và năm đường 

hoàn toàn giống nhau, không có sai biệt. 

Con người đích thực_đức Phật dạy, một số người chưa thâm nhập kinh tạng, chưa thấu 

hiểu rõ ràng chân tướng sự thật. Đức Phật khuyên con người trong lòng nên có sáu niệm, gọi 

là sáu pháp niệm: Niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng, niệm thiên, niệm giới. Giới là giới luật, 

giới luật là gì? Giới luật nói đơn giản chính là quy củ, không nương vào quy củ không thành 

tựu viên mãn được. Nếu dùng cách nói như bây giờ, Đệ Tử Quy là giới, Cảm Ứng Thiên là 

giới, Thập Thiện Nghiệp Đạo là giới. Niệm thiên, niệm giới, sau cùng là niệm thí, bố thí. Đây 

là sáu pháp niệm, là giáo hóa hết thảy chúng sanh đoạn ác tu thiện, quả báo trong tương lai 

không ở trong tam đồ, đời sau vẫn là phước báo nhân thiên. 

Thật sự học Phật, chí nguyện rộng lớn, không muốn tiếp tục trôi lăn trong lục đạo, muốn 

vượt ra khỏi luân hồi lục đạo, như vậy Đức Phật sẽ dạy một phương pháp khác. Quý vị có chí 

nguyện cao hơn, tôi muốn thành Phật giống như Đức Phật vậy, ngài liền dạy phương pháp 

thành Phật, ngài không hề che dấu pháp, không keo kiệt. Quý vị muốn điều gì, ngài đều có 

thể giúp quý vị, thành tựu cho quý vị. Đây là Phật pháp. 

872  Tập 536 



Thí chính là xả, là buông bỏ, buông bỏ quan trọng nhất là tâm buông bỏ, không phải trên 

mặt sự tướng. Trên sự tướng đã buông bỏ, nhưng tâm chưa buông, như vậy không có lợi ích. 

Tâm đã buông bỏ, về sự chưa buông cũng không sao, vì sao vậy? Vì sự là giả không phải 

thật, thật là gì? Ý niệm là thật, vì sao vậy? Ý niệm năng biến, hết thảy vạn pháp là sở biến. 

Tự tánh là thật, tự tánh năng hiện, vạn pháp là sở hiện. Năng hiện là thật, sở hiện là giả. 

Nên đại thừa và tiểu thừa khác nhau. Quý vị xem giới luật tiểu thừa, kết tội luận sự không 

luận tâm, nên nó nhỏ, giới tiểu thừa dễ trì. Không sát sanh, đích thực họ không sát sanh, họ sẽ 

không sát sanh. Nhưng giới đại thừa không như vậy, giới đại thừa là luận tâm không luận sự. 

Chỉ cần động ý niệm muốn giết người, như vậy là phá giới. Giới tiểu thừa nhất định phải giết, 

chúng sanh đó bị đoạn mạng, họ thật sự đã chết, như vậy mới gọi là giết, mới kết tội được. 

Đại thừa không được, đại thừa khởi tâm động niệm muốn giết người, như vậy là phá giới sát. 

Giới đại thừa khó trì, luận tâm không luận sự, nên quả báo không giống nhau. Giới đại thừa 

có thể giúp ta vượt ra mười pháp giới, giới tiểu thừa cao nhất là giúp ta vượt khỏi luân hồi lục 

đạo, chứng quả A la hán, không giống nhau. Đại thừa giúp chúng ta sanh vào cõi thật báo 

trang nghiêm, giới tiểu thừa giúp chúng ta sanh vào cõi phương tiện hữu dư. Chư vị học Phật 

không thể không biết những điều này. 

Tịnh Ảnh Sớ lại nói: “Tội thì phải nhận, không ai thay thế được, nên nói lo lắng sợ hãi sẽ 

đi vào trong đó. Bên dưới nói: Xưa nay đều có, quả là đau đớn thương tâm, tượng trưng tam 

độc tạo ra nhân ác, quả ác nhất định chiêu cảm lấy đau đớn, thiêu đốt”. Nhân quả báo ứng 

không sai chút nào, đến và đi một mình trong đường sanh tử, không có bạn lữ, vì sao vậy? Vì 

tạo nghiệp khác nhau. 

Cho dù là vợ chồng hay cha con, mỗi người khởi tâm động niệm không giống nhau, mỗi 

người tạo nghiệp khác nhau, sau khi chết quý vị đi về đâu? Nghiệp lực dẫn dắt quý vị đi. Phải 

hiểu chân tướng sự thật này, sau khi thấu hiểu quý vị sẽ tin những gì Phật Bồ Tát dạy, kết 

thiện  duyên,  kết  pháp  duyên  với  tất  cả  chúng  sanh,  tuyệt  đối  đừng  kết  ác  duyên.  Kết  ác 

duyên, quý vị ở trong lục đạo luôn luôn gặp chướng ngại, khổ không sao nói hết. Còn như kết 

thiện duyên, đến đâu cũng có người giúp đỡ. Bởi thế tâm lượng phải lớn, tâm nhỏ rất đáng 

thương.  Quý  vị  bao  dung  người  khác,  người  khác  bao  dung  quý  vị,  nếu  không  bao  dung 

người khác, người khác cũng không bao dung quý vị. Nói trắng ra thì tất cả đều là tự làm tự 

chịu. Khi hiểu được đạo lý này, chúng ta xử sự đối nhân tiếp vật, sẽ có chuyển biến rất lớn về 

mặt tâm lý. 

Kinh điển đại thừa dạy chúng ta, biến pháp giới hư không giới với mình là nhất thể, quan 

niệm này quan trọng hơn tất cả. Đó không phải là một nhà, một nhà không phải nhất thể, nhất 

thể, nhất thể giống điều gì? Nhãn nhĩ tỷ thiệt thân bên ngoài chúng ta, và lục phủ ngũ tạng 

bên trong là nhất thể, biến pháp giới hư không giới với mình là nhất thể, hoàn toàn chính xác. 

Lúc  nào  quý  vị  thật  sự  khế  nhập  cảnh  giới  này,  hợp  thành  nhất  thể  với  biến  pháp  giới  hư 

không giới. Như vậy thì xin chúc mừng quý vị, vì sao? Vì quý vị đã chứng được pháp thân. 

Ai là thân của ta? Thiên địa vạn vật là thân ta, hết thảy vạn pháp là thân ta, đây gọi là pháp 

thân.  Pháp  thân  Như  Lai,  vô  tướng  vô  bất  tướng.  Vô  tướng  là  nói  đến  tâm  thanh  tịnh,  họ 

Tập 536  873 



không chấp trước, họ không có khởi tâm động niệm, không có phân biệt chấp trước, đây gọi 

là vô tướng. Vô bất tướng là hết thảy cảnh giới tướng đều là họ, tuy tất cả tướng là chính 

mình, nhưng không hề chấp trước, tâm hoàn toàn thực hành trong thanh tịnh bình đẳng giác. 

Tội cần phải sám trừ, thiện phải thật tu, đoạn ác tu thiện đều không chấp tướng, tương ưng 

viên mãn với tánh đức. 

“Trên đây khuyến cáo về ác”, ở trước nói về đoạn này, khuyến cáo chúng ta thế nào là ác, 

thế nào là nghiệp ác, thế nào là nhân ác, thế nào là quả ác. Khi hiểu rõ tự nhiên không tạo ác. 

“Đoạn văn ở dưới khuyên làm thiện”, đoạn kinh văn bên dưới: “Nhữ đẳng đắc Phật kinh 

ngữ, thục tư duy chi, các tự đoan thủ, chung thân bất đãi, tôn thánh kính thiện, nhân từ bác ái. 

Đương cầu độ thế, bạt đoạn sanh tử, chúng ác chi bổn, đương ly tam đồ, ưu bố khổ thống chi 

đạo. Nhược tào tác thiện, vân hà đệ nhất, đương tự đoan tâm, đương tự đoan thân, nhĩ mục 

khẩu  tỷ,  giai  đương  tự  đoan.  Thân  tâm  tịnh  khiết,  dữ  thiện  tương  ưng,  vật  tùy  thị  dục,  bất 

phạm chư ác. Ngôn sắc đương hòa, thân hành đương chuyên, động tác chiêm thị, an định từ 

vi, tác sự thương tốt, (nghĩa là thương xúc), bại hối tại hậu, vi chi bất đế, vong kỳ công phu”. 

Đoạn kinh văn này Đức Phật khuyên chúng ta cần phải tu thiện. 

Chú  giải  của  Hoàng  Niệm  Tổ:  “Đoạn  kinh  văn  này  Như  Lai  rộng  khuyên  người  nghe 

kinh tinh chuyên tu thiện”. Mọi người nên chú ý, đây là Kinh Vô Lượng Thọ, mục tiêu của 

Kinh Vô Lượng Thọ là vãng sanh thế giới tây phương Cực Lạc. Vãng sanh Cực Lạc lạc rất 

cần hành thiện, không thể nói tôi không làm, tôi ngày ngày ở nhà niệm Phật A Di Đà cũng có 

thể vãng sanh. Ở nhà niệm Phật A Di Đà, nhưng cần phải có tâm hành thiện. Việc hành thiện 

có thể không có, nhưng nếu không có tâm hành thiện, không tương ưng với Phật A Di Đà. 

Phật  A  Di  Đà  đại  từ  đại  bi, ngày  ngày  độ  chúng  sanh  khổ  nạn  khắp  biến  pháp  giới  hư 

không  giới. Quý vị  không  muốn hành  thiện, mà  muốn đến  thế giới Cực  Lạc để hưởng  thụ, 

người ta không cần quý vị, không đạt chuẩn, nên phải nghĩ đến vấn đề này. 

“Phật kinh ngữ”, trong chú giải nói: “Thông thường chỉ bỏ ác tu thiện, bội trần hợp giác 

của tất cả pháp môn”. Tám vạn bốn ngàn pháp môn, trong bộ đại tạng kinh này, mỗi quyển 

đều là lời Phật nói trong kinh, nội dung không ngoài nguyên tắc này. Nói tóm lại có 12 chữ: 

“Đừng làm các điều ác, phụng hành các điều thiện, thanh tịnh ý chí mình”. 12 chữ này bao 

gồm  hết thảy  kinh  điển  Đức  Phật  nói. Hai  câu  đoạn  ác  tu thiện  là giới  luật, luật  tạng  trong 

tam tạng kinh điển, kinh tạng và luận tạng chính là thanh tịnh ý chí mình. Bài kệ này có bốn 

câu, ở sau còn có một câu: “Là lời chư Phật dạy”. Tức ba câu nói này là Chư Phật, chư Phật 

là nhất thiết Phật, bao gồm Phật quá khứ, Phật vị lai. Quá khứ, hiện tại, vị lai, tất cả chư Phật 

giáo hóa chúng sanh, chính là 12 chữ ở trước. Bỏ ác tu thiện nghĩa là không làm các việc ác, 

phụng  hành  các  điều  thiện.  Bội  trần  hợp  giác  chính  là  thanh  tịnh  ý  chí  mình,  bao  gồm  hết 

thảy pháp môn. 

Đặc biệt chuyên chỉ nhất thừa nguyện hải của Phật Di Đà, sáu chữ hồng danh của Tịnh độ 

Tam kinh, trong đó đầu tiên chính là kinh này. Kinh giáo nhiều như vậy, chúng ta học loại 

nào tốt, đây là chỉ ra cho quý vị nhất thừa nguyện hải sáu chữ hồng danh của Phật A Di Đà, 

công đức này không thể nghĩ bàn. Ở trước đã nói rất nhiều, đều phải nhớ kỹ nó. Nhất thừa 

874  Tập 536 



chính là viên mãn nhất. Nhất thừa là gì? Là làm Phật. Không phải nhị thừa, nhị thừa là đại 

thừa và tiểu thừa, đây là nhất thừa. Tiểu thừa làm A la hán, đại thừa làm Bồ Tát, nhất thừa là 

làm Phật. Thế nên cần phải biết, pháp môn Tịnh tông là nhất thừa. Nhất thừa không nhiều, 

Hoa Nghiêm là nhất thừa, Pháp Hoa là nhất thừa. Phân biệt như thế nào? Có thể thành Phật 

ngay trong đời này, pháp môn này gọi là nhất thừa. Không thể thành Phật ngay trong đời này, 

chỉ có thể chứng được Bồ Tát, đây gọi là đại thừa. Ngay trong đời này chỉ chứng quả A la 

hán, không chứng được Bồ Tát, đây gọi là tiểu thừa. Đều là từ trong đời này mà nói. 

Pháp môn này quý vị vãng sanh ngay trong đời này, vãng sanh thế giới Cực Lạc chính là 

Bồ Tát A Duy Việt Trí, Bồ Tát A Duy Việt Trí chính là thành Phật. Bởi thế nó thuộc về kinh 

nhất thừa, đây là điều vô cùng đáng quý. Phương pháp tu hành của pháp môn này chính là 

sáu chữ hồng danh: Nam Mô A Di Đà Phật, công đức của sáu chữ này không thể nghĩ bàn. Ở 

trước đều đã nói đến, phải biết niệm. Nói thật, người tu Tịnh độ rất nhiều, nhưng người biết 

niệm câu Phật hiệu này không nhiều, vì sao vậy? Vì họ chưa đoạn tận vọng tưởng phân biệt 

chấp trước của mình, họ chưa đoạn hết tự tư tự lợi của mình, họ chưa đoạn hết danh văn lợi 

dưỡng, họ chưa đoạn hết tham sân si mạn, tức là họ không biết niệm. Người biết niệm sẽ như 

thế nào? Như các cổ đức trong tông môn nói: “Không sợ niệm khởi, chỉ sợ giác chậm”. 

Tịnh tông nói đến Phật hiệu chính là giác, mắt tôi thấy sắc động tâm tham, liền A Di Đà 

Phật, trở về với Phật Di Đà, tâm tham sẽ không còn. Niệm thứ nhất không sợ, chỉ sợ niệm đó 

niệm  liên  tục,  như  vậy  là  tạo  nghiệp.  Niệm  thứ  hai  chính  là  A  Di  Đà  Phật,  đây  gọi  là  biết 

niệm. Dùng câu Phật hiệu này, đánh tan mọi tạp niệm. Đem tất cả những ý niệm không cần 

thiết, không liên quan, quét sạch sẽ, đây gọi là biết niệm. 

Cách niệm, niệm lớn tiếng, niệm nhỏ tiếng, niệm nhanh, niệm chậm, thanh điệu gì, điều 

này không liên quan, không liên quan gì. Liên quan là quý vị đã thật sự đoạn tận ác niệm, tạp 

niệm  chưa,  đó  gọi  là  chánh  niệm.  Niệm  Phật  suốt  một  đời,  vẫn  không  đoạn  tận  được  tạp 

niệm, gọi là không biết niệm, uổng phí, niệm Phật cũng biến thành một loại vọng tưởng, quý 

vị nói có oan uổng chăng? 

Tịnh  độ  tam  kinh  là  chuyên  nói  về  Tịnh  độ,  thứ  nhất  trong  tam  kinh  chính  là  Kinh  Vô 

Lượng Thọ, thứ hai là tiểu bổn Kinh A Di Đà, thứ ba là Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật. 

Kinh A Di Đà và Kinh Vô Lượng Thọ gọi là tiểu bổn và đại bổn, nội dung hoàn toàn tương 

đồng. Tiểu bổn nói đơn giản, đại bổn nói tường tận, nhưng nó là một bộ kinh. Nên Kinh Di 

Đà  được xếp thứ  hai,  Quán  Kinh  xếp thứ  ba.    Quán  Kinh  là kinh  gì?  Quán  Kinh là  giảng 

nghĩa,  trong đó  nói  đến  hai vấn đề.  Thứ  nhất nói về  lý luận,  thứ hai nói về phương pháp. 

Quán Kinh nói về hai vấn đề này, nói tường tận về hai phương diện này, gọi là Kinh Quán 

Vô Lượng Thọ Phật. Tam kinh đều vô cùng quan trọng. 

“Tư duy thuần thục”, nghe xong suy nghĩ, phải đọc nhiều, suy nghĩ nhiều, phải thấu triệt 

ý của kinh, nếu không hiểu làm sao thực hành được? Những phương pháp này đều là nói với 

hàng sơ học, hàng sơ học không thể không nghe kinh. Nếu nghe kinh không quan trọng, vậy 

tại sao Đức Phật lại giảng kinh suốt 49 năm! Nghe kinh không quan trọng, sao ở thế giới Cực 

Lạc Phật A Di Đà ngày ngày giảng kinh không gián đoạn. 

Tập 536  875 



Nhìn từ những phương diện này, chúng ta mới biết nghe kinh là việc quan trọng bậc nhất, 

chúng ta không nghe kinh sẽ suy nghĩ này nọ, tập khí phiền não. Chuyên tâm nghe kinh hai 

tiếng đồng hồ, hai tiếng này không vọng tưởng, đây gọi là tu hành. Trong hai tiếng này đoạn 

được tập khí phiền não, tập trung tinh thần lãnh hội ý nghĩa trong kinh điển. Người biết nghe 

là rất hay. Người biết nghe không có phân biệt, không có chấp trước, không khởi tâm, không 

động niệm, đó gọi là biết nghe thật sự. Nghe kinh như vậy nhập niệm Phật tam muội, nhập 

niệm Phật tam muội lâu, tự nhiên sẽ khai ngộ, gọi là hoát nhiên đại ngộ. Như vậy nghe kinh 

có gì khác với tu thiền của Thiền tông đâu. Thiền là tu khai ngộ, nghe kinh cũng tu khai ngộ, 

vì sao vậy?  Quý  vị nghe  kinh  văn  này, từng  câu  từng  chữ  đều  là  tự  tánh, đều là  chân  tâm, 

chân tâm hiển lộ ra ngôn ngữ văn tự, nó khác với pháp thế gian. Nghe nhiều, khi nghe không 

nên nghĩ về nó, chỉ nghe chân thành, đọc chân thành, tự nhiên sẽ thông. 

Cổ nhân nói: “Đọc sách ngàn lần, sẽ hiểu được nghĩa của nó”, chúng ta nghe kinh, nghe 

kinh này ngàn lần, tự nhiên hiểu được ý nghĩa, tự nhiên hiểu được là gì? Triệt ngộ, đại triệt 

đại ngộ. Cần suy nghĩ về nó chăng? Không cần thiết. Cho nên pháp thế gian cần phải nghiên 

cứu, đem nó ra nghiên cứu, nghiên cứu là gì? Dùng thức thứ sáu. Phật pháp không dùng thức 

thứ sáu, không dùng thức thứ bảy. Phật pháp không gọi là nghiên cứu, mà gọi là tham cứu. 

Phương pháp không giống nhau. 

Thế nào gọi là tham cứu? Không dùng tâm ý thức gọi là tham cứu, dùng tâm ý thức là 

nghiên  cứu,  người  trong  lục  đạo  làm  điều  đó.  Tu  học  pháp  xuất  thế  gian  họ  không  nghiên 

cứu, họ  ở  đây  nghe kinh  hai  tiếng  đồng hồ, thì  nhập định hai  tiếng, nhập  định nhưng nghe 

một cách rõ ràng minh bạch. Định cũng gọi là chỉ quán, dừng lại tất cả các vọng niệm. Quán 

là gì? Giảng kinh, rõ ràng từng câu, không nghe sai, không sót câu nào, đọc kinh cũng như 

vậy. Phương pháp này, trong Đại Thừa Khởi Tín Luận, Bồ Tát Mã Minh nói rất rõ ràng. 

Niệm Phật, nghe kinh đều là chân tu. Niệm Phật có thể nhập định, nghe kinh cũng có thể 

nhập định. Nghe kinh sẽ khai ngộ, niệm Phật cũng sẽ khai ngộ. Cấm kỵ nhất là có tạp niệm 

xen vào, làm phá hoại công phu của chúng ta. Không cho phép tạp niệm xen vào trong đó, 

cho nên phải từ nghe mà tư duy. 

Giữ gìn đoan nghiêm không giải đãi, đây là từ tư duy mà khởi tu_Văn tư tu là tam tuệ của 

Bồ Tát, chúng ta tu được chăng? Không được, vì sao vậy? Vì chúng ta không có tuệ. Tuệ của 

tam tuệ là tuệ của giới định tuệ, nên giới định tuệ gọi là tam học của tiểu thừa tu. Đại thừa tu 

là tam tuệ, chính là tuệ của giới định tuệ. Chúng ta không có tuệ thì tu điều gì? 

Tam tuệ nghĩa là gì? Tam tuệ chính là trí tuệ khởi dụng, khởi tác dụng. Nghe là tiếp xúc, 

tai nghe, tai nghe âm thanh, đây là tiếp xúc. Mắt thấy sắc cũng gọi là nghe, mủi ngửi mùi 

hương cũng gọi là nghe, lưỡi nếm vị cũng gọi là nghe. Căn và trần tiếp xúc, dùng chữ nghe 

này tượng trưng họ đã tiếp xúc, vừa tiếp xúc họ liền giác ngộ, họ không mê. Từ không mê mà 

nói  gọi  là  tu,  từ  thấu  hiểu  mà  nói  vừa  tiếp  xúc  đã  hiểu,  từ  hiểu  mà  nói  gọi  là  tư.  Vì  bình 

thường chúng ta phải suy nghĩ mới hiểu, họ không cần suy nghĩ, vừa tiếp xúc liền thấu triệt, 

thấu triệt gọi là tư. Thấu triệt tức không mê, từ không mê mà nói gọi là tu, đây gọi là văn tư 

tu. Cho nên văn tư tu là trí tuệ khởi dụng, là trong sát na đầy đủ tam tuệ, gọi là văn tuệ, tư 

876  Tập 536 



tuệ, tu tuệ, điều này không được hiểu sai. Sau khi nghe xong, tôi trở về suy nghĩ lại, suy nghĩ 

xong mới đi làm, sai hoàn toàn, làm gì có Bồ Tát ngu ngơ như vậy? Cho nên nhất định phải 

hiểu điều này. Tam tuệ là Bồ Tát học, đại thừa Bồ Tát mới có, A la hán đều không có. Từ đây 

quý vị hiểu được sự khác nhau giữa đại và tiểu thừa. 

Tam tuệ của đại thừa là hoàn thành trong khoản sát na, một niệm hoàn thành đầy đủ tam 

tuệ. Tam học của tiểu thừa nó có thứ lớp, thật sự có tu giới, tu định, tu tuệ. Nó thật sự có ba 

giai đoạn, không phải là đồng thời, là tuần tự tiến dần lên, phải cần thời gian khá lâu, đi lên 

từng giai đoạn, từng giai đoạn. Học giới trước, trì giới lâu ngày, dần dần tự nhiên định lại, 

định thời gian lâu ngày, trí tuệ mới hiện tiền. 

Vì vậy Bồ Tát không có nền tảng của giới định tuệ, họ sẽ không có tam tuệ, nền tảng giới 

định tuệ sâu dày. Nên tam tuệ là trí tuệ khởi dụng, trí tuệ này không phải là vô dụng, nó có 

tác dụng. Tác dụng này đối với bản thân là nâng cao bản thân, mà còn có thể giáo hóa chúng 

sanh. Tự hành hóa tha phải dựa vào văn tu tư, tự hành là thân giáo, làm tấm gương tốt nhất 

cho tất cả chúng sanh, chính là điều thứ hai của tứ đức trong Hoàn Nguyên Quán: “Oai nghi 

hữu tắc”. Đó là văn tư tu thực hành nơi thân hành của chính mình, làm ra cho người khác noi 

theo. Người ta thấy liền đến thỉnh giáo, quý vị có thể giải nói tường tận cho họ nghe, đó là 

ngôn  giáo.  Nhất  định  phải  cảm  động  người  trước,  sau  đó  việc  dạy  học  mới  phát  sinh  hiệu 

quả. Nếu chưa cảm động được họ, dù nói hay cách mấy, người ta nghe rồi cũng bán tín bán 

nghi. Đây chính là vì sao hiện nay giảng kinh thuyết pháp lại khó khăn như vậy. 

Chúng  ta  không  có  tam  tuệ  của  Bồ  Tát,  không  có  tam  học  của  tiểu  thừa, do  đó  ba  nền 

tảng này rất quan trọng. Nếu không hạ thủ từ chỗ này, thì phải làm sao? Học Phật cần phải 

bắt  đầu  từ  ba  nền  tảng  này,  nếu  chỉ  nghiên  cứu  Phật  học  thì  không  cần  thiết.  Chúng  ta  rốt 

cuộc là nghiên cứu Phật học hay là học Phật? Điều này do mình, người khác không có cách 

nào giúp quý vị, cũng không có cách gì câu thúc quý vị, phải tự động tự phát. 

Đoan  chánh  giữ  gìn  không  giải  đãi  là  từ  tư  khởi  tu.  Đoan  chánh  giữ  gìn  là  chánh  thủ, 

nghĩa là y giáo phụng hành. Phật dạy như thế nào chúng ta thực hành như thế đó. Từ đó cho 

thấy, đoan chánh giữ gìn chính là y giáo phụng hành, thật thà, nghe lời, thực hành. Căn tánh 

chúng sanh như vậy dễ dạy, rất dễ thành tựu. Không thật thà, tự cho mình rất thông minh, tự 

cho mình rất giỏi giang, bán tín bán nghi đối với giáo huấn của Phật Bồ Tát, họ không cách 

nào tinh tấn thực hành được. Nên học suốt một đời cũng chỉ đạt được kiến thức Phật học, họ 

chưa học Phật. 

Phật học là nghiên cứu kinh Phật như một loại học vấn của thế gian, gọi là triết học, triết 

học  Phật  giáo, nói  rất  lưu loát, thậm  chí  trước  tác  rất  nhiều.  Ở  sau  thầy  Lý  có  nói hai  câu: 

phải sanh tử  như  thế  nào, vẫn  là sanh tử như thế đó, nghĩa là nói  quý  vị vẫn trôi lăn  trong 

luân hồi lục đạo, không cách nào thoát khỏi luân hồi. Học Phật có thể vượt thoát luân hồi, có 

thể vãng sanh cực Lạc. 

Đoan chánh giữ gìn, là sửa đổi tà ác giữ gìn điều chính đáng, suốt cả đời này, đoan chánh 

giữ gìn giáo huấn của Phật. Quý vị thật sự tin, thật sự hiểu giáo huấn của Phật, ngay trong đời 

Tập 536  877 



này dõng mãnh tinh tân hành trì nó. Cho nên nói suốt đời không giải đãi, đời này không giám 

giải đãi, không giải đãi chính là dõng mãnh tinh tấn. 

“Tôn thánh kính thiện, nhân từ bác ái”, đây là thân tâm quý vị biểu hiện, nhất định là tám 

chữ  này. Đạo  Thạnh Hòa  Phu, nhà  kinh doanh người  Nhật  bản, ông ta nói bốn  chữ:  “Kính 

trời yêu người”, quý vị xem có giống tám chữ này chăng? Tôn thánh kính thiện là kính trời, 

nhân từ bác ái là yêu người, biểu hiện ra bên ngoài quả thật là như vậy, đây là gì? Đây chính 

là Bồ Tát. Nên ông ở Nhật, người Nhật gọi ông là thánh nhân, quả thật không hổ thẹn, ông 

đúng là thánh nhân. 

Nếu có thể làm được tôn thánh kính thiện, nhân từ bác ái, quý vị chính là thánh nhân, là 

Phật Bồ Tát. Mỗi người đều có thể làm được, nhưng họ không chịu làm, như vậy thì hết cách. 

Vì sao họ không chịu làm? Họ không biết kính, họ vứt bỏ sự cung kính. Chư Phật Bồ Tát, các 

ngài vĩnh viễn không mất chữ kính này. Tôn kính thánh, tôn kính thiện, ác cũng tôn kính, súc 

sanh cũng tôn kính, tôn kính cây cỏ hoa lá, tôn kính sơn hà đại địa, không có gì không kính. 

Xem  pháp thế gian, Lễ  Ký  của cổ nhân, quý  vị  mở  câu  đầu tiên:  “Vô  bất  kính”. Trong 

kinh điển Đức Phật thường dạy chúng ta: “Nhất thiết cung kính”. Người thường thường bái 

sám, câu đầu tiên trong nghi thức sám hối là: “Nhất tâm đảnh lễ, nhất thiết cung kính”. Câu 

đầu tiên trong Lễ Ký là: “Vô bất kính”, không có điều gì là không tôn kính. Đây gọi là kính 

thiên, thiên có thể nói là thiên nhiên, đối với thiên nhiên nhất định phải tôn kính. 

Nhất định phải biết thương người, vì sao vậy? Vì người với ta là nhất thể, không thương 

người tức không biết thương mình. Đây là thật, không phải giả. Mấy người biết cách thương 

mình? Phật Bồ Tát hiểu, đại thánh đại hiền hiểu. Chúng ta thấy, có thể lãnh hội được, người 

không thương người nghĩa là không thương mình, người không thương mình sẽ không thành 

tựu.  Không  thể  thành  thánh,  không  thể  thành  Phật.  Những  điểm  này  chúng  ta  không  thể 

không cảnh giác, không thể không hiểu rõ ràng minh bạch. 

Hết giờ rồi, ý nghĩa của hai câu này chưa giảng xong, bài học sau chúng ta nói tường tận 

hơn. 





 

878  Tập 536 



Tập 537 

Chuyển ngữ: Hạnh Chơn 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian:13.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội_HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng 

Thọ Kinh Giải, trang 688, hàng thứ hai từ dưới đếm lên, bắt đầu xem từ hai câu sau cùng: 

“Tôn thánh kính thiện, nhân từ bác ái”, đây là hai câu kinh văn. 

Cảnh Hưng nói: “Thánh thông Phật tăng, thiện là pháp thế xuất thế, là của báu vô thượng, 

nên phải kính, ở đây tức là Tam Bảo”. Tối tôn quý trong thế xuất thế gian được gọi là quí giá, 

cũng không qua Tam bảo. Tâm tôn kính của người bây giờ hoàn toàn biến mất, xã hội ngày 

nay tôn và kính này là hữu danh vô thực, nó là nguồn gốc của hết thảy thiện pháp thế xuất thế 

gian.              Hai  chữ  này  không  còn  nữa,  cũng  chính  là  nói  thiện  pháp  bị  đoạn  tuyệt.  Thiện 

không có, đương nhiên ác sanh khởi. Bởi thế mới nói pháp ác hiện tại rất hưng thịnh. Thiện 

chiêu cảm lấy kiết tường hòa thuận, nhân từ; ác chiêu cảm lấy thiên tai thống khổ, trong kinh 

này gọi là đau đớn thiêu đốt. 

Chúng ta sanh trong xã hội hiện nay, đọc đoạn kinh văn này cảm khái rất sâu sắc! Thế 

giới này vì sao biến thành như vậy? Thế giới này còn có thể trở lại bình thường chăng? Trong 

thiên hạ biết bao người đều có nghi hoặc này, lãnh đạo cao cấp cũng không ngoại lệ. Hầu như 

lòng tin đối với sự an định hòa bình đều không có. Nguyên nhân này rốt cuộc là do đâu? Vì 

sao ngày xưa xã hội tốt như vậy, cõi nước của Chư Phật Bồ Tát rốt đẹp đến thế, chúng ta có 

nổ lực tư duy quan sát chăng?  Bình tĩnh nỗ lực tư duy quan sát quý vị sẽ thấy, nguyên nhân 

đầu tiên của mọi sự tốt đẹp trong thời thạnh thế là dạy học, thế giới Cực Lạc của Phật Bồ Tát, 

cũng dựa vào dạy học mà thành tựu. Xã hội hiện tại của chúng ta không còn truyền thống dạy 

học này, rất nhiều trường học đang dạy, nhưng là dạy kỹ thuật, dạy tri thức. Không dạy luân 

lý đạo đức, không dạy trí tuệ biết làm người. Nói các khác, giáo dục của thánh hiền, giáo dục 

tương ưng với bản tánh không còn. Dùng danh từ Phật pháp để nói, giáo dục hiện tại là ngoài 

tâm  cầu  pháp, trong Đạo  Phật  gọi  ngoài tâm  cầu  pháp là  ngoại  đạo. Ngoại đạo  nhiễu  loạn, 

không thể khôi phục bình thường. Đây chính là nguyên nhân động loạn của xã hội ngày nay, 

là nguồn gốc thiên tai trên địa cầu. Nếu chúng ta thật sự hiểu, thật sự minh bạch, vậy xin hỏi 

xã hội  có thể khôi  phục  bình  thường chăng?  Địa cầu  có  thể khôi phục  bình thường  chăng? 

Đáp án là khẳng định, chỉ cần quý vị dạy học, vì sao vậy? Vì khi con người thật sự học được, 

họ  mới  minh  bạch,  mới  giác  ngộ,  mới  chịu  quay  đầu,  đạo  lý  chính  là  như  vậy.  Nếu  như 

không  nỗ  lực  dạy,  không  siêng  năng  học.  Người  dạy  không  nỗ  lực  dạy,  người  học  không 

siêng năng học, nhất định không thể tránh khỏi thiên tai. Quý vị muốn hỏi do nguyên nhân gì? 

Đây là định luật của quả báo, nhân thiện chiêu cảm quả thiện, nhân ác nhất định chiêu cảm ác 

báo.  Nghiệp  nhân  quả  báo  không  sai  chút  nào,  khoa  học  cũng  không  cách  nào  thoát  khỏi. 

Người nổ lực dạy, như Khổng tử, như Đức Phật. Những gì các ngài dạy các ngài đều đã thực 

Tập 537  879 



hành, mà còn thực hành rất triệt để, thực hành vô cùng rốt ráo, vì sao vậy? Vì viên mãn tương 

ưng với tánh đức. Người học phải siêng năng học tập, phải nỗ lực hành trì tất cả những gì 

mình  học  được,  như  vậy  mới  khởi  tác  dụng  cảm  ứng,  mới  có  thể  khôi  phục  xã  hội  nhiễu 

nhương này trở lại bình thường. Thời loạn khôi phục hòa bình, những thiên tai trên địa cầu, 

những biến dị trong trời đất cũng khôi phục bình thường, vì sao vậy? Vì cảnh tùy tâm chuyển. 

Chúng ta có thể thực hiện hết những giáo huấn trong kinh Phật. 

Cho  nên  điều  cấp  thiết  đầu  tiên,  chúng  ta  có  tâm  tôn  thánh  kính  thiện  chăng?  Cổ  nhân 

chúng ta nói: “tôn thiên tín tổ”, nhà nào không tin tổ tông? Mỗi gia đình trung lưu trong dân 

gian đều có ngôi nhà, qúy vị xem gian nhà chính giữa, ngày xưa gian nhà giữa là phòng chính, 

ở giữa thờ tổ tiên. Người học Phật thờ Phật, còn người không tin Phật đều thờ bài vị tổ tiên, 

đây là kính tổ, con người không thể quên gốc. Quý vị kính tổ, giáo huấn của tổ tông có thể 

không nghe chăng? Giáo huấn của tổ tông ở đâu? Ngày xưa mỗi gia đình đều có từ đường, 

mỗi từ đường đều có gia phổ, trong gia phổ có gia huấn, có gia quy. Đó là tổ tông lưu lại cho 

đời sau, hy vọng hậu nhân từ đời này qua đời khác tuân thủ, như vậy là kính tổ. 

Người bây giờ như thế nào? Khinh mạn thánh hiền, bất kính tổ tông, cuồng vọng tự đại, 

cho rằng năng lực bản thân vượt qua tổ tông rất nhiều: “tổ tông có gì đáng để tôn kính đâu? 

Thánh  hiền  đều  là  gạt  người”.  Quan  niệm  này,  cắm  rể  kiên  cố  ở  trong  vọng  tâm,  nên  con 

người bây giờ không dễ dạy. 

Rất nhiều gia trưởng gặp tôi đều nói, bây giờ con cái khó dạy. Trẻ con thật sự khó dạy ư? 

Nếu nói thật thì quý vị không biết dạy, không phải khó dạy, vì sao quý vị không biết dạy? Vì 

quý vị không làm được, thử nghĩ lại xem quý vị đối với cha mẹ mình như thế nào? Quý vị 

nghe cha mẹ dạy bảo chăng? Nếu không nghe cha mẹ dạy bảo, con cái quý vị nghe lời mình 

chăng? Báo ứng tuần hoàn, đây là nhân quả báo ứng. 

Ngày  xưa  làm  người  lớn  không  như  vậy,  làm  người  lớn  bất  luận  có  được  học  hay 

không_đây là phong tục tập quán của quê hương chúng tôi, đọc sách hay không không quan 

trọng, quan trọng là biết cách làm người. Từ nhỏ cha mẹ đã làm gương, làm  mô phạm cho 

chúng ta, chúng ta xem họ xử sự đối nhân tiếp vật như thế nào, ngày ngày thấy, tự nhiên sẽ 

học theo. Điều căn bản nhất là gì? Chính là hai chữ thành kính, ở trong chân thành, bên ngoài 

cung kính.  Khúc Lễ thiên đầu tiên trong Lễ Ký, câu thứ nhất là “vô bất kính”, cung kính hết 

thảy. Con người từ nhỏ đã học được, trong đời này, suốt cả đời này, đối đãi với tất cả người 

sự vật đều rất thành kính, trong thành ngoài kính. Họ học được, đây là căn bản. Người bây 

giờ  không  có,  người  bây  giờ  ngạo  mạn  tự  đại,  đối  với  mọi  người  không  có  chút  khiêm 

nhường nào, tự cho mình hơn người. Thế giới này làm sao an định hòa bình được? Địa cầu 

này làm sao không có thiên tai? Đây là vấn đề nghiêm trọng nhất của nền giáo dục hiện nay. 

Không có thành kính không thể dạy, học sinh không tiếp thu được, quý vị dạy chỉ uổng công, 

họ không đạt được lợi ích. 

Tổ sư Ấn Quang thường nói: “Một phần thành kính được một phần lợi ích”. Họ không có 

thành kính, quý vị dạy khô hơi rát cổ, họ cũng không đạt được lợi ích gì, thời gian dài còn 

cho là quý vị nói nhiều: “Nói những điều vô dụng, không thiết thực”. Họ phê bình như thế. 

880  Tập 537 



Còn như dạy thành kính, họ hỏi lại quý vị: “Xã hội bây giờ có ai thành kính? Người thành 

kính  thiệt  thòi,  người  thành  kính  dể  bị  ức  hiếp.”  Họ  cho  rằng  như  thế  nào  mới  đúng?  Cho 

rằng đấu tranh là đúng, tự tư tự lợi là đúng, tổn người lợi mình là đúng. Những khái niệm này 

được học từ nhỏ, từ mẫu giáo đã dạy, dạy cạnh tranh: “Quý vị phải hơn, không được thua 

người khác”. Từ nhỏ đã phải cố sức tranh giành như thế, tranh suốt đời, sau cùng đọa vào địa 

ngục A tỳ, đây là kết quả của đấu tranh, quả báo sau cùng là địa ngục A tỳ. 

Nhẫn nhường chịu thiệt, cổ nhân thường nói, chịu thiệt là phước. Lúc nào cũng nhường 

nhịn, không tranh với người khác, nơi trở về sau cùng của họ là cõi trời, không giống nhau. 

Cổ nhân nói: “Thiệt thòi là phước”, câu nói này vô cùng chính xác, người chịu thiệt thòi đến 

thiên đường, người không chịu thiệt vào địa ngục. Người không chịu thiệt, những gì hiện tại 

đạt được là phước báo nhỏ nhoi, ích lợi nhỏ nhoi, thời gian hưởng thụ rất ngắn.      Người 

chịu  thiệt  hiện  tại  rất  khổ,  nhưng  thời  gian  chịu  khổ  không  dài,  tương  lai  thời  gian  hưởng 

phước ở cõi trời rất dài. Đây đều là sự thật, nhưng người bây giờ không tin, nói nó là mê tín, 

là thứ gạt người của thời đại phong kiến. Cho nên giáo dục của thánh hiền, giáo dục của Phật 

Bồ Tát, khó mà đột phá được cửa ải hiện thực này. Người thật sự có chí hiếu học, trước tiên 

cần phải nuôi dưỡng nhẫn nại của chính mình. Người khác không chịu làm, bản thân chúng 

ta làm, chúng ta phải kiên trì. Bất luận trong hoàn cảnh hiểm trở khó khăn nào, đều kiên định 

không thay đổi, phải cắn chặt răng mà tiếp tục làm. 

Thế giới này đến khi nào mới có an định hòa bình? Chúng ta dự tính khoảng ba bốn đời 

sau, thời đại chúng ta dù có gắng vất vả thế nào cũng không thấy được kết quả, có thể lưu lại 

vài hạt giống đã là không tệ. 

Hiện nay tuy nói có thiên tai, thiên tai chưa ập đến. Trong khoa học kỷ thuật, phương tiện 

truyền bá, đây là công cụ rất hay, chúng ta nên tận dụng nó. Một khi thiên tai ập đến, những 

thứ này đều không còn, về sau phải dựa vào sách, những khoa học kỹ thuật này hoàn toàn bị 

phá diệt, nên sách vẫn rất cần thiết. Hiện nay in sách nhiều là việc tốt, vì tương lai chỗ dựa 

duy nhất chính là sách. 

Nói đến sách, những gì của cổ nhân lưu lại, viết bằng văn cổ, chúng ta phải dựa vào nó, 

không thể dựa vào chú giải văn bạch thoại, vì sao vậy? Vì văn bạch thoại nhân giả kiến nhân, 

trí giả kiến trí, mỗi người có kiến giải riêng. Quý vị xem, mọi người phiên dịch ra văn bạch 

thoại đều không giống nhau, ý nghĩa không tương đồng. Thế nên thật sự  muốn học, không 

học văn bạch thoại, học văn ngôn cổ, phải nguyên vị. Sau khi nếm được nguyên vị mới học 

tiếp  văn bạch  thoại, xem  họ  lý giải  thế nào, lý  giải  có giống mình  chăng. Sau  đó mới  hiểu 

được, mức độ lý giải của họ chưa đủ sâu, họ chưa lý giải được những điều thật sự, họ chưa lý 

giải đến tầng thâm sâu, vì sao vậy? Vì công phu của họ chưa đủ thành kính. Đừng quên lời 

của tổ sư Ấn Quang: Mười phần thành kính được mười phần lợi ích, trăm phần thành kính 

được trăm phần lợi ích, nếu là vạn phần thành kính quý vị sẽ được vạn phần lợi ích. Đây là 


mỗi người học thánh hiền nhân, những gì họ đạt được không giống nhau. Phải tin vào câu nói 

này, tâm thành kính không giống nhau, vì sao vậy? Tâm thành kính là chân tâm. Cũng chính 

là nói, những gì của cổ nhân, càng là thời đại thượng cổ, thì toàn bộ tâm thành kính đều hiển 

Tập 537  881 



lộ ra. Như kinh điển của Phật Bồ Tát, thánh kính viên mãn hiển lộ ra. Cần phải có thành kính 

viên mãn, quý vị mới có thể lý giải hoàn toàn, đây là vấn đề của tự tánh. Đạo lý chính là như 

vậy, không phải yêu cầu vô lý. Đây là bí quyết, bí quyết trong học tập. 

Quý vị nên biết, 100 người học, tâm thành kính của mỗi người khác nhau, nên những gì 

họ đạt được cũng khác nhau, họ viết ra báo cáo tâm đắc không tương đồng. Muốn thật đạt 

được nguyên vị nguyên gốc, vậy quý vị phải có 1000 phần thành kính, một vạn phần thành 

kính, mới có thể nếm được nguyên vị. 

Vì  vậy  tôn  thánh  kính  thiện,  nhân  từ  bác  ái,  hai  câu  này  rất  quan  trọng.  Chúng  ta  dạy 

người, thành tựu hay không chính là hai câu này, trong học tập chúng ta tiếp thu được hay 

không cũng ở hai câu này. Hai câu này người bây giờ vứt bỏ hết sạch sẽ, xưng hô tôn kính 

với một người nào đó, tôn kính đó chỉ hữu danh vô thực. Có tôn thánh kính thiện, ở sau mới 

có nhân từ bác ái, không có câu trước, ở sau nhất định không có. Tôn thánh kính thiện là bên 

trong, nhân từ bác ái là bên ngoài. 

Cảnh Hưng nói: “Thánh thông Phật tăng”. Phật là thánh nhân, người xuất gia tu hành là 

đệ tử của thánh nhân, họ đang học thánh nhân. Nếu nói mượn chiêu bài của Phật thánh, mạo 

xưng  đệ  tử  của  Phật  thánh,  không  phải  chơn  chánh  học  Phật,  tiếp  nhận  người  khác  cúng 

dường, đây là tội này rất nặng! 

Quý vị xem trong Kinh Địa Tạng, Đức Thế Tôn nói rất rõ ràng: Nếu tạo tội ngũ nghịch 

thập ác, Phật đều có thể cứu, tội trộm cắp của người xuất gia, Phật không cứu được, không 

cách nào cứu được, vì sao vậy? Vì tội này quá lớn, nặng hơn tội ngũ nghịch. Chư vị biết, tội 

ngũ nghịch như: Giết cha, giết mẹ, giết A la hán, làm thân Phật chảy máu, phá hòa hợp tăng, 

trong Kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng. 

Khi  tôi  ở  Singapore, Cư  Sĩ  Lâm  đem  đoạn  kinh  trong  Kinh  Địa  Tạng  này, in  ra  tờ  dán 

khắp nơi, chỗ nào chúng ta cũng có thể thấy. Cảnh tỉnh mọi người, tuyệt đối đừng khởi ác 

niệm ăn trộm của thường trú. Đây là mười phương thiện tín vất vả cung kính để cúng dường 

Tam bảo, họ cúng dường là để cầu phước cầu tuệ, quý vị lại dùng vào việc riêng tư. Tội này 

còn nặng hơn tội trộm cắp tài vật của quốc gia, không biết nặng gấp bao nhiêu lần. Phật Bồ 

Tát cũng không giúp được, quý vị phải làm sao? Đủ để quý vị chịu tội ở địa ngục vô gián, địa 

ngục a tỳ. Ngày nay người tạo nghiệp này rất nhiều, nhưng không ai biết, bản thân người tạo 

nghiệp cũng không biết, không ai nói. 

Vừa mới nói, quý vị không có thành kính đối với thánh hiền, mặc dù nói cho quý vị một 

cách rất rõ ràng minh bạch, quý vị không tin, không tiếp nhận, còn nói đây là gạt người. Tự 

cho mình thông minh, lừa gạt những người ngu si. Nếu những lời này từ trên kinh điển, kinh 

điển là Phật nói, ngài không gạt con người, con người lừa gạt con người, Phật không lừa gạt 

con người, không thể không biết điều này. Tài vật của người xuất gia, trong lúc cần việc cấp 

bách, người xuất gia cũng tu bố thí. 

Ngài Ấn Quang lúc còn tại thế, khi quốc gia gặp những thiên tai như hạn hán lũ lụt, ngài 

cũng lấy tiền cúng dường ra để bố thí cứu tế. Tiền này có thể dùng vào việc cứu tế. Ngài Ấn 

Quang làm cho chúng ta thấy, suốt đời ngài, tiền tứ chúng cúng dường đều dùng vào việc in 

882  Tập 537 



kinh, vì sao ngài làm như vậy? Đây chính là sự nghiệp giảng kinh dạy học, hoằng pháp lợi 

sanh. Bản thân ngài ra bên ngoài giảng kinh, bị trở ngại về ngôn ngữ. Tiếng nói nơi quê ngài 

âm quá nặng, một số người nghe không hiểu, nên suốt đời ngài dùng văn tự, in những kinh 

luận,  sách  hay.  Chỉ  cần  có  thể  khuyến  hóa  nhân  tâm,  giúp  mọi  người  giác  ngộ,  giúp  mọi 

người quay đầu, những văn tự này ngài đều in ấn, đều lưu thông, lưu truyền. Tập trung tất cả 

lực lượng để làm điều này, việc này quả thật là việc tốt lớn! 

Nếu quý vị hỏi, ở thế gian này làm việc gì công đức lớn nhất, quả báo thù thắng nhất? 

Chính là ấn tống kinh, khuyên người chuyển ác thành thiện, chuyển tà thành chánh, chuyển 

mê thành ngộ. Công việc này thiện nhất, không có việc gì thiện hơn, xây chùa cũng không 

được. Chùa xây rồi, không có ai đến giảng kinh, không có người đi hoằng pháp. Thắp hương, 

kêu người thắp hương lạy Phật, cầu thăng quan phát tài, đó gọi là khởi xướng mê tín. 

Quý vị nên biết, Đức Thế Tôn một đời tại thế, vì sao không xây chùa? Nếu ngài xây chùa, 

phước báo của ngài lớn, tín đồ nhiều, cúng dường nhiều, khắp nơi đều có thể dựng chùa. Suốt 

đời ngài, xây mấy trăm ngôi chùa có trở ngại chăng? Không thành vấn đề. Vì sao ngài không 

làm? Chúng ta thử nghĩ xem, toàn bộ tinh thần thể lực đều dùng vào việc giảng kinh dạy học. 

Đức Phật trú thế 80 năm, nhất cử nhất động, từng lời nói từng nụ cười đều là thiền cơ, đều là 

huyền  bí.  Chúng  ta  nghe  rồi,  thấy  rồi,  nhìn  thấy  văn  tự  hiện  nay  ghi  chép  trong  kinh  điển, 

chúng ta tư duy lãnh hội nghĩa chân thật của ngài- nguyện hiểu nghĩa chân thật của Như Lai, 

dụng ý của ngài rất thâm sâu. Đó là trí tuệ chân thật, học vấn chân thật. Đây là dạy chúng ta 

kính Tam bảo. Cứu cánh của Tam bảo là Tam bảo của tự tánh. Tự tánh giác là Phật bảo, tự 

tánh chánh là pháp bảo, tự tánh thanh tịnh là tăng bảo. Cho nên về mặt tự tánh mà nói chính 

là chánh giác tịnh, từ trên hình tướng xem là Phật pháp tăng. 

“Nhân  ái  từ  bi, bác  tế  chúng dân”, bác  là  phổ biến, không  có phân biệt, không  có chấp 

trước. Tế là cứu tế, chúng dân là chúng sanh. Chúng sanh khổ, khổ từ đâu đến? Khổ do mê 

thất tự tánh, làm sao cứu tế họ? Nếu họ minh tâm kiến tánh sẽ không khổ, làm sao giúp họ 

minh tâm kiến tánh, điều này cần phải dạy học. Nên mục tiêu dạy học của Phật giáo, là giúp 

người học tập minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật, việc dạy học này sẽ viên mãn. Học 

trò kiến tánh, họ đã tốt nghiệp, chưa kiến tánh là chưa tốt nghiệp. 

Cho  nên  Phật cứu tế tất  cả chúng  sanh khổ nạn, không phải dùng vật  chất,  cũng không 

phải dùng tinh thần, không có kỹ xảo nào khác. Chỉ có một việc là dạy học, chính là phương 

pháp này, phương pháp này phổ độ chúng sanh. 

Chúng ta quay đầu lại xem các Tôn giáo khác, người khai sáng Tôn giáo đầu tiên, cũng 

đều dùng phương pháp dạy học. Thần thông, công năng đặc dị, đôi khi bổ sung thêm một 

chút tác dụng, nó không phải tu chính, tu chính là giáo dục. 

“Nên nói bác ái là cứu tế chúng sanh”, lòng thương yêu là động lực, vì sao ta chịu vất vả 

như vậy để giúp người khác? Đó chính là lòng thương yêu. Lòng thương yêu, đạo Phật gọi là 

từ bi. Người thế gian khởi xướng bác ái, Tôn giáo nước ngoài nói về bác ái, ông Tôn Trung 

Sơn nói về bác ái. Hai chữ bác ái phát xuất từ Kinh Vô Lượng Thọ, Kinh Vô Lượng Thọ là 

Đức Thế Tôn nói vào 3000 năm trước, nhân từ bác ái là ngài nói. 

Tập 537  883 



Nhân, nghĩ đến ta và nghĩ đến người, nghĩ đến mình nhất định nghĩ đến người khác, đây 

là tâm nhân  từ. Từ chính là yêu thương, giúp chúng sanh lìa khổ được vui, gọi là từ. Lòng 

thương yêu này có đầy đủ trí tuệ, không phải xử sự theo cảm tính. 

Người thế gian thường nói yêu thương, trong đó có tình, nên gọi là tình chấp. Tình chấp 

quá nặng rất phiền hà, không ra khỏi luân hồi lục đạo. Cho nên Đạo Phật dùng nhân từ, dùng 

từ bi, rất ít dùng từ yêu thương. Ở đây, trước chữ ái thêm vào chữ bác, nghĩa là từ bi. Bác là 

không có điều kiện, không có tình chấp, là yêu thương bình đẳng, ý nghĩa rất giống với từ bi. 

“Đương cầu độ thế”, thế là thế gian, chính là chỉ luân hồi lục đạo. “Tự độ độ tha, tự giác 

giác tha”, giúp mình thành tựu, đồng thời cũng giúp người khác. Bản thân ta ngày ngày cầu 

giác ngộ, đồng thời cũng giác tha. Ngày  nay chúng ta không giống với Đức Thế Tôn, Đức 

Phật sau khi đã đại triệt đại ngộ mới dạy học. Ngày nay chúng ta, mỗi ngày đem tâm đắc học 

tập của mình báo cáo, cùng chia sẽ với mọi người. Đây cũng là tự giác giác tha, đây cũng là 

tự độ độ tha. Đầu tiên là độ bản thân, không độ mình làm sao có thể độ người khác? Ta tự 

giác tự độ, ngày ngày tiến triển, ngày ngày báo cáo với đại chúng. Phải xem đại chúng như 

thầy của mình, như cha mẹ mình, như giám học của mình, mỗi ngày họ đốc thúc mình, nhìn 

mình tiến bộ. Người đứng trên bục giảng là học sinh. Nếu chúng ta dùng thái độ này, nhất 

định có tiến bộ. 

Nói cho chư vị biết, các bậc thánh hiền đều dùng thái độ này, không có ngoại lệ. Nếu có 

ngoại lệ, người ngoại lệ này, thành tựu của họ là pháp thế gian, họ đạt được là tri thức, không 

phải trí tuệ. Thậm chí còn lợi dụng nó để kiếm tiền, cầu một chút lợi ích, là gì vậy? Tôi đi 

dạy phải đóng học phí, phải trả học phí theo giờ, không nộp tôi không dạy. Đó là kiểu mua 

bán kiếm tiền, hiện nay tình trạng này rất thịnh. 

Lúc tôi ở Mỹ, rất nhiều đồng tu nói với tôi: Thầy à, mỗi lần giảng kinh thầy nên bán vé, 

càng đắt người ta sẽ càng tán thán! Thầy không thu tiền, người ta nói thầy giảng không hay, 

thầy là giả không phải thật. Thượng sư Mật tông làm lễ quán đảnh, hình như một lần quán 

đãnh là 50 USD. Chúng ta truyền quy y cho người khác không thu tiền, đại khái là thầy quy y 

như  vậy  không  có  hiệu  quả.  Nếu  thầy  định  giá  một  lần  quy  y  là  100  USD,  thầy  giỏi  hơn 

người quán đảnh đó! 

Thái độ của người bây giờ là như thế, quả thật như cổ nhân nói: Nghe lừa dối không nghe 

khuyên, nhận giả không nhận thật, như vậy thì hết cách. Những người đến tìm chúng tôi này 

là có ý tốt,  nhưng tôi không thể tiếp nhận, vì sao vậy? Vì Đức Phật không có cách làm này, 

chư vị tổ sư cũng không làm như vậy, chúng ta không được phá lệ này, đây chắc chắn không 

phải là phương pháp hay. Họ không tin pháp mình nói không sao, qua 10 năm, 20 năm, 50 

năm, 100 năm họ sẽ tin. Lúc đó tin đã không còn phần của họ, hối hận không kịp. 

Nhất định không vì danh văn lợi dưỡng, nhất định không có tham sân si mạn, nên thật thà 

học tập, gọi là Phật độ người có duyên. Đừng tham, trong đời độ được một người, không ít; 

độ được 100  vạn người, không nhiều. Đạo Phật thường nói không tăng không giảm, phải 

hiểu rõ đạo lý này.      Học Phật thật sự phải học cho được tâm thanh tịnh, học cho được tâm 

bình đẳng. Lúc này pháp hỷ sung mãn, tự tại an vui, hưởng thụ cao nhất của đời người. 

884  Tập 537 



“Khiến cho hết thảy chúng sanh vĩnh thoát sanh tử hư vọng”. Chữ này dùng rất hay, sanh 

tử không phải thật, là hư vọng. Thấu hiểu câu này, chúng ta sẽ không tham sống, không sợ 

chết, vì sao vậy? Vì sanh tử là giả tướng. “Nhổ sạch đoạn tận gốc của các điều ác sanh tử”, 

nhổ sạch gốc sanh tử, chặt đứt nó. Gốc của sanh tử là gì? Là ái dục. Đức Phật nói rất hay: Ái 

không  nặng  không  sanh  Ta  Bà.  Ta  bà  là  chỉ  cho  lục  đạo,  ái  không  nặng  quý  vị  không  vào 

trong lục  đạo. Niệm  không  nhất không sanh  Tịnh độ. Quý vị gặp  pháp  môn  Tịnh độ, niệm 

Phật A Di Đà, nếu không chuyên nhất không thể vãng sanh. Giữa Phật A Di Đà còn có niệm 

thứ  hai,  như  vậy  không  thể  vãng  sanh.  Chỉ  cho  phép  có  một  niệm,  không  cho  phép  có  hai 

niệm. 

Căn bản của các điều ác chính là năm độc tham sân si mạn nghi, đây là gốc các điều ác, ái 

dục là gốc của sanh tử. Nên Phật dạy chúng ta: “Cần tu giới định tuệ, tức diệt tham sân si”, 

đây là chánh pháp của Như Lai. Cần tu giới định tuệ, chúng ta nên nhớ rằng: Đệ Tử Quy là 

giới  luật,  Cảm  Ứng  Thiên  là  giới  luật,  Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  là  giới  luật.  Đức  Phật  dạy 

hàng đệ tử phải đi lên theo thứ tự, không đồng ý đi băng, như nhảy lớp, đức Phật không tán 

thành điều này. Cũng chính là nói, bắt buộc quý vị học từ tiểu học, trung học, đại học, nghiên 

cứu sở, hoàn thành từng bước một. Từ lớp một đến lớp hai, học như vậy, điều này đức Phật 

khen ngợi. Nhảy lớp, Phật không tán thành, có nhảy lớp chăng? Có, người đặc biệt thù thắng, 

cái gọi là thiên tài. Đó là trong một vạn người tìm không được một người, trong ức vạn người 

cũng tìm không được ai. Trong mấy trăm năm có thể xuất hiện được một người, mấy trăm 

năm, mấy ngàn năm gặp được một người. Quá hy hữu, điều này không nên học. 

Nên làm người quý ở chỗ tự biết mình, biết được căn tánh mình, điều này vô cùng đáng 

quý, vì sao vậy? Vì bản thân căn tánh như thế nào, áp dụng phương thức học ra sao, họ mới 

học  thành  công được, không vượt quá  khả  năng. Không  biết  căn  tánh  của  mình, muốn học 

điều cao nhất, hoàn toàn không có nền tảng bên dưới, vất vả học suốt cả một đời, vẫn không 

có  chút  thành  tựu  nào,  sau  cùng  như  thế  nào?  Vẫn  trầm  luân  trong  sanh  tử  luân  hồi,  tùy 

nghiệp lưu chuyển, như vậy là sai triệt để! 

Không phải thượng căn lợi trí, quý vị nên thật thà niệm Phật tu Tịnh độ. Nếu chân thật, tự 

khẳng định mình không bằng người, người ta đều hơn mình, mình không bằng người ta, nên 

ngoan ngoãn niệm câu danh hiệu A Di Đà Phật này. Niệm năm ba năm, họ thật sự vãng sanh 

về thế giới Cực Lạc, họ đi làm Phật. 

Người tự cho rằng thông minh, siêng năng học tập Đại Tạng Kinh. Nhiều kinh luận như 

thế, suốt đời 100 năm học không hết, chưa học hết thì thọ mạng đã đến, phải luân hồi như thế 

nào vẫn là luân hồi như thế. Chỉ trồng được ít hạt giống Phật pháp trong A lại da thức mà thôi, 

nó chưa nảy mầm, đây đều là tình trạng thực tế. 

Chúng ta thật sự hiểu rõ ràng minh bạch, sẽ không đi sai đường, không uổng phí thời gian, 

nhất môn thâm nhập, trường thời huân tu. Cùng lắm tôi chỉ một bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, 

hoặc là một bộ Kinh A Di Đà. Kinh Vô Lượng Thọ quá lớn, không thọ trì hết, tôi thọ trì Kinh 

A  Di  Đà.  Được!  Không  phải  không  được.  Thọ  trì  lâu  ngày,  dần  dần  khế  nhập  cảnh  giới, 

thành tựu lúc nào không hay. 

Tập 537  885 



Chúng ta xem Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Vãng Sanh Truyện, họ dùng không bao nhiêu 

thời gian, cũng chỉ là năm ba năm mà thôi. Năm ba năm bèn biết trước giờ chết, vãng sanh 

thế  giới  Cực  Lạc, họ  đã  đi làm  Phật. Người tự  cho  mình thông  minh, vẫn cứ  trôi lăn trong 

luân hồi. Vậy ai thông minh, ai ngu si? Người thật thà thông minh, người thông minh ngu si, 

sự thật đã chứng minh. 

Người thông minh không tệ, dõng mãnh tinh tấn, nhưng họ chưa nhổ tận gốc sanh tử. Họ 

mang theo gốc của các điều ác của sanh tử, họ đang học, nên họ không cách nào liễu sanh tử. 

Người thành thật, người không biết gì, họ đã vứt bỏ gốc sanh tử, vứt bỏ ái dục, vứt bỏ tham 

sân si mạn nghi, họ đã niệm thành công câu Phật hiệu đó. Lợi hại được mất trong này, cần 

phải  thấy  rõ  ràng  minh  bạch,  chúng  ta  nên  lấy  và  bỏ  như  thế  nào.  Hai  người  này  đặt  ngay 

trước  mắt,  ta  học  theo  người  nào?  Học  theo  người  thật  thà.  Đại  chúng  trong  xã  hội,  thấy 

người thật thà này không có năng lực, mọi người đều coi thường họ, thậm chí đều phê bình 

họ. Người thật thà không để ý, họ vẫn rất hoan hỷ. Cho dù quý vị ác ý phê bình họ, họ vẫn 

xin lỗi quý vị, tự thừa nhận mình sai, cảm ơn quý vị dạy dỗ. Kết quả sau cùng, họ đến thế 

giới Cực Lạc làm Phật. Còn người phê bình họ, dạy dỗ họ, có thể vẫn tiếp tục trầm luân trong 

lục đạo. 

Tất cả đều là sự thật trước mắt, chỉ cần chúng ta tỉ mỉ  một chút, quan sát điều này  một 

cách rõ ràng, đều đang thể hiện trước mắt chúng ta. Vấn đề là chúng ta có giác ngộ chăng, có 

nhận thức chăng. 

“Luân hồi lục đạo, tham dục là gốc, biển khổ sanh tử, trí có thể độ”. Trí là trí tuệ, không 

phải  tri  thức,  tri  thức  không  thể  độ.  Bên  dưới  nói:  “lấy  kiếm  trí  tuệ,  chặt  đứt  tham  dục  vô 

minh và các phiền não, tức là nhổ tận gốc sanh tử”. Kiếm là thí dụ, kiếm sắc của trí tuệ, chặt 

đứt tham dục, chặt đứt vô minh. Tham dục là kiến tư phiền não, trong này tự nhiên bao hàm 

trần sa phiền não, vô minh phiền não. Nói đầu một cái nói cuối một cái, ở giữa tự nhiên tồn 

tại. Đoạn tận ba loại phiền não là thành Phật, tức là nhổ tận gốc sanh tử. 

Như vậy là vĩnh viễn xa lìa khổ não trong tam đồ, vượt ra khỏi lục đạo, vĩnh viễn cáo biệt 

tam đồ, tam đồ chính là luân hồi lục đạo. Ác tận nghĩa là thống khổ thiêu đốt đều dừng, ác 

tận vẫn là nói tập khí, tập khí tham sân si mạn nghi đều đoạn tận, đây là ai? Là A la hán, A la 

hán đoạn tận tất cả tham sân si mạn nghi, sát đạo dâm vọng tửu, nhưng chưa đoạn được tập 

khí. Nếu tập khí này cũng đoạn tận, không còn gọi là A la hán, gọi họ là Bích chi Phật. A la 

hán nâng lên một cấp chính là Bích chi Phật, Bích chi Phật không còn tập khí. Nên nói lìa 

khỏi ba đường ác ưu sầu, sợ hãi, đau khổ. Xa rời lục đạo, vĩnh viễn cáo biệt những đau khổ 

trong lục đạo. 

Chúng  ta  xem  tiếp  đoạn  bên  dưới, đoạn  thứ  hai:  “Khuyên  đoan  chánh  thân  tâm”, trong 

kinh văn: 

“Nhược tào tác thiện, vân hà đệ nhất? Đương tự đoan tâm, đương tự đoan thân, nhĩ mục 

khẩu tỷ giai đương tự đoan, thân tâm tịnh khiết, dữ thiện tương ưng”. Đoạn này đến tương 

ưng với thiện. Đây là đoạn nhỏ thứ hai: “Đoan chánh thân tâm, dữ thiện tương ưng, Thế Tôn 

trực chỉ tác thiện chi đệ nhất trước”, trong kinh nói rất rõ ràng. 

886  Tập 537 



“Vân hà đệ nhất”, đệ nhất thiện là gì? Chúng ta dùng chữ đơn giản nhất để nói, đệ nhất 

thiện là đoan chánh tâm niệm. Là do Đức Phật nói, không phải người bình thường nói, Phật 

nói với đại chúng trong thế gian. 

Đoan  chánh, đoan  như  thế nào?  Khởi  tâm  động  niệm, ngôn  ngữ  tạo tác, tương ưng với 

tánh đức trí tuệ vốn đầy đủ của tự tánh, đây gọi là đoan. Tánh đức của chúng ta, chư vị tổ 

tông nói chính là ngũ luân, ngũ thường, tứ duy, bát đức, nên nhập môn từ đâu? Hiện nay xã 

hội này không nhìn thấy, không ai làm, cũng không ai nói. Chẳng những không có người làm, 

mà người nói cũng không.  Ngày nay chúng ta muốn học, nên bắt đầu từ đâu? Bắt đầu học từ 

Đệ Tử Quy, trong Đệ Tử Quy nói 113 điều, quý vị đều có thể ghi nhớ, đều có thể thực tiển, 

hoàn toàn thực hành trong đời sống của mình, như đối nhân tiếp vật, đây gọi là y giáo phụng 

hành.  Thật  sự  thực  hành  đoan  chánh  thân  tâm,  thật  sự  đã  thực  hành,  khởi  tâm  động  niệm 

không rời Đệ Tử Quy, không khởi tâm không động niệm cũng không rời Đệ Tử Quy. Đệ Tử 

Quy  chính  là  một  tấm  gương  của  quý vị khi  khởi  tâm  động  niệm, ngôn  ngữ  tạo tác, tương 

ưng viên  mãn với nó, gọi là  tương  ưng với thiện.  Có nền tảng này  tiếp tục học  Cảm  Ứng 

Thiên, học tiếp Thập Thiện Nghiệp, không tốn chút công phu nào, quý vị có nền tảng tốt như 

vậy. Ba thứ này là nền tảng của thiện thế gian, thêm vào Sa Di Luật Nghi liền trở thành căn 

bản của pháp xuất thế gian. 

Bất luận quý vị học gì, học Nho quý vị là thánh hiền; Học Đạo quý vị là thần tiên; Học 

Phật quý vị là Phật Bồ Tát, không có gì không thành tựu. Những điều này là thật, không phải 

giả. Con người không cần thế trí biện thông, nhưng người không thể không có trí tuệ, trí tuệ 

quan trọng hơn tất cả. 

Bên dưới giải thích về làm thiện. Làm thiện, giải thích đơn giản là hành vi thiện, thật sự 

cứu cánh tức là thị tâm tác Phật.  Ý làm thiện này có cạn sâu khác nhau, cạn tức là hành thiện. 

Thập Thiện Nghiệp Đạo là tiêu chuẩn, Thập Thiện Nghiệp Đạo là cương lĩnh chung, nguyên 

tắc chung của hành thiện. Mười điều, triển khai ra rất nhiều, hàng tiểu thừa triển khai mười 

điều này thành 3000 điều. 3000 oai nghi trong giới tiểu thừa, chính là triển khai Thập Thiện 

Nghiệp Đạo. Bồ Tát đại thừa lại càng rộng lớn, triển khai Thập Thiện Nghiệp Đạo, tám vạn 

bốn ngàn tế hạnh của đại thừa Bồ Tát, Bồ Tát vượt qua A la hán quá nhiều, A la hán không 

sao sánh được. Tám vạn bốn ngàn tế hạnh quy nạp lại, chính là Thập Thiện Nghiệp Đạo, có 

thể xem thường nó chăng? Thông thường thấy mười điều này người ta hay xem thường, trên 

thực  tế  họ không hiểu, không thấu  triệt. Nếu họ  hiểu thật, thấu triệt thật,  thấy  tám  vạn bốn 

ngàn tế hạnh là bản chất của thập thiện. 

“Cứu thực” nghĩa là làm thiện cứu cánh chân thật. Làm thiện đệ nhất là gì? Thị tâm tác 

Phật. Chúng ta thường nói_lời này không phải tôi phát minh, trước đây khi tôi đang học với 

thầy Lý, thầy đã dạy cho tôi. Thầy dạy chúng ta học Phật cần phải thay đổi tâm, phải làm đại 

phẩu thuật thay tâm, thay tâm thành gì? Thay thành Phật A Di Đà. Phật A Di Đà tức là tâm 

tôi, tâm tôi tức là Phật A Di Đà, như vậy thiện này của quý vị là đệ nhất thiện. Đoan chánh 

thân tâm là đệ nhất thiện, Phật A Di Đà tượng trưng cho trí tuệ đức tướng đại viên mãn. 

Tập 537  887 



Trong Hoa Nghiêm Đức Phật dạy: Tất cả chúng sanh đều có trí tuệ đức tướng của Như 

Lai. Trí tuệ, đức năng, tướng hảo đều viên mãn, không hề khiếm khuyết, đây gọi là đại viên 

mãn. Ai là đại viên mãn? Phật A Di Đà là đại viên mãn. Bởi vậy nếu trong tâm chỉ có Phật A 

Di Đà, tánh đức sẽ cứu cánh viên mãn, đây thật sự là đệ nhất thiện. 

“Đoan chánh thân tâm tai mắt miệng mủi”, đây là sáu căn. Giải thích đơn giản tức là thân 

tâm đoan chánh. Như phi lễ đừng nhìn, phi lễ đừng nghe, phi lễ đừng nói, phi lễ đừng động 

vào. Khổng Tử nói bốn cái đừng, đây là thân tâm đoan chánh, tiêu chuẩn là gì? Tiêu chuẩn là 

lễ, trái với lễ phải buông bỏ không được làm, hợp với lễ có thể làm. Lễ có tiết độ, không thể 

quá đà, vậy là đúng. 

Nếu phân tích sâu sắc, nói đến những điểm thâm sâu, đó là nói đến minh tâm kiến tánh, 

tức là phân tích sâu sắc. Ví dụ như tai tự đoan chánh, tức là Bồ Tát Quán Âm phản văn nhĩ 

căn viên thông của tự tánh, đây là đệ nhất thật sự. Bồ Tát Quán Thế Âm, ngài tu hành chứng 

quả như thế nào, bình thường ngài dùng công phu gì? Trong hội Lăng Nghiêm nói rất tường 

tận, ngài dùng nhĩ căn. 

Pháp môn tu hành vô lượng vô biên, tám vạn bốn ngàn, quy nạp lại không ngoài 25 loại 

lớn, đây là quy nạp. 25 loại lớn này triển khai thành tám vạn bốn ngàn, triển khai tiếp là vô 

lượng vô biên vô tận vô số. 25 này là gì? Sáu căn, sáu trần, sáu thức, 3x6= 18. 18 tiếp tục 

thêm vào_18 tầng này không bao gồm địa thủy hỏa phong không kiến thức, bảy thứ này, gọi 

là thất đại. 18 + 7 =25.  Dùng 25 điều này, đem hết thảy vạn pháp trong vũ trụ, bất luận là 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng vật chất, hay là hiện tượng tự nhiên, đều bao gồm hết. Đức 

Phật rất biết dùng phương pháp quy nạp, quy nạp những điều vô cùng phức tạp thành rất đơn 

giản. Nó vô cùng thâm áo, nhưng khi nghe không cảm thấy quá khó, có thể tăng trưởng tín 

tâm đối với người học Phật. 

Bồ Tát Quan Thế Âm, phương pháp tu hành của ngài chính là dùng nhĩ căn, nên Bồ Tát 

từ bi: “Thiên xứ kỳ cầu thiên xứ ứng”. Không phải ngài thấy trước, mà ngài nghe trước, nhận 

được  cảm  của  chúng  sanh  có  duyên,  Bồ  Tát  tự  nhiên  sẽ  ứng,  dùng  phương  thức  gì  ứng? 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói  rất  hay:  “Tùy  chúng  sanh  tâm  ứng  sở  tri  lượng”,  điều  này 

chứng minh được sự thật gì? Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, tự thân không có khởi tâm 

động  niệm,  khởi  tâm  động  niệm  còn không có, làm  sao  có  phân  biệt  chấp  trước.  Cho  nên 

Phật Bồ Tát hiện thân ở thế gian, hiện thân trong lục đạo, trong thế gian, đều là như huyễn 

như mộng. Nếu có nhân duyên quý vị sẽ thấy được, người không có nhân duyên không thấy 

được ngài. Nhìn thấy ngài nhất định được lợi ích, ngài sẽ khiến quý vị cảm nhận được, người 

xưa gọi là khí phần, người nước ngoài gọi là từ trường, quý vị cảm nhận được từ trường của 

ngài. Trong  từ  trường  này  không  sanh  phiền não, tập khí  không hiện  tiền, chánh  tri, chánh 

kiến, chánh niệm hiện tiền, vì sao vậy? Vì ngài thông với tự tánh. 

Ngũ luân, tứ duy, bát đức. Đạo Phật thường nói: Tam tạng, tam học, tam tuệ; Lục căn, lục 

trần, lục thức. Những thứ này là tánh đức, vốn đầy đủ trong tự tánh. Vì có chướng ngại, nên 

nó không thể xuất hiện. Ngày nay chúng ta có phiền não chướng, có sở tri chướng, đây gọi là 

hai chướng. Trong phiền não có kiến tư phiền não, có trần sa phiền não, có vô minh phiền 

888  Tập 537 



não. Chúng khởi tác dụng chính là luân hồi. Mê hoặc, tạo nghiệp, thọ báo. Khi thọ báo lại mê 

hoặc, lại tạo nghiệp, lại thọ báo, vĩnh viễn đang lưu chuyển, nó không dừng lại được. Nếu khi 

nào dừng lại, lục đạo sẽ không còn. Chỉ cần chúng ta biết còn lục đạo, là khẳng định tập khí 

phiền não chưa đoạn tận, vì sao vậy? Vì đoạn tận nó không còn tồn tại. Chưa đoạn, cảnh giới 

bên ngoài sẽ ảnh hưởng chúng ta, tâm chuyển theo cảnh rất khổ, lục đạo chúng sanh. Thật sự 

giác ngộ, cảnh tùy tâm chuyển, quý vị sẽ được tự tại, chuyển lại như thế nào? Là cảnh tùy 

tâm chuyển, không giống nhau. Tâm ta thiện, cảnh giới không có gì không thiện; tâm ta ác, 

thế  gian  này  không  có  gì  không  ác.  Nghĩa  là  cảnh  giới  bên  ngoài  chuyển  theo  tự  tâm  của 

chúng ta. 

Bồ Tát Quán Thế Âm tu nhĩ căn, nhĩ là nghe, ngài nghe tự tánh. Ngoài tự tánh ngài không 

duyên, chuyên nhất, nên pháp môn ngài tu gọi là phản văn tự tánh. Trong Kinh Lăng Nghiêm 

nói: “Phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”, vô thượng đạo là quả vị Diệu giác. 

Hay nói cách khác, Bồ Tát Quán Âm đã thành Phật từ lâu, không phải người thường, Diệu 

giác vị tái sanh. Diệu giác tái sanh, vĩnh viễn không mất Diệu giác. Cũng chính là nói, ngài 

chưa từng khởi tâm động niệm, vì sao vậy? Vì khởi tâm động niệm, không có cảnh giới hư 

vọng này. Vậy Bồ Tát Quán Âm, Bồ Tát Quán Âm cũng không độ được chúng sanh, cảnh 

giới không còn, quý vị độ gì? Bởi thế chúng ta cần phải biết, Bồ Tát Quán Âm từ bi chân thật, 

biến  pháp  giới  hư  không  giới,  cõi  nước  vô  lượng  vô  biên,  chúng  sanh  vô  lượng  vô  biên, 

chúng sanh nào gặp khổ nạn ngài đều biết. Ngài hóa thân đi, phân thân đi, còn bản thân mình 

ở trong giảng đường nghe Phật Di Đà thuyết pháp, ngồi đó nghe kinh như như bất động. 

Thần thức đi ra từ trên đỉnh đầu, đi đâu? Mười phương thế giới, đạo tràng giảng kinh dạy 

học của tất cả chư Phật. Ngài biết hết, đến đó nghe kinh. Kinh luận chư Phật nói không tương 

đồng, đều là hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức. Tất cả kinh điển Đức Phật nói, họ đều 

đạt được viên mãn. Nói cho chư vị biết, sau khi đạt được, thiên tai giáng xuống họ có sợ hãi 

chăng? Nói với mọi người không sao. Khi phát sanh thiên tai quan trọng nhất là nhất tâm bất 

động, điều này quan trọng hơn tất cả. Phải thản nhiên, phải định tĩnh, tâm này của chúng ta 

không bị cảnh giới chuyển. Nói dể hiểu một chút, nghĩa là không bị cảnh giới bên ngoài làm 

dao động, đây là việc lớn quan trọng nhất. Quý vị không sợ sẽ sanh trí tuệ, có thể giải quyết 

vấn đề này. Chỉ sợ khi sợ hãi tâm sẽ loạn, như vậy thật phiền phức, sẽ tùy nghiệp lưu chuyển. 

Cho nên bình thường nhất định phải nuôi dưỡng, gọi là tu dưỡng, dưỡng thành gì? Dưỡng 

thành  thật  sự  nhận  thức  về  sanh  mạng,  nghĩa  là  phải  khẳng  định  sanh  mạng  là  không  sanh 

không diệt, như vậy sẽ không sợ chết. 

Con  người  khi  lâm  mạng  chung,  đặc  biệt  là  thiên  tai,  chết  như  thế  nào?  Tôi  cảm  thấy 

100% là bị chết khiếp, họ không biết chân tướng sự thật, nên mới chết vì khiếp. Người chết 

khiếp  rất  đáng  thương,  hồn  phi  phách  tán,  hồn  phách  của  họ  không  thể  tụ  lại  một  nơi.  Tụ 

thành  hình  một  nơi, họ  mới  có  thể  làm  việc.  Trong  phút  chốc  phân  tán  tất  cả,  điều  này  rất 

đáng thương. Phân tán rồi có thành hình lại chăng? Có, nếu phân tán quá, thời gian khôi phục 

rất dài, đương nhiên vẫn khôi phục được. Thiên tai lớn hay sanh ra những hiện tượng này. 

Tập 537  889 



Con người ở trong thiên tai, giống như quả bom vậy, lúc nó bộc phát, con người đúng là 

hồn phi phách tán, quả đúng là như vậy, bởi thế tội đó rất nặng. Những linh hồn bị nổ chết 

này, không ai không oán hận họ. Nếu chết mười vạn người, sẽ có 10 vạn oán thân trái chủ; 

chết 20 vạn người sẽ có 20 vạn oán thân trai chủ. Nghe nói hiện nay vũ khí hạt nhân, một quả 

bom có thể tiêu diệt cả thành phố, thành phố 100 vạn người ở. Tức là trong sát na, họ đã tìm 

được 100 vạn oán thân trai chủ. Nếu như  mọi người hiểu được chân tướng sự thật này, ai 

dám làm những điều này? Không ai dám làm điều này. Nếu quý vị đi ném bom nguyên tử, 

quý vị ném, tôi không làm việc đó. Nghiệp báo này vĩnh viễn không trả hết. 

Ở đây chúng ta nói về đệ nhất thiện, nhưng ném bom nguyên tử là đệ nhất ác, gây ra rất 

nhiều oán thân trai chủ, đến đời kiếp nào mới có thể hết! 

Đệ nhất đại thiện phải làm, đệ nhất đại ác tuyệt đối không được làm. Đệ nhất đại thiện, 

thiện  trong  các  điều thiện không gì  qua niệm  Phật, niệm  Phật mới  thật  sự là việc  thiện lớn 

nhất, vì sao vậy? Vì niệm Phật là thị tâm tác Phật, được chăng? Không thành vấn đề, vì sao 

vậy? Vì quý vị vốn là Phật. Đức Phật nói rất rõ ràng, quý vị vốn là Phật. 

Bây giờ quý vị niệm Phật, mục đích niệm Phật là gì? Mục đích là đến thế giới Cực Lạc 

làm Phật. Quý vị thấy, quý vị vốn là Phật, bây giờ lại muốn làm Phật, làm gì có đạo lý không 

thành tựu! Quý vị vốn không phải Phật, bây giờ muốn làm Phật, quý vị đang mơ. Nếu như 

vốn là Phật, hiện nay làm Phật là điều đương nhiên, phải có lòng tin. Khi tín tâm không trái 

nghịch, thiên tai giáng xuống không kinh không sợ, hiện nay như thế nào? Hình như không 

sao, không bị nó làm kinh động. Lúc này hiển lộ định công của quý vị, không hoảng không 

loạn, không kinh không sợ, dùng trí tuệ để xử lý. Trí tuệ là gì? Là Phật A Di Đà, hoặc là niệm 

Nam Mô A Di Đà Phật. 

Nếu trong cộng nghiệp này có  mình, thì danh hiệu Phật này của chúng ta, sẽ mời được 

Phật  A  Di  Đà  đến,  ngài  tiếp  dẫn  ta  vãng  sanh.  Nếu  biệt  nghiệp  của  mình  không  cộng  với 

nghiệp  này,  thiên  tai  đến,  mình  vẫn  còn  lưu  lại  nhân  gian.  Lưu  lại  nhân  gian  nghĩa  là  còn 

nhiệm vụ khác, nhiệm vụ đó phải trở về đệ nhất thiện của việc làm thiện. Lưu lại là vì biểu 

pháp  cho  chúng  sanh,  giáo  hóa  những  chúng  sanh  này.  Chỉ  cần  là  chúng  sanh  còn  lưu  lại, 

nhất định đều rất dễ giáo hóa, vì sao vậy? Họ thật thà, nghe lời, thực hành, phù hợp sáu chữ 

này nhất định đều lưu lại nhân gian. Không nghe lời, không thật thà, không thực hành đều ra 

đi, nên lúc đó chúng sanh dễ dạy. Đây là nhất định, lưu lại là làm việc này, không phải làm 

việc gì khác. 

Chúng ta học đến đây hiểu được, có sự chuẩn bị về mặt tâm lý, một sự chuẩn bị cho hai 

vấn đề. Một sự chuẩn bị này là gì? Chính là nhất tâm chuyên niệm Phật A Di Đà. Nhất tâm 

chuyên niệm Phật A Di Đà, là giải quyết được hai vấn đề này. Nên đã đưa ra ví dụ về nhĩ căn 

tự đoan chánh này.  “Tức là Bồ Tát Quán Âm phản văn tự tánh nhĩ căn viên thông, Bồ Tát 

không đuổi theo văn trần, phản văn tự tánh, là vì đoan nhĩ”. Vì pháp môn này của Quán Âm 

đại sĩ, có liên quan mật thiết với pháp môn niệm Phật. Quý vị xem ngài Ấn Quang, đây là y 

theo tuần tự giáo huấn ngày xưa của chư vị tổ sư, dạy chúng ta niệm như thế nào. Phật hiệu 

sanh khởi từ trong tâm, phải chú ý điều này, chú ý như thế nào? Tâm ta là Phật A Di Đà, nên 

890  Tập 537 



Phật hiệu sinh khởi từ tâm. Trong tâm không có Phật A Di Đà, Phật A Di Đà từ bên ngoài 

vào, không phải trong tâm quý vị. Ý nghĩa này rất sâu, lại không thể không biết. Trong lòng 

có thật, thế nào là thật có? Niệm niệm không quên, nghĩa là tâm niệm đứng đầu trong tâm, 

niệm niệm không quên. Đôi khi hình như quên, thật ra không quên. 

Như trước đây tôi ở Cảnh Mỹ- Đài Bắc, nơi thư viện Hoa Tạng. Lúc nghỉ tết, có một vị 

cư sĩ khoảng hơn 70 tuổi. Đầu năm đến thăm tôi, nói với tôi, ông nói: Thầy ơi! Mấy năm nay 

công phu niệm Phật của tôi rất đắc lực. Tôi nói: tốt quá, quả rất khó được! Ông nói: tôi buông 

bỏ  hết  tất  cả,  nhưng  còn  một  việc  chưa  buông  được.  Tôi  hỏi:  điều  gì  chưa  buông  được? 

Không buông được các cháu. Không phải ông từ sáng đến tối đều nghĩ đến các cháu các cháu, 

không có, ông không có niệm, nhưng sao? Trong lòng ông ta thật sự chưa buông. 

Tôi liền nói với ông, tôi nói: ông đem Phật A Di Đà đổi vào vị trí của các cháu sẽ thành 

công, đổi như thế nào? Cháu chắt chính là Phật A Di Đà, Phật A Di Đà chính là cháu chắt. 

Khi ý niệm này thay đổi, công phu của ông liền đắc lực. Thay đổi như vậy có tội chăng? Quý 

vị nên biết, đứa cháu đó của ông thật sự là Phật A Di Đà, không phải giả, ai nói vậy? Đức 

Thế  Tôn  nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  vốn  là  Phật”,  cháu  của  mình  là  chúng  sanh,  nó  ta  vốn  là 

Phật, nó vốn là vị Phật nào? Vốn là Phật A Di Đà. 

Nếu quý vị quán được như thế, cảnh giới liền thay đổi. Đây không phải đại bất kính, mà 

là giúp quý vị đến thế giới Cực Lạc để thành Phật. Quý vị đến thế giới Cực Lạc thành Phật gì? 

Đến đó học với Phật A Di Đà, tương lai học thành tựu, không phải chính là Phật A Di Đà ư? 

Phật A Di Đà tuyệt đối không có chấp trước, không có phân biệt: Tôi là Phật A Di Đà, quý vị 

không được dùng tên tôi, tuyệt đối ngài không nói như vậy. Phật A Di Đà là Phật cứu cánh 

viên mãn, mỗi vị Phật đều có thể tu đến cứu cánh viên mãn, tu đến cứu cánh viên mãn tức gọi 

là Phật A Di Đà. Phật A Di Đà là thông hiệu của hết thảy chư Phật, mỗi vị Phật đều có thể 

gọi là Phật A Di Đà, Phật không có danh hiệu. Từ trên phương diện cứu cánh viên mãn để 

nói, thì tất cả đều là Phật A Di Đà. Vậy Đức Thế Tôn thì sao? Danh hiệu Thích Ca Mâu Ni là 

giáo  hóa  chúng  sanh,  từ  chúng  sanh  khởi.  Thích  Ca  là  nhân  từ, Mâu  Ni  là  thanh  tịnh. Nếu 

chúng ta hỏi, vị Phật nào không thanh tịnh? Vị Phật nào không nhân từ? Mỗi vị Phật đều là 

Thích Ca Mâu Ni. Danh hiệu của Phật là tánh đức, danh hiệu của Bồ Tát là tu đức, tánh tu 

không hai, tánh tu nhất như, đây là cảnh giới hoa nghiêm. Nên đây là thật, không phải giả, 

đây không phải là vọng tưởng, giúp chúng ta đi vào công phu quán chiếu, có thể áp dụng mọi 

lúc mọi nơi, đây gọi là người biết niệm Phật. 

Trong lòng ngoài Phật A Di Đà ra, không có ý niệm thứ hai, niệm thứ hai là Phật A Di 

Đà, niệm thứ ba là Phật A Di Đà, tất cả các niệm đều là Phật A Di Đà, như vậy sao không 

vãng sanh được? Nhất định vãng sanh, phiền phức ở đâu? Phiền phức ở chỗ chấp trước, chấp 

trước là sai lầm, chấp trước là mạt na biến hiện ra. Mạt na là nhiễm ô, nguồn gốc của căn bản, 

cần phải nhổ tận gốc này, nghĩa là dùng câu danh hiệu này, nhổ toàn bộ tất cả gốc bất thiện, 

điều này quá tốt. 

Tập 537  891 



Tịnh tông vô cùng phương tiện thù thắng, khiến tất cả chúng sanh có duyên. Gặp được 

pháp môn này, gặp được phương pháp tu hành này, họ thật sự nghe hiểu, nghe rõ ràng, y giáo 

phụng hành, đời này họ nhất định làm Phật. 

Cho nên không đeo đuổi văn trần, trần là gì? Thanh âm, âm thanh, sắc tướng, âm thanh 

không bị nó làm ảnh hưởng. Quý vị nghe, thấy nhưng không bị ảnh hưởng. Nếu ở trong này 

học  tập,  thông  thường  chúng  ta  nói  giống  như  xem  film  vậy,  có  thể  thưởng  thức  chúng, 

nhưng  không  sanh  khởi  chấp  trước,  không  được  sanh  khởi.  Cũng  chính  là  nói,  ta  không 

chiếm hữu nó, không muốn lấy nó làm của riêng mình, biết được nó là giả, không phải thật. 

Không  có  ý  niệm  khống  chế,  không  có  ý  niệm  chiếm  hữu,  không  có  ý  niệm  chi  phối,  chỉ 

thưởng  thức  tận  tình.  Thưởng  thức  điều  gì?  Cái  đẹp  của  tự  tánh,  tự  tánh  biến  thành  mười 

pháp giới y chánh trang nghiêm, tự tánh biến thành vô lượng vô biên cõi nước Chư Phật, quý 

vị đều có thể thưởng thức. 

Không  được  mê,  mê  là  sao?  Khởi  tham  sân  si  mạn  là  mê,  lúc  thưởng  thức  không  sanh 

tham  sân  sân  si  mạn,  đây  là  gì?  Thầy  Phương  nói  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của  đời  người. 

Không có tham sân si mạn, không sanh phiền não, chỉ sanh trí tuệ không sanh phiền não. Họ 

sẽ tán thán công đức vô lượng vô biên của tánh đức, năng sanh năng hiện, cảnh giới không 

thể nghĩ bàn, gọi là Phật tri kiến. 

Quý vị xem Kinh Hoa Nghiêm, cảnh giới Hoa Nghiêm đẹp biết bao, thù thắng biết bao, là 

tự tánh biến hiện. Lục đạo luân hồi, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh đều là tự tánh biến hiện ra, 

đó là nhất niệm bất thiện của tự tánh biến hiện ra. Cảnh giới Chư Phật Bồ Tát là nhất niệm 

thuần thiện biến hiện ra, thiện và bất thiện bình đẳng. Vì ta không có phân biệt, không có sai 

biệt, cảnh giới bình đẳng hiện tiền. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



 

 

892  Tập 537 



Tập 538 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 13.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 689, hàng thứ tám, bắt đầu xem từ hai chữ cuối cùng. 

“Đại sĩ bất trục văn trần, phản văn tự tánh, thị vi đoan nhĩ. Như thị diễn thân, bất trụy 

sắc trần, phản quán tự tánh, thị vi đoan mục. Như thị lục căn bất trụy lục trần, lãng chiếu tâm 

nguyên,  phương danh  đoan  chánh.Cố vi đệ nhất dã.”  Đoạn văn này  nói đến  là  trong  Kinh 

Lăng Nghiêm. Quán Thế Âm Bồ Tát phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo. 

Bồ Tát Quán Âm ngài thành Phật như thế nào? Ngài tu như thế nào? Trong Kinh Lăng 

Nghiêm  nói  rất  rõ  ràng, tức là  trong kinh  văn nói  “các  tự  đoan  thủ”, đoan  chánh thân  tâm. 

Lấy Bồ Tát Quán Âm làm ví dụ, Bồ Tát Quán Âm là nhĩ căn, công phu của ngài là nhĩ căn 

trong sáu căn, tai là đối với bên ngoài, cảnh giới của nó là âm thanh. Người thường chúng ta 

tai đều là hướng ngoại, sẽ bị cảnh giới bên ngoài ảnh hưởng. Bồ Tát Quán Âm Ngài dùng là 

tương phản lại. Ngài nghe tự tánh, không hướng ra bên ngoài. Tức không phải đuổi theo nghe 

văn trần. Văn trần chính là âm thanh. Cho nên ngài quay lại nghe tự tánh. Dùng phương pháp 

này ngài đạt được thiền định. Từ trong thiền định đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, thành 

Phật rồi. 

Nếu như chúng ta đối ngoại, chắc chắn sẽ bị cảnh giới bên ngoài nhiễm ô, bị cảnh giới 

bên  ngoài  ảnh  hưởng,  khởi  tâm  động  niệm,  phân  biệt  chấp  trước,  sanh  khởi  tham,  sân,  si, 

mạn, đây gọi là tạo nghiệp. Dùng Bồ Tát làm ví dụ chúng ta đem nó diễn ra, nếu như chúng 

ta mắt không đuổi theo sắc trần, đối tượng của mắt là sắc, không đuổi theo sắc trần, có thể 

phản quán tự tánh, vậy là mắt của chúng ta liền đoan chánh. Bồ Tát Quán Âm nhĩ căn đoan 

chánh rồi, mắt cũng đoan chánh rồi. Sáu căn cũng vậy không theo sáu trần, soi rõ nguồn tâm, 

mới gọi đoan chánh, nên nói là đệ nhất. Ý nghĩa này rất sâu sắc. Không phải cảnh giới của 

bậc sơ học, ngay cả người tu lâu cũng không đạt đến được. Đây là điều chúng ta không thể 

không biết. Công phu này không dễ dàng! 

Hiện tại trong thời đại này, người có thể dùng phương pháp này của Bồ Tát Quán Thế 

Âm có lẽ không tìm ra nữa. Không có ai có thể giống như Bồ Tát Quán Âm. Vậy chúng ta 

muốn thành tựu phải làm sao? Chỉ có một phương pháp là niệm Phật. Phương pháp này đem 

so sánh với phản văn tự tánh thì dễ dàng hơn rất nhiều. Sau khi ngược lại, mắt nhìn thấy được 

là sắc tánh, tai nghe được là thanh tánh, thân tiếp xúc được là xúc tánh, minh tâm kiến tánh 

rồi. Đạo lý này chúng ta hiểu được trong kinh điển Đại Thừa nói rất nhiều, nói rất tường tận. 

Nhưng làm không được. Phương pháp niệm Phật này chúng ta có nơi để hạ thủ, chúng ta có 

thể làm được. Niệm Phật dễ dàng, công phu nông sâu không đồng, giảng đến chỗ sâu nhất so 

với phương pháp của Quán Thế Âm Bồ Tát còn cao hơn. Đích thực trong tám vạn bốn ngàn 

Tập 538  893 



pháp môn, hoặc là trong tất cả các pháp môn, niệm Phật  là đệ nhất. Người niệm Phật cũng 

phải  đoan  chánh  thân  tâm.  Không  những  chúng  ta  nắm  chắc  việc  vãng  sanh    mà  phẩm  vị 

vãng sanh cũng rất cao. 

Vậy nên trước đây giải thích cạn, thân tâm đoan chánh, nêu ra nho gia bốn điều chớ 

làm: không phải lễ chớ nhìn, không phải lễ chớ nghe, dùng cái này. Vậy sáu căn của chúng ta 

không nên tiếp xúc, chúng ta cố gắng viễn ly, như vậy mới tốt. Phàm phu tập khí phiền não 

rất nặng, chỉ có viễn ly sự quấy nhiễu, đây là phương pháp cao minh nhất. 

Trong thế giới ngày nay, nhiễm ô nghiêm trọng nhất đối với chúng ta, điều này chúng 

ta phải biết, chính là ti vi, mạng internet, nhiễm ô vô cùng nghiêm trọng. Ngày xưa chúng tôi 

ở Mỹ, học sinh lớp một tiểu học trường học ở Mỹ, các em nhỏ đã bắt đầu dùng máy vi tính. 

Lúc đó quản trưởng họ Hàn vẫn tại thế, cháu bà ấy học lớp một tiểu học đã dùng vi tính rồi, 

vi tính dùng trong học tập thì không nhiều lắm. Nó xem những tiết mục trò chơi rất nhiều. 

Ban đêm ngủ, trốn ở trong chăn để xem, nội dung tôi không rõ lắm, có người nói với tôi, nội 

dung toàn là mặt trái, sát đạo dâm vọng, trẻ con từ nhỏ đã bắt đầu học những thứ này rồi, lớn 

lên có thể không phản nghịch sao? Cho nên rất nhiều phụ huynh chúng tôi gặp qua đều nói 

trẻ con khó dạy.Vì sao khó dạy? chúng đã học hư rồi. 

Cổ nhân nói rất hay: “dạy con tử thuở còn thơ, dạy vợ từ thuở bơ vơ mới về”, muốn 

dạy trẻ con cho tốt, thì dạy từ lúc nào? Từ trẻ thơ. Anh hài là gì? mới ra đời. Cách dạy này 

chỉ có cổ người Trung Quốc hiểu được, hơn nữa ở Trung Quốc là đời đời truyền nhau. Phụ 

nữ nông thôn chưa từng đi học, không có tri thức, nhưng họ hiểu được dạy trẻ con như thế 

nào. Họ có được khả năng này, có được thường thức này, thường thức này là đời này qua đời 

khác truyền xuống, thời gian hoài thai người mẹ này khởi tâm động niệm sẽ ảnh hưởng đến 

thai nhi, ngôn hạnh cử chỉ cũng sẽ ảnh hưởng đến thai nhi. Cho nên trong cổ lễ của Trung 

Quốc, có những lễ tiết danh cho người hoài thai. Đây thuộc về thai giáo. Người mẹ nhất định 

phải hiểu được, tâm trạng của cô ấy, cử chỉ của cô ấy có liên hệ mật thiết đến thai nhi, cử chỉ 

cô ấy đoan trang gốc của đứa bé này sẽ cắm được tốt. Nếu như tính tình không tốt, tương lai 

đứa trẻ tính tình sẽ hư, cô ấy ảnh hưởng đến nó. Sau khi ra đời, cha mẹ ở trước mặt con cái 

nhất định phải thủ lễ, Vì sao vậy? Vì dạy con cái, nó tuy chưa biết nói, nó mở mắt nó sẽ biết 

nhìn, nó biết nghe, nó đã đang học tập rồi, khi sanh ra liền bắt đầu học tập rồi, cho nên quí vị 

cho nó nhìn thấy, nghe thấy, tiếp xúc đều là mặt phải, không có mặt trái, đứa trẻ này tương 

lai sẽ thành thánh thành hiền. Thân tâm đoan chánh là cha mẹ dạy cho, sau khi lớn lên, tuy 

bước vào xã hội, đương nhiên không tránh khỏi bị ô nhiễm, nhưng có cơ sở tốt, gốc rễ tốt, nó 

tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, nó biết được đúng sai, nó hiểu được tà chánh, cho nên nó có 

năng lực phân biệt. Hiện tại trẻ con không được, từ nhỏ tiếp xúc được toàn là mặt trái của 

giáo dục, thực sự từ nhỏ đến lớn, lỗ tai nó nghe được chính là đấu tranh, cạnh tranh đấu tranh, 

học được tự tư tự lợi, không có tâm yêu thương, không có tâm từ bi. Hiện tại trong xã hội này, 

người hiểu được đạo lý này càng ngày càng ít, điển tịch vẫn còn, không có người để đọc, 

người có đọc thì không có ai thực hành. Đây là sự việc mà chúng ta vô cùng ưu tư, lo những 

thứ tốt của cổ thánh tiên hiền rất có khả năng sẽ thất truyền. Ngày nay chúng ta có thể làm 

894  Tập 538 



được, chỉ là đem những thứ tốt lành này in ấn ra với số lượng lớn, hi vọng các nơi trên thế 

giới  này  đều  có  thể  thu  thập  được,  chúng  ta  tặng  cho  thư  viện  các  trường  đại  học, các  thư 

viên công lấp trong thành phố, nhưng không có ai đọc, không có ai thực sự đem nó vào thực 

tiễn, không có ai phát huy nó rộng rãi, đây là nguy cơ, thiên tai đích thực rất thường xuyên. 

Mọi người biết còn rõ ràng hơn tôi. Tôi không tiếp xúc với truyền thông, năm mươi năm rồi 

tôi không xem tivi không đọc báo, mới có thể giữ được một chút thanh tịnh. Mỗi ngày tôi 

xem đều là kinh Phật, cũng xem một ít những quyển sách của cổ thành tiên hiền. Đây là bản 

thân chúng ta bảo vệ bản thân tránh khỏi nhiễm ô. 

Ngày nay những người như tôi vậy, cũng có, nhưng không nhiều. Chúng tôi lo lắng là 

thế hệ sau nữa phải làm sao? Hiện tại thiên tai thường xuyên, tần suất hằng tháng đều tăng, 

tình hình tai nạn càng ngày càng nghiêm trọng, cho nên rất nhiều người lo lắng, đây cũng là 

hiện tượng bình thường, nhưng những người học Phật chúng ta nhất định biết cách cứu bản 

thân,  cứu  gia  đình,  ngoài  niệm  Phật  ra  không  có  phương  pháp  thứ  hai,  điều  này  nhất  định 

phải biết. Lúc tai nạn đến nhất định phải nhất tâm bất động, phải thản nhiên, phải trấn định, 

quí vị mới có trí tuệ. Nếu như có thể phát tâm bồ đề một lòng chuyên niệm, thì vô cùng tốt. 

Trong  tai  nạn  chúng  ta  thấy  biết  bao  nhiêu  người  chết  do  lo  sợ  hốt  hoảng,  cũng  chính  là 

thường nói sợ mà chết, người bị sợ mà chết rất nhiều. Đây là điều chúng ta có thể tránh được, 

chúng ta hiểu được không lo sợ. Nói thật, bộ phim của Mỹ, có thể tìm được đĩa phim 2012 

này, xem nhiều một chút, xem nhiều là sao? Xem cho quen, lúc tai nạn đến như vậy, quí vị 

liền hiểu được, quí vị sẽ không lo sợ nữa. Chưa từng thấy qua đột nhiên lúc gặp phải, thực sự 

sẽ lo lắng sợ hãi, sẽ bị sợ mà chết. 

Quan trọng nhất chính là niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ, thân cận A Di Đà Phật. 

Bình thường phải mở rộng tâm lượng chí công vô tư, có thể quên mình vì người, mình vì mọi 

người, mọi người vì mình, trước hết không cầu mọi người vì mình, trước chỉ cần mình vì mọi 

người. Quí vị tu thiện tích đức. Trong kinh Phật nói rất rõ ràng, con người trên thế gian này 

có cộng nghiệp có biệt nghiệp, mỗi người không giống nhau, đây là biệt nghiệp, nếu đại tai 

nạn chúng ta có cộng nghiệp, cũng sẽ ngay trong đại tai nạn đó mà đi. Đi rồi phải chăng là 

bất hạnh? không nhất định. Tạo tác của mỗi người tức là nơi đi không giống nhau. Người làm 

ác, đi trong tai nạn thì họ đi đến đường ác. Người làm thiện họ sẽ đến đường thiện. Người 

học Phật, thực sự học Phật, người có thể buông bỏ vạn duyên, nhất tâm chuyên niệm, họ sẽ 

đến Thế giới Cực Lạc. Tu thiện tích đức họ còn lưu luyến với thế duyên, không muốn rời đi, 

họ lại sanh vào cõi người, nhưng đời sau họ sẽ hạnh phúc hơn đời này, mỹ mãn hơn. 

Cho nên học Phật nhất định phải biết, con người không có sanh tử, bản thân chúng ta 

vĩnh viễn không có sanh tử, đây là thật. Sanh tử là của nhục thân này, nhục thân này có sanh 

tử, nhục thân không phải là ta. Đạo lý này nhất định phải hiểu. Đạo lý này mà không hiểu, thì 

quí vị học Phật cũng học suông thôi. Ta là không sanh không diệt, là vĩnh hằng. Huệ Năng 

đại  sư  minh  tâm  kiến  tánh,  trong  báo  cáo  có  nói  “đâu  ngờ  tự  tánh,  vốn  không  sanh  diệt”, 

không sanh không diệt, đây là sự thật mà Ngài thấy được. Nhục thể mất rồi, có một thân thể 

linh tánh, thân thể này không phải là vật chất, thân thể này tốt, nhục thể chúng ta có trói buộc, 

Tập 538  895 



không tự do, sau khi linh tánh thoát ra khỏi thân thể này rồi, được đại tự tại. Vì vậy hiểu rõ 

đạo lý này rồi, tu hành nghiêm chỉnh về linh thể của chúng ta, thân thể này không quan trọng, 

đừng để linh thể của chúng ta chạy đến ba đường ác. Vậy là sai rồi, đó thực sự là sai lớn rồi. 

Nhất định phải tu thiện tích đức, giúp linh thể chúng ta không ngừng hướng thượng đi lên. 

Người tu Tịnh Độ, ở đây Phật khuyên chúng ta đoan chánh thân tâm, tương ưng với 

thiện, mục đích này là gì? Đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc nâng cao phẩm vị của chúng 

ta, Thế giới Cực Lạc có tứ độ tam bối cửu phẩm, điều này nên phải thực hiện. Hiện tại trong 

thế gian này chịu khổ một chút cũng tốt, chịu thiệt thòi một chút càng tốt. Vì sao vậy? Thế 

gian này phàm có hình tướng đều là hư vọng. Chúng ta đối với thế gian này không có tâm lưu 

luyến, chúng ta xa lìa dễ dàng, người tình chấp sâu rất khó xa lìa. Chúng ta không chịu buông 

bỏ có người ép chúng ta buông bỏ, đây là việc tốt, không phải là việc xấu. Đối với người ép 

buộc chúng ta chúng ta phải có tâm cám ơn, họ ép chúng ta buông bỏ. Nói cách khác, họ giúp 

chúng ta siêu sanh. 

Trong Phật Pháp Đại Thừa nói “nhân giả vô địch”,  người nhân từ là Bồ Tát, Bồ Tát 

vĩnh viễn  không đối lập với người khác, đây gọi là vô địch. Không những không đối lập với 

người, mà cũng không đối lập với tất cả vạn vật. Họ biết tất cả vạn pháp trong pháp giới hư 

không và bản thân là nhất thể, chỉ có thanh tịnh bình đẳng chánh giác từ bi. Đây gọi là tu Bồ 

Tát  đạo.  Cho  nên  sáu  căn  chúng  ta  tuyệt  đối  không  tham  cảnh  giới  bên  ngoài,  mắt  không 

tham  sắc,  tai  không  tham  thanh,  mũi  không  tham  mùi,  lưỡi  không  tham  vị,  tâm  quí  vị  liền 

thanh tịnh. Chỉ cần có tham, sân, si, mạn, tâm quí vị sẽ không thanh tịnh, sẽ bị nhiễm ô. Trên 

đề kinh hướng dẫn chúng ta, “thanh tịnh bình đẳng giác” đó chính là mục tiêu tu học. Chúng 

ta có thể được tâm thanh tịnh, quí vị nhất định được sanh Tịnh Độ. Trong kinh Phật thường 

nói “tâm tịnh tức Phật độ tịnh”. Thế giới Cực Lạc là Tịnh Độ, là tâm thanh tịnh hiện ra, là 

tâm thanh tịnh của A Di Đà Phật hiện ra, cũng cần tâm thanh tịnh của bản thân chúng ta. Tâm 

bản  thân  không  thanh  tịnh  xung  đột  với  A  Di  Đà  Phật,  không  có  cảm  ứng.  Chúng  ta  phải 

thanh tịnh, người khác muốn tham, sân, si, mạn, chúng ta không xung đột với họ, chúng ta 

không cần tham, sân, si, mạn, họ muốn tham, sân, si, mạn chúng ta cho họ. Sắc thanh hương 

vị xúc pháp chúng ta không cần, họ cần. Cho nên Bồ Tát và tất cả chúng sanh vĩnh viễn sẽ 

không có xung đột. Không có quan hệ lợi hại, chúng ta cần là tâm thanh tịnh, cần là tâm bình 

đẳng, cần là tâm từ bi. Đây chính là trí tuệ quang minh, soi tỏ nguồn tâm. Đây thực sự là 

đoan chánh, thực sự là đệ nhất. 

Dưới đây nói, “thân tâm tịnh khiết, dữ thiện tương ưng”, cũng có đủ hai nghĩa nông 

sâu như trên, nó nông tức là thân tâm lìa cấu vô nhiễm. Chúng ta sơ học, điều này vô cùng 

hiệu quả, phàm là có nhiễm ô, chúng ta viễn ly, không bị nhiễm ô. Trong cuộc sống nhất định 

phải nhẹ nhàng, phải tùy duyên. Có, rất tốt, không có cũng rất tốt, đều không nên để nó trong 

lòng. Đây gọi là tu hành, tùy duyên diệu dụng, hành động của thân, lời nói của miệng, suy 

nghĩ của ý, tất cả đều thiện. Điều này rất quan trọng. Trong tâm chúng ta nghĩ là những gì? 

Hiện tại và lúc mới học khác nhau. Lúc mới học, suy nghĩ trong tâm là nhân nghĩa đạo đức, 

896  Tập 538 



là ngũ giới thập thiện. Bản thân khởi tâm động niệm, ngôn ngữ tạo tác nhất định phải tương 

ưng với nó, tuyệt đối không được làm trái. 

Mười mấy năm lại đây, chúng tôi đặc biệt coi trọng đề xướng Đệ tử quy, Cảm ứng 

thiên, Thập thiện nghiệp và Sa di luật nghi.Trước khi Tịnh Tông  học hội thành lập, là việc 

hơn  20  năm  trước,  Tịnh  Tông    học  hội  thứ  nhất  của  chúng  ta  thành  lập  tại  Vancouver  ở 

Canada, hội thứ hai tại California  ở San Francisco Tịnh Tông học hội ở Mỹ. Hai học hội này 

hiện tại đều còn, lúc đó chúng tôi đề xuất, năm khoa mục hành môn của chúng ta, hành môn 

là  thật  làm.  Khoa  mục  thứ  nhất  chính  là  Tịnh  nghiệp  tam  phước,  đó  là  nguyên  tắc  chỉ  đạo 

tổng thể của việc tu hành. Thế Tôn giảng rất rõ ràng về ba điều này, là  “tam thế chư Phật, 

tịnh nghiệp chánh nhân”, điều này quan trọng biết bao. Tam thế là quá khứ, hiện tại, vị lai. 

Bồ Tát tu hành thành Phật, nhất định phải tuân thủ ba điều này. Quí vị không tuân thủ ba điều 

này, quí vị sẽ không thành tựu. Cho nên chúng ta coi nó là nguyên tắc chỉ đạo cao nhất trong 

tu hành. 

Điều đầu tiên “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng”, làm thế nào? Thực tiễn vào 

Đệ tử quy, quí vị thực sự thực hành được Đệ tử quy, hiếu thân tôn sư quí vị liền thể hội được, 

không phải thể hội sâu sắc, mà bắt đầu có chút thể hội, nếu như những thứ này vẫn chưa làm 

được, hiếu thân tôn sư quí vị chỉ nói mà thôi, quí vị không thể hội được. Thể hội nhất định 

phải bản thân khế nhập cảnh giới mới biết được. Giống như ăn uống vậy, ăn vào trong miệng 

mới biết được mùi vị, nói như thế nào cũng vô dụng. Nhất định phải bản thân đích thân đi 

thưởng thức, quí vị nói ra mới có ý nghĩa. Không phải đích thân làm được thì chưa được, vẫn 

còn  cách  một  bậc.  Nói  có  hay  thế  nào  người  khác  nghe  rồi  như  thế  nào?  Nghe  không  ra  ý 

nghĩa, không thể cảm động được người khác. Đích thân thể hội được lúc quí vị giảng giải với 

người  khác,  người  ta  nghe  được  mới  cảm  động,  mới  rơi  nước  mắt.  Quí  vị  làm  được  càng 

nhiều, quí vị thể hội sẽ càng sâu. Sự việc này báo cáo của Hồ Tiểu Lâm rõ ràng nhất. Đặc 

biệt là cuối cùng lúc phụ thân ông ấy bịnh nặng, đó là bốn tháng, ông ấy chăm sóc bố mình, 

tận đến hiếu đạo. Điều này hiện tại người thường làm không được, ông ấy làm được. Ông ấy 

thể hội được Đệ tử quy rất sâu. Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp đều phải thực hành. 

Hiếu thân tôn sư thực tiễn ở trong Đệ tử quy, từ tâm bất sát thực tiễn trong Cảm ứng 

thiên,  câu  cuối  cùng  là  “tu  thập  thiện  nghiệp”.  Điều  này  nói  rất  rõ  ràng,  rất  thấu  đáo,  đem 

tuần tự học tập này sắp xếp ra. Bắt đầu học Đệ tử quy, rồi học Cảm ứng thiên cuối cùng tu 

mười thiện nghiệp. Vậy hai thứ trước không có, thập thiện nghiệp đạo cũng là không. Chúng 

ta bình tĩnh tỉ mỉ quan sát, hiện tại trên thế giới này, người học Phật, người xuất gia, người tại 

gia, người tại gia chưa làm được thập thiện nghiệp đạo, người xuất gia chưa làm được Sa di 

luật nghi, không những Sa di luật nghi chưa làm được, Đệ tử quy cũng chưa làm được. Phật 

Giáo làm sao mà không suy được? Không những suy mà e rằng tương lai không còn nữa, sẽ 

bị biến mất khỏi Trung Quốc. Không có người thực sự làm, Phật Giáo ở Trung Quốc sẽ biến 

chất, biến thành cái gì? Nhiều lắm là biến thành học thuật. Giống như mấy trường đại học ở 

London, những thứ họ học ở khoa Hán học, chúng tôi đến xem qua, coi kinh điển nhà Phật là 

một  môn  học  thuật  thế  gian  để  nghiên  cứu,  nó  biến  thành  pháp  thế  gian,  nó  biến  thành  tri 

Tập 538  897 



thức, mà không phải là trí tuệ. Nho Thích Đạo hoàn toàn biến thành tri thức. Vào thời xưa 

Trung Quốc không phải vậy. Nho Thích Đạo toàn là trí tuệ. Phật coi trọng đại triệt đại ngộ, 

Đạo cũng coi trọng khai ngộ, Nho cũng coi trọng khai ngộ. Khai ngộ mới thực sự lợi ích, 

người không khai ngộ thì không lợi ích. 

Ngày nay muốn giác ngộ quí vị phải đi trên con đường khai ngộ. Phật dạy cho chúng 

ta con đường này, chính là con đường khai ngộ. Quí vị xem phải học quy cũ cho tốt, đây là 

điều thứ nhất, điều thứ nhất trong Tịnh nghiệp tam phước. Sau khi làm tốt điều đầu tiên rồi 

mới  có  thể  nâng  cao  học  điều  thứ  hai.  Điều  thứ  hai  là    “thọ  trì  tam  quy”,  tam  quy  là  giác 

chánh tịnh. Đây là lý niệm tu hành cao nhất, làm sao có thể đạt đến giác mà không mê, chánh 

mà không tà, tịnh mà không nhiễm? 

Phật nghĩa là giác. Nhìn thấy tượng Phật, nghe thấy danh hiệu Phật, thì phải đề khởi 

giác mà không mê. Nghe người khác tụng kinh, nhìn thấy kinh sách, liền phải nghĩ đến chánh 

mà  không  tà.  Nhìn  thấy  người  xuất  gia,  họ  nhắc  nhở  chúng  ta  tịnh  mà  không  nhiễm.  Họ 

nhiễm hay không chúng ta không nên quản, họ nhắc nhở ta tịnh mà không nhiễm. Hình tượng 

của họ dạy chúng ta, bản thân họ nhiễm hay không không liên quan đến ta, lúc ta nhìn thấy 

hình tượng đó, ta liền nghĩ đến tịnh mà  không nhiễm, sáu căn thanh tịnh, mảy trần không 

nhiễm. Đây gọi là tam quy, là quy y tự tánh. Quy y tự tánh giác, tự tánh chánh, tự tánh tịnh. 

Hiện tại người thọ tam quy y có ý niệm này hay không? Không có, quy y xong rồi là rồi, tất 

cả đều quên hết. Cầm được phái quy y là tôi quy y Tam Bảo rồi. Quí vị xem họ, họ vẫn là mê 

mà không giác, tà mà không chánh, nhiễm mà không tịnh, vẫn còn làm chuyện mê, tà, nhiễm, 

họ là giả không phải thật. 

“Đầy đủ các giới, bất phạm uy nghi”, các giới thì người tại gia là năm giới, mười giới, 

tức giới Bát quan trai, tại gia cũng có giới Bồ Tát. Người xuất gia có giới Sa di, Sa di luật 

nghi, có giới tỷ kheo, có giới Bồ Tát. Năm giới, mười giới, tam quy đều không có, thì làm gì 

có các giới? Ngày xưa cổ nhân đã ưu tư rồi, chúng ta cũng nhìn thấy trong kinh điển. Ngẫu 

Ích đại sư đối với sự việc này vô cùng ưu tư. Người cuối đời nhà Minh, cách chúng ta hiện 

nay hơn 300 năm, khoảng gần 400 năm rồi, cuối đời nhà Minh. Người cách đây 400 năm đã 

vô cùng ưu tư đối với vấn đề này rồi, lo ngại Phật Pháp thất truyền trong thế gian. Tuy Phật 

nói, pháp vận của Ngài 12.000 năm, chúng ta căn cứ theo những ghi chép trong lịch sử Trung 

Quốc, Phật Thích Ca diệt độ đến ngày nay  là 3038 năm rồi, 12.000 năm đã qua hơn 3000 

năm rồi, 9000 năm sau đó, chúng ta là bắt đầu cho 9000 năm này, mới qua 38 năm. Pháp vận 

của Phật vẫn còn rất dài, chưa đến nỗi đứt mất. Người thực sự tu hành chúng ta không nhìn 

thấy, nhưng chắc chắn có. Tôi từng đem vấn đề này thỉnh giáo với Đại sư Chương Gia,  Đại 

sư Chương Gia bảo tôi yên tâm Phật Giáo sẽ không bị diệt, nhưng có hưng có suy. Đây là 

điều chắc chắn vậy. Hiện tại suy đến cực điểm rồi, muốn hưng thịnh không phải đột nhiên 

hưng khởi lại được, nhanh nhất e rằng phải sau 100 năm nữa, sau 200 năm nữa chắc chắn sẽ 

hưng thịnh trở lại. Vì sao vậy? Người có nhận thức đối với Phật Giáo dân dần sẽ hiều hơn, 

những người đó là ai? Giới khoa học. Những báo cáo nghiên cứu của khoa học cận đại, rất 

nhiều thứ hoàn toàn tương đồng với những điều trong kinh giảng, làm cho những nhà khoa 

898  Tập 538 



học  này  vô  cùng  kinh  ngạc.  Mấy  ngàn  năm  trước  những  điều  trong  kinh  Phật  nói  hiện  tại 

được khoa học chứng minh rồi, nó đương nhiên sẽ phục hưng, tương lai xuất gia học Phật có 

thể  đều  là  những người  có thành tựu  rất vĩ đại trong khoa  học. Họ quay  đầu lại  vậy  thì  rất 

nhanh sẽ thành Phật rồi. Bởi vì những nghiên cứu của họ đã đạt đến khai ngộ, tức bên mé của 

đại triệt đại ngộ, chỉ cần họ thực sự có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp 

trước, họ liền thành Phật. Hơn nữa họ buông bỏ dễ dàng hơn chúng ta, bởi vì họ hiểu được 

hiện tượng là giả, hiện tượng vật chất là giả, hiện tượng tinh thần cũng là giả, hiện tượng tự 

nhiên cũng không phải là thật, họ hiểu được vô cùng thấu triệt, cho nên buông bỏ rất dễ dàng. 

Đây chính là cách nhìn của tôi. Tương lai Phật Giáo, nhà khoa học, nhà triết học, họ xuất gia, 

họ đến kế thừa, kế thừa gia nghiệp Như Lai. Phật Pháp giảng rất hay, hoằng truyền của chư 

Phật Như Lai, tùy tâm chúng sanh, ứng sở tri lượng, chúng sanh yêu thích tôn giáo, họ dùng 

thân phận tôn giáo để xuất hiện. Chúng sanh yêu thích khoa học họ dùng thân phận khoa học 

để xuất hiện. Yêu thích triết học họ dùng thân phận triết học để xuất hiện. Phật Pháp là viên 

dung, nó không có chấp trước, nó không có phân biệt. Cho nên cách suy nghĩ của tôi rất có 

thể tương lai triết học và khoa học kế thừa Phật Pháp. Đây là lời thầy Phương Đông Mỹ nói. 

Triết học kinh Phật là đỉnh cao trong nền triết học toàn thế giới. Chúng tôi học sáu mươi năm 

rồi, tiếp xúc được với những báo cáo khoa học gần đây, nhìn thấy những nhà khoa học này, 

đối với Phật Pháp cảm thấy vô cùng phi thường, hơn nữa cũng ngạc nhiên. Cho nên nó cũng 

là  đỉnh  cao  của khoa  học.  Tiêu chuẩn  của  thiện,  thế pháp,  Phật  Pháp, tiêu  chuẩn của  Phật 

Pháp là ngũ giới thập thiện. Tiêu chuẩn của thế pháp ở Trung Quốc là ngũ luân ngũ thường 

tứ duy bát đức, đều thực hiện được. Quí vị biểu hiện ở bên ngoài chính là oai phi phép tắc, 

tức  là  một  tiêu  chuẩn.  Đi  đứng  nằm  ngồi  của  quí  vị,  nói  năng  cử  chỉ  của  quí  vị,  khởi  tâm 

động niệm của quí vị là tiêu chuẩn của đại chúng trời người, của tất cả chúng sanh, đây là 

tiêu  chuẩn  tốt  nhất, là  tiêu  chuẩn tương  ưng  với tự  tánh tánh đức. Người này  chúng  ta  liền 

hiểu được, tương lai họ sẽ là đại sư một thế hệ. Họ kế thừa gia nghiệp Như Lai, hiện nay tại 

thế gian không nhiều, sau này dần dần sẽ nhiều hơn, người này chí công vô tư, tâm địa thanh 

tịnh, mảy trần không nhiễm, cho nên đều là thiện. 

Nói sâu hơn, “thỉ giác trí diệu khế với lý của bổn giác, mới là tương ưng với thiện”, 

cảnh giới này liền cao rồi. Đây là người chứng quả, phàm phu không làm được. Nhưng nên 

biết rõ thiện đệ nhất này rốt ráo không lìa “không làm điều ác, làm các việc lành”. Biểu hiện 

ở bên ngoài, rốt ráo Phật quả, diệu giác Như Lai, cũng là “không làm việc ác, làm các điều 

lành, tự  tịnh  tâm  ý”, ba  câu  này  là  đệ  nhất  thiện  được  nói  trong  Phật  Pháp. Quí  vị  xem  đệ 

nhất thiện từ sơ phát tâm đến Như Lai địa, “không làm việc ác, làm các điều lành, tự tịnh tâm 

ý”, nói hay tuyệt! Ba câu nói này nói nghĩa cạn là nói với phàm phu. Nói thâm sâu là đẳng 

giác Bồ Tát , là diệu giác Như Lai. 

Dưới đây chúng ta xem “cánh tựu bổn tông”, nói đến Tịnh Độ tông chúng ta, thiện đệ 

nhất, thật tức là pháp môn niệm Phật  của Đại Thế Chí pháp vương tử, “đô nhiếp lục căn, tịnh 

niệm tương tục” vậy. Đô nhiếp lục căn, Mạnh tử nói qua, Mạnh tử nói đạo của học vấn không 

có gì khác, cần người ta yên tâm mà thôi, rất gần gũi với ý nghĩa của đô nhiếp lục căn, đây là 

Tập 538  899 



Nho gia. Thời đại của Mạnh phu tử Phật Giáo chưa đến Trung Quốc, lời ông ấy nói và lời 

của Bồ Tát Đại Thế Chí là giống nhau. 

Trước đây chúng ta đọc đến rồi, Bồ Tát không theo văn trần, không theo sắc trần, sáu 

căn không theo sáu trần chính là đô nhiếp lục căn, thu lại mắt tai mũi lưỡi thân ý, không nên 

hướng  ra bên  ngoài phan duyên,  thu trở lại, tâm  quí  vị  liền  định  lại.  Tâm  chúng  ta  vì sao 

không định được? Tâm của sáu căn đều hướng ra bên ngoài, ý căn ở đâu, ý căn cũng duyên 

với năm thức trước ghi lại ấn tượng, ở đâu? ở trong tướng phần của ý thức, tướng phần của ý 

thức, hướng bên ngoài duyên với năm căn trước ghi lại ấn tượng; hướng nội nó duyên với A 

lại ya, duyên với thức mạt na, cho nên cảnh giới năng duyên của nó vô cùng rộng lớn. Quí vị 

nếu như không giữ chặt nó, tâm quí vị liền không định lại được. Bồ Tát Đại Thế Chí dùng 

ngôn ngữ rất đơn giản, đối với việc tu học vô cùng vô cùng quan trọng. Đều có thể thu nhiếp, 

tịnh niệm liền hiện tiền. Tịnh niệm tương tục chứng tỏ trong quí vị không có tạp niệm. Tịnh 

niệm là gì? chính là một câu danh hiệu Phật. 

Dưới đây nói một câu danh hiệu Phật, sáu căn đều nhiếp, tức sáu căn tự đoan chánh. 

Linh Phong Ngẫu Ích đại sư, hai câu này là ngài nói. Danh hiệu Phật rơi vào loạn tâm, loạn 

tâm không thể không là Phật. Tâm đã là Phật, sáu căn tự nhiên đều là Phật. Đây là nói đến 

pháp môn niệm Phật. Ít nhất mỗi ngày lúc dụng công trong thời khóa tu hành hằng ngày, sáu 

căn chúng ta chắc chắn không duyên cảnh giới sáu trần bên ngoài. Quí vị đang niệm Phật  

nhìn thấy có người đi qua, vẫn cẩn thận nhìn một cái, quí vị bị họ ảnh hưởng rồi. Tâm quí vị 

hướng ra bên ngoài rồi, nghe bên ngoài có âm thanh, bất luận là quí vị thích hay là không 

thích, chỉ cần quí vị có phản ứng, nhĩ thức của quí vị chạy ra bên ngoài rồi. Như thế nào mới 

thu nhiếp sáu căn? Lúc niệm Phật  trong tâm chỉ có Phật. Những thứ bên ngoài không nhìn 

thấy,  âm  thanh  bên  ngoài  không  nghe  thấy.  Vì  sao  vậy?  Tâm  không  để  ý,  thấy  mà  không 

thấy, nghe mà không nghe. Tâm này là gì? chính là tâm thức. Nhãn thức quí vị thu lại rồi, 

thấy  mà  không  thấy  nữa.  Nhĩ  thức  thu  lại  rồi,  nghe  mà  không  nghe  nữa.  Điều  quí  vị  nghe 

thấy, thứ quí vị ngửi thấy chỉ là  một câu danh hiệu Phật. Đây  gọi là phản văn văn tự tánh, 

tánh thành vô thượng đạo. Đây là thứ gì? niệm Phật tam muội hiện tiền rồi. Đây chính là sáu 

căn câu nhiếp, sáu căn tự đoan. Linh Phong đại sư nói hai câu này rất hay, tâm của chúng ta 

vốn là vọng niệm rất nhiều, vừa tập trung vào câu niệm Phật  vọng niệm liền không còn nữa. 

Vọng niệm toàn trở thành A Di Đà Phật rồi. Tâm đã là Phật, sáu căn tự nhiên đều là Phật, sáu 

căn là Phật, nói với quí vị rằng, sáu trần đối tượng của sáu căn cũng là Phật. Đây là thật chứ 

không phải giả. Nên nói tai mắt miệng mũi đều tự đoan chánh. Tự đoan chánh, một câu danh 

hiệu  Phật, sáu  căn  tự  nhiên  đoan  chánh. Tự  nhiên thân  tâm  tịnh khiết  tương  ưng  với  thiện, 

thiện này là gì? “tâm này là Phật vậy”, đây là thiện. Hoàn toàn trở về với tự tánh. Quí vị dụng 

công, công phu này là “tâm này làm Phật”. Làm Phật gì? làm “tâm này là Phật”, trong kinh 

Đại Thừa Phật thường nói vốn là Phật. Quí vị vốn là Phật, hiện tại tâm này là Phật, quí vị liền 

trở về địa vị cũ, tâm này làm Phật tức là trở về địa vị cũ. Đây là chân thiện, tuyệt đối là thiện, 

đây không phải là tương đối. 

900  Tập 538 



Cuối phẩm khuyên răn lần nữa, nên bỏ dục dứt ác, an hòa chuyên tâm thành kính. Cuối 

phẩm này Phật từ bi đến cực điểm, hết lần này đến lần khác khuyên răn chúng ta, nên buông 

bỏ dục, nên buông bỏ ác, dục là dục vọng, dục vọng là duyên ác. Tham, sân, si, mạn là nhân 

của ác, quí vị chỉ cần vẫn còn dục vọng tồn tại, quí vị nhất định tạo nghiệp ác. Cho nên dục 

vọng càng ít càng tốt, ít đến không còn nữa quí vị liền thành Phật. Phật không có dục vọng, 

vạn duyên buông xuống được. 

Dục, Phật quy nạp nó làm năm loại lớn: tài sắc danh thực thùy, gọi là năm dục. Phàm 

phu còn có thân thể này tồn tại, năm dục này còn chưa rời xa được, phải hạn chế nó đến giới 

hạn thấp nhất. Thế Tôn năm xưa còn tại thế, ba y một bát, ngủ dưới gốc cây một đêm, mỗi 

ngày ăn một bữa. Ngài thị hiện cho chúng ta là bỏ dục dứt ác, làm gương cho chúng ta noi 

theo, không phải làm một ngày hai ngày, mà làm cả đời. Từ 19 tuổi đã rời gia đình, đến 79 

tuổi viên tịch, Ngài có thể duy trì mấy mươi năm như một ngày, từ bi đến tột đỉnh. Chúng ta 

phải  hiểu  rõ,  phải  lãnh  hội  cho  được.  Đây  là  đại  đức  từ  bi.  Trong  thời  đại  ngày  nay,  ông 

Bladen người Mỹ, chúng ta đối phó với như thế nào với tai nạn vào sang năm này - năm 2012 

? Hiện nay chúng ta thấy rất nhiều tín hiệu nhỏ, tai nạn này không phải là giả, ông đề xuất ba 

câu: câu thứ nhất bỏ ác phát huy thiện, giống như ý nghĩa ở đoạn này bỏ dục dứt ác, chúng ta 

phải buông bỏ những ý niệm ác, buông bỏ lời nói ác, buông bỏ hành vi ác, mới có thể bình an 

vượt qua được kiếp nạn này, không buông xuống không được. Yêu cầu chúng ta trong ngôn 

hạnh làm được bốn chữ như dưới đây: an hòa chuyên thành, thân an, tâm thành, hành phải 

chuyên, thái độ phải hòa. Bốn chữ này biểu hiện ra bên ngoài, không những bản thân có thể 

vượt qua tai nạn này, cũng sẽ làm cảm động người khác, người dẫn đầu được tốt. Bởi vì bốn 

chữ này trong tai nạn, dường như không ai có thể làm được, mà quí vị có thể làm được. Vì 

sao vậy? quí vị đã buông dục ác xuống rồi, cho nên mới có thể thân an, thái hòa – thái độ, 

hành chuyên, tâm thành. 

“Thị” là chữ “thị” trong thị dục, là “sở thích và tham cầu vậy”, hai thứ này chúng ta 

đều buông nó xuống, không có sở thích, không có tham cầu, nhất tâm chỉ biết niệm Phật, cầu 

sanh Thế giới Cực Lạc. Nếu nói dục cầu của chúng ta, chúng ta đối với thế gian này không có 

dục cầu, đối với thế giới ta bà không có dục, không có mong cầu, chúng ta cầu sanh Thế giới 

Cực Lạc. Chúng ta cầu thân cận A Di Đà Phật. “Dục” trong Đại Thừa Nghĩa Chương Thất 

viết: “nhiễm ái trần cảnh, danh chi vi dục”, trần là gì? “sắc thanh hương vị xúc”, đây là năm 

trần. Năm thứ này có thể làm người khởi tham dục, nên gọi là năm dục. Năm trần chính là 

năm dục. Trí Độ Luận viết: năm dục lại tên là năm tiễn, phá các loại việc thiện, nên Thế Tôn 

khuyên bảo chúng ta “chớ chạy theo ham muốn”, điều này trong cuộc sống hằng ngày nhất 

định phải học. Đây chính là tu hành, thực sự tu hành. Đối với ăn uống sống tùy duyên, không 

nên ở trong đó sanh khởi tâm tham. Có cũng được không có cũng được, không cần cố ý, tất 

cả tùy duyên là được. 

Phật thường dạy chúng ta tùy duyên không phan duyên. Chúng ta nếu nghĩ ăn những 

thứ này mặc những thứ này, đó chính là phan duyên. Cùng ở với đại chúng mọi thứ đều tốt 

gọi là tùy duyên. Tùy duyên, không có phiền não, tâm là thanh tịnh. Phan duyên là quí vị có 

Tập 538  901 



khởi tâm động niệm. Tâm quí vị không được thanh tịnh. Vì vậy không nên chạy theo những 

tham  dục. Hơn  nữa  trong  các  món  dục, độc  hại  của  dâm  dục  càng  sâu, nên  người  xuất  gia 

trước hết coi trọng việc phải đoạn dâm vậy. Đây là thứ tổn thương sâu nhất lớn nhất trong 

năm dục, sẽ dẫn đến việc quí vị đọa địa ngục, dẫn quí vị đến làm những việc sát đạo dâm 

vọng, đó  chính là dâm  dục. Vì  thế  Phật từ  bi, đối với  người  xuất gia  điều  đầu tiên  là  đoạn 

dâm dục. Đối với giới luật người tại gia điều đầu tiên là không sát sanh, điều này quan trọng 

nhất. Giới luật người xuất gia đầu tiên là không dâm dục. Bởi vì người tại gia, họ vẫn chưa 

phát tâm xuất ly sáu nẻo sanh tử, cho nên dục chưa đoạn. Vậy người xuất gia quí vị đều vì 

liễu sanh tử  xuất tam  giới, liễu  sanh  tử xuất  tam  giới  thì dâm  dục  này  là  điều  chướng ngại 

nghiêm trọng số một. Vì thế trước phải đoạn nó. 

Nếu có thể ly dục tức có thể “không phạm các ác”, dục này là năm dục, năm loại dục, 

tài sắc danh thực thùy tất cả đều buông xuống hết. Quí vị tự nhiên sẽ không làm ác. “vì vậy 

khuyên răn không làm các điều ác”, đây là nói rõ ràng, nói thấu đáo về việc không làm các 

điều ác. 

Dưới đây nói lời “ngôn sắc đương hòa”, sắc là dung nhan, chúng ta nói sắc mặt, hiện 

nay nói là nét mặt, lời nói quí vị nét mặt quí vị phải hiền hòa. Trong Hoàn Nguyên Quán  nói 

nhu hòa, phải tránh xa thô bạo, nói năng âm thanh không nên lớn quá, cử chỉ nhất định phải 

đoan  chánh,  không  thể  gấp  gáp  quá.  Những  thứ  này  hiện  nay  người  ta  không  chú  ý  nữa. 

Chúng ta thấy 200 năm trước Tằng Quốc Phiên tại thế, Tằng Quốc Phiên yêu cầu đối với con 

em ông ấy, yêu cầu đối với vãn bối ông ấy vô cùng nghiêm khắc, quí vị xem gia thư gia huấn 

nhà ông ấy, quí vị liền biết được. Những yêu cầu đó là đạo lý cơ sở để làm người, hiện tại 

người ta không hiểu. Tôi cảm thấy nếu như tương lai chúng ta mở Phật học viện gia huấn của 

Tằng Quốc Phiên có thể mở một môn học, môn bắt buộc. Trong đó toàn nói về đạo lý làm 

người, quí vị không học thì không làm người tốt được, làm sao mà học Phật. Trong kinh điển 

giới luật oai nghi đều nói rất nhiều, cũng nói rất tượng tận. Thực hành như thế nào? Trong gia 

huấn  của  Tằng  Quốc  Phiên  có thực  tiễn, con  cái trong  cuộc sống hằng  ngày  có  lỗi  lầm, họ 

đem toàn bộ nói ra hết. Người hiện tại không như vậy. Quí vị có lỗi lầm người ta không dám 

nói quí vị, vậy thì làm sao? Tốt nhất là xem Tằng Quốc Phiên giáo huấn đối với thế hệ sau. 

Chúng ta ở trong đó hấp thu giáo huấn, chăm chỉ học tập, vậy mới có điểm tốt. Đối với việc 

không phạm các điều ác là khuyên răn không làm các điều ác. Trong đây có Đệ tử quy, có 

Cảm ứng thiên, có thập thiện nghiệp đạo. Cổ nhân nhà nhà đều có gia huấn, như Liễu Phàm 

Tứ Huấn, Du Tịnh Ý Công Ngụ Táo Thần Ký, đều đang ở trong phạm vi câu kinh này, không 

học làm sao mà biết được? 

“Ngôn hòa” chính là ái ngữ trong tứ nhiếp, tứ nhiếp pháp là Thế Tôn dạy cho chúng ta 

bốn  điều  giới  để  đối  xử  với  đại  chúng.  Con  người  không  thể  thoát  ly  quần  chúng,  cùng  ở 

chúng với đại  chúng  chúng ta phải  làm  như  thế nào?  Đây  chính  là  tứ nhiếp pháp. Tôi năm 

xưa năm 1999 đến năm 2000, chúng tôi ở Singapore đoàn kết chín tôn giáo, làm rất thành 

công, lúc đó Singapore có một vị bộ trưởng, Tăng Sĩ Sanh tiên sinh, ông ấy hỏi tôi: ngài có 

phương pháp gì làm những tôn giáo khác nhau đoàn kết lại? Tôi nói đây là Phật dạy cho tôi. 

902  Tập 538 



Ông ấy rất kinh ngạc: Phật dạy à. Phật dạy thế nào? Tứ nhiếp pháp. ông rất coi trọng vấn đề 

này. Trong tứ nhiếp pháp điều đầu tiên là bố thí, bố thí này chúng ta dùng cách giải thích của 

người hiện đại là tặng quà. Lúc người và người qua lại điều đầu tiên là tặng quà. Lễ nhiều 

người ta không trách, quí vị phải hiểu được. 

Tôi nhận lời mời đến Singapore giảng kinh, pháp duyên vô cùng thù thắng, một hôm 

pháp sư Diễn Bối mời tôi ăn cơm, tại nhà hàng chay Linh Chi, chỉ hai chúng tôi, không mời 

ai cả, ông cũng hỏi tôi một vấn đề, pháp sư nói xem pháp duyên của mình vì sao mà tốt như 

vậy? Tôi liền nói với pháp sư rằng: hành điều đầu tiên trong tứ nhiếp pháp là bố thí, người ta 

mời tôi đến giảng kinh, tôi chưa đến đã đưa kinh luận sách hay, những thứ kết duyên đều gửi 

đến trước, thính chúng mỗi người đều có được rất hoan hỷ. Kuala Lumpur lần đầu tiên đến 

diễn giảng, hoạt động của chúng tôi chỉ có hai ngày, trước khi chúng tôi đến Kuala Lumpur, 

xe tải chuyển những thứ kết duyên đến đã chất đầy hai chiếc, chuyển đến đó, khoảng bảy tám 

tấn, lễ vật chuyển đến trước. Tôi đến Nhật Bản đi thăm viếng, tặng cho Tịnh Độ Tông Nhật 

Bản,  mỗi  đạo  tràng  một  bộ  Đại  tạng  kinh,  tôi  đã  tặng  30  bộ.  Đây  là  bố  thí  trong  tứ  nhiếp 

pháp, ai cũng hoan hỉ. 

Thứ  hai là  “ái  ngữ”, ái ngữ là đối với họ thật sự  quan tâm, đây  gọi là  ái ngữ, không 

phải nói lời ngon ngọt. Nên nghĩ đến người khác. Họ có những khó khăn gì, giúp đỡ họ giải 

quyết, chân thành yêu thương họ, quan tâm họ, chăm sóc họ, sau đó sẽ là hỗ trợ hợp tác. Đây 

gọi là bạn bè. 

Thứ ba là “lợi hành”, những việc làm của chúng ta có lợi cho họ, không có điểm xấu. 

Người ta hoan hỷ! 

Giữa tôn giáo và tôn giáo đáng sợ nhất là lôi kéo tín đồ, điều này nhất định phải biết. 

Giữa tôn giáo và tôn giáo sợ nhất còn có một sự việc khác là khen mình chê người. Tôi đây 

dạy hay, anh không bằng tôi, những lời này không được nói, phải bình đẳng. Phải học khiêm 

nhường, phải học tán thán người khác. Người ta mới vui lòng qua lại với quí vị. Quí vị nếu 

như tán thán bản thân mình, muốn hủy báng người khác, là sai rồi. Người ta sẽ vạch một giới 

hạn với quí vị, vĩnh viễn trông chừng quí vị. Không phải là quí vị sai rồi sao? Vì sao có nhiều 

tôn giáo như vậy? chúng sanh căn tánh không tương đồng, bối cảnh văn hóa không tương 

đồng, phương thức sinh hoạt không tương đồng. Ngày xưa giữa người và người không có 

giao thông thuận tiện như ngày nay, không có thông tin, thực sự là đến chết cũng không qua 

lại. Lúc tôi còn nhỏ sống ở nông thôn, đích thực có những người già suốt đời họ chưa từng 

đến thành phố, ngay cả thành phố cũng chưa từng đến, thành phố không xa, nhưng thời đó 

phải đi bộ, đều chưa từng đến thành phố. Gần nhất chính là nơi mình cư trú một thị trấn nhỏ. 

Vì thế hình thành rất nhiều tôn giáo khác nhau, đều là thần thánh đang giáo hóa một phương 

thành lập ra. Kiểu quan niệm này của chúng ta họ có thể chấp nhận được, họ hoan hỷ. Cho 

nên đối với tất cả các tôn giáo đều phải tôn trọng, nhất định không có phê bình, tán thán rộng 

khắp. 

Điều cuối cùng trong tứ nhiếp pháp là “đồng sự”, đồng sự rất khó hành. Chúng ta chỉ 

có thể làm đồng sự theo nghĩa hẹp, không thể làm theo nghĩa rộng. Nghĩa hẹp nói những gì? 

Tập 538  903 



Chúng ta phải đoàn kết, chúng ta phải học tập lẫn nhau, không những học tập kinh điển tôn 

giáo chúng ta, kinh điển của tôn giáo khác chúng ta đều học. Tôi đang vô cùng chăm chỉ nổ 

lực học tập, đó là nghĩa hẹp. Đồng sự theo nghĩa rộng, đó phải là người chứng quả mới có thể 

làm được, không chứng quả không dễ dàng làm được. Cho nên ngôn hòa, đây là ái ngữ trong 

tứ nhiếp pháp. 

“Sắc hòa” từ quang chiếu nhân, nhu hòa chất trực, tâm địa chân thành, ngôn sắc nhu 

hòa, mọi người hoan hỷ tiếp cận quí vị. 

“Thân  hành”  những  hành  vi  của  tự  thân.  “chuyên”  là  chuyên  nhất,  chuyên  thành, 

chuyên tinh. “Thân hành nên chuyên”, đây chính là điều cổ nhân nói: “nhất môn thâm nhập, 

trường thời huân tu”. Đạo dạy học, quí ở chuyên. Học nhiều rồi, học tạp rồi, quí vị không 

chuyên  nữa.  Không  chuyên,  tâm  lực  quí  vị  sẽ  phân  tán,  thời  gian  quí  vị  cũng  bị  phân  tán, 

những thứ quí vị có được chỉ là hữu hạn, hơn một nửa đều được những thứ tri thức ngoài da. 

Quí vị không đạt được tam  muội, càng không đạt được trí tuệ. Quí vị muốn đắc tam  muội, 

tam muội là tâm thanh tịnh, là tâm bình đẳng, trí tuệ là từ trong định phát sinh ra. Cho nên 

tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, tâm bình đẳng sanh trí tuệ. Không có trí tuệ, thứ quí vị học được 

là thường thức, chúng ta dùng lời của người hiện đại là tri thức. Tri thức quí vị rất phong phú 

nhưng quí vị không có trí tuệ. Tri thức giải quyết vấn đề có cục hạn, hơn nữa luôn luôn có di 

chứng, trí tuệ không có. Trí tuệ giải quyết vấn đề là viên dung. Cho nên trí tuệ và tri thức là 

hai sự việc. Chúng ta ở trong kinh giáo phải cầu trí tuệ, cầu tri thức là sai rồi, vậy nên phải 

chuyên tinh hành đạo. 

Như  bản  kinh  này,  là  khuyên  nhất  hướng  chuyên  niệm,  phát  tâm  bồ  đề  nhất  hướng 

chuyên  niệm.  “Động  tác”  là  hành  động,  “chiêm  thị”  là  nhìn,  “từ”  là  chậm.  Nên  “động  tác 

chiêm thị, an định từ vi”. Điều này nhất định phải học. Học gì? học vững vàng, học hiền hòa, 

học điễm tĩnh. Tâm hiện tại nóng nảy gấp gáp đó phải gột rửa nó cho sạch sẽ. Con người nếu 

biểu hiện nóng nảy vội vã, quí vị liền biết họ có phấn đấu hơn, có tinh tấn hơn, có nỗ lực hơn 

thì  những  thứ  họ  học  được  đều  là  thường  thức  bên  ngoài.  Nội  dung  thực  sự  họ  không  đạt 

được. 

Ấn Quang Đại sư nói “một phần thành kính một phần lợi ích”, lợi ích đó là chân thật. 

Thánh học thế gian xuất thế gian, đều phải dùng tâm chân thành để học tập. Chúng ta học tập 

kinh điển những tôn giáo khác, cũng là một đạo lý. 

Tôi cùng với nhiều người bàn về vấn đề học tập, tôi nói với ông Mahathir, tôi đọc kinh 

Coran, ông ấy hỏi tôi, có phải ngài đọc bằng bản dịch ra tiếng Trung không? Tôi nói phải, tôi 

có rất nhiều bản. Tôi đọc kinh Coran, tôi là muslim kiền thành nhất, ông ấy nhìn tôi, tôi nếu 

như không phải muslim kiền thành nhất, tôi không thể hội được những áo nghĩa trong kinh, 

ông ấy gật đầu. Chúng ta đọc kinh Coran, nếu như coi nó là của Hồi giáo, vậy là trong đó có 

giới  hạn  rồi, thứ  quí  vị  đọc  được  chỉ  là  thường  thức  bên  ngoài,  quí  vị  làm  sao  mà  hiểu  nó 

được? Tôi nói tôi đọc Tân Cựu Ước tôi là một tín đồ Cơ đốc kiền thành nhất. Ấn Quang Đại 

sư nói rồi một phần thành kính quí vị đạt được một phần lợi ích, mười phần thành kính quí vị 

đạt được mười phần lợi ích, quí vị có được một trăm phần thành kính, quí vị liền đạt được 

904  Tập 538 



một  trăm  phần  lợi  ích.  Cho  nên  chúng  ta  đọc,  tôi  cũng  từng  nói  qua,  tôi  giảng  qua  kinh 

Coran, họ nghe được rất hoan hỷ, cảm thấy điều tôi nói không thua gì giáo sĩ Hồi giáo. Tôi 

nói là Mai Khôi kinh, trong Thiên Chúa giáo đã lưu truyền rồi, đĩa đã có khắp nơi rồi. Quí vị 

không phải thực sự kiền thành, quí vị làm sao có thể biết được ý nghĩa của nó? Chúng ta dẫn 

đầu để học tập,  chúng ta học tập kinh điển của họ, họ cũng sẽ học kinh điển của Phật. Nhưng 

họ học tập kinh điển của Phật, có thể cũng chỉ học được một tí thường thức ngoài da. Nguyên 

nhân là gì? Tâm thành kính làm chủ, họ có tâm thành kính thực sự, chúng ta lật Thánh kinh 

ra dùng tâm chân thành đối với Phật A Di Đà, tâm chân thành đối với Phật Thích Ca Mâu Ni 

để đối với Jesus, để xem Jesus, để xem Moses, chúng ta có thể nhìn thấy những thứ chân thật 

trong kinh điển. Chúng ta lật kinh Coran, dùng sự thành kính đối với chư Phật Bồ Tát để đối 

với  Muhammad.  Tất  cả  pháp  thế  gian  xuất  thế  gian  không  tách  rời  một  chữ  “thành”.  Con 

người nếu có thể nắm rõ được điều này, quí vị nhất định có thành tựu. Người chân thành tâm 

là định, tâm là thanh tịnh. Người hời hợt không có tâm chân thành. Người rời kinh phản đạo 

không có tâm chân thành. Người tự cho mình đúng không có tâm chân thành. Đại biểu cho 

chân thành thì Khổng Tử coi như rất tốt, “thuật nhi bất tác, tín nhi háo cổ”, biểu lộ được chân 

thành ra rồi. Thuật nhi bất tác là khiêm tốn cung kính, khiêm cung đức hạnh. 

Trong Liễu Phàm Tứ Huấn nói về khiêm cung đức hạnh nói rất nhiều. “Mãn chiêu tổn, 

khiêm thọ ích”, là Thượng thư nói vậy. Người tự cao tự đại đó là tự mãn chiêu tổn, người ta 

thấy thái độ quí vị sẽ “kính nhi viễn chi” đối với quí vị. Quí vị khiêm tốn cung kính thực sự 

đạt được lợi ích. Vì sao vậy? Người khác thực lòng dạy quí vị, thực lòng khuyên răn quí vị, 

bản thân rất nhiều lỗi lầm bản thân không biết được, ai nói cho quí vị? Không ai nói. Ngày 

xưa người thật sự nói lỗi của quí vị chỉ có ba người: cha, mẹ của quí vị, thầy giáo của quí vị, 

ba người này. Bạn bè không dám nói, nói gì quí vị sẽ không chấp nhận, thế là tình bạn bị 

đoạn tuyệt rồi. Giữa bạn bè đối xử với nhau phải biết tùy mặt gửi lời, miệng nói rất khiêm 

nhường cung kính, xin anh chỉ giáo, nếu như lúc quí vị phê bình họ, quí vị thấy sắc mặt họ 

biến sắc, mặt đỏ lên rồi, thì không được nói thêm nữa, lời lẽ lập tức phải chuyển hướng, nếu 

không khi gặp lại nhau sẽ khó xử rồi. Hiện tại phiền phức lớn, là cha mẹ không nói quí vị 

nữa, thầy giáo cũng không nói quí vị nữa, quí vị làm sao mà sửa đổi lỗi lầm? Vậy phải làm 

sao? Hiện tại chỉ có tìm cổ nhân. Liễu Phàm Tứ Huấn tốt, giống như Cảm ứng thiên đều là 

tác  phẩm  của  cổ  nhân.  Đệ  tử  quy  toàn  là  tác  phẩm  của  cổ  nhân,  tìm  những  thứ  này.  Nếu 

muốn thực sự thành tựu phải đầy đủ điều kiện của Thánh hiện, cơ sở tốt rồi, những thứ này 

không quyết tâm hạ công phu thì không làm được, nếu coi nhẹ nó thì vấn đề nghiêm trọng 

rồi. Giống như xây nhà lầu, quí vị vĩnh viễn không có nền móng, quí vị làm sao có thể thành 

tựu? 

Hiện nay Trung Quốc vẫn còn những điển tịch này, gia quy, tôi nhớ hình như còn có 

gia huấn, gia quy, có người chuyên môn thu thập nó lại, in thành một quyển sách. Là từ trong 

gia phổ nhà người ta mà sưu tập lại. Điều này rất tốt. Gia huấn của Tằng Quốc Phiên, gia thư 

của Tằng Quốc Phiên đều có thể đọc, đều là giúp đỡ rất lớn rất lớn, đặc biệt là đối với xã hội 

Tập 538  905 



hiện đại này. Đây thật là tự cầu đa phước. Hiện nay tìm một người tốt để khuyên răn chúng 

ta, tìm không ra, người ta không dám. 

“An định từ vi” chính là nhất cử nhất động đều an tường điềm tĩnh. “Thương tốt” là 

vội vàng gấp gáp. Thương tốt chính là hiện tại thường nói nóng nảy cạn cợt. “Đế” suy nghĩ 

cẩn thận. Làm việc vội vàng tương lai ắt sẽ thất bại và hối hận. Nhưng xã hội hiện tại yêu cầu 

là  nhanh,  động tác phải nhanh,  chú  trọng  năng suất.  Vậy  chúng ta  cẩn thận quan sát,  Đạo 

Thạnh Hòa Phu, ông ấy làm trái với những nguyên tắc xã hội ngày nay thường yêu cầu. Ông 

ấy làm ngược lại, ông ấy đi theo con đường của cổ nhân. Kinh doanh hơn năm mươi năm rồi 

chưa từng thất bại, doanh nghiệp lâu nay chưa từng thua lỗ. Nhìn xem công ty người khác, 

trong thời kỳ sóng gió tài chính bong bóng kinh tế, đều bị chịu thiệt hại, ông ấy lại như như 

bất động. Những điều này có thể nhìn ra được, người khác xem ra nóng nảy vội vàng, ông ấy 

vẫn an tường điềm tĩnh thong dong tự tại, cho nên không sản sinh ảnh hưởng đối với ông ấy. 

Những việc không nên làm nhất định không làm, vậy nên tài sản bất nghĩa ông ấy không có 

tâm tham, không làm mà hưởng sự việc này ông ấy không làm. Trên thương trường buôn bán 

đầu cơ, người ta khuyên ông ấy làm, ông không làm. Ông nói đây là của không làm mà có. 

Đầu tư bất động sản, ông ấy muốn làm, bản thân nhất định thực sự rất cực khổ đi cày cuốc rồi 

mới thu hoạch. Ông ấy nói đây là thứ nên đạt được. Đầu cơ trục lợi điều này nhất định không 

được làm. Cho nên một đời vĩnh viễn đứng trên địa vị bất bại. Hơn nữa lợi nhuận ông  ấy 

không coi bản thân là số một, ông ấy coi nhân công là số một, lợi ích lợi nhuận quy về ai? 

Thứ nhất là quy về nhân công, nhân công sự vất vả của họ, ông không quên họ, thứ hai là 

khách hành, vì khách hàng phục vụ, thứ ba vẫn còn lợi nhuận thì của công ty. Thế nên nhân 

công của ông ấy họ coi công ty là nhà của mình. Ông ấy thật làm! 

Trên thực tế, chính là những thứ của Trung Quốc thời cổ đại như gia đạo, gia đình, gia 

quy,  gia  học,  gia  nghiệp  ông  ấy  kế  thừa  hết,  ông  ấy  dùng  xí  nghiệp  làm  thành  công  rồi. 

Những  thứ  này  trước  đây  chúng  ta  không  biết,  tôi  dạy  Hồ  Tiểu  Lâm  cũng  dùng  cách  nghĩ 

cách làm như vậy, Hồ Tiểu Lâm làm được rồi. Quy mô không lớn như ông ấy, làm được rất 

vững vàng. 

Hai xí nghiệp của tiên sinh Đạo Thạnh đáng được đi tham quan, đi học tập. Người làm 

doanh nghiệp nên đi khảo sát cho cẩn thận. Tiên sinh Đạo Thạnh thân thể vẫn còn khỏe, có 

cơ hội có thể mời ông ấy đến dạy học, đặc biệt là giới doanh nghiệp, kinh nghiệm ông ấy rất 

phong phú. Học vấn của ông ấy toàn bộ đều là có được từ trong văn hóa truyền thống, là lời 

giáo huấn của lão tổ tông hai ba ngàn năm trước. 

Nếu như  hành vi bất cẩn, tức “vong kỳ công phu”, “vong” là mất đi. “Công phu” là 

công lực tu trì, quí vị làm mất rồi. Sự nghiệp kinh doanh của quí vị đã thất bại rồi. Sự nghiệp 

của người xưa thực sự nó chú trọng ngàn đời vạn kiếp, tổ tông lập ra những quy củ này, đời 

này qua đời khác con cháu nếu như có thể kế thừa, họ có thể đứng trên bất bại. Nên nói là 

quán cũ trăm năm, con người của họ rất có bổn phận, vô cùng trung hậu, đồ vật của họ không 

có ai không tin tưởng, hàng thật giá thật, làm rất quy củ, nên nó vĩnh viễn bất bại. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

906  Tập 538 



\ 

Tập 539 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Minh Tâm 

Thời gian: 14.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh Giải, trang 691, bắt đầu xem từ hàng thứ nhất. 

“Như Bần Đắc Bảo, Đệ Tam Thập Thất”. “Phẩm trước”, đoạn trước khuyên nhủ nhiều lần, 

Phật nói ác khổ, chế phục chúng sanh, ngăn khiến bỏ ác, phẩm này nói nhân quả của thiện, 

nhiếp thọ chúng sanh, khích lệ tinh tấn, theo ác bỏ thiện, dứt khổ sanh tử, bước lên an lạc vô 

vi. Một hàng rưỡi này là  lược thuật của Niệm Lão về đại ý của phẩm kinh này. Trước đây 

Phật nói cho chúng ta về năm ác khổ báo của thế gian, dụng ý là đang chế phục chúng sanh, 

khuyên răn mọi người buông bỏ suy nghĩ ác hành động ác. Phẩm này hoàn toàn nói về thiện 

nhân thiện quả. 

Đây là Phật Bồ Tát nhiếp thọ chúng sanh, nhiếp thọ chính là tiếp dẫn, tiếp dẫn đại chúng, 

khích lệ tinh tấn. Điều bất thiện phải buông xuống, điều tốt phải tinh tấn. Theo thiện bỏ ác, 

nhổ gốc khổ sanh tử. Đây chính là nói sáu nẻo luân hồi. Nỗi khổ lớn trong sáu nẻo là sanh tử. 

Nỗi khổ khi được sinh ra, người bình thường đều quên hết, chúng ta đối diện là chết khổ. Con 

người lúc nào chết, chết bằng cách nào, toàn là ẩn số. Tuy có vận mệnh đang chủ tể, người 

hiện tại không tin tưởng vận mệnh, trên thực tế thì họ sống trong cảnh giới lo sợ, hoài nghi, 

bất an. Không có chút cảm giác an toàn nào. Đây là hiện tượng phổ biến trong xã hội hiện 

nay. Chỉ  có gặp được  Phật  Pháp, gặp  được  Tịnh  Tông, có  thể  nói  là nhân  duyên  thù thắng 

không gì bằng. Vì sao vậy? Đạo lý rõ ràng rồi, tâm liền an được, không còn do dự, không còn 

hoài nghi nữa. Trong cuộc đời này có phương hướng, có mục tiêu, chỉ cần tinh tấn nỗ lực, 

chắc chắn là hướng lên an lạc vô vi. Vô vi là Thường tịch quang, là Đại bát niết bàn. Vãng 

sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc liền làm hàng xóm với Tịch quang với Niết bàn, hơn 

nữa chắc chắn trở về rồi. 

Trong  Cõi  Thật  báo  thọ  mạng  này,  chư  vị  Tổ  sư  thường  nói  vô  lượng  của  hữu  lượng.  Vô 

lượng thọ là vô lượng của hữu lượng, nhưng từ Cõi Thật báo trở về Tịch quang thì đó thực sự 

là vô lượng, mãi mãi vô lượng, cho nên người ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc vô lượng thọ 

là thật, không phải là giả. Thông thường trong tôn giáo thường nói là vĩnh sanh, Phật Pháp 

Đại Thừa nói là vô lượng thọ. Trong tôn giáo nói là vĩnh sanh, thật có vĩnh sanh! Vĩnh sanh 

chứng đắc Phật quả rốt ráo. Không y theo kinh Phật kinh giáo tu hành cũng được. 

Trong  Phật  Pháp thường nói tám  vạn bốn  ngàn  pháp  môn. Điều này  đại  khái  chính  là Phật 

Giáo! Nếu như nói vô lượng pháp môn, vậy có nên đem những pháp môn của tôn giáo khác, 

toàn bộ đều bao gồm vào trong đó? Đúng vậy, không sai tí nào. Bất cứ pháp môn nào cũng 

Tập 539  907 



có thể thành Phật. Bởi vì thành Phật là bảo quí vị buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt 

chấp trước quí vị liền thành Phật rồi. Không nhất định là học Phật, quí vị học tôn giáo khác, 

quí vị có thể buông bỏ chấp trước, đối với tất cả pháp thế gian xuất thế gian không còn chấp 

trước nữa, quí vị liền chứng A la hán, phương pháp gì cũng được. Buông bỏ phân biệt quí vị 

liền thành Bồ Tát. Buông bỏ khởi tâm động niệm quí vị liền thành Phật. Chúng ta thấy Huệ 

Năng đại sư là một ví dụ như vậy. Ngài chưa từng học qua Phật Giáo, quí vị tỉ mỉ quan sát từ 

trong Pháp Bảo Đàn Kinh, một tiều phu chặt củi, người hiện tại nói với họ tiều phu họ không 

hiểu, vì sao vậy? Vì nghề nghiệp này đã không còn nữa. Nghề nghiệp này hoàn toàn bị biến 

mất trên thế gian này, ít nhất cũng trên 60 năm rồi. Có thể nói từ sau thế chiến thứ hai kết 

thúc, thì nghề này không còn nữa. Trong thời kỳ kháng chiến có nghề này. Thế hệ chúng tôi 

còn tận mắt thấy được. Trong tác phẩm văn học Trung Quốc thường thường viết về ngư tiều. 

Ngư là người đánh cá, nghề này hiện nay còn, hiện tại trở thành cơ giới hóa rồi, tiều không 

còn nữa. Không biết chữ, chưa từng đi học, giáo dục Phật Giáo chính thức chưa từng tiếp thu 

qua. Ở Hoàng Mai được tám tháng, giảng đường chưa từng đi đến, thiền đường cũng chưa 

từng đi đến. Nói cách khác, giải môn và hành môn, đều chưa từng tiếp thu qua sự giáo huấn, 

một  ngày  cũng  không  có.  Ngài  dựa  vào  điều  gì  mà  thành  Phật?  Ngũ  Tổ  truyền  y  bát  cho 

Ngài. Dựa vào điều gì? bởi vì ngài thành Phật rồi. Bản thân ngài nói rất rõ ràng, thành Phật 

không liên quan gì đến kinh điển, hay pháp môn, cho nên trong vô lượng pháp môn bao gồm 

cả các tôn giáo khác nhau, các học phái khác nhau, toàn bộ bao gồm ở trong đó. 

Cho nên trong kinh Hoa Nghiêm nói: “viên nhân thuyết pháp, vô pháp bất viên”. Trong Kinh 

Kim Cang nói với chúng ta: “pháp môn bình đẳng, không có cao thấp”, thật vậy, không phải 

giả, buông bỏ là được. Thiên kinh vạn luận bao gồm tất cả tôn giáo, tất cả học phái. Giảng 

đến cuối cùng tất cả đều là khuyên quí vị buông bỏ, buông bỏ là đúng rồi. Sự phiền phức của 

chúng  sanh,  phiền  phức  chính  là  không  chịu  buông  bỏ.  Người  thường  không  biết  được, 

đương nhiên không chịu buông bỏ. Trước nay cũng không có những ý niệm nói là buông bỏ 

này. Học Phật biết được, nhưng trên thực tế không buông được, đối với tất cả mọi người sự 

việc, vẫn còn ý niệm khống chế, vẫn còn ý niệm chi phối, phải nghe lời tôi, phải y theo ý của 

tôi mà làm. Đây chính là khống chế, còn có một bước gần hơn nữa, ý niệm chiếm hữu, chiếm 

làm của mình. Họ không biết thân tâm đều là bất khả đắc. Thân tâm đều sẽ theo thời gian mà 

đào thải mất. Con người nên hiểu rõ tay không đến với thế gian này, lúc đi vẫn là tay không 

mà đi, không mang theo bất cứ thứ gì. Trong kinh Phật nói rất hay: “vạn thứ không mang 

theo được, chỉ có nghiệp theo thân”. Quí vị hà tất phải thế? Cổ nhân có câu nói rất hay, ý 

nghĩa rất sâu, nói: “lỗi người nên tha thì tha cho người”, không nên làm quá. Làm quá đáng 

quá, nhân quả báo ứng không tha cho quí vị. Phật Pháp hơi thâm nhập một chút trong tâm 

mình sẽ rõ ràng. Một đời quí vị, những thứ quí vị phải chịu, những thứ quí vị làm, không có 

gì không phải là tự làm tự chịu, tự chịu rồi lại tự làm. Như vậy vĩnh viễn trong tuần hoàn, 

vĩnh viễn không gián đoạn. Đây là hiện tượng luân hồi. Phật Pháp đặc biệt là pháp môn này, 

đặc biệt là bộ kinh này. Bộ kinh này là bảo ở trong bảo. Không những là hội tập tất cả kinh 

điển Thế Tôn năm xưa tại thế thuyết giảng 49 năm, chúng ta rất rõ ràng, đồng thời cũng hội 

908  Tập 539 




tập  tất  cả  kinh  của  mười  phương  tam  thế  tất  cả  Chư  Phật  Như  Lai  đã  từng  nói  đến,  đều  ở 

trong bản này, cho nên đọc đến bản này, toàn bộ đã đọc được rồi, quí vị không thiếu sót bất 

cứ điều gì, hoàn toàn đạt được rồi. Bộ kinh này, chú giải kinh này bao la vạn tượng. 

Bây giờ mời quí vị xem kinh văn, “nhữ đẳng quảng thực đức bổn - đây là Phật dạy cho mọi 

người chúng ta- quảng thực đức bổn, vật phạm đạo cấm- đạo cấm chỉ giới luật, tất cả những 

điều trái với tự tánh không được vi phạm- nhẫn nhục tinh tấn, từ tâm chuyên nhất, trai giới 

thanh tịnh, nhất nhật nhất dạ, thắng tại vô lượng thọ quốc, vi thiện bách tuế.” Thế giới này rất 

tốt! Trên thế giới này trai giới thanh tịnh một ngày một đêm, liền vượt qua Thế giới Cực Lạc 

một trăm năm, đây là nguyên nhân gì? Thế giới này tu hành khó, khó được mới đáng quý. 

Thế giới này là lên nhiều xuống nhiều, nếu như thực sự đi lên nó lên nhanh hơn quốc độ của 

chư Phật. Nếu như đọa lạc đi xuống cũng đọa lạc vô cùng nhanh, một lúc đã đọa lạc đến A tỳ 

địa ngục. 

Chú giải dưới đây có thuyết minh tường tận. “Cho nên như vậy, cõi nước Phật kia, đều tích 

đức các thiện, không có mảy may ác nào. Ở đây tu thiện, mười ngày mười đêm, hơn hẳn các 

phương  quốc  độ  chư  Phật  khác  làm  thiện  một  ngàn  năm,  cho  nên  như  vậy  nước  Phật  cõi 

khác, phước đức tự nhiên, không có nơi để tạo ác. Chỉ có thế gian, thiện ít ác nhiều, uống 

đắng ăn độc, chưa nếm nên dứt”. Ở nơi này môi trường xấu quá, xấu quá quí vị có thể học 

tốt, có thể giữ gìn được, đây gọi là khó được mới đáng quý. Cho nên công đức của quí vị liền 

hơn hẳn mười phương. Đạo lý là ở đây vậy. 

Chúng ta xem chú giải, Phật dạy cho chúng ta “quảng thực đức bổn”, theo Hội Sớ đức bổn có 

hai nghĩa, một: lục độ là gốc của tất cả công đức, nên nói đức bổn. Đây là nghĩa rộng. Phật 

Giáo  Đại  Thừa đích thực là dùng lục  độ làm  hạt  nhân.  Thế  Tôn năm  xưa  tại thế  dạy  học, 

giảng lục ba la mật, giảng 22 năm, đây chính là Kinh Đại Bát Nhã. Hai là sáu chữ hồng danh 

do Di Đà lựa chọn bổn nguyện nhiếp thành quả đức, đầy đủ vạn đức, là gốc của các đức, nên 

nói là gốc của đức. Nghĩa thứ hai chính là một câu sáu chữ hồng danh Di Đà đức hiệu. Quí vị 

thường niệm danh hiệu Phật đó chính là gốc của đức. Cho nên chúng ta tuân theo lời dạy xưa, 

đặt A Di Đà Phật vào trong tâm, chính là đặt gốc của đức vào tâm. Tâm quí vị liền trở thành 

gốc của đức. Khởi tâm động niệm ngôn ngữ tạo tác đều là đang tích thiện tích đức, không có 

mảy may bất thiện xen tạp vào trong đó. Cho nên trong 12 thời khắc, niệm niệm phải quay về 

A Di Đà Phật, chúng ta nhìn thấy, khắp nơi đều có thể nhìn thấy, chỉ cần quí vị tỉ mỉ, quí vị 

đi quan sát, rất nhiều đạo tràng quí vị đến thăm niệm Phật  đường, những bà già, ông già ở đó 

cầm xâu chuỗi niệm Phật, họ đích thực chỉ có một câu danh hiệu Phật, họ không có tạp niệm. 

Quí vị hỏi họ điều gì, họ đều là A Di Đà Phật; quí vị nói với họ điều gì họ vẫn là A Di Đà 

Phật. Toàn bộ họ đều quy về A Di Đà Phật. Người niệm Phật như vậy, lúc lâm chung sẽ biểu 

pháp cho chúng ta, tướng lành hi hữu, thực sự vãng sanh rồi. Người thông minh một đời cuối 

cùng cũng không bằng họ, họ như thế nào? Họ một đời đều nắm vững đức bổn này. Công 

đức họ tu tập được chúng ta không nhìn thấy, nhưng quả báo công đức của họ, chúng ta nhìn 

thấy. Tướng lành trong lúc lâm chung chúng ta thấy được. Người này đến cõi này không vô 

Tập 539  909 



ích. Chúng ta nhìn thấy, nghe thấy, phải biết cách ngưỡng mộ, phải biết học tập người khác, 

không nên để cuộc đời này trôi qua trong lãng phí. 

Như  Lai  chánh  pháp  là  gì?  Là  kinh  giáo  Đại  Thừa,  kinh  giáo  Đại  Thừa  đối  với  căn  tánh 

chúng  sanh  ngày  nay,  là  khế  cơ  nhất,  là  thuận  tiện  nhất,  là  trực  tiếp  nhất,  vững  vàng  nhất, 

thành tựu thù thắng số một không gì bằng pháp môn niệm Phật, trì danh niệm Phật. Tổng quy 

vào trong bộ kinh này. 

Ngày  xưa  tôi học  Hoa  Nghiêm,  dành  không  ít  thời  gian  cho kinh  Hoa  Nghiêm,  cuối  cùng 

thấy Hoa Nghiêm, tổng kết kinh Hoa Nghiêm, Phổ Hiền Bồ Tát mười đại nguyện vương đều 

quy về Cực Lạc, đến cuối cùng qui về Vô Lượng Thọ, Vô Lượng Thọ là chỗ quy về của Hoa 

Nghiêm. Lúc đó tôi mới thực sự hiểu rõ được vấn đề này, tôi đã rõ ràng rồi, hoàn toàn khẳng 

định Kinh Vô Lượng Thọ và Kinh Hoa Nghiêm là một thể, không hai không khác. Lời cư sĩ 

Bành Tế Thanh  nói, tôi hoàn toàn đồng ý, không có chút hoài nghi nào. Ông nói Kinh Vô 

Lượng Thọ là trung bổn Hoa Nghiêm.  Hoa Nghiêm chính là đại bổn Kinh Vô Lượng Thọ, 

trong đây có tiểu bổn kinh A Di Đà, đó chính là tiểu bổn. Kinh A Di Đà là kinh tiểu bổn. Vô 

Lượng Thọ là kinh trung bổn, Hoa Nghiêm là kinh đại bổn. Ba kinh một thể, ba kinh không 

hai không khác. Tôi cho rằng Kinh Hoa Nghiêm phân lượng quá lớn, không phải người thông 

thường  hiện  tại  có  thể  thọ  trì  được.  Cho  nên  tôi  liền  buông  kinh  Hoa  Nghiêm  xuống.  Tôi 

giảng Kinh Vô Lượng Thọ, ngày xưa giảng qua mười lần, lần này là lần thứ 11. Tôi thật  sự 

phát tâm này. Đời này những năm tháng còn lại, chuyên giảng Kinh Vô Lượng Th, chuyên 

hoằng dương Kinh Vô Lượng Thọ, nếu như tương lai có thời gian, tôi sẽ viết cho Kinh Hoa 

Nghiêm  một quyển rút gọn. Phân lượng lớn quá thì rút gọn nó lại. Lưu giữ lại những đoạn 

tinh túy của Kinh Hoa Nghiêm, chỉ  một  phần mười, người hiện đại liền sanh tâm  hoan hỷ, 

liền tình nguyện xem, điều này là cần thiết. Tôi cũng hoan nghênh những đồng học trẻ tuổi 

làm  vậy,  quí  vị  làm  cho  tốt  đưa  cho  tôi  xem,  xem  xem  quí  vị  tóm  lược  có  thích  đáng  hay 

không. Nguyên tắc tóm lược quan trọng nhất là nhắm đến xã hội hiện tại, vậy nó mới ích lợi, 

mới khế cơ. Nhất định không thể thay đổi nguyên văn mới gọi khế lý. Khế cơ, khế lý chính là 

chánh pháp Như Lai. Đức Phật từng nói căn tánh chúng sanh thời kỳ mạt pháp đều là Đại 

Thừa, cho nên Tiểu thừa hiện nay chúng sanh không muốn học, họ hướng đến Đại Thừa, Đại 

Thừa khế cơ. Kinh Vô Lượng Thọ là khế cơ nhất cho chín ngàn năm về sau, cho nên bộ kinh 

này  quan  trọng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Nếu  như  có  được  duyên  phận  này,  có  thể  mở  một  lớp 

chuyên tu, lớp chuyên tu về Kinh Vô Lượng Thọ. 

Ngày xưa pháp sư Viên Anh suốt đời yêu thích kinh Lăng Nghiêm, tại Thượng Hải ông mở 

một lớp “Lăng Nghiêm chuyên tông học viện”, học viện đó của ông chuyên học về kinh Lăng 

Nghiêm. Ngày xưa Đài Loan pháp sư Bạch Thánh là một thành viên tốt nghiệp từ học viện 

đó. Đây cũng là ngày xưa, lúc đó tôi xuất gia rồi. Pháp sư Chử Vân vị này tu Tịnh Độ, tại 

Phụng  Sơn,  Phụng  Sơn  ở  miền  nam  Đài  Loan  ông  mở  một  lớp  “Tịnh  Độ  chuyên  tông  học 

viện”, khoảng hai ba năm thì không còn nữa, làm không thành công. Ý tưởng này đáng được 

tham  khảo,  chuyên  tông  quả  nhiên  là  chuyên,  quả  nhiên  là  tông.  Phù  hợp  nhất  môn  thâm 

nhập trường thời huân tu. Mục đích dạy học không thể xa rời nguyên tắc Thế Tôn chỉ đạo, đó 

910  Tập 539 



chính  là tam  học  giới  định  tuệ, nương  theo  tu  học  giới  định  tuệ, chắc  chắn  nhân  giới  được 

định, nhân định khai huệ. Đây đúng  là Đại Thừa, đây không phải là giả. 

Cho nên Kinh Vô Lượng Thọ đích thực có thể tập hợp chí đồng đạo hợp, những người đồng 

chí  hướng  cùng  nhau  học  tập,  giảng  cho  thông  nó,  diễn  thuyết  thông  rồi,  tương  lai  duyên 

thành thục rồi, những người này hoằng dương Tịnh Tông trên toàn thế giới. Nhiếp thọ chúng 

sanh,  nhất  hướng  niệm  Phật,  đây  là  công  đức  vô  lượng.  Nơi  này  chắc  chắn  sáu  chữ  hồng 

danh đầy đủ vạn đức, lời này rất quan trọng, là gốc của các đức, là gốc của tất cả đạo đức của 

thế gian xuất thế gian, chính là một câu danh hiệu Phật này. 

“Thực” là gieo trồng vậy, tức là bồi dưỡng. Chữ thực này nghĩa là gieo trồng bồi dưỡng. 

“Đạo cấm”, Vọng Tây nói: vì Phật đạo cho nên chế cấm các điều ác, gọi nó là đạo cấm. Điều 

này chính là giới Tiểu thừa trong Phật Pháp. Nội hàm của giới Tiểu thừa chính là không làm 

các  điều  ác.  Thí  dụ  như  trong  năm  giới,  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm, 

không  vọng  ngữ,  không  uống  rượu,  đây  gọi  là  đạo  cấm,  ngăn  cấm,  nhất  định  không  được 

làm. Trong mười thiện cũng như vậy, nó chia thân khẩu ý làm ba nghiệp. Thân nghiệp không 

sát sanh, không trộm cắp, không tà dâm, tương đồng với năm giới. Trong khẩu nghiệp không 

nói dối, nó còn có nói hai lưỡi, không nói thêu dệt, không nói ác, cuối cùng là ý nghiệp, ý 

nghiệp là không khởi tâm động niệm, không tham, không sân, không si. 

Trong phẩm  kinh trên nói về ngũ  giới và  thập  thiện. Xuất gia  tại gia  đều cần phải  học tập. 

Hơn nữa yêu cầu phải thực hành một trăm phần trăm, vì sao vậy? Đây là gốc của đức. Trì 

giới niệm Phật mới là gốc của đức, niệm Phật không trì giới thì không được. Gốc của đức này 

bị quí vị phá hỏng rồi, bị năm ác, năm ác là tham, sân, si, mạn, nghi. Bị mười ác, mười ác là 

ngược lại của mười thiện, bị nó phá hoại rồi. Nó thực sự là gốc của đức, gốc của vạn đức. 

Vì sao chúng ta ngày ngày niệm A Di Đà Phật vẫn còn tội nghiệp sâu dày như vậy? Theo lý 

mà  nói  thì  tất  cả  tội  nghiệp đều  phải  tiêu trừ  sạch  sẽ. Vì  sao  người niệm  Phật    vẫn  còn tội 

nghiệp sâu dày như vậy? Vì niệm Phật mà không trì giới, trong từng tiếng niệm Phật đều xen 

tạp,  năm  ác,  mười  ác,  nguyên  nhân  là  ở  đây  vậy.  Nếu  như  hiện  tại  những  người  học  Phật 

trong thế gian này, những người tu Tịnh Độ niệm A Di Đà Phật, đều có thể tu năm giới mười 

điều thiện cho tốt, không phạm giới, không phá giới, thế giới này sẽ không có nhiều tai nạn 

như vậy. Xã hội ngày nay trên trái đất tai nạn nhiều như vậy, người học Phật có thể không có 

trách  nhiệm  được  sao?  Sự  việc  này  chúng  ta  mỗi  ngày  hai  thời  công  phu  sáng  tối  đều  nên 

phản tỉnh. Năm giới mười điều thiện có phạm hay không? Tam quy y không cần nói nữa, vì 

sao vậy? Tam quy y là căn bản mà làm không được, thì đều là giả. Tiêu chuẩn của Phật Pháp 

đầy đủ tam quy y, mới là đệ tử thật sự của Như Lai. Quy là trở về, y là nương tựa, tôi từ mê 

hoặc điên đảo quay đầu lại, nương tựa vào tự tánh giác, đây gọi là quy y Phật, chúng ta chưa 

làm được. Từ tà tri tà kiến quay đầu lại, nương tựa chánh tri chánh kiến, cũng chưa làm được. 

Từ thân tâm nhiễm ô quay đầu lại nương tựa thanh tịnh, đây gọi là quy y Tăng, cũng chưa 

làm được. Cho nên Tam quy là giả, không phải là thật. Tam quy là nguyên tắc chỉ đạo tổng 

thể, nguyên tắc chỉ đạo cao nhất. Quí vị vừa vào cửa Phật muốn bái người thầy, người thầy 

liền đem chỉ đạo tu học cao nhất truyền trao cho quí vị, quí vị phải niệm niệm ghi nhớ. Quí vị 

Tập 539  911 



trong một đời này khởi tâm động niệm, nói năng tạo tác đều phải tương ưng với nó. Quí vị 

không tương ưng là sai rồi. Sai rồi mà tự xưng là đệ tử Phật thì đó là gì? Gọi là mạo danh đệ 

tử Phật, không phải là thật, nó là giả. Điều giả này liền có tội. Vì sao vậy? Vì quí vị chưa làm 

được,  làm  cho  xã hội  đại  chúng phê  bình  Phật  Pháp,  đệ  tử  Phật  là như vậy  đấy.  Như  vậy 

không  phải  là  mất  mặt  Phật  Đà  sao?  Khiến  Phật  Đà  bị  xã  hội  đại  chúng  làm  cho  xấu  đi. 

Những người quy y này có phải chịu trách nhiệm không? Có phải chịu quả báo không? Vậy 

là rõ rồi. Vì sao ngày nay những người học Phật này, lại làm ra những sự việc như vậy, so với 

lời giáo huấn của Phật đà thì tương phản 180 độ. Điều này chúng ta phải phản tỉnh. Chúng ta 

phải giác ngộ. Vì sao ngạn ngữ lại nói: trước cửa địa ngục nhiều tăng đạo? Tăng đạo đều là 

người tu hành, ý nghĩa này chính là đại đa số đều đến địa ngục rồi, thật không nên! Tăng đạo 

phải chứng quả, đạo phải thành thần thành tiên, học Phật phải thành Phật thành Bồ Tát. Vậy 

tại sao? Tu sai rồi! Đối với giáo huấn của kinh điển chưa thực sự hiểu được ý nghĩa của nó, 

cho  nên  những  hành  vi  bất  thiện  của  bản  thân  vẫn  tiếp  tục,  không  thể  đoạn  trừ,  không  thể 

chuyển biến, vẫn cứ tạo tác. Thậm chí người thường trong thế gian này vẫn còn những tội lỗi 

nghiêm  trọng,  nguyên  nhân  là  đây  vậy.  Cho  nên  trong  kinh  nói  điều  này,  “chớ  phạm  đạo 

cấm”, câu nói này quan trọng, không thể vi phạm. Đạo cấm “là giới độ trong lục độ vậy”, bố 

thí trì giới, nhẫn nhục, nhẫn độ, nhẫn nhục ba la mật. Tinh tấn là tinh tấn ba la mật. Bất cứ 

việc  gì  đều  có  thể  nhẫn,  tướng  trạng  của  nhẫn  là  tùy  duyên,  hai  loại  nguyện  trong  mười 

nguyện của Phổ Hiền Bồ Tát “hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức”, chính là nhẫn nhục 

ba la mật. Có thể thuận chúng sanh, có thể tùy hỉ, đối với những hành vi tạo tác của tất cả 

chúng sanh, chỉ cần họ không phải ác đều có thể nhẫn, đều nên tùy thuận. Không chấp trước 

thành  kiến  của  mình,  vậy  là  đúng  rồi.  Tiêu  chuẩn  của  hành  vi  giới  luật, trong  giới  kinh  có 

kinh văn quy định, Đại Thừa nói là “tam tụ tịnh giới”, tức giới luật có ba loại. Có ghi chép 

bằng văn tự rõ ràng là một loại trong ba loại. Đây là luật tạng trong tam tạng. Quy định tiêu 

chuẩn  trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  khởi  tâm  động  niệm,  nói  năng  tạo  tác.  Đây  là  giới  luật. 

Loại thứ hai không có văn tự, Phật không nói, nhưng chúng ta từ bộ phận thứ nhất mà học 

được, đối với khái niệm thiện ác, chúng ta hiểu được. Đối với bản thân, đối với người khác 

có lợi ích, không có điểm xấu, đây chính là thiện. Trong luật nghi giới, đây là loại có văn tự 

qui định rõ ràng. Không nói không được hút thuốc, vậy chúng ta nghĩ xem thuốc lá đối với 

thân thể có lợi hay không? Đối với đại chúng có lợi ích hay không? Không có lợi ích. Vậy 

Phật không nói cấm, chúng ta cũng phải bỏ nó. Đây là không có văn tự qui định, giống như 

loại này, loại này gọi là gì? gọi là nhiếp thiện pháp giới. Không hút thuốc là thiện pháp, trong 

kinh Phật không nói đến, thực sự đối với bản thân có lợi ích, thân tâm khỏe mạnh có lợi ích, 

đối với an toàn của xã hội đại chúng có lợi ích, nhiếp thiện pháp giới, điều này là đối với bản 

thân. 

Đối với đại chúng thì sao? Phật không nói đến, sự việc đối với đại chúng có lợi ích nên làm, 

đó là gì? nhiếp thọ chúng sanh giới, phải hiểu được! Từ đây có thể biết được, có ghi chép 

bằng văn tự không nhiều, không có ghi chép bằng văn tự thì nhiều lắm nhiều lắm, phải luôn 

luôn nghĩ đến. Việc đối với sức khỏe của thân tâm bản thân có tổn hại, thì không được làm. 

912  Tập 539 



Việc  đối  với  chúng  sanh  có  lợi  ích  nhất  định  phải  làm.  Cho  nên  giới  luật  là  linh  hoạt,  là 

nguyên tắc nguyên lý vĩnh hằng bất biến. 

Nhẫn nhục, con người nếu như không thể nhẫn, thì không thể đắc định, cho nên nhẫn nhục là 

tiền phương tiện của thiền định, cũng chính là quí vị đắc tam muội, đắc được điều kiện cơ sở 

của  thiền  định.  Điều  gì  cũng  có  thể  nhẫn  nhục,  không  thể  để  ở  trong  tâm,  nhân  tâm  thanh 

tịnh, dễ dàng đắc định. 

Tinh tấn thì có thể khai trí tuệ, vì thế nhẫn nhục tinh tấn rồi sẽ đạt được thiền định, bát nhã. 

“Trai giới”, đại sư Vọng Tây nói: trai giới là bát trai giới, nên nói đồng với một ngày. Đây là 

cư sĩ tại gia tu hành, tu giới luật, họ ngày ngày làm họ sẽ làm không được; một ngày, vào lúc 

quí vị được nghỉ phép, quí vị dùng thời gian một ngày để trì giới, giới một ngày này quí vị trì 

được là giới của người xuất gia. Cũng tức là nói tôi sống một ngày cuộc sống của người xuất 

gia. Thực sự phát tâm để làm, công đức vô lượng. 

“Thắng tại vô lượng thọ quốc vi thiện bách tuế”, trong kinh Phật lại nói, trong kinh Bảo Tích 

Văn Thù Sư Lợi thọ ký hội, có một đoạn kinh văn như thế này: nếu có chúng sanh ở nơi cõi 

Phật kia trăm ngàn vạn năm, tu các phạm hạnh, không bằng ở nơi thế giới Ta bà này vì chúng 

sanh sanh khởi tâm từ bi chỉ trong khoảng thời gian khảy móng tay, công đức có được cũng 

nhiều hơn thế, hà huống có thể trú tâm thanh tịnh trong một ngày một đêm. 

Đoạn trước trong kinh văn có nói rõ vì sao, nói rõ thế gian này tu thiện khó quá khó quá, thế 

giới cực lạc tu thiện thì rất dễ dàng, khó mới đáng quý, tức là trong môi trường không thể mà 

quí vị có thể làm được, vậy là rất đáng quý. Thời xưa, chúng ta trì giới tu thiện không đáng 

quý, vì sao vậy? Người người đều làm được, xã hội phổ biến đều như vậy, trong xã hội đó 

tìm ra một người xấu không dễ, hiện nay ngược lại, hiện nay trong xã hội này, tìm người xấu 

thì nhiều lắm nhiều lắm, tìm một người thiện như tìm lông phượng sừng lân, tìm không ra. 

Thế giới Cực Lạc là thái bình thịnh thế, người đều là người tốt, ở thế giới đó tìm không ra 

một người ác, tu thiện dễ dàng. Xã hội hiện tại của chúng ta so với Thế giới Cực Lạc lại là 

tương  phản.  Có  thể  ở  trong  ngũ  trược  ác  thế  mà  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  dao  động, 

người ở Thế giới Cực Lạc không ai không tán thán quí vị, không ai không khâm phục quí vị. 

Vì sao vậy? Họ nếu đến thế gian này họ sẽ bị nhiễm ô, quí vị có thể không bị nhiễm ô, điều 

này thật không dễ. Nhờ vào điểm này họ khâm phục quí vị, sẽ tán thán quí vị. Ngay chư Phật  

Bồ Tát cũng sẽ tán thán quí vị. Nếu quí vị đọa lạc, quí vị đọa vào ba đường ác, người ta nhìn 

thấy chẳng có chút ngạc nhiên nào, vì sao vậy?  là hiện tượng bình thường, trong cuộc đời 

quí  vị  có  thể  duy  trì,  đó  là  hi  hữu,  thật  hiếm  có.  Hiện  tượng  này  tạo  thành  như  thế  nào? 

Chúng ta biết, đó là dạy học. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc trở thành tốt đẹp như vậy, chỉ là 

một nguyên nhân, quí vị nhất định phải biết. Phật A Di Đà giảng kinh không gián đoạn. Thế 

giới đó khoa học tiến bộ hơn chúng ta rất nhiều. Khoa học kỹ thuật của chúng ta ngày nay chỉ 

có thể dùng giống như truyền phát truyền hình, truyền phát mạng internet, truyền phát hiện 

trường cho quí vị, làm cho quí vị có thể nhìn thấy trên màn hình. Thế giới Cực Lạc không 

như vậy, Thế giới Cực Lạc bất luận ở nơi nào, quí vị vào giảng đường để nghe kinh, quí vị 

thực sự thấy A Di Đà Phật ở đó, A Di Đà Phật phân thân, A Di Đà Phật hóa thân, hóa thân 

Tập 539  913 



phân  thân  và  chân  thân  đều  giống  nhau.  Cho  nên  Thế  Giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  có  bao 

nhiêu A Di Đà Phật? Kể không hết! Trong mỗi giảng đường quí vị đi xem xem, đều là A Di 

Đà Phật ở đó giảng kinh, hơn nữa không thể nghĩ bàn, quí vị muốn nghe kinh gì, ngài liền 

giảng kinh đó cho quí vị, quí vị nghe được chính là kinh đó. Tôi muốn nghe Kinh Vô Lượng 

Thọ,  tôi  nghe  được  toàn  là  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  quí  vị  muốn  nghe  Kinh  Kim  Cang,  hai 

chúng ta ngồi cùng nhau, quí vị nghe được chính là Kinh Kim Cang, tuyệt diệu! Không trở 

ngại  lẫn  nhau,  không  chút  tạp  loạn  nào. Muốn  nghe  Kinh  Hoa  Nghiêm,  đúng  thật  họ  nghe 

được Kinh Hoa Nghiêm. Muốn nghe Bát Nhã, thì họ nghe được là kinh Bát Nhã, Phật đối với 

sự giáo hóa của tất cả đại chúng, trước nay chưa từng gián đoạn, luôn giúp quí vị thành Phật. 

Quí vị thành Phật, và cấp bậc so với Phật A Di Đà hoàn toàn tương đồng. Quí vị sẽ không 

thua Phật A Di Đà tí nào, sẽ không thiếu hơn một chút nào so với Phật A Di Đà. Quí vị thật 

sự học đến rốt ráo viên mãn, lấy được học vị A Di Đà Phật, xưng là Diệu Giác Như Lai, trở 

về với Thường Tịch quang. Thường Tịch quang chính là Đại bát niết bàn. Đại Bát niết bàn 

chính là tự tánh, tự tánh viên mãn. Chúng ta trong đời này có được một cơ hội như vậy, hiện 

tại  cơ  hội  nằm  trong  tay  chúng  ta,  phải  giác  ngộ  cao  độ.  Nếu  như  quí  vị  không  nắm  vững 

được, thì cơ hội này lập tức vuột mất, được lại thêm một lần nữa không phải là việc đơn giản 

như vậy. Cho nên gặp được phải biết gặp được là điều đáng quý, phải biết được cơ hội lần 

này là cơ hội hiếm có. Kệ khai kinh nói: “trăm ngàn vạn kiếp khó gặp được”. Bành Tế Thanh 

nói, vô lượng kiếp đến nay hiếm có khó gặp được một ngày như vậy, tức là quí vị gặp được 

Kinh Vô Lượng Thọ này, quí vị nghe được câu danh hiệu Phật này, vô lượng kiếp đến nay 

điều hi hữu khó gặp quí vị đã gặp rồi, nếu như quí vị không nắm chắc nó, nếu như quí vị 

không chăm chỉ làm, đáng tiếc quá! Cho nên đầu tiên đối với nhân duyên này, phải có nhận 

biết đúng đắn, quí vị mới không sống lãng phí. Chắc chắn trong một kiếp này thành tựu. 

Chúng ta xem tiếp dưới đây. 

Hựu  Tư  Ích  Kinh  viết:  “nhược  nhân  ư  tịnh  quốc  trì  giới  mãn  nhất  kiếp,  thử  độ  tu  du  gian 

hành từ vi tối thắng”. Đây đều là lúc Phật đang giảng kinh, Ngài nói ra cho chúng ta. Tịnh 

quốc chính là Thế giới Cực Lạc, ở Thế giới Cực Lạc trì giới thời gian mãn một kiếp, thì tại 

thế giới hiện tiền của chúng ta, dùng là khoảng tu du, động một niệm tâm từ bi, sự thù thắng 

này so với ở Thế giới Cực Lạc trì giới mãn một kiếp còn thù thắng hơn. Điều này nên nhớ kỹ, 

nhất định không nên hiểu sai ý nghĩa đó. Hiểu sai thế nào? Thế giới này rất tốt, tôi hà tất phải 

đến Thế giới Cực Lạc, tôi không cần đi nữa. Ở thế giới này tu thù thắng hơn Thế giới Cực 

Lạc quá nhiều, quí vị sai rồi, ý nghĩa không phải là ở đây, thế giới này tu hành khó quá, cho 

nên làm một tí việc tốt, mọi người đều tán thán quí vị, làm việc xấu có nhiều hơn nữa người 

khác không phê bình quí vị, không nói quí vị. Đây đều là một câu nói tán thán quí vị khó mới 

đáng quý. Trong gian nan như vậy, quí vị vẫn có thể phát tâm bồ đề; trong thời loạn thế như 

vậy, đời ác năm trược quí vị vẫn có thể trì giới thanh tịnh, thật không dễ dàng. Tán thán thực 

sự là quí vị trong thế giới này có thể buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, sự 

tán thán đó là thực sự, không phải là giả, vì sao vậy? Thành Phật rồi. Quí vị không thành Phật 

được, quí vị vẫn phải tiếp tục làm việc luân hồi lục đạo, vậy thì quí vị so sánh thế nào cũng 

914  Tập 539 



không sánh được với Bồ Tát của Thế giới Cực Lạc. Bồ Tát hạ hạ phẩm vãng sanh quí vị cũng 

không  sánh  được.  Vì  sao  vậy?  Trong  cuộc  đời  họ,  chắc  chắn  chứng  đắc  quả  vị  cứu  cánh, 

chúng ta không được vậy. Chúng ta xem xem đoạn trước sẽ biết, có địa ngục, có ngạ quỷ, súc 

sanh đang đợi đấy. Quí vị làm sao có thể sánh kịp người khác? Cho nên những lời này, họ tán 

thán dụng ý chủ yếu nhất là ở đâu? Chúng ta biết được đó là khó được mới đáng quý. Trong 

thế giới ác mà hành thiện rất khó, đặc biệt là hiện nay, quí vị muốn làm  một chút việc tốt, 

cũng chướng ngại khắp nơi, quí vị còn có thể không thối tâm, còn tiếp tục làm nữa, chúng ta 

đọc những kinh văn này liền biết được. Chúng ta gặp phải khổ nạn, chư Phật Bồ Tát đang tán 

thán, chỉ cần chúng ta tinh tấn bất thối, kiên trì bất thối, chúng ta cầu nguyện vãng sanh Tịnh 

Độ, nguyện này nhất định thành tựu. 

Lại nói, đây cũng là điều nói trong kinh Tư Ích: “tôi thấy nước hỉ lạc, và thấy nước an lạc, 

trong đó không khổ não, cũng không tên khổ não, nơi đó làm công đức, chưa đủ để cho là 

hay”. Ở nơi này phiền não. Chữ “nơi này” là chỉ thế giới ta bà, tức chỉ quả đất chúng ta, có 

thể  nhẫn việc  không nhẫn được, cũng  dạy  cho  người pháp này. Cũng đem  pháp nhẫn nhục 

này dạy cho người khác, “phước đó thù thắng nhất”. 

Thế giới Cực Lạc, chúng ta xem xem danh tự, hỉ lạc, an lạc. Nước hỉ lạc, dùng lời hiện đại 

của chúng ta để nói là chánh báo của Thế giới Cực Lạc, nước an lạc là y báo của Thế giới 

Cực Lạc. Nước hỉ lạc là môi trường nhân sự, nước an lạc là môi trường vật chất. Môi trường 

tốt quá, ở nơi đó không có khổ não, chẳng những không có khổ não, danh từ khổ não cũng 

không nghe đến. Ví dụ như chúng ta nói tự tư tự lợi, danh văn lợi dưỡng năm dục sáu trần, 

bảy tình năm dục, ở Thế giới Cực Lạc đều không nghe đến những danh từ đó. Vì sao vậy? Vì 

nó không có. Tên khổ não còn không có, mà nơi đó lại có việc khổ não sao? Cho nên tại Thế 

giới  Cực  Lạc, tu  tích  tất  cả  công  đức không  đủ  để gọi  là  hay,  mỗi  người  đều  đang  tu, mỗi 

người đều tinh tấn, nghe kinh không thiếu buổi nào. Tụ tinh hội thần ở đó nghe giảng, dùng 

những thứ gì? Tam huệ văn tư tu của Bồ Tát. Họ vừa nghe liền rõ ràng, liền giác ngộ được. 

Từ giác ngộ rõ ràng, trên giác ngộ liền nói là tư, văn tư. Sau khi giác ngộ mê hoặc không còn 

nữa, đây gọi là tu. Từ trên đoạn phiền não mà nói nó là tu. Từ trên việc họ hiểu rõ mà nói nó 

là tư, từ tiếp xúc đó gọi là văn, văn tư tu một lần hoàn thành. Ở trong đó không có trước sau, 

cho nên hoát nhiên đại ngộ, minh tâm kiến tánh. Đây là tình hình trường học ở Thế giới Cực 

Lạc. Chẳng những như vậy, họ còn có trí tuệ đức năng như A Di Đà Phật, đó chính là phân 

thân, hóa thân vô lượng vô biên. 

Đến quốc độ chư Phật nơi khác để cúng Phật, cúng Phật là tu phước, đi nghe pháp, nghe pháp 

là tu huệ. Vậy người ta một ngày phước huệ song tu như vậy, người trong thế giới chúng ta 

làm sao mà sánh được? Chúng ta tu một đời không bằng người ta tu một ngày, mười phương 

thế  giới  vô  lượng  vô  biên  chư  Phật,  mỗi  đức  Phật  nói  một  câu,  pháp  họ  nghe  được  đã  vô 

lượng vô biên rồi. Phân thân và chân thân không hai không khác,  ở Thế giới Cực Lạc mỗi 

ngày đều sống cuộc sống như vậy, những bậc họ thân cận được là Chư Phật Như Lai, những 

đồng tham đạo hữu họ thân cận đều là Đẳng giác Bồ Tát. Làm sao mà không thành tựu được! 

Tập 539  915 



Vậy chúng ta muốn đến Thế giới Cực Lạc, đối với việc buông bỏ danh văn lợi dưỡng sự việc 

này phải nhẫn được. 

Dục  vọng  trước  đây  nói  qua  rồi, là  ác  số  một  trong  sáu  đường,  chính  là  có  dục  vọng.  Dục 

vọng là việc ác số một. Bất luận quí vị tham tài, tham sắc, tham danh, tham lợi, đối tượng mà 

quí vị tham đó là dục vọng. Cho nên quí vị phải nhẫn được, buông nó xuống, viễn ly nó. Nó 

làm tổn hại đối với quí vị nhất định phải biết, vô lượng kiếp đến ngày nay, chúng ta không 

thể thoát ly sáu nẻo, không thể vãng sanh đều là do bị nó hại, còn không lo buông bỏ sao? 

Không buông xuống thì đời này lại sống vô ích rồi, những ngày tháng này còn lưu luyến sao? 

Thực sự rõ ràng rồi, hiểu thấu đáo rồi, không muốn lưu luyến nữa, tôi muốn đi rồi, không còn 

làm những việc vô ích nữa, vậy thì tai nạn đến không phải là càng tốt sao? Tai nạn đến chính 

là lúc chúng ta đi, cho nên tâm quí vị là định, tâm quí vị là thản nhiên, quí vị không có hoảng 

hốt, quí vị không sợ hãi. Một câu niệm Phật quí vị niệm đến cùng. Đời này kiếp này bất luận 

cảnh duyên như thế nào, chúng ta chỉ cần nắm chắc một câu A Di Đà Phật, những vật ngoài 

thân  học  những  gì?  không  lấy  không  bỏ,  cũng  chính  là  nói  đừng  để  ý  đến  nó,  không  quan 

trọng, chỉ là những việc nhỏ nhặt mà thôi, nhất định không để ở trong lòng. Có mặc kệ nó, 

không có cũng mặc kệ nó, không nên vì những thứ này mà lo lắng, không nên vì những thứ 

này mà khởi ý niệm. Khởi tâm động niệm toàn là A Di Đà Phật. 

Đọc kinh, bộ Kinh Vô Lượng Thọ này, bộ chú giải này đủ rồi, không nên làm những việc 

khác nữa. Học theo đại sư Liên Trì: tam tạng mười hai bộ kinh, nhường cho người khác ngộ, 

tám vạn bốn ngàn hạnh nhường cho người khác hành, tôi buông xuống hết. Tôi chỉ là một bộ 

kinh, một câu danh hiệu Phật, một pháp môn. Vậy tôi còn muốn học rộng nghe nhiều sao? 

Tạm thời buông xuống, đến Thế giới Cực Lạc, đến Thế giới Cực Lạc rồi nguyện vọng học 

rộng nghe nhiều của quí vị liền được viên mãn. Vì sao vậy?  Mỗi ngày đến mười phương thế 

giới, quí vị phân thân để đi, bất luận học pháp môn gì, quí vị vẫn có thể đồng thời học. Ở nơi 

Tỳ Lô Giá Na Phật học Hoa nghiêm, ở Thế giới Cực Lạc học Vô lượng thọ, ở nơi Dược sư 

Như Lai học y đạo, tại nơi Hương tích Như Lai học chế biến thức ăn, quí vị cái gì cũng có 

thể học; ở nơi Di Lặc Như Lai học Duy thức, học pháp tướng, quí vị đều có thể học được hết, 

nơi đó có thời gian, hiện tại thời gian quý giá, rất ngắn, trói chặt chúng ta ở trong đó, vô cùng 

hạn chế. Thời gian này vô cùng quý giá. Chúng ta phải dùng thời gian quý giá này, thời gian 

rất ngắn này hoàn thành Tịnh Độ. Đây gọi là chân trí tuệ, đó gọi là chân thông minh! Quí vị 

nếu lãng phí thời gian này, quí vị sai rồi, quí vị sai đến cùng rồi. Cho nên buông xuống phải 

nhẫn, nhẫn mới có thể buông xuống, không nhẫn không buông xuống được, nhất định phải 

nhẫn. Bản thân chúng ta từ nhẫn nhục được lợi ích thù thắng vô cùng, cũng dạy người khác 

phương  pháp  này,  nhất  môn  thâm  nhập  trường  thời  huân  tu.  Cho  nên  nói  là  phúc  đó  thù 

thắng. 

Lại Kinh Thiện sanh nói: Thời kỳ Di Lặc ra đời, một trăm năm thọ trai, không bằng một ngày 

một đêm trong thời chúng ta. Vì sao vậy? Vì thời chúng ta chúng sanh đầy đủ năm ô trược. 

Thiện nam tử, là bát trai giới, tức là anh lạc trang nghiêm vô thượng bồ đề.” Trên đây trích 

dẫn rất nhiều kinh. 

916  Tập 539 



“Dĩ chứng thử độ hành nhân ư ẩm khổ thực độc vị thường ninh tức chi trung, nhưng năng trai 

giới thanh tịnh, nhẫn nhục tinh tấn, cố kỳ công đức viễn thắng ư tha phương quốc độ, ư thử 

độ tu hành, nhược nhất nhật nhất dạ, thắng tại vô lượng thọ quốc vi thiện bách tuế. Thập nhật 

thập dạ, thắng ư tha phương chư Phật  quốc trung vi thiện thiên tuế”. 

Ở đoạn này Niệm Lão làm ra  một tổng kết, tổng kết này viết rất hay. Đoạn trên trích dẫn 

nhiều kinh luận như vậy, đều là đến chứng minh người tu hành ở nơi đó, đối với “uống khổ 

ăn độc chưa nếm thì thà dừng lại”, mấy chữ này chẳng phải là tả về xã hội hiện thực chúng ta 

ngày nay hay sao? Trong hoàn cảnh như vậy có thể nhẫn, vẫn có thể trai giới thanh tịnh, nhẫn 

nhục tinh tấn, công đức này thù thắng quá! Sự việc này khó làm mà làm được, khó nhẫn mà 

nhẫn được, vì sao quí vị có thể làm được? Đây là chứng minh trong đời quá khứ của chúng 

ta, từng tích lũy công đức, dưỡng thành thiện căn sâu dày, cũng giống như trong kinh Di Đà 

nói: “không thể thiếu thiện căn phước đức nhân duyên mà được sanh nước kia”, thiện căn ít, 

phước đức ít, hoặc là duyên chưa đầy đủ, đều không thể vãng sanh. Người vãng sanh bất luận 

là người nào, thế giới này các ngành các nghề nam nữ già trẻ, chỉ cần thực sự có thể vãng 

sanh Tịnh Độ, họ nhất định đã đầy đủ ba điều kiện này. 

Thiện căn là gì? đối với pháp môn này thật tin, thật hiểu, họ có thể chứng, rõ ràng. Phước đức 

là họ thật làm. Thực sự có thể y giáo phụng hành, người này có phước, thật sự có thể nhẫn. 

Chúng ta xem Liễu Phàm Tứ Huấn rất nhiều đồng tu đều xem qua, quí vị thấy tiên sinh Liễu 

Phàm mỗi lần tham gia thi cử, đều có rất nhiều đồng học bạn bè cùng tham gia thi cử, đối với 

những người này, ông ta có thể phán đoán người nào trong lần thi này nhất định sẽ thi đỗ, 

những người ông nói đến đó, sau khi thi xong lên danh sách, thực sự đều bị ông ấy nói đúng 

hết. Cho nên người ta cho rằng tiên sinh Liễu Phàm, công phu xem tướng đoán mạng rất khá, 

kỳ  thật  không  phải  vậy,  ông  cũng  không  biết  xem  tướng, cũng  không biết  đoán  vận  mạng, 

ông ấy dựa vào đâu để phán đoán? Người này trung thực, người này khiêm tốn, có đức hạnh, 

ông ta phán đoán từ đó. Người trung thực, người khiêm tốn, người cung kính, họ là gì? Thần 

bảo hộ cho họ, ngày xưa thi cử lấy công danh, trong tập tục này nói là tổ tông tích đức, thần 

thánh bảo hộ, họ nhất định sẽ thi đỗ. Bản thân ông dường như thi tiến sĩ, thi lần thứ ba mới 

thi đỗ, thi cử nhân cũng không phải một lần là thi đỗ, đây không phải là giống với kinh Di Đà 

nói  sao?  Điều  kiện  là  thiện  căn,  phước  đức,  nhân  duyên,  quí  vị  đầy  đủ  ba  điều  kiện  này, 

giống như tiên sinh Liễu Phàm nói, quí vị nhất định vãng sanh, quí vị nhất định không vấn đề 

gì.  Chính  là  đạo  lý  này  vậy,  không  phải  ông  ấy  biết  bói  toán,  không  phải  ông  ấy  có  thần 

thông, ông ấy xem quí vị có thiện căn phước đức nhân duyên hay không. Nhân duyên ở thế 

gian này, thường thường có thể gặp được, nhưng gặp được rồi có tin tưởng hay không, có vấn 

đề. Gặp được không tin tưởng, cũng giống như không gặp được. Ba điều kiện này quan trọng 

như nhau. Thực sự có thể tin, có thể hiểu, có thể hành, có thể chứng, không gặp được cơ hội 

này,  đời  này  cũng  là  sống  vô  ích.  Gặp  được  cơ  hội  này  rồi,  nhân  duyên  gặp  được  rồi,  họ 

không chịu thật làm, họ đối với ý nghĩa trong kinh không thể hội sâu sắc, nguyên nhân là gì? 

thành kiến ý nghĩ của mình rất nặng. Tin tưởng bản thân, không tin tưởng kinh Phật, điều này 

chúng ta phải suy nghĩ đến. Phải nghiêm túc phản tỉnh, xem có lỗi này không? Chúng ta thực 

Tập 539  917 



sự tin Phật hay là giả tin Phật? Tin Phật lại cho rằng bản thân, cách nghĩ cách nhìn là đúng 

đắn. Vậy là trái với Phật, là không tin rồi. Cho nên bán tín bán nghi. Đây là chướng ngại lớn 

nhất  của người niệm  Phật, đoạn  sau  chúng  ta sẽ đọc  đến. Cho  dù tương lai  họ  có  thể  vãng 

sanh, họ sinh vào biên địa nghi thành, không thể vào phẩm, tức là hạ phẩm hạ sanh họ không 

có phần. Sanh biên địa nghi thành cũng coi như khá lắm rồi, cũng là rất hiếm có. Ở biên địa 

nghi thành phải đợi năm trăm năm, hồi tâm chuyển ý, sám trừ nghiệp chướng, mới có thể vào 

được hạ phẩm hạ sanh, vị thứ này Phật đà từ bi ở đây hướng dẫn chúng ta, khích lệ chúng ta, 

phải  thật  hành,  phải  hiểu  sâu.  Hiểu  cạn  cợt  thì  không  được,  phải  hiểu  sâu!  Điều  này  trong 

kinh nói “thâm giải nghĩa thú”, phải hiểu được cầu nói này. Thâm giải, là nghi tình của quí 

vị, mới có thể thực sự đoạn được sạch sẽ. Bất luận gặp phải cảnh giới nào quí vị đều không 

hoài nghi, thành tựu bản  thân  công  đức  vô lượng. Công  đức này  là  trên sự  luận sự, là việc 

trước mắt, công đức quí vị tu được, đích thực hơn nhiều các quốc độ khác. Nơi quốc độ này 

tu  hành  một  ngày  một  đêm,  chúng  ta  có  đề  xướng  phương  pháp  này,  có  rất  nhiều  đồng  tu 

đang thực hành, họ nói với tôi là rất thù thắng. Đây là gì? Người công việc vô cùng bận rộn, 

không có thời gian tu hành. Quí vị trong một tháng, một tháng chọn một ngày, lúc quí vị nghỉ 

phép một ngày, một ngày 24 tiếng đồng hồ không gián đoạn, niệm A Di Đà Phật. Nếu như có 

vài vị đồng tham đạo hữu, ba người năm người, mười người tám người đều được, ở một nơi 

an tĩnh, có hai người đến hộ trì, tức là cung cấp ăn uống, trà nước, lúc quí vị muốn uống 

nước, muốn ăn cơm, lúc quí vị thực sự niệm Phật, không nhất thiết mọi người cùng ăn cơm, 

không cần thiết, ai đói thì người đó cứ ăn, đồ ăn thức uống đặt ở bên cạnh, có người chăm 

sóc, quí vị muốn ăn thì ăn, công phu không gián đoạn, trong Phật đường âm thanh niệm Phật 

không gián đoạn. Chỉ cầu một thứ âm thanh niệm Phật nhất trí là được rồi. Lúc niệm Phật 

tình  hình  thân  thể  của  mỗi  người  không  giống  nhau,  lúc  hôn  trầm  thì  lạy  Phật,  lúc  bình 

thường thì nhiễu Phật, đi lại, lúc đi nhiễu Phật mệt rồi thì ngồi xuống niệm Phật, gọi là chỉ 

tĩnh, hãy ngồi xuống, không cần yêu cầu mọi người đều nhất trí. Họ nhiễu Phật ở nơi kia, họ 

ở  bên  cạnh  yên  lặng,  tôi  ở  đây  lạy  Phật,  đều  không  quấy  nhiễu.  Mọi  người  ở  trong  Phật 

đường nhỏ, thực sự tinh tấn, thực sự được lợi ích. Một tháng tu một ngày, một năm tu 12 

ngày, phương pháp tu hành này một ngày một đêm, thật sự hơn hẳn nơi nước vô lượng thọ, 

nơi Thế giới Cực Lạc làm thiện một trăm năm. 

Ở Thế giới Cực Lạc tu hành rất dễ dàng, rất thù thắng. Mười phương thế giới không thể sánh 

bằng. Đây là tán thán, quí vị ở nơi hoàn cảnh khổ như vậy, quí vị có thể tu hành. Ví dụ như 

một người bị nhốt ở trong lao ngục, tuy thân bị nhốt trong lao ngục, họ niệm Phật vẫn không 

gián đoạn, tâm hành đều thiện, người này nhất định được Phật gia trì. Họ có thể thoát ly tai 

nạn trong lao ngục. 

Mười  ngày  mười  đêm  thì  hơn  hẳn  quốc  độ  chư  Phật  nơi  khác  làm  thiện  một  ngàn  năm. 

Những lời này đều là khích lệ tu hành. “Uống khổ ăn độc”, Vọng Tây nói: đã uống nước bát 

khổ, lại ăn vị tam độc vậy. Ngày nay nước của chúng ta có thể không chỉ là bát khổ, những 

thành phần hóa học quá nhiều rồi, không có nước sạch để ăn uống. Độc cũng không chỉ là 

tam  độc,  bát khổ tam  độc là  trong  kinh luận  Phật  thường  nhắc  nhở  chúng ta, hiện  tại  môi 

918  Tập 539 



trường lục đạo chúng sanh cư trú, chính là bát khổ tam độc. Tam độc là tham sân si. Sau đó 

còn  có  hai  thứ  không  nên  quên,  đó  là  năm  độc  tham,  sân,  si,  mạn,  nghi.  Năm  độc  này  tạo 

thành đời ác năm trược. Chúng ta sinh sống trong môi trường này, đời ác năm trược kỳ thật 

không phải là thật, giống như một cơn ác mộng, nhưng con người ở trong mộng không biết là 

đang nằm mộng. Họ thật chịu khổ, gọi là bát khổ nung nấu. Chân tướng sự thật này không 

thể không biết vậy. Thực tế đều là mê thất tự tánh tạo thành những huyễn tướng này, lao khổ 

chư Phật  Bồ Tát từ bi đi khắp nơi để giáo hóa. Đây là chân tướng sự thật. Bát khổ là sanh, 

lão, bệnh, tử, ái biệt ly, oán tắng hội, cầu bất đắc, cuối cùng là ngũ ấm xí thạnh. Bảy thứ đầu 

trong bát khổ là quả, thứ cuối cùng là nhân. Ngũ ấm xí thạnh là nhân. 

Ngũ  ấm là gì? sắc, thọ, tưởng, hành, thức, nói theo cách hiện đại là tinh thần và vật chất. 

Những dục vọng này là nhân của các điều khổ trước. Nếu như chúng ta có thể buông bỏ sắc, 

thọ, tưởng, hành, thức, vậy là lìa khổ được vui rồi. Không buông được gọi là bát khổ nung 

nấu. Tam độc là tổng nhân của bát khổ, tham sân si. Đều là từ trong tham sân si biến hiện ra. 

“Vị thường ninh tức”, ninh là an ninh, tức là dừng nghỉ. Vô lượng kiếp đến nay mãi cho đến 

ngày nay, không những nó không ngừng nghỉ, nó còn không ngừng tăng trưởng. Dục vọng 

ngày nay không có điểm dừng, cho nên tai nạn hiện tiền. Cổ nhân biết được, người hiện tại tự 

cho mình thông minh, coi thường cổ nhân, bất kính tổ tông, không tôn thánh hiền. Đến cuối 

cùng thì như thế nào? Không biết thương mình. Đương nhiên họ sẽ không yêu thương người 

khác, điểm này chúng ta phải biết được. Tự yêu thương mới biết yêu thương người khác. Họ 

không biết tự thương họ làm sao biết yêu thương người khác? Cho nên họ mới tạo những ác 

nghiệp sát đạo dâm vọng. Sát đạo dâm vọng tửu gọi là năm ác. Tham, sân, si, mạn, nghi là 

nhân ác, oán hận phiền não là duyên của ác. Nhân duyên hội tụ sát đạo dâm vọng liền hiện 

tiền. Ác nghiệp liền thành tựu được, sau khi ác nghiệp thành rồi, dưới đó quả báo liền đến. 

Từ cá nhân, thân tâm quí vị không lành mạnh, đây là quả báo của cá nhân.  Môi trường quí vị 

cư trú rất nhiều tai nạn, tai nạn nước, hạn hán, gió bão, động đất. Những tai nạn này đều đến 

rồi, bao gồm cả trái đất ấm dần lên, nhiệt độ không bình thường, nóng đó rồi lạnh đó, những 

sự  việc  này  những  năm  gần  đây,  chắc  chắn  mỗi  năm  mỗi  nghiêm  trọng,  tháng  sau  nghiêm 

trọng hơn tháng trước, chỉ cần hơi lưu ý những báo cáo của truyền thông, quí vị sẽ rõ ràng 

liền, rất đáng sợ, toàn là tự làm tự chịu! 

Chúng  ta  thực  sự  hiểu  rõ  rồi  không  thể  không  quay  đầu  lại.  Thực  sự  quay  đầu  rồi  thì  phải 

nghe theo lời giáo huấn trong kinh luận. Phải đem bộ kinh này coi như gì? Đức Phật Thích 

Ca Mâu Ni và Phật A Di Đà chuyên nói với chúng ta, Phật từ bi, ta phải tiếp thu. Người khác 

không tiếp thu cũng không sao, không phải là giảng cho họ, là giảng cho ta. Ta phải cảm ơn, 

ta phải sám hối, ta phải sửa sai, tôi phải y giáo phụng hành, nghe theo lời Thế Tôn dạy dỗ, 

cầu sanh Thế giới Cực Lạc, thân cận Phật A Di Đà. Vậy là đúng rồi. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 

 

 

Tập 539  919 



Tập 540 

Chuyển ngữ: Liên Hải 

Biên tập: Bình Minh 

Thời gian: 14.08.2011 

Địa điểm: Phật Đà Giáo Dục Hiệp Hội – HongKong 

 

Chư vị pháp sư, chư vị đồng học, mời ngồi xuống. Mời quý vị xem Đại Thừa Vô 

Lượng Thọ Kinh Giải, trang 693, hàng thứ hai. 

“Vọng Tây- Vô Lượng Thọ Kinh Sao viết. Vấn: uế độ tu hành nhược thù thắng giả, tại 

thử khả tu, hà nguyện Tịnh Độ?” Vấn đề này hỏi rất hay. Chư Phật Như Lai tán thán người ở 

thế giới ta bà, ở thế giới chúng ta tu hành một ngày, vượt qua ở Thế giới Cực Lạc tu hành 

một trăm năm, tại thế giới chúng ta tu hành mười ngày vượt qua ở Thế giới Cực Lạc tu hành 

một ngàn năm. Chúng ta còn cần phải vãng sanh Tịnh Độ sao? Ở thế giới này không phải rất 

tốt rồi sao? Cho nên tôi tin rằng sẽ có rất nhiều người có nghi vấn này. Vậy là không cần đến 

Tịnh Độ rồi. Cổ đức cũng biết vấn đề này phát sanh, cho nên  ở đây đặc biệt giải thích cho 

chúng ta. 

Đáp: trả lời vấn đề này. Như Yếu Tập nói, đây đều là trích dẫn lời của cổ đức, “kinh 

này chỉ hiển bày tu hành khó dễ”, chỉ là trên vấn đền này, thế giới ta bà tu hành khó, Thế giới 

Cực Lạc tu hành dễ dàng, trong khó khăn có thể tu hành, đây là điều đáng quí nhất, đây là 

điều  đáng  được  tán  thán.  “Phi  hiển thiện  căn  thắng  liệt”, không  phải bàn  về  thiện  căn thù 

thắng hay hạ liệt. Ý nghĩa này phải hiểu. “Thí dụ bần tiện thí nhất tiền”, người nghèo khó, 

trong Liễu Phàm Tứ Huấn có thấy, một người con gái vô cùng nghèo khó, ở trong chùa bố thí 

hai đồng tiền, ngày xưa hai đồng tiền xu, hai đồng tiền nhiều ít? Chưa đến một xu. Thế hệ 

chúng tôi, lúc còn nhỏ dùng tiền xu bằng đồng, một xu tiền là đồng tiền xu bằng đồng, một 

hào là 30 đồng tiền xu bằng đồng. Nhưng chúng tôi thời đó một đồng xu là thời đại Mãn 

Thanh mười xu, xem là mười xu. Thời Mãn Thanh dùng đồng xu bằng đồng, ở giữa có một 

lỗ, ở giữa có một lỗ vuông, tiền đó bao nhiêu? 30 đồng bản mới là một xu, 30 đồng bản mới 

là một xu. Thời chúng tôi không dùng tiền đó, tiền Mãn Thanh đã bị đào thải không dùng nữa, 

dùng tiền bằng đồng xu, một đồng xu là mười văn tiền. Cho nên một hào tiền là 30 đồng bản. 

Một đồng là 300 đồng bản, rất đáng tiền, một đồng tiền rất giá trị. Người phổ thông ở thôn 

quê, một nhà bốn người, một nhà bốn người sinh hoạt phí mỗi tháng hai đồng tiền là đủ, là có 

thể nuôi cả nhà. Cho nên thời đó tiền rất giá trị, người nghèo khó bố thí một đồng tiền. “Tuy 

khả xưng mỹ”, đó là đáng được xưng tán, họ không dễ dàng, thực sự khó khăn. Trong hoàn 

cảnh nghèo khó như vậy, họ có thể bố thí  một đồng, hai đồng, thật hiếm có, cho nên đáng 

được tán thán. 

Mà  không  làm  các  việc,  đồng  tiền  này  không  làm  được  việc  gì.  Rất  đáng  được  tán 

thán, nhưng không làm được việc gì. Quí vị xem những ghi chép trong Liễu Phàm Tứ Huấn, 

người nữ nghèo này bố thí hai đồng tiền. Lão hòa thượng đích thân hồi hướng cho cô ấy, cầu 

phước cho cô ấy, vì sao vậy? Đó là tâm chân thành, tâm cung kính, không dễ dàng. Sau này 

920  Tập 540 



cô ấy làm quí phi, quí phi của hoàng đế, lại đi ngang qua tự viện này, cúng dường 1000 lượng 

vàng, Lão hòa thượng không hồi hướng cho cô ấy, Lão hòa thượng bảo đồ đệ của ông làm lễ 

hồi hướng cho cô ấy. Cô ấy cảm thấy rất kinh ngạc, thỉnh giáo Lão hòa thượng vì sao năm 

xưa con cúng dường hai đồng tiền, ngài hậu đãi con như vậy, hiện tại con cúng dường một 

ngàn lượng vàng, ngài lại bảo đồ đệ hồi hướng cho con? Lão hòa thượng nói: năm xưa hai 

đồng tiền đó là chân tâm của cô, tâm đó rất đáng quý, hiện tại cô làm quý phi rồi, thứ cô có là 

tiền, một ngàn lượng vàng này đối với cô có là gì? Tâm của cô chưa đủ chân thành, tâm của 

cô là tâm ngạo mạn, đồ đệ của tôi hồi hướng cho cô là đủ rồi, không cần tôi phải hồi hướng. 

Nhưng một ngàn lượng có thể làm được việc. Ngày xưa hai đồng tiền không thể làm việc, 

cho nên đạo lý này cần phải hiểu. 

Dưới đây nói, phú quý thí ngàn vàng, tuy không thể khen tốt mà có thể làm được mọi 

việc. Có thể làm được rất nhiều việc. Đây là ví dụ, hai thế giới cực lạc và ta bà khác nhau. 

Thế giới này tu thiện không dễ dàng, quí vị tu một chút việc thiện nhỏ, chư Phật  Bồ Tát đều 

tán thán quí vị. Thế giới Cực Lạc ở nơi đó không có ác, toàn là thiện. Cho nên ở nơi đó tu 

thiện thì quá dễ dàng, không có ai tán thán quí vị. 

“Việc tu hành ở hai thế giới cũng như vậy”, đạo lý này quí vị phải hiểu rõ. Nếu muốn 

làm các việc để nhanh chóng thành Phật lợi ích chúng sanh, chuyên vui với Tịnh Độ, hà tất 

phải lưu lại uế độ, không làm Phật đạo. Kết luận này là thành tựu rồi. Nếu như quí vị muốn 

nhanh chóng thành Phật, quí vị đi giáo hóa chúng sanh khổ nạn. Ở đây dạy một phương pháp 

là “chuyên hân Tịnh Độ”. Chữ hân này là hoan hỷ, hân là mong cầu. Vậy là đúng rồi. 

“Hà lưu uế độ”, không thể lưu lại thế giới ta bà. Vì sao vậy?  Lưu lại thế giới ta bà 

không làm Phật đạo, thế giới này chướng duyên nhiều quá, quí vị làm Phật sự không được. 

Cũng chính là nói rõ quí vị không giáo hóa nổi chúng sanh. Tại thế gian này quí vị có thể 

thành tựu bản thân, thành tựu bản thân chưa chắc có thể vượt qua sáu nẻo luân hồi. Có thể 

nói  bảo  đảm  thành  tựu  quí  vị  sanh  vào  cõi  trời  dục  giới.  Thông  thường  cao  nhất  sanh  đến 

đâu?  Sanh  đến  cõi  trời  Đao  Lợi.  Bởi vì Trời  Đao  lợi trở lên phải  có  công phu  thiền định, 

không có thiền định không thể sanh vào cõi trời Dạ ma, cõi trời Dạ ma, Đâu suất, Hóa lạc, 

Tha hóa tự tại là công phu thiền định sâu cạn khác nhau. Công phu thiền định sâu sẽ hướng 

thượng lên cao, công phu cạn chỉ có thể ở Dạ ma, Đâu suất. Đâu Suất là cõi Phàm Thánh 

đồng cư. Bồ Tát Di lặc tu hành ở bên đó. Nhưng nhân thiên ở cõi trời Đâu suất không thấy 

được Bồ Tát Di lặc. Cũng giống như trái đất chúng ta vậy, trái đất là cõi phàm thánh đồng cư. 

Ngũ Đài sơn Bồ Tát Văn Thù, Nga Mi sơn Bồ Tát Phổ Hiền, Cửu Hoa sơn Bồ Tát Địa Tạng, 

Phổ Đà sơn Bồ Tát Quan Âm, họ nhìn thấy chúng ta, chúng ta không nhìn thấy họ. Ở cõi trời 

Đâu Suất cũng như vậy. Cõi trời Đâu suất thiên nhân biết Bồ Tát Di Lặc ở đó tu hành, nhưng 

không nhìn thấy. Nhưng Bồ Tát Di Lặc có thể nhìn thấy họ. Đạo lý này nhất định phải hiểu, 

không thể không cầu sanh Tịnh Độ. 

Lại  theo  ý  của  pháp  sư  Cảnh  Hưng,  ở  thế  gian  này  một  ngày  vượt  qua  thế  giới  tây 

phương làm thiện một trăm năm, nên ở đây tu hành khó thành vậy. Ý nghĩa là tán thán ở nơi 

này, nói ở nơi này tiến tu rất khó, khó được nên rất đáng quý. Đến nỗi sanh nước kia nhanh 

Tập 540  921 



được vô thượng bồ đề, quí vị nếu như sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, một đời quí 

vị chắc chắn chứng đắc quả vị vô thượng. Chính là Diệu giác Như Lai, vẫn ở trên Đẳng giác. 

Quí vị viên mãn thành tựu rồi. 

“Nước kia không lúc nào không tu vậy”, điểm này nhất định phải biết. Ở Thế Giới Tây 

Phương Cực Lạc, quí vị tu hành, tuyệt đối sẽ không có lúc gián đoạn. Chúng ta ở nơi đây tu 

hành gián đoạn, ban đêm ngủ nghỉ thì dừng rồi, ăn cơm, những công việc khác liền gián đoạn 

rồi. Thế Giới Tây Phương Cực Lạc không cần ăn cơm, không cần uống nước, không cần ngủ 

nghỉ,  cho  nên  họ  tu  hành  không  có  gián  đoạn.  Phật  A  Di  Đà  giảng  kinh  thuyết  pháp  cũng 

không có gián đoạn. Quí vị ở Thế Giới Tây Phương Cực Lạc nơi nơi quí vị đều nhìn thấy 

Phật A Di Đà. Quí vị ở giảng đường nhìn thấy Phật A Di Đà, quí vị rời giảng đường ở bên 

ngoài Phật A Di Đà cũng ở bên ngoài, quí vị ở nơi hồ thất bảo, Phật A Di Đà ở nơi hồ thất 

bảo, quí vị ở nơi cây quí, Phật A Di Đà ở nơi rừng cây đó. Tức là nói rõ quí vị vĩnh viễn sẽ 

không  xa  rời  Phật  đà, quí vị  vĩnh  viễn   nghe  ngài giảng kinh thuyết  pháp, ngài không gián 

đoạn. Cho nên họ thành tựu nhanh. Chúng ta ở đây thành tựu quá chậm, một ngày hai mươi 

bốn tiếng đồng hồ, quí vị nghỉ ngơi mấy tiếng rồi? Chúng tôi một ngày giảng tám tiếng đồng 

hồ, vậy là còn 16 tiếng đồng hồ gián đoạn rồi. So sánh như thế nào cũng sánh không bằng 

Thế  giới  Cực  Lạc. Chỉ  dựa  vào  một  điểm  tốt  này, thì  đã  đáng  cho  chúng  ta  phát  tâm  vãng 

sanh. Cho nên ở đây nói, lợi hại nhất định phải nhìn cho rõ, nhìn cho thấu đáo. 

“Thử tu thiện thời thiểu”, “thử” là cõi chúng ta, chúng ta ở đây thời gian tu thiện ít. 

Nơi kia họ không có thời gian nào không tu, tu hành không gián đoạn, nên không trái nhau 

vậy, cách nói của Cảnh Hưng tương đối tốt. Ý nghĩa so với đoạn trước đây nói càng viên mãn 

hơn. Tổ sư nói những lời này, chúng ta phải tỉ mỉ để lãnh hội, không thể hiểu sai ý nghĩa này. 

Mời xem kinh văn. “Ngô ai nhữ đẳng, khổ tâm hối dụ, thọ dữ kinh pháp, tất trì tư chi, 

tất phụng hành chi, tôn ti nam nữ, quyến thuộc bằng hữu, chuyển tướng giáo ngữ, tự tướng 

ước kiểm, hòa thuận nghĩa lý, hoan lạc từ hiếu, sở tác như phạm, tắc tự hối quá, khứ ác tựu 

thiện, triêu văn tịch cải, phụng trì kinh giới, như bần đắc bảo, cải vãng tu lai, sái tâm dị hành, 

tự  nhiên  cảm  hàng,  sở  nguyện  triếp  đắc.”  Chú  giải  của  Niệm  Lão  nói  Thế  Tôn  nhiều  lần 

khuyến  khích,  từ  bi  đến  cực  điểm.  “Duy  nguyện  đại  chúng  phụng  trì  kinh  giới”.  Phụng  là 

phụng hành, trì là bảo trì. Giáo huấn ở trong kinh điển, những giới luật Phật dạy cho chúng ta 

nhất định phải tôn trọng, nhất định phải nghiêm túc học tập. 

“Nên trong đoạn phía phải”, tức là trong đoạn kinh văn này, “trước nói truyền cho kinh 

pháp”, Phật ở thế gian này đối với chúng sanh có lợi ích gì? Hiện tại trong xã hội này rất 

nhiều  người  chất  vấn,  Phật  Giáo  đối  với  chúng  ta  có  điều  gì  tốt?  Chúng  ta  thường  trả  lời 

không được, ở đây liền trả lời cho chúng ta, điều tốt của nó đối với chúng ta chính là truyền 

trao cho chúng ta kinh điển, và phương pháp học tập, người ta còn hỏi, kinh là gì? Kinh là 

giáo trình dạy học. Quí vị chưa tiếp xúc, quí vị chưa đọc, quí vị không biết. Nếu quí vị tiếp 

xúc, nếu quí vị đọc được, quí vị sẽ hoan hỷ, quí vị sẽ hiểu rõ. Pháp là những phương pháp 

được  dạy  trong  kinh  điển,  phương  pháp  nhiều  quá.  Chúng  ta  dùng  lời  của  cổ  nhân  Trung 

Quốc để nói, có phương pháp tu thân, có phương pháp tề gia, có phương pháp trị quốc, có 

922  Tập 540 



phương pháp giúp đỡ thế giới hòa bình, có phương pháp hóa giải tai nạn, nói với mọi người 

như vậy, người ta không phải là rõ ràng rồi sao? Những khó khăn ngày nay chúng ta gặp phải 

không có phương pháp giải quyết trong kinh Phật đều có hết. Quí vị không xem, không dùng 

nó, vậy là do quí vị, Phật không có trách nhiệm. Phật đã truyền phương pháp này rồi, khuyến 

khích thọ trì tư duy, ý giáo phụng hành. 

Dụ  là  ngữ  khí  của  người  trên  đối  với  người  dưới.  Thầy  giáo  hướng  dẫn  chúng  ta, 

chúng ta phải tiếp thu, phải bảo trì, phải luôn luôn nghĩ đến ý nghĩa trong kinh, ý giáo phụng 

hành. Quan trọng nhất là ở chỗ phụng hành. Nếu như không phụng hành đồng nghĩa với chưa 

được học tập. Ngày nay suy đồi của Phật Giáo là, kinh pháp thì có, chỉ là để đọc, không hiểu 

ý nghĩa, đương nhiên là họ không làm được rồi, cho nên đọc kinh và cuộc sống thường ngày 

đã không có liên quan gì,  đây là sự suy đồi của Phật Giáo. Phật Giáo trên thế gian này liền 

không có nữa. Chư vị nghĩ nghĩ xem, nếu như Phật Giáo chúng ta có thể có mười pháp sư, 

hai mươi pháp sư, mỗi ngày đều có thể dùng truyền hình vệ tinh để giảng kinh, giảng bốn 

tiếng  đồng  hồ, mười  pháp sư  thì  giảng  được  40 tiếng đồng  hồ,  20  pháp  sư  một ngày  giảng 

được 80 tiếng đồng hồ, ngày ngày giảng, ngày ngày nghe, ngày ngày học tập, Phật Giáo liền 

hưng thịnh. 

Thời đại Tùy Đường là thời đại Phật Giáo Trung Quốc hưng thịnh nhất, thông thường 

người ta nói là thời đại hoàng kim của Phật Giáo, là thật không phải giả. Cực thịnh một thời, 

nó thịnh ở đâu? Pháp sư giảng kinh nhiều quá, kinh luật luận đều giảng. Thời đó mười tông 

phái  đều  được  kiến  lập  vào  thời  đại  Tùy  Đường.  Tông  Hoa  Nghiêm    giảng  Hoa  Nghiêm, 

Tông Thiên Thai giảng Pháp Hoa, Tông Pháp Tướng họ có tổng cộng có sáu kinh, mười một 

bộ luận, Thiền tông, Tịnh Tông, Mật Tông, không có tông phái nào không giảng kinh, cho 

nên tự viện am đường, nhỏ thì đại học chuyên khoa, tòng lâm đó là những đại học, trong đó 

cái gì cũng giảng, giống như phân khoa của nó vậy. Người giảng kinh nhiều, người tu hành 

nhiều, Phật Pháp liền hưng thịnh. Đối với xã hội đại chúng, liền sản sanh ảnh hưởng rất lớn, 

hơn nữa đương thời những người xuất gia này, có đức hạnh, có học vấn. Hiện nay nói là phần 

tử tri thức cao cấp. Họ không cần danh, không cần lợi, không có tư tâm. Trên từ đế vương 

dưới từ những quan viên địa phương, hiện nay nói là người lãnh đạo, gặp phải những vấn đề 

khó khăn không thể giải quyết, đều thỉnh giáo với người xuất gia. Trong số người xuất gia, 

người ưu tú, đế vương phong là quốc sư, quốc sư là gì? Chính là cố vấn của đế vương. Cống 

hiến của Phật Pháp đối với xã hội, đối với quốc gia rất lớn. Hiện nay suy rồi, suy đến mức 

nào  rồi?  Tình  hình này  không  còn  nữa, đều  biến  thành  kinh  sám  Phật  sự. Nếu  như  thời  kỳ 

Tùy Đường kia, Phật Giáo nếu như là kinh sám Phật sự, e rằng đã bị diệt vong từ lâu rồi, đã 

không thể tồn tại nữa. 

Ngày nay nếu như muốn chánh pháp cửu trú, nhất định phải đề xướng dạy học, tự viện 

chính là trường học, thời xưa tự viện đích thực là trường học, quí vị xem hình thức tổ chức 

của nó đến hiện tại trong những tự việc, còn có trú trì, trú trì là hiệu trưởng, còn có chủ hộ, 

chủ hộ là quản việc chung, có duy na, duy na trước đây lo việc dạy dỗ, hiện nay làm pháp sự 

đánh đại khánh, trước đây quản việc dạy dỗ, thủ tọa nay không còn nữa, thủ tọa quản việc 

Tập 540  923 



dạy học. Hiện tại tự viện không dạy học. Trong tự viện lớn còn có thủ tọa, đó là gì? Những 

pháp sư tuổi tác lớn, dành cho họ danh nghĩa này. Trước đây thủ tọa lo liệu việc dạy học, 

hiện nay hữu danh vô thực. Những tình hình này chúng ta đều nên biết. 

Chúng ta tiếp tục xem chú giải. 

“Ngô ai nhữ đẳng, khổ tâm hối dụ”. Hội Sớ viết: ngô ai, ngô là Thế Tôn tự xưng, Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  tự  xưng. “Như  Lai  đại  từ”  thương  xót  chúng  sanh.  “Nhữ  đẳng, sở  ai  chi 

cơ”, ở đây nói “ngũ thời điều cơ, bán mãn thùy giáo”, đây là nói rõ Phật Thích Ca Mâu Ni 

giảng kinh dạy học 49 năm, ngài chia làm năm giai đoạn gọi là ngũ thời. Giai đoạn thứ nhất 

là thời Hoa Nghiêm. Hoa Nghiêm giảng lúc nào? Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ, sau khi 

khai ngộ đem những cảnh giới mà Ngài thấy được, nói ra một cách viên mãn. Cảnh giới khai 

ngộ là gì. Đây chính là Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm. Phật giảng ở trong định. 

Đối tượng là ai? 41 vị pháp thân đại sĩ. Nói cách khác, Phật khai ngộ rồi, Ngài thành Phật rồi, 

sau khi thành Phật, tứ độ của Thế giới Cực Lạc đều hiện ra rồi. Kinh này là đối với Cõi Thật 

báo trang nghiêm  41 vị pháp thân đại sĩ mà nói. Viên giáo sơ trú trở lên, không đủ điều kiện 

này họ sẽ không nhìn thấy. Cho nên Tiểu thừa không thừa nhận, Tiểu thừa trí tuệ ít, không 

thừa nhận sự thật này. Nói Kinh Hoa Nghiêm là Bồ Tát Long Thọ tạo ra. Lấy danh nghĩa là 

Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni,  trên  thực  tế  là  Bồ  Tát  tạo.  Bồ  Tát  Long  Thọ  có  thể  tạo  Kinh  Hoa 

Nghiêm,  vậy  ngài  là  Phật  rồi, không  có  gì  phải  bàn!  Kinh  Hoa  Nghiêm  có  thể  tạo  ra  được 

sao? Tiểu thừa và khoa học hiện tại giống nhau, nhất định phải nhìn thấy, thực sự nghe thấy 

mới  tính.  Quí  vị  nếu  như  truyền  tai  nhau  với  họ, họ  không  tin  được.  Thời  gian  bao  lâu  thì 

giảng  xong?  Trong nhị thất, cũng  có  kinh  điển nói  trong tam  thất, nhị thất  là  14  ngày, tam 

thất là 21 ngày. Kinh  Hoa  Nghiêm    hiện  nay  chúng ta đang  đọc  là  lược  bản  của  Kinh  Hoa 

Nghiêm. Trong kinh này giảng rất rõ ràng. Bồ Tát Long Thọ cũng là vì ngạo mạn, quí vị xem 

tập khí ngạo mạn khó đoạn, ông chứng đến sơ địa Bồ Tát, sơ địa Bồ Tát vẫn còn tập khí ngạo 

mạn. Sơ địa này chúng ta tưởng có lẽ là sơ địa của biệt giáo, tương đồng với viên giáo sơ trụ. 

Trên thực tế, công phu đoạn chứng là giống nhau, trí tuệ không giống nhau. Trí tuệ của viên 

giáo cao  hơn  biệt giáo  rất nhiều, tâm  địa  cũng  lớn, ông  có năng  lực đem  tất  cả pháp  Phật 

Thích Ca Mâu Ni thuyết pháp trong 49 năm, học xong trong ba tháng. Sau khi học xong, ông 

liền cảm thấy thế gian này trí tuệ ông là số một, không có người thứ hai. Tập khí ngạo mạn 

hiển lộ  ra  rồi. Đối với người thông thường  thì  khinh  mạn, bản thân cho  rằng  rất giỏi dang. 

Lúc này Bồ Tát Đại Long thương xót ông ấy, Bồ Tát Đại Long cũng là thương xót mà giúp 

đỡ ông ấy, mời ông ấy đến long cung, đến long cung xem Bồ tát Đại Long thu thập những 

điều Phật Thích Ca Mâu Ni giảng, đó là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, kinh 

này thế gian không có, ông ấy chưa từng nhìn thấy. Là kinh Phật sau khi thành đạo giảng đầu 

tiên. Ông ấy nhìn thấy phân lượng này là sững người rồi, tập khí ngạo mạn lập tức không còn 

nữa. Phân lượng này lớn bao nhiêu? Mười lần ba ngàn đại thiên thế giới vi trần kệ, nhất tứ 

thiên hạ vi trần phẩm, không thể dùng số từ để nói. Như vậy thấy rồi mới hiểu được bản thân 

chưa  được,  so  với  Phật  thì  thua  xa  quá,  khác  nhau  một  trời  một  vực,  nên  tâm  cung  kính 

924  Tập 540 



khiêm nhường liền sanh khởi. Kinh này chúng sanh Diêm phù đề không có năng lực để thọ 

trì, bao gồm cả bản thân ông ấy. 

Xem  thêm  trung  bổn, Kinh  Hoa  Nghiêm    có  đại  bổn, có  trung  bổn, có  tiểu  bổn. Đại 

bổn chúng ta dùng một ví dụ để nói, tức giống như Tứ Khố Toàn Thư của chúng ta. Trung 

bổn là ví như tinh hoa ở trong Tứ Khố Hội Yếu, phân lượng ít hơn. Xem trung bổn cũng chưa 

được, chúng sanh diêm phù đề vẫn là chưa có năng lực thọ trì, cho nên xem hạ bổn. Hạ bổn 

cũng tương đồng như mục lục đề cương của Tứ Khố Toàn Thư. Phân lượng bao nhiêu? Một 

trăm ngàn kệ, bốn mươi phẩm. Trong nhà Phật tính văn tự này nhiều ít. Người Trung Quốc 

tính con số, từng chữ từng chữ mà tính số. Người Ấn độ không như vậy. Người Ấn độ không 

như vậy, họ tính câu, bốn câu, bốn câu gọi là một kệ, dùng điều này làm đơn vị, một kệ chính 

là bốn câu. Không kể câu dài hay ngắn, bốn câu gọi là một kệ. Một trăm ngàn kệ, cũng chính 

là toàn bộ kinh tổng cộng bốn trăm ngàn câu, cũng tương đối khả quan, bốn trăm ngàn câu, 

tổng công là 40 phẩm. Ông có năng lực tụng thuộc tiểu bổn này. Sau khi tụng thuộc rồi, Bồ 

Tát Đại long đưa ông ấy ra, trở lại thế gian này, ông liền viết nó ra, cho nên mọi người nói là 

ngài tạo ra, ông không tạo ra, từ long cung truyền ra. Nguyên bản là 400.000 câu. Truyền đến 

Trung Quốc là ba lần. 

Lần thứ nhất là thời đại Đông Tấn truyền đến Trung Quốc, chỉ có 36.000 kệ, 100.000 

kệ  chỉ  có  36.000  kệ,  chỉ  nhiều  hơn  1/3  một  tí.  Cho  nên  kinh  lớn  quá,  truyền  ra  thiếu  sót 

không đầy đủ. Ở Trung Quốc phiên dịch nó thành trung văn, chính là Lục Thập Hoa Nghiêm, 

trên thực tế Kinh Hoa Nghiêm phiên dịch năm xưa tiên sinh Phương Đông Mỹ nói với tôi, 

lục thập văn tự phiên dịch hay, từ văn chương để nói, lục thập hay hơn bát thập.  Đó là nhờ 

người phiên dịch. Văn tự của họ có trình độ rất cao. 

Lần thứ hai là lúc Võ Tắc Thiên làm hoàng đế, tên của pháp sư này, Kinh Địa Tạng là 

ông  ấy  phiên  dịch  –  Thật  Xoa  Nan  Đà.  Ông  đem  đến  Trung  Quốc  Kinh  Hoa  Nghiêm  là 

45.000 tụng, vẫn  chưa  đến  một  nửa, nhưng  so với  lần  trước  thêm  hơn được 9.000 kệ tụng. 

Lần này phiên dịch ra, đó là Thật Xoa Nan Đà, tức là Bát Thập Hoa Nghiêm. 

Lần thứ ba là vào niên hiệu Trinh quán, Ô đồ quốc vương tiến cống cho Trung Quốc, 

có  một  bộ  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm,  là  phẩm  cuối  cùng  của  Kinh  Hoa  Nghiêm,  40 

quyển, phẩm này rất hoàn chỉnh, phiên dịch ra gọi là Tứ Thập Hoa Nghiêm. 

Cận  đại  Hoằng  Nhất  Đại  sư,  ngài  từng  hạ  công  phu  với  Kinh  Hoa  Nghiêm,  hai  thời 

khóa sáng tối ngài tụng kinh là tụng quyển cuối cùng trong hạnh nguyện phẩm. Ngài tụng rất 

thuộc, cũng có thể đọc thuộc lòng.   Đây là người hạ công phu đối với Kinh Hoa Nghiêm, nói 

với  chúng  ta  học  Kinh  Hoa  Nghiêm,  học  bát  thập  Hoa nghiêm  đến  phẩm  Ly  Thế  Gian, 21 

quyển cuối cùng không cần tụng, tụng tứ thập Hoa nghiêm. Như vậy tổng hợp nó lại, bỏ bớt 

những bộ phận trùng lặp, còn 99 quyển. Đây là bản phiên dịch ra Trung văn hoàn chỉnh nhất. 

Trên thực tế vẫn còn thiếu sót rất nhiều. Nhưng toàn kinh của Kinh Hoa Nghiêm tìm không 

ra, đã thất truyền rồi, nguyên văn không còn nữa. Đây là sự việc vô cùng đáng tiếc. Hiện tại 

học  Hoa  Nghiêm  chỉ  có  bản  dịch  trung  văn  99  quyển.  Tức  là  khoảng  một  nửa  nguyên  văn 

vậy, nhưng ý của kinh thì đã có thể hiển thị ra rồi. Cho nên Kinh Hoa Nghiêm chúng ta xem 

Tập 540  925 



bản này, luôn luôn nhìn thấy đoạn này đột nhiên bị đứt đoạn, suy nghĩ có lẽ dưới đây còn có 

đoạn văn nữa, tại sao lại không có nữa? Chính là đã thất lạc mất. 

Thời xưa kinh bổn của Ấn độ chính là kinh bối diệp. Ở viện bảo tàng Cố cung chúng ta 

có thể nhìn thấy, tức là viết trên lá cây Bối đa la. Một chiếc lá viết khoảng sáu hàng, hai bên 

đục lỗ dùng dây để xâu lại, tức giống như Trung Quốc ngày xưa dùng thẻ trúc vậy, dây bị đứt 

đoạn số trang sẽ bị lẫn lộn, sẽ rất dễ dàng lạc mất. Đây là nói thời thứ nhất. Là sau khi ngài 

khai ngộ nhìn thấy sự thật, tức là thật tướng các pháp, nói ra một cách tường tận. Đây chính 

là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, tức là trong Kinh Bát Nhã thường nói: thật 

tướng các pháp, chân tướng của nhân sinh vũ trụ. 

Lục tổ Huệ Năng đại sư khai ngộ chỉ nói 20 chữ, rất quan trọng. Hai mươi chữ này là 

gì? Phật Thích Ca Mâu Ni khai ngộ nói một bộ Hoa Nghiêm, lúc ngài khai ngộ nói hai mươi 

chữ, hai mươi chữ này chính là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh , cho nên quí vị 

nếu hỏi, Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh giảng những gì? Huệ Năng đại sư  nói 

hai mươi chữ này, Ngài nói: “đâu ngờ tự tánh vốn tự thanh tịnh, vốn không sanh diệt, vốn tự 

đầy đủ, vốn không dao động, năng sanh vạn pháp”. Phật Thích Ca Mâu Ni là giảng tỉ mỉ, Huệ 

Năng đại sư lược giảng. Hai mươi chữ này nói ra rồi, Ngũ tổ Hoằng Nhẫn liền biết ngài đã 

khai ngộ. Ngài không phải là giả, không khai ngộ không nói ra được. Vì vậy y bát liền giao 

cho ngài, hơn nữa còn lập tức đưa ngài đi. Đây là thời thứ nhất. 

Thời thứ hai thì sao? Phật Thích Ca Mâu Ni xuất định rồi, Kinh Hoa Nghiêm  giảng 

viên  mãn  ngài  liền  xuất  định.  Xuất  định,  suy  nghĩ  về  thật  tướng  các  pháp,  người  thường 

không thể nào lý giải được, sâu quá. Vậy phải làm sao? Phải làm cho những người này từ từ 

bồi dưỡng cho họ trước, tức nói mở trường học thì mở tiểu học trước, A hàm, giảng kinh A 

hàm,  trong A hàm giảng luân lý, đạo đức, nhân quả báo ứng, giảng những thứ đó. Mười hai 

năm tức là đồng với việc mở tiểu học, đây là Tiểu thừa, 12 năm. 12 năm có cơ sở rồi mới 

nâng cao lên. 

Đây là thời thứ ba, giảng Phương đẳng. Phương là phương chính, đẳng là bình đẳng. 

Phía trước thông Tiểu thừa, phía sau thông Đại Thừa, gọi là Phương đẳng, đồng nghĩa với dự 

khoa của Đại Thừa, lớp dự bị. Nếu như chúng ta coi A hàm là tiểu học, Phương đẳng là trung 

học, Bát  nhã là  đại  học. Bát nhã  giảng  22  năm,  Phật  mới  thật sự  đem  sự  thật  các pháp  mà 

Ngài thấy được lúc này đem ra giảng, 22 năm. Thật tướng các pháp là gì? Trong kinh điển 

trung văn Bát nhã là phân lượng lớn nhất. Bộ kinh này 600 quyển, là bộ kinh lớn nhất. Bộ 

kinh này đọc qua một lần cũng phải mất mấy tháng mới đọc hết nó được. Chúng tôi thời đó 

còn có công việc, dùng bao nhiêu thời gian? Gần mười tháng thời gian mới xem xong nó. Sau 

khi xem xong tôi tổng kết mười hai chữ: “nhất thiết pháp vô sở hữu,  tất cánh không, bất khả 

đắc”. Kinh Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật ở Trung Quốc lưu truyền thịnh nhất. Nguyên nhân 

là gì? Lục Tổ nghe bộ kinh này mà khai ngộ, nên bộ kinh này liền được xã hội đại chúng rất 

coi trọng, cũng đích thực là Kim Cang Bát Nhã là cương lĩnh, tinh yếu của 600 quyển Bát 

nhã, càng đơn giản hơn là Tâm Kinh, tâm kinh có thể nói là tổng cương lĩnh của Bát nhã. Thế 

Tôn  thuyết  22  năm  là  gì?  Chính là  giảng  tỉ  mỉ  về  Tâm  kinh, Tâm  kinh  là  lược  thuyết, thật 

926  Tập 540 



không  dễ  hiểu.  Vì  sao  khó  hiểu  như  vậy?  Không  buông  chấp  trước  xuống  được.  Thực  sự 

buông bỏ được phân biệt chấp trước thì không khó hiểu lắm, những thứ này khó buông bỏ, 

khó lắm, khó lắm! Cho nên thực sự trong Phật Pháp, chỗ đặc sắc nhất nói cho quí vị biết là 

buông  bỏ    là  đúng!  Buông  không  được  nói  như  thế  nào  quí  vị  đều  không  dễ  dàng  thể  hội 

được, cho nên Phật Thích Ca Mâu Ni, đích thực là rất bền bỉ, một sự việc người Ấn độ cũng 

yêu thích những điều này lặp đi lặp lại nói với chúng ta, người Trung Quốc không thích vậy, 

bởi vì anh lảm nhảm quá, người Trung Quốc thích đơn giản rõ ràng, người Ấn độ tỉ mỉ, nói 

tường tận, lặp lại, họ không nhàm chán. Đó là căn tánh hai nơi không tương đồng. 

Thời thứ tư là Bát nhã. 

Thời thứ năm là Pháp Hoa. Pháp Hoa giảng tám năm, cuối cùng Kinh Niết Bàn, đó là 

di chúc của Phật Thích Ca Mâu Ni, giảng một ngày, Kinh Niết Bàn giảng một ngày, di chúc 

cuối cùng. 

Năm  thời  này,  quí  vị  xem  điều  cơ,  cơ  chính  là  căn  cơ  của  học  trò,  căn  tánh  không 

đồng, muốn từ từ nâng đỡ họ từ nhỏ đi lên, cũng giống như mở trường học vậy, cha mẹ dạy 

dỗ con cái, từ tiểu học đến trung học đại học nghiên cứu sở vậy. Pháp Hoa là nghiên cứu sở. 

Những điều giảng trong Kinh Pháp Hoa và Hoa Nghiêm là bình đẳng, vô cùng tương tự. Cho 

nên Tiểu thừa chỉ thừa nhận bốn thời sau của Phật, không thừa nhận thời thứ nhất. Tiểu thừa 

thừa nhận A hàm, Phương đẳng, Bát nhã, Pháp hoa, họ không thừa nhận Hoa Nghiêm. 

“Bán mãn thùy giáo” đây chính là dạy học. Dạy những gì? bán là một nữa, mãn là viên 

mãn. Hoa Nghiêm, Pháp Hoa là viên mãn, ngoài ra đều là một nửa, tức là những thứ quí vị 

học quí vị chưa học xong, quí vị chỉ học một nửa. A la hán chỉ học một nửa, Bích Chi Phật 

cũng học một nửa, Bồ Tát tuy là viên giáo, nhưng vẫn chưa thực sự viên mãn, thực sự viên 

mãn  chính  là  thành  Phật  rồi.  Cho  nên  mãn  giáo  chính  là  Hoa  nghiêm  và  Pháp  hoa.  Đây  là 

viên mãn. 

“Nên nói khổ tâm khuyên nhủ”, biết Phật Thích Ca Mâu Ni dạy học 49 năm, từ đơn 

giản nhất, dễ dàng nhất để giảng cho quí vị. Quí vị vừa nghe liền hiểu, hoàn toàn là tùy thuận 

chúng sanh. Cho nên nguyên tắc Phật thuyết pháp là y nhị đế. Nhị đế, thứ nhất là chân đế, là 

cảnh giới bản thân ngài thân chứng, đối với phàm phu không có cách gì dùng được, họ không 

hiểu. Y theo tục đế, tục đế là y theo thường thức của phàm phu. Điều này vừa nói mọi người 

liền hiểu được. Nói cách khác, A hàm là tục đế. Trong phương đẳng chỉ có một chút mùi vị 

chân đế ở trong đó, không phải là thuần chân, Bát nhã ở đây là thật. Cho nên có 20 năm cơ sở 

trước đây, mới nói cho quí vị sự thật. Nói sự thật là gì? nNói thật tình thì chính là hiện nay 

đang nói về khoa học và triết học. Tất cả các pháp trong vũ trụ đều không phải là thật, là giả, 

gọi là vạn pháp đều không. Cũng giống như Kinh Kim Cang nói: “phàm có hình tướng đều là 

hư vọng”, tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn bào ảnh, như sương cũng như điện, nên quán 

sát  như  vậy.  Những  lời  này  được  các  nhà  lượng  tử  học  hiện  đại  khẳng  định  rồi.  Các  nhà 

lượng tử học đích thực đã nhìn thấy bản chất hiện tượng vật chất của vũ trụ và nguyên do của 

hiện tượng tinh thần, hiện tượng tinh thần họ vẫn chưa nói rõ ràng, vật chất hiểu rõ rồi, là ý 

niệm biến hiện. Vậy ý niệm đó thì sao? Ý niệm là “vô trung sinh hữu”, nói không sai, không 

Tập 540  927 



rõ ràng, rất mơ hồ. Phật Pháp nói rõ ràng, là tự tánh biến hiện ra. Tự tánh, khoa học và triết 

học đều không nhìn thấy. Vì sao vậy?  Vì nó không có hiện tượng. Khoa học và triết học đều 

phải  có  đối  tượng.  Hoặc  là  hiện  tượng  vật  chất,  hiện  tượng  tinh  thần,  hiện  tượng  tự  nhiên, 

khoa học  triết học  đều  có  thể nghiên  cứu nó. Mà  tự tánh ba loại  hiện tượng đều  không  có, 

cũng tức là nói, nó không phải là hiện tượng vật chất. Nó cũng không phải là hiện tượng tinh 

thần, cũng không phải là hiện tượng tự nhiên, vậy là không cách gì nữa rồi. Làm sao để biết 

được? Phật nói “chỉ chứng mới biết”, quí vị chứng đắc liền biết được, làm sao chứng đắc? 

buông bỏ. Buông bỏ khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước, quí vị chỉ cần buông bỏ quí 

vị liền thấy được, đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh, không có gì khác, chính là buông bỏ 

khởi tâm động niệm. Họ liền thấy được chân tướng. Giống như Huệ Năng đại sư  nói, điều 

này nói rất đơn giản, chân tướng là gì? “Vốn tự thanh tịnh”. Tự tánh chính là chân tâm, chính 

là căn nguyên của bản thân, ta từ đâu đến? Tự tánh biến hiện. Vũ trụ từ đâu đến? cũng từ tự 

tánh biến hiện ra. Sau khi vào cảnh giới này rồi, mới biết được vũ trụ và bản thân là một thể. 

Chưa nhìn thấy cảnh giới này không biết được, chúng ta ngày nay là nghe Phật giảng kinh, 

bản thân chưa chứng đắc. Phật nói với chúng ta, buông bỏ liền chứng đắc. Bắt đầu buông từ 

đâu? Bắt đầu buông từ thân. Sự chấp trước này nghiêm trọng nhất, sau khi thực sự hiểu rõ 

rồi, thân không phải là bản thân, thân này không phải là ta. Thân có sanh tử, ta không có sanh 

tử. Người học Phật trước hết quí vị phải nhận biết được điều này. Thân là gì? thân là thứ ta 

có, giống như áo quần vậy. Y phục là thứ ta có, y phục không phải là ta, sâu hơn chút nữa, 

thân thể không phải ta. Linh tánh là ta. Thân có sanh diệt, linh tánh không có sanh diệt. Thân 

có nhiễm ô, linh tánh không có nhiễm ô. Thân có đau đớn, linh tánh không có đau đớn. Nếu 

như quí vị thực sự hiểu được chân tướng sự thật, điều chỉnh thân thể thì rất đơn giản, không 

phiền phức chút nào. Không những điều chỉnh thân thể, mà là việc nhẹ nhàng. Tai nạn trên 

trái đất này cũng nhẹ nhàng liền hóa giải được nó. Vì sao vậy? Vì trái đất là hiện tượng vật 

chất. Hiện tượng vật chất từ tâm tưởng sanh. Chỉ cần điều chỉnh tâm tưởng cho tốt, tất cả vấn 

đề đều giải quyết hết. Cho nên thứ ô nhiễm là hiện tượng vật chất và hiện tượng tinh thần, 

trong đó có nhiễm ô. Trong hiện tượng vật chất nhiễm ô là bệnh tật. Nhiễm ô của hiện tượng 

tinh thần là mê hoặc, tức là quí vị không thể kiến tánh. Người kiến tánh nói với chúng ta, tự 

tánh không bị nhiễm ô. Cho nên chúng ta buông nhiễm ô xuống. Nhiễm ô là gì? Chấp trước 

là nhiễm ô, phân biệt là nhiễm ô, chỉ cần buông những thứ này xuống, quí vị liền được khôi 

phục thanh tịnh. Tâm thanh tịnh sanh trí tuệ, không sanh phiền não, điều gì cũng phải buông 

bỏ. Thân cũng buông bỏ được, còn có thứ gì mà không buông bỏ được? Đây là thật, không 

phải là giả. Tự tánh không có sanh diệt. 

Nói cách khác, Đại bát niết bàn là thật, nó vốn là có. Chỉ cần buông bỏ quí vị liền nhìn 

thấy. Đại Niết bàn chính là vô tướng. Nhưng nó là linh hoạt, nó không phải cứng nhắc, dùng 

cách nói hiện tại nó là hữu cơ, nó không phải là vô cơ, nó vốn tự đầy đủ, đầy đủ gì? đầy đủ trí 

tuệ, đầy đủ đức năng, đầy đủ tài nghệ, đầy đủ tướng tốt. Trong tướng tốt điều đầu tiên chúng 

ta gọi nó là phước báo. Nó không thiếu thứ gì. Tuy tất cả đều đầy đủ, nhưng nó không có bất 

cứ  hiện  tượng  gì,  không  có  hiện  tượng  tự  nhiên,  không  có  hiện  tượng  tinh  thần,  không  có 

928  Tập 540 



hiện tượng vật chất, nó không có thứ gì, nhưng nó đầy đủ tất cả. Từ đó có thể biết, hiện tượng 

vật chất, hiện tượng tinh thần, hiện tượng tự nhiên, bản chất là tự tánh. Không có tự tánh nó 

làm sao biến hiện ra được? Cho nên tự tánh không có gì cả, nó gặp được duyên, nó có thể 

hiện, có thể sanh, có thể biến. Cho nên cuối cùng nói “năng sanh vạn pháp”. Bản chất nó là 

không. Cho nên vạn pháp cũng không phải thật có. Đạo lý này rất rõ ràng. Vạn pháp là giả, 

“phàm có hình tướng đều là hư vọng”, cho nên quí vị không nên cho là thật, cho là thật là quí 

vị sai rồi. 

Chân  tâm  “vốn  không  dao  động”,  tâm  là  bất động,  cho  nên  vọng  tâm  động,  nó  liền 

sanh phiền não, bất động nó liền sanh trí tuệ. Vì sao vậy?  Bất động nó tương ưng với chân 

tâm, lúc động nó trái ngược với chân tâm, chúng ta ngày nay dùng là vọng tâm A lại ya, chỉ 

cần  A  lại  ya  này  bất  động, nó xích gần  với  chân tâm. Từ  nơi này  chúng ta  có  thể lãnh hội 

được những cổ thánh tiên hiền của Trung Quốc, vì sao họ coi trọng “tĩnh định hư vô”, họ coi 

trọng điều này như vậy. Tâm phải hư, tâm phải tĩnh, tâm phải định, trong đạo gia nói tu thân 

dưỡng tánh, họ tu thân dưỡng tánh, thứ họ dưỡng là thức A lại ya, không phải là chân tâm, 

chân tâm thì thành Phật rồi. Thức A lại ya tu hành đến cực điểm, là cảnh giới gì? là pháp giới 

Phật trong mười pháp giới. Có thể tu hành đến địa vị này, siêu việt lục đạo rất nhiều. Trong 

lục đạo quí vị xem 28 tầng trời cao nhất là phi tưởng phi phi tưởng xứ thiên, chưa ra khỏi lục 

đạo. Ra khỏi lục đạo vẫn còn tu A lại ya. Thanh văn, Duyên giác, Bồ Tát, Phật tất cả đều tu A 

lại ya, trong A lại ya là gì? tạp niệm càng ngày càng ít. Khởi tâm động niệm buông bỏ rồi, A 

lại  ya  liền  không  có nữa, quí  vị  liền  kiến  tánh. Không  khởi  tâm  không  động  niệm  rất  khó! 

Trên lý mà nói, không khởi tâm, không động niệm, vạn pháp đều không, thực sự là không. 

Trong nhất chân pháp giới thứ gì cũng không có, chỉ có một vùng quang minh. Cho nên trong 

kinh Phật cũng hình dung nó là đại quang minh tạng, chính là Cõi thường tịch quang, hoàn 

toàn trở về với tự tánh. Hình dáng của tự tánh chính là một vùng ánh sáng, không có thứ gì 

cả. Hiện tại khoa học gọi nó là năng lượng, thuần là năng lượng. Năng lượng này không phải 

là hiện tượng tự nhiên, không phải là hiện tượng tinh thần, cũng không phải là hiện tượng vật 

chất. Nhưng tất cả hiện tượng đều từ nó mà lưu xuất ra. Đây là trong vô sanh có. Nó không 

phải là thực sự vô, thực sự vô sẽ không sinh có. Ngũ thời bán mãn, nên nói khổ tâm khuyến 

dụ, Phật dùng phương tiện thiện xảo tùy cơ thí giáo. 

Do vì Như Lai đại từ, thương xót chúng sanh, căn tánh các loại không đồng, khổ tâm 

từ bi, khai thị dạy dỗ, năm thời thuyết pháp, để điều ứng các căn cơ. “Giáo phần bán mãn” 

đây là ví dụ, có nữa chữ cũng dạy, nhiều chữ cũng dạy, mà tùy duyên độ thoát, nên nói khổ 

tâm  khuyến  dụ,  truyền  trao  kinh  pháp.  Trong  tất  cả  những  kinh  này  có  sâu  cạn  khác  nhau. 

Nhưng tu học nhất định từ nơi cạn đến sâu, không thể vượt bậc. Vượt bậc nhất định tu không 

thành  tựu  được.  Cũng  giống  như  Phật  ở  trong  kinh  tạng,  không  phải  đại  tạng  kinh.  Tức  là 

trong  Đại  tạng  kinh  có  một  bộ  tiểu  kinh,  gọi  là  Phật  Tạng  kinh.  Trong  bộ  kinh  này,  phân 

lượng kinh này không nhiều, trong Đại Tạng Kinh có, Phật dùng cách khuyên dạy như vậy. 

Phật tử không học Tiểu thừa trước rồi sau đó học Đại Thừa thì không phải là đệ tử Phật. Câu 

Tập 540  929 



nói này rất quan trọng. Phật không thích dạy người vượt cấp, nhất định theo từng bước mà 

làm, từng bước vững vàng, quí vị mới thành tựu. 

Hiện tại thì sao? Người hiện tại học Phật không có phương pháp, tất cả đều không thực 

tế, chính là gì? Là vượt cấp. Không nương theo quy củ của Phật. Vừa vào cửa Phật đã là Đại 

Thừa, là điều không thể được. 

Kinh  Vô  Lượng  Thọ  giảng  vào  lúc  nào?  Giảng  vào  thời  Phương  đẳng.  Phía  trước 

phương đẳng có 12 năm cơ sở A hàm. 12 năm này chúng ta lược bớt nó, không học nữa, vậy 

có được không? Cũng giống như nói đi học, chưa học tiểu học bỗng chốc liền lên trung học, 

lỗi lầm chúng ta phạm phải là ở điểm này. Cho nên nhất thiết phải học bù, phải bổ túc thêm 

trước đó, không bổ túc sẽ không thành tựu được, không tin tưởng quí vị có thể thử thử xem, 

đến tuổi tác quí vị già rồi, một đời chưa được thành tựu, hối hận thì quá muộn rồi. Vốn có thể 

thành tựu, bản thân không nghe lời, chúng ta bỏ qua Tiểu thừa, sơ suất mất. Vào giữa triều 

đại nhà Đường, chư vị Tổ sư đề xướng kinh điển Tiểu thừa phiên dịch vô cùng đầy đủ, điều 

này đại sư Chương Gia nói với tôi, kinh Tiểu thừa của chúng ta đối chiếu với kinh điển tạng 

Pali hệ Nam truyền, đại sư nói với tôi, kinh điển hệ Pali nhiều hơn chúng ta khoảng hơn 50 

bộ, tổng cộng hơn 3000 bộ, chỉ hơn 50 bộ chẳng đáng là gì cả. Từ đó có thể biết, kinh điển 

Tiểu thừa phiên dich  được  rất đầy  đủ.  Vì  sao  chư vị tổ  sư không học  nó?  Học  vào  thời kỳ 

Tùy Đường, Tiểu thừa có hai tông: Thành Thật tông và Câu xá tông. Đến thời nhà Tống hai 

tông này đều không còn nữa. Trung Quốc chỉ có tám tông Đại Thừa, Tiểu thừa không có. Tổ 

sư dùng Nho, dùng Đạo để thay thế Tiểu thừa, có được không? Quí vị xem thành tích của nó 

trong 1700 năm này, quí vị liền biết là được. Hơn 1000 năm lại đây, Đường triều gần 1500 

năm, Cao tăng cao sĩ của tám tông lớn Đại Thừa, cao sĩ là người tại gia, cư sĩ, người khai ngộ 

chứng quả đều  có, cho  nên dùng  Nho  và  Đạo để thay  thế không  sai. Nhưng  ngày  nay  Nho 

cũng không cần, Đạo cũng không cần, Tiểu thừa cũng không cần nữa, vừa vào đã học Đại 

Thừa, sau khi học  được  đều  cuồng vọng tự  đại, cho  nên không  thành  tựu  gì  cả. Đây  là  gì? 

Không nghe lời giáo huấn của Phật. Người Trung Quốc cho rằng: không nghe lời người lớn, 

chịu thiệt ngay trước mắt. Phật là người lớn, quí vị không vâng lời Ngài, quí vị sẽ không có 

thành tựu, Ngài sẽ không lừa dối quí vị. Ngày nay phải cắm rễ từ đâu? Nhất định phải từ Đệ 

tử quy, Cảm ứng thiên, Thập thiện nghiệp để cắm rễ. Nếu như không phải từ đây mà cắm rễ, 

quí vị học thêm 300 năm nữa cũng vô ích. Quí vị có thể khai ngộ không? Chắc chắn không 

thể. Quí  vị  có  thể  đắc  định không?  Không  thể  được. Đạo  lý  này  nhất  định  phải  hiểu  được, 

phải vô cùng chăm chỉ nổ lực, dùng công phu hai ba năm để cắm rễ cho chắc. Nhất định phải 

hiểu được đức Thế Tôn năm xưa tại thế, dùng thời gian 12 năm để cắm rễ, gốc rễ đó sâu biết 

bao. Vì vậy đương thời người chứng A la hán rất nhiều. 

Hiện tại thời đại này, học cả đời tu cả đời, sơ quả đều không đạt được. Nếu như không 

phải  là  pháp  môn  niệm  Phật  đới  nghiệp  vãng  sanh,  có  thể  nói  một  người  thành  tựu  cũng 

không có. Ngày nay thành tựu toàn nhờ vào A Di Đà Phật, nhưng A Di Đà Phật cũng không 

thể  thiếu  ba  gốc  này,  quí  vị  có  ba  cái  gốc  này  rồi,  quí  vị  thực  sự  như  trong  kinh  đã  nói  là 

“thiện nam tử thiện nữ nhân”, quí vị chắc chắn được vãng sanh. Quí vị không có ba cái gốc 

930  Tập 540 



này, vậy thì lúc vãng sanh chỉ nhờ vận may mà thôi. Cuối cùng nhất niệm là không phải A Di 

Đà Phật, đây là nhờ vận may. Niệm cuối cùng nếu nghĩ đến sự việc khác vậy là xong rồi. Ai 

có thể bảo chứng bản thân một niệm cuối cùng là A Di Đà Phật? Bản thân cũng không thể 

bảo  đảm  cho  bản  thân,  quí  vị  nếu  như  muốn  nhờ  trợ  niệm,  không  chắc  chắn.  Đến  lúc  đó 

không có duyên này thì làm sao? Cho nên trong kinh Phật lặp đi lặp lại khuyên răn chúng ta 

nhất tâm niệm Phật. Tất cả sự việc gì cũng đều buông bỏ hết. Vì sao vậy?  vì là những thứ vụ 

vặt  không  quan  trọng.  Không  nên  vì  những  thứ  không  quan  trọng  mà  lo  lắng,  tất  cả  đều 

buông hết. Nhất tâm  niệm Phật, dưỡng thành thói quen như vậy, công phu thành tựu rồi, ở 

thêm vài năm cũng không quan tâm, Vì sao vậy?  Vì ta bất cứ lúc nào cũng có thể đi được 

rồi. Ta không cần người trợ niệm, không cần người giúp đỡ, muốn đi là đi, vậy  mới được. 

Không có công phu này, vậy bản thân phải suy nghĩ lại xem, đặc biệt là trong thời đại này, tai 

nạn dồn dập, muốn nâng cao cảnh giác, mạng sống trong lúc đang hít thở này, ta còn có thể 

làm gì khác sao? Đời này vô cùng may mắn gặp được Đại Thừa, gặp được Kinh Vô Lượng 

Thọ,  gặp  được  kinh  quyển  tốt  như  vậy.  Quyển  kinh  này  là  hội  tập  tinh  hoa  Phật  Thích  Ca 

Mâu Ni 49 năm giảng kinh, chúng ta đọc là bản tinh hoa. Chú giải là hội tập kinh luận, là tinh 

hoa Tổ sư tâm đắc, quí vị đến đâu mà tìm? Quí vị tìm không ra! Thời kỳ mạt pháp 9000 năm 

này, tiêu biểu cho Phật Giáo là bộ kinh này. Phật nói rất nhiều, nói rất hay, một bộ kinh thông 

rồi,  các  bộ  khác  đều  thông.  Thông  này  bắt  buộc  phải  có  gốc.  Trong  kinh  thường  nhắc  đến 

“giới kinh”, kinh là gì? Giúp đỡ quí vị tin, giúp đỡ quí vị hiểu, giới giúp quí vị hành, giúp quí 

vị chứng, họ nêu ra hai chữ này, ý nghĩa là như vậy. Vãng sanh Thế giới Cực Lạc đó là hành, 

đó là chứng. Cho nên quí vị hiểu được những thứ này quan trọng biết bao. Giải là rõ ràng 

chân tướng sự thật, chỉ có hiểu rõ quí vị mới chịu buông bỏ, quí vị mới tình nguyện buông 

bỏ. Buông bỏ tất cả những phân biệt chấp trước, phân biệt chấp trước là phiền não chướng. 

Chỉ cần có thể buông bỏ chấp trước, vãng sanh liền có thể nắm vững. Chấp trước buông bỏ 

rồi, chấp trước nhẹ rồi, không còn quá nặng nữa, có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức, niệm Phật  tam muội liền đạt được. Đạt được niệm Phật  tam muội thì việc vãng sanh đã 

chắc chắn rồi, không thể không tinh tấn. 

“Phật phục dụ viết, như thị sở văn kinh pháp, tất ứng trì tư, phụng hành, chuyển tướng 

giáo ngữ”. 

“Tất” là hoàn toàn, quí vị nên phải duy trì. Tư là chuyển ý niệm trở lại, không còn nghĩ 

thứ khác nữa, nghĩ đến lời giáo huấn của Phật. Phụng hành là thật làm. Chuyển tướng giáo 

ngữ  là  lợi  tha.  Dưới  đây  giải  thích  từng  chữ  từng  chữ  một.  “Trì”  là  thọ  trì,  “tư”  là  tư  duy, 

“phụng” là tín phụng, “hành” là tu hành. 

Đây là tự lợi, chính là thật làm. “Ư chư thân hữu”, chúng ta ngày nay nói là người hữu 

duyên tôi phải dạy họ. Tôi phải làm gương cho họ thấy. “Chuyển tướng giáo ngữ”, đây là lợi 

tha. Vì sao vậy? Vì kinh này là kinh Đại Thừa. Pháp môn này là pháp môn Đại Thừa. Pháp 

môn Đại Thừa quí vị xem điều cuối cùng trong Phật tam phước, phát bồ đề tâm, thâm tín 

nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, câu sau khuyến tấn hành giả, vẫn còn phải khuyên người khác. 

Tập 540  931 



Trong  kinh  nói,  nếu  không  thuyết  pháp  độ  chúng  sanh,  tức  là  không  thể  báo  ân  của 

Phật. Phật đem kinh pháp truyền cho chúng ta, chúng ta phải truyền cho người khác, phương 

pháp truyền là càng nhiều càng tốt. Trong thời đại hiện nay, có những thiết bị khoa học này là 

những thứ tốt, điều này năm xưa tiên sinh Phương Đông Mỹ nói với tôi, là công cụ tốt nhất. 

Tôi lúc đó mới học Phật chưa xuất gia, ông nhắc nhở tôi, những thứ này là thứ tốt, nếu như 

dùng nó để dạy học, dùng nó để giảng kinh, ảnh hưởng sẽ rất lớn! Đây là thực sự báo ân Phật, 

chuyển tướng giáo ngữ. 

Ấn Quang Đại sư năm xưa tại thế, lúc đó ngài vẫn chưa có những thứ này, ghi âm ghi 

hình đều chưa được phát minh. Thời kỳ thế chiến thứ hai, lúc đó chỉ có đài phát thanh vô 

tuyến điện. Hơn nữa khu vực phạm vi không lớn, giá thành rất cao, chúng tôi ngày xưa cũng 

đã từng dùng. Đại khái dùng cũng được thời gian ba bốn năm. Hiện nay những thiết bị này 

giá thành rất thấp, hiệu quả lại rất lớn. Những thứ này chúng ta nên nghĩ đến nó. 

Dưới đây lại khuyên răn chúng ta “tự tương ước kiểm, hòa thuận nghĩa lý, hoan lạc từ 

hiếu”.  Dưới  đây  có  giải  thích,  “ước  kiểm”  là  thúc  liễm.  Nói  cách  khác,  bản  thân  phải  biết 

thúc  liễm  bản  thân, đây  thuộc  về  giới  luật. Bắt  đầu  buông  bỏ  từ  những  thứ  ngoài thân, hết 

thảy đều bỏ sạch. Tôi lúc đó học tập với đại sư Chương Gia, đại sư bảo tôi bỏ từ từ, học bố 

thí,  tôi  còn  nhớ  lúc  tôi  xuất  gia  đã  bỏ  hết.  Bình  thường  thích  đọc  sách,  tích  góp  từng  chút 

được bao nhiêu đều đem  mua sách hết, cho nên sách khá nhiều. Thầy Lý mở thư viện Từ 

quang ở Đài Trung, tôi tặng toàn bộ cho thư viện Từ Quang. Xuất gia chỉ là y phục để thay 

đổi, một cái chăn, mang trên lưng rồi đi, xuất gia tại chùa Lâm Tế. Lúc xuất gia mặc y phục 

người xuất gia, là những thứ Lão hòa thượng họ tặng cho tôi.  Toàn là lượm áo quần cũ của 

họ, rất tự tại. Lúc xuất gia, cần kinh điển, có cư sĩ cúng dường, tôi không cần tiền. Tôi nói, 

quí vị mua sách cho tôi. Tôi muốn sách gì họ đi mua, mua về cho tôi. Lúc đó sách họ mua 

đều là những loại sách bìa đóng bằng dây rất đẹp, mua từ Hong Kong, HongKong là pháp sư 

Trí Khai, tôi cho rằng là lão pháp sư, viết thư cho ông ấy luôn vô cùng cung kính, sau đó gặp 

mặt chúng tôi cùng tuổi, giúp đỡ cho tôi rất nhiều. Bởi vì chúng tôi có niềm tin. Lúc tôi cần 

sách  không có tiền, sách tôi cần ở chỗ ông ấy có đều gửi cho tôi. Tôi khi nào có tiền thì khi 

đó gửi cho ông ấy. Cho nên lúc người ta muốn cúng dường, một bộ sách tôi mua bao nhiêu 

tiền, họ liền gửi tiền đến nơi pháp sư Trí Khai, trả khoản tiền đó cho ông ấy. Ông ấy giúp đỡ 

tôi rất nhiều. Bởi vì những sách này ở Đài Loan không in, không xuất bản, tìm không ra, đều 

từ đại lục lưu hành. Hiện nay những quyển sách này hơn một nửa đều để ở Úc châu, ngoài ra 

một bộ phận tôi đã giao cho Đài Bắc Phật Đà Giáo Dục cơ kim hội in ấn. Giống như hiện nay 

in Kinh Hoa Nghiêm  nguyên bản là quyển đóng bìa bằng dây. Nguyên bản này tôi giao cho 

cơ kim hội bảo quản. Tôi dùng đều là dùng bản in ra. Quyển photo ra có thể chú thích ở trên 

đó cũng không sao, nguyên bản thì không được. Nguyên bản phải dùng bản gốc. 

Cho nên thúc liễm vô cùng quan trọng. Tức là trước đây nói: nghĩa là nên tự đoan tâm, 

nên  tự  đoan  thân.  Hòa  thuận  nghĩa  lý,  là  nói  ngôn  hành  cử  chỉ  đều  phải  hòa  nơi  nghĩa  mà 

thuận nơi lý. 

932  Tập 540 



“Hòa ư nghĩa động chỉ hàm nghi, thuận ư lý tự nhiên trung tiết”. Lý này là lễ của lễ tiết, 

lễ trong nhân nghĩa lễ trí tín. Dưới đây nói: tiết trong tự nhiên. 

Lại hoan là hoan hỉ, cuối các kinh phần nhiều đều nói “giai đại hoan hỉ, tín thọ phụng 

hành”, nói cách khác, tu học Phật Pháp nhất định phải làm cho quí vị có được pháp hỉ. Nếu 

như quí vị không có được pháp hỉ, quí vị sẽ không có được lợi ích chân thật. Phật Pháp lợi 

ích thực sự là pháp hỉ, những thứ này phải kiên trì bền bỉ. Vì sao sẽ hoan hỉ? Có chỗ ngộ, liền 

hoan hỉ. Nếu như quí vị không có chỗ ngộ, ngày ngày đọc nó đọc chán luôn, có chỗ ngộ họ 

liền có hoan hỉ, càng đọc càng có ý nghĩa. Cổ nhân nói thế vị đâu đậm bằng pháp vị! Vì thế 

người thông thường không biết, cho rằng người xuất gia học Phật rất đáng thương, hưởng thụ 

thế  gian  họ  đều  không  có.  Họ  không  biết  sự  hưởng  thụ  đó  là  thứ  hưởng  thụ  mà  thế  gian 

không  thể  sánh  được.  Quí  vị  có  sánh  như  thế  nào  cũng  không  sánh  bằng.  Trong  đó  họ  có 

niềm vui chân thật. 

“Lạc” là an lạc, “từ hiếu tục vân thượng từ hạ hiếu”, thượng là cha mẹ, hạ là con cái. 

Cha từ con hiếu. Như kinh nói, ta thương các ngươi còn hơn cha mẹ thương con, là đại từ, 

đây là chân thật. Từ ái của cha mẹ đối với con cái, đó là tình chấp, không phải là thật. Từ ái 

của Phật đối với chúng sanh là nhất thể. Phật biết trời đất vạn vật và bản thân là nhất thể, đó 

là chân thật, không phải là giả dối. Tình cha con có lúc còn sản sinh thay đổi, từ bi của Phật 

Bồ Tát đối với tất cả chúng sanh là vĩnh hằng bất biến, đây là chân thật. Chỉ có thâm nhập 

Đại Thừa, mới làm cho chân tướng sự thật này được rõ ràng, được thấu đáo. Đạo gia tuy đã 

nói rồi, nhưng chưa nói rõ, Lão tử đích thực đã nói: trời đất và ta đồng căn, vạn vật và ta nhất 

thể. Đây là cảnh giới của Bồ Tát Đại Thừa. Vì sao là đồng căn? Vì sao là nhất thể? thì chưa 

nói ra. Vì thế chúng ta đối với hai câu nói này rất khâm phục, rất tán thán, tức là chỉ dừng ở 

chỗ khâm phục mà thôi chứ không thể học được. Phật nói rất tường tận. Đem vũ trụ vạn vật 

đến như thế nào nói rất rõ ràng, nói rất thấu đáo. Ta đến như thế nào, quí vị đến như thế nào, 

tất cả đều nói rất rõ ràng, quan hệ là gì đều nói rõ ràng. Đặc biết nói rất hay, toàn là lời chân 

thật. “tất cả chúng sanh vốn đã là Phật”, thật bình đẳng, đây không phải là giả. Chúng ta lúc 

nào trở về cảnh giới này, ta và tất cả chúng sanh  thực sự bình đẳng. Ta người không hai, tánh 

tướng nhất như, chúng sanh trong sáu nẻo đều là cha mẹ ta, thệ nguyện cứu độ, đây là đại 

hiếu. Chúng sanh trong sáu nẻo có phải thực sự là cha mẹ ta? đúng vậy. Đời đời kiếp kiếp 

đều tuần hoàn luân hồi trong đó. Cha mẹ chúng ta nếu như đến đường súc sanh, có duyên với 

quí vị, không nở xa rời quí vị, đầu thai vẫn là đầu thai vào trong nhà, trong nhà đầu thai gì? 

Ngày xưa ở nhà nông trong nhà đều nuôi súc vật, nuôi bò, nuôi ngựa, nuôi dê, nuôi gà, nói 

không chừng họ ở đó, quí vị làm sao biết được? Nếu như quí vị biết, nó là cha ta mẹ ta đầu 

thai đến, quí vị có thể ngược đãi nó sao? Quí vị có thể giết nó sao? Vừa đầu thai vừa thay đổi 

thân phận đều quên hết, không biết nữa. Sự việc này chỉ có Phật Bồ Tát biết được, biết một 

cách rõ ràng, biết thấu suốt. Thật sự từ hiếu, từ hiếu rốt ráo ở trong nhà Phật, không những 

chúng sanh trong sáu neo, sáu nẻo nói rất hay, cõi trời, tu la, nhân đạo, súc sanh, địa ngục, 

ngạ quỷ, toàn bao quát ở trong đó. Có duyên phải độ, ai không có duyên? Duyên này không 

phải ở ta, ta nếu như muốn phổ độ. Duyên là gì? Họ có chấp nhận không, duyên ở họ. Họ chỉ 

Tập 540  933 



cần  có  thể  tiếp  nhận,  chịu  nghe,  thì  phải  giúp  đỡ  họ,  thì  phải  dạy  họ.  Có  thể  tiếp  thu  bao 

nhiêu thì dạy họ bấy nhiêu, không nên miễn cưỡng. Có thể tiếp thu đại pháp thì giảng cho họ 

đại pháp, có thể tiếp thu tiểu pháp thì giảng cho họ tiểu pháp, ứng cơ thuyết pháp. Nhưng 

cuối cùng nhất định phải hướng dẫn họ đến Tịnh Độ. Đó là thực sự độ thoát rồi. Chưa quay 

về Tịnh Độ, chưa tin tưởng Tịnh Độ, chỉ kết duyên với Phật với Phật A Di Đà. Thức A lại ya 

trồng chủng tử cho nó, đời sau kiếp sau lại gặp được duyên, chủng tử này thành thục rồi liền 

khởi tác dụng, đạo lý này không thể không biết. 

Dùng tâm đại bi, phổ độ lìa khổ, dùng tâm đại từ khiến đều được vui. Đối với tất cả 

chúng  sanh  dùng  tâm  chân  thành, giúp  đỡ  họ  lìa  khổ  được  vui,  cùng  bất  cứ  người  nào  súc 

sanh cũng không ngoại lệ, tâm chân thành sẽ cảm động họ. Đặc biệt là ngày nay trong hoàn 

cảnh này, xã hội động loạn, tai nạn triền miên, mỗi người đều cô độc không có nơi nương tựa, 

cảm thấy cô độc, dựa vào điều gì cũng không đáng tin. Ngày nay quí vị nói dựa vào tiền tài, 

một mai ngân hàng đóng cửa, tất cả tiền tài quí vị đều bằng không. Lúc này quí vị phải làm 

sao? Rất có thể! Cho nên tôi từng nói qua, trong túi quí vị để bao nhiêu tiền, đó là của quí vị, 

không bỏ trong túi đều không đáng tin. Nơi quí vị ở nhà cửa là của quí vị, quí vị rời đi, cái 

nhà này không phải là của quí vị. Phải luôn luôn quán sát như vậy. Vì sao vậy?  quí vị sẽ tự 

tại. Nếu quí vị nghĩ đây là của ta, ta phải chiếm hữu, ta phải khống chế nó, toàn không đáng 

tin. Một khi tai nạn đến thì làm sao? 

Người Mỹ làm ra bộ phim “2012” đó, nên xem nhiều một chút, thường thường xem. 

Vì  sao vậy?  Mỗi lần  xem  một  lần là nhắc  nhở  mình  một  lần, tương lai  tai nạn  còn  nghiêm 

trọng hơn đó. Lần này tôi đến Nhật Bản giảng kinh, người Nhật nói với tôi, Nhật Bản lần này 

xảy ra động đất và sóng thần, còn khủng bố hơn cả bộ phim kia. Lần này tai nạn  họ từ trên 

không trung chụp lại, dường như có quay phim những thứ này, tôi chưa nhìn thấy. Chúng tôi 

tìm sư phụ Khai Lâm giúp chúng tôi tìm xem, để xem lúc đó quay tình hình thực tế. Một khi 

sóng thần đã đến thì không còn gì nữa. Cả thôn trang này, một thị trấn nhỏ, một thành phố 

nhỏ, chỉ trong vài phút là không còn nữa, rất đáng sợ. Vậy chúng ta quay trở lại Phật Pháp, 

thực sự niệm A Di Đà Phật, người thực sự niệm Phật, cảnh quan này thường thường ở trong 

tâm, trong tâm có tính toán, lúc nó đến sẽ không lo sợ, A Di Đà Phật, quí vị liền thấy Phật A 

Di Đà đến tiếp dẫn quí vị. Phật A Di Đà giữ chữ tín, tuyệt đối không nuốt lời. Quí vị có cộng 

nghiệp  với  tai  nạn  này,  trong  tai  nạn  Phật  đến  tiếp  dẫn,  Cho  nên  nhất  định  là  thứ  gì  cũng 

không có, thật là sạch sẽ, thân tâm thanh tịnh, mảy trần không nhiễm. Chư Phật Bồ Tát rộng 

giúp  tất  cả  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui,  chỉ  cần  chúng  sanh  chịu  tiếp  nhận,  thật  tin,  thật 

nguyện, thật tình nguyện vãng sanh, hi vọng đi càng sớm càng tốt. Chúng ta niệm niệm đều 

cảm ứng đạo giao với Phật A Di Đà, đó là “đại hạnh của Bồ Tát”, đại hạnh của Phật A Di Đà. 

“Cũng tức là thật nghĩa của hoan lạc từ hiếu”, nghĩa chân thật. Nói cách khác, câu hoan 

lạc từ hiếu này, thực sự làm được đến viên mãn rốt ráo là chư Phật  Bồ Tát. 

Tiếp  theo,  “vi  năng  chuyển  tướng  hiếu  ngữ  cố,  tất  tiên  dĩ  tứ  nhiếp,  nhiếp  thọ  chúng 

sanh”, tứ nhiếp này là pháp giao tế của nhà Phật chúng ta. Hiện nay nói là phép quan hệ công 

cộng. Chúng ta giao tiếp với mọi người phải nhớ kỷ bốn điều này: thứ nhất là bố thí, bố thí 

934  Tập 540 



này chính là tặng lễ. Lễ nhiều người không trách, phải tặng lễ. Ái ngữ, ái ngữ là thật sự quan 

tâm họ. Không phải nói lời vui tai. Hôm nay họ có khó khăn, làm như thế nào mới có thể giải 

quyết khó khăn, làm thế nào mới giúp họ đạt được lợi ích chân thật, an lạc chân thật, đây là 

thật sự yêu thương họ, thật sự giúp đỡ họ. Thật sự ái ngữ nói cho đến cùng chính là bộ kinh 

này, chính là câu A Di Đà Phật này. Vì sao vậy? Nó có thể giúp quí vị, ở trong bất cứ tai nạn 

nào đều bình an vượt qua. Sự bình an vượt qua này, bao gồm cả trong tai nạn, đi theo tai nạn 

rồi,  quí  vị  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  để  bình  an  vượt  qua,  phải  hiểu  ý  nghĩa  này.  Con  người 

không ai không chết, chết rồi đi đến đâu, vấn đề này mới quan trọng. Điều tốt thứ nhất chính 

là đến Thế giới Cực Lạc để làm Phật rồi, thứ hai là sanh thiên, thứ ba chính là lại trở lại nhân 

gian, ba phẩm thượng trung hạ, chúng ta phải dành được thượng phẩm, không dùng trung hạ 

phẩm. Chúng ta nhất định đến Thế giới Cực Lạc để làm Phật. Quí vị thân cận bạn tốt, nhất 

định phải nói với họ, như thế nào, tốt lắm! đời đời kiếp kiếp cùng với nhau, chỉ có đến Thế 

giới Cực Lạc, quí vị mới đời đời kiếp kiếp ở cùng nhau.Ngoài điều này ra, mỗi người đều tùy 

nghiệp lưu chuyển. Nghiệp lực của quí vị không như vậy, mỗi người đi mỗi nơi, quí vị làm 

sao có thể đi cùng nhau? Chỉ có vãng sanh đến Thế giới Cực Lạc mới cùng nhau, có gương 

tốt cho chúng ta thấy. Đại sư Huệ Viễn, là sơ tổ của Tịnh Tông chúng ta, Ngài làm gương tốt 

cho  chúng  ta  xem,  lúc  Ngài  vãng  sanh nhìn  thấy  những  người  vãng  sanh trước  của  liên  xã 

đều cùng Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ngài, thực sự họ ở cùng nhau rồi. Lưu Di Dân họ vãng 

sanh trước, lúc nhìn thấy Viễn công, Ngài xem ngài hướng dẫn chúng tôi vãng sanh, chúng 

tôi  vãng  sanh  trước  rồi, ngài  làm  sao  bây  giờ  mới  đến?  Thực sự  ở  cùng nhau,  chỉ  có  một 

phương pháp này, có thể đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn ở cùng với nhau. Tương lai thành Phật 

rồi  cũng  ở  cùng  nhau.  Ông  đến  đâu  thành  Phật,  chúng  tôi  đến  đó  làm  Bồ  Tát  giúp  đỡ  ông 

giáo hóa chúng sanh, cũng giống như diễn kịch vậy, cùng một nhóm với nhau, đến đâu chúng 

ta đều cùng nhau. Đây thực sự không phải là giả, ngoài điều này ra làm không được, cho nên 

hoan lạc từ hiếu cũng ở trong nghĩa bốn nhiếp. 

Hết giờ rồi, hôm nay chúng ta học đến đây. 



Tập 540  935 







Document Outline


	OLE_LINK1

	OLE_LINK2




cover_image.jpg
VKTinh-Do-D;H

Kinh-Giai-Dien-
Nghia-

Zj Tap-481-540 1&






